Die Gottesschau des Moses

Von Johannes Beumer S.J.,, Biiren

Hat Moses, der Gesetzgeber des Alten Bundes, wirklich Gott unmittelbar,
von Angesicht zu Angesicht, geschaut? Zur Beantwortung dieser Frage
haben Dogmatik, Mystik und Exegese, jeder dieser Zweige der theologi-
schen Wissenschaft auf seine Weise, etwas beigetragen. Unter Gottesschau
- verstehen wir hier das, was Benedikt XII. in seiner constitutio ,,Benedic-
tus Deus* vom 29. Januar 1336 von den Seligen des Himmels erkldrt: ,Sie
schauen die gdttliche Wesenheit in intuitiver Schau und von Angesicht zu
Angesicht, ohne Vermittlung eines geschaffenen Gegenstandes der Schau,
sondern indem die gdttliche Wesenheit unmittelbar sich ihnen blo8, klar
und offen zeigt* (Denzinger $30).

' Die Dogmatik verspricht eine derartige Schau fiir den Zustand der Voll-

endung im andern Leben. AuBerdem vertritt sie die weitere Glaubenswahr-

‘heit, daB kein Mensch mit seinen natlirlichen Kréften zu einer unmittel- -
baren Gotteserkenntnis gelangen kénne. Damit ist aber noch nichts fiir die

Frage ausgemacht, ob nicht auch ein Erdenpilger infolge besonderer Be-

gnadung Gott von Angesicht zu Angesicht geschaut habe. Fiir die mensch-

liche Seele Jesu Christi behauptet es die Dogmatik schon fiir die Zeit seines

irdischen Lebens und kann sich dafiir auf die iibereinstimmende Lehre der

Theologen berufen. Die absolute Méglichkeit gibt sie allgemein zu, daf§

auch hier auf Erden die Gnade einer unmittelbaren Gottesschau verliehen’
sein kénne. So dufiert sich Augustinus mit klaren Worten'. Thomas von

Aquin ist derselben Ansicht®. Die Autoritit dieser beiden heiligen Lehrer

entscheidet zwar die Frage noch nicht mit aller Sicherheit, ist aber so groS,

daB kein Widerspruch dagegen aufgekommen ist. Nicht so eindeutig ist die

Stellungnahme der Dogmatik in der Tatsachenfrage, ob wirklich jemals ein

Erdenpilger auBler Jesus Christus Gott von Angesicht zu Angesicht geschaut
habe. Thomas von Aquin bejaht sie, obschon er um die gegenteilige Auf-

fassung einiger Viter weif®. Andere halten ihr Urteil zuriick und lassen das

- ‘Problem unentschieden. Moses und Paulus werden genannt denen vielleicht

das Privileg zugebilligt werden kénne.

Die Mystik hat ebenfalls Veranlassung, sich diesen Fragen zuzuwenden.
Sie hat ja ein Interesse daran, die mystischen Phiinomene durch andere, aus
der Erfahrung oder dem Glauben bekannte Gegebenheiten zu erkléren.
Selbstverstindlich teilt sie die Auffassung der Dogmatik in den gesicherten
Ergebnissen. Ziemlich allgemein hilt sie dafiir, da8 fiir gewdhnlich die er-
habensten Erlebnisse der mystischen Beschauung keine unmittelbare
Gottesschau besagen, sondern durch Eingiefiung intellektueller Erkenntnis-

1 Epist. 147 ,De videndo Deo“, Nr. 31—32; ML 33, 610——611. De Genesi ad
litteram XII Nr. 55—56, ML 34, 477——478

2 An mehreren Stellen, besonders S. Th. 1. q. 12. a. 11 ad 2 und II II ae q. 175.
a. 3—5 und q. 180. a. 5.

3 8. Th. II II ae q. 175. a. 3.



222 Johannes Beumer S. J.

bilder oder durch das direkte BewuBStwerden der iibernatiirlichen Gnaden-
gaben zustande kommen und deshalb vermittelte. Gotteserkenntnis dar-
stellen. Nur wenige Mystiker €ind anderer Meinung; so will Philippus a ss.
Trinitate, ein bedeutender Theologe aus dem Karmeliterorden, die héchsten
Stufen der mystischen Beschauung auf eine zwar dunkle, aber doch un-
mittelbare Gottesschau zuriickfiihren*. Wir kénnen hier von dieser Sonder-
meinung absehen: Die durchgiingige Auffassung der Mystik' leugnet aber
keineswegs die Moglichkeit einer unmittelbaren Gotteserkenntnis fiir den
Einzelfall. Johannes vom Kreuz anerkennt ausdriicklich das Privileg der
beiden groBen Gottesminner Moses und Paulus, verwahrt sich aber da-
gegen, daB iiberhaupt jemals in der mystischen Beschauung hier auf Erden
alle Schleier und Hiillen fallen sollen®. Andere, zumal neuere Theoretiker
der Mystik ziehen die Tats#chlichkeit eines unmittelbaren Gotteserlebnisses
im Pilgerzustand in Zweifel wegen des Mangels an positiven Beweisen, so
J. de Guibert S. J.

‘Die Exegese widmet gerade diesen positiven Bewelsen ihre Aufmerk-
samkeit. Wenn ndmlich Moses und Paulus eine unmittelbare Gottesschau ge-
habt haben sollen, so ist das durchaus nicht a priori evident, sondern mu8
aus den Quellen des Glaubens, zumal aus der Heiligen Schrift, bewiesen
werden. Es ist also die Aufgabe der Exegese, diese Griinde zu untersuchen.
Was nun von der Gotteserkenntnis des hl. Paulus in der Bibel zu lesen ist
(der Apostel selber schreibt dariiber 2 Kor 12, 1-10), reicht in keiner Weise
aus, die Art seiner mystischen Erlebnisse genau zu bestimmen. Wir kénnen
der neueren Exegese nur Recht geben, wenn sie eine unmittelbare Gottes-

_schau des hl. Paulus fiir unbewiesen und exegetisch fiir unbeweisbar ér-
kldrt. Anders verhélt es sich mit Moses. Die fiir ihn beigebrachten Schrift-
stellen gehen ins einzelne und enthalten genaue Angaben. Vielleicht 148t
sich zwar auch durch sie keine véllige Sicherheit gewinnen, aber es ist auf
jeden Fall der Miihe wert, sie einer kritischen Wiirdigung zu unterziehen.
Ein Erirag fiir die Theorie der mystischen Erlebnisse im allgemeinen 148t
sich von vorneherein erhoffen, wie auch immer das Ergebnis sein mag. Die
neuere Exegese ist allerdings einer Deutung der alttestamentlichen Schrift-
stellen im Sinne einer unmittelbaren Gottesschau des Moses wenig giinstig.
So erklédrt P. Heinisch den bedeutsamen Text Exodus 33, 23: ,,Hier belehrt
Jahve seinen Propheten, daf8 der irdische Mensch nicht sein Wesen, sondern

‘gleichsam nur einen schwachen Abglanz, einen letzten Strahl seiner Herr-
lichkeit zu schauen vermag*’. Und F. Notscher deutet die Riickseite Jahves,
um deren Schau es sich bei dem in der Exodusstelle geschilderten Erlebnis
des Moses handelt, als ,,Wirkungen der Macht Gottes“¢. Jedoch hat B. Stein
in seinem griindlichen Werke ,Der Begriff Kebod Jahve und seine Bedeu-~

4 Summa theologiae mysticae III. tract. 1, disc. 2. a. 1.

§ Flama de amor viva IV. 1. Nr. 7. -

% Theologia spiritualis ascetica et mystica, Rom 1939, S. 366.

7 Das Buch Exodus {ibersetzt und erklédrt, Bonn 1934, S. 2391,

8 Das Angesicht Gottes schauen nach biblischer und babylonischer Auffassung.
Wiirzburg 1924, S. 46.



Die Gottesschau des Moses- e 223

tung fiir die alttestamentliche Gotteserkenntnis“’, die Frage mit aller
Schirfe von neuem untersucht und ist zu einem positiven Ergebnis ge-
kommen. Um sein Hauptanliegen, die Identitit des Kebod Jahve (die sich
offenbarende Majestét Gottes) mit seiner Wesenheit zu beweisen, benutzt
er in erster Linie Exodus 33-34 und die dort nach seiner Uberzeugung ge-
botene Vorstellung von einer unmittelbarem Gottesschau des Moses (bes.
S. 70£). Wir schlieBen uns hier an die Arbeit Steins an, begniigen uns aber
nicht damit, seine Griinde einfach wiederzugeben, sondern wollen sie nach
Maoglichkeit noch unterbauen, verstirken und erweitern.’

Das Thema beschriankt sich auf Moses. Wenn némlich {iberhaupt fiir
einen Menschen die Gettesschau behauptet werden kann, dann fiir -ihn.
Zwei Stellen kommen fiir die Beschreibung des Gotteserlebnisses, das dem
Moses zuteil wurde, in Betracht: Exodus 33, 12-34, 10 und Numeri 12, 6-8.
Beide Texte ergédnzen sich gegenseitig in ihrer Beweiskraft. In ihnen ist die
héchste Stufe seines Gotteserlebnisses geschildert, so daB andere Stellen
nur sekundiren Wert haben kénnen, .

Der Zusammenhang des ersten Textes ist folgender: Gott will den Abfall
des Volkes durch den Stierdienst bestrafen; es solle sofort aufbrechen, er
selber werde nicht mitziehen, sondern nur einen Engel als Fiihrer geben;
durch den Gehorsam und die BuBe des Volkes ist er aber schon milder ge-

stimmt. Daran schliefit sich die Unterredung des Herrn mit Moses an. Wir

geben die Stelle in wortgetreuer Ubersetzung, chne jede Textverbesserung.

12 Da sprach Moses zu Jahve: Siehe, du hast mir gesagt: Fiihre dieses
Volk hinauf, aber du hast mir nicht kundgetan, wen du mit mir senden
willst. Und du hast doch gesagt: Ich kenne dich mit Namen, auch hast du
Gnade gefunden bei mir. 13 Nun also, wenn ich Gnade gefunden habe in.
deinen Augen, so tue mir deine Wege kund, damit ich dich verstehe, warum
ich Gnade gefunden habe in deinen Augen; denn siehe, diese Menge ist doch
dein Volk. 14 Er sprach: Mein Angesicht wird mitziehen, und ich werde dich
ans Ziel bringen. 15 Er sprach zu ihm: Wenn dein Angésicht nicht mitzieht,

.so filhre uns lieber nicht fort von hier. 16 Woran soll man denn sonst er-
kennen, daB ich und dein Volk Gnade gefunden haben in deinen Augen,
wenn nicht eben daran, da du mit uns ziehst, und wir, ich und dein Volk,
ausgezelchnet werden vor allen Vilkern der Erde? 17 Da sprach Jahve zu
Moses: Auch diese Bitte, die du vorgetragen hast, werde ich erfiillen; denn
du hast Gnade gefunden in meinen Augen, und ich kenne dich mit Namen.
18 Da sprach er: Zeige mir doch deine Herrlichkeit! 19 Da antwortete er:
Ich will alle meine Schinheit an dir voriiberziehen lassen und den Namen
Jahve vor dir ausrufen, némlich da8 ich Gnade erzeige, wem ich gnédig
bin, und Barmherzigkeit dem, dessen ich mich erbarme. 20 Und er sprach: -
Nicht vermagst du mein Angesicht zu schauen, denn nicht schaut mich der
Mensch und bleibt am Leben. 21 Weiter sprach Jahve: Siehe, es ist Platz bei

. mir, und du kannst dich auf den Felsen stellen. 22 Wenn dann meine Herr-
lichkeit voriiberzieht, stelle ich dich in die Felsenritze und decke meine Hand
tiber dich, bis ich voriiber bin. 23 Dann ziche ich meine Hand zuriick, und du ~

* wirst meine Riickseite schauen, denn mein Angesicht kann man nicht

- schauen. (34, 1-4 Moses fertigt auf Anordnung des Herrn zwei neue Tafeln
an und steigt mit ihnen auf den Berg.) 5 Da fuhr Jahve in einer Wolke
hernieder und stellte sich zu ihm dorthin und rief den Namen Jahve aus.

v

-9 Emsdetten 1939.



- 224 Johannes Beumer S.J. .

6 Und Jahve zog an ihm voriiber und rief: Jahve, Jahve, ein barmherziger
und gnidiger Gott, langmiitig und reich an Huld und Treue; 7der Huld
bewahrt den Tausenden, der Schuld und Frevel und Siinde vergibt, der
aber nicht ungestraft 148t, sondern die Schuld der Véter heimsucht an
Kindern und Kindeskindern bis ins drifte und vierte Geschlecht. 8 Da
neigte sich Moses eilends zu Boden und warf sich nieder. 9 Und sprach:
Wenn ich Gnade gefunden habe in deinen Augen, Herr, so ziehe doch der
Herr in unserer Mitte mit ...

Der Text, wie er vorliegt, ist nicht in allem deutlich, insbesondere bleibt
der Gedankenfortschritt in dem Gespriich zwischen Jahve und Moses un-
iibersichtlich. Viele Verbesserungsvorschlige sind gemacht worden, wir
koénnen hier nicht auf alle eingehen. Vers 14 wird meistens als Fragesatz
aufgefait, weil dann die Gedankenverbindung leichter wird. In 34,5 ist
‘bestimmt kein Subjektwechsel anzunehmen, als ob Moses den Namen Jahve
ausriefe; die Riickbeziehung auf 33, 19 ist ndmlich unverkennbar, wo Jahve
selber ohne allen Zweifel der Rufende ist. Trotz der kleinen Unebenheiten
des Textes tritt der Gedankenweg klar heraus, und zwar unabhingig von
allen Verbesserungen: Moses bittet um die Schau der géttlichen Herrlich-
keit und sieht in der Gewihrung der Bitte ein Unterpfand dafiir, daB Gott
in Person, nicht nur durch seinen Engel, mit seinem Volke ziehen werde;
die Bitte wird erfiillt und die Ausfilhrung beschrieben. Was erfahren wir
nun aus diesem Text fiir die Art des Gotteserlebnisses, das dem Moses zu-
teil wurde? Wir miissen viele kleine Momente zusammentragen, um eine
aus dem Text begriindete Antwort zu geben.

Zunichst darf man sich nicht durch die stark anthropomorphe Darstel-
lung verleiten lassen, eine primitive Gottesoffenbarung anzunehmen, die
mit korperlichen Augenhitte geschaut werden kénnen. Eine andere Sprache
stand Moses nicht zu Gebote, zumal fiir die Menschen seiner Zeit, und viele
Griinde sprechen dafiir, daB das beschriebene Gotteserlebnis ganz eigener
und auBerordentlicher Art war. Bei den mystisch begnadeten Menschen
begegnet uns etwas Ahnliches: sie ringen nach Worten, um ihre Erfahrun-
gen auszudriicken, und gebrauchen bei vielleicht rein intellektuellen Vor-
gingen Bilder und Vergleiche. Der Bericht des Buches Exodus erwihnt die
Wolke, die sinnlich wahrnehmbare Kundgebung der géttlichen Gegenwart
nur einmal (34, 5); sie spielt offenbar bei der Schau des Moses keine Rolle,
wie ‘es sonst der Fall ist. Moses erfihrt etwas ganz AuBlerordentliches und
Besonderes. - .

Das geht schion daraus hervor, dafl der Seher um eine eigene ‘Gunst bittet,
die ein Unterpfand fiir eine andere groBe Gunst sein soll. Gottesoffen-.
barungen hat er, von dem Erlebnis am Dornbusch (Exodus 3) angefangen,
schon viele gehabt. Kurz zuvor ist eine solche Gottesoffenbarung beschrie-
" ben worden (Exodus 24, 9-11). Die VorsichtsmaBregeln blieben unversténd-

lich, wenn eine Erscheinung Gottes in derselben Art stattfinden sollte. Wenn
sonst die Wolke die Herrlichkeit Gottes verhiillte, so mufB} es jetzt anders
gewesen sein. Die Wirkung der Erscheinung auf Moses ist schlieBlich auch
ganz auBerordentlich; denn abgesehen von dem, was 34,8 von ihm -gesagt
" wird, lesen wir piter: ,,Als Moses dann vom Berge Sinai hinabstieg.. ., da.



/ .
Die Gottesschau des Moses 225

wuBte Moses nicht, daB die Haut seines Angesichts infolge seiner Unter-
redung mit Jahve strahlend geworden war* (Exodus 34, 29). Was Moses er-
lebt hatte, muB unbedingt weit {iber allen andern Gottesoffenbarungen ge-
standen haben. Aber, so fragen wir weiter, war es notwendig eine un-
mittelbare Gottesschau? ‘ .

Auch hierfiir sprechen mehrere Griinde. Es ist schon auffallend, daf
Moses die Erscheinung der géttlichen Herrlichkeit als Unterpfand dafiir an-
sieht, daf der Herr personlich mit seinem Volke ziehen werde. Er flirchtet,
Gott moége séine Drohung ausfiithren, ,sein Angesicht“ nicht mitgehen zu
lassen (Exodus 33, 2-3). Deshalb bittet er um die persénliche Begegnung
mit dem Herrn, damit er der Bewilligung der anderen Gunst sicher sein
kann. Psychologisch mu8 fiir Moses die Gedankenverbindung ,persoénlich
sich offenbaren“ und , personlich mitziehen“ vorhanden gewesen sein. Der
. Zusammenhang wﬁrde‘nqch deutlicher, wenn man in Vers 18 mit der alt-
griechischen Ubersetzung der Septuaginta lesen wollte: ,Zeige mir doch
dein Angesicht®. Jedenfalls wird man dem Texte nicht gerecht, es sei denn,
daB die Offenbarung als eine persénliche, unmittelbare Begegnung mit Gott
aufgefallt wird. _

Bedeutsam ist ferner, daB Moses bei dem Gotteserlebnis auf Sinai auch
den Namen Gottes, den eigentlichen Gotiesnamen Jahve, und zwar von
Thm selber ausgesprochen, hirt. Der Name steht nach allgemein semitischer
Anschauung fiir das Wesen selber. Gott tut also dem Moses sein Wesen
kund, nicht eine von ihm ausgehende Wirkung, und entsprechend muB auch
die Schau Gottes verstanden werden, da Horen und Sehen als inadi-
quate Ausdriicke fiir menschliche Wahrnehmung parallel zueinander ge-
ordnet sind.

Das Gesichtserlebnis des Moses wird als eine Schau der Riickseite Jahves
beschrieben. Dieses stark anthropomorphe Bild tragt die Schuld daran, da8
die ganze Stelle oft miverstanden wird. Es darf aber nicht {ibersehen
werden, daB die Riickseite im Gegensatz zym Angesicht oder zur Vorder-
seite steht. Beide Seiten gehéren zu der menschlich dargestellten Gestalt Got-
tes, Vorder- und Riickseite. Wenn wir. den Anthropomorphismus auflosen,
so miissen wir sagen: Die Gestalt Gottes ist in ihrer Erkennbarkeit geteilt,
da der Grund der Unterscheidung nicht in Gott selber, sondern nur im Er-
kenntnisvermégen des Geschopfes liegen kann. Das Angesicht Gottes kann
schlechthin nicht geschaut werden, damit ist wohl die Unméglichkeit einer
" komprehensiven Gotteserkenntnis gelehrt. Die Riickseite aber, die auch
zur Gestalt gehért, kann geschaut werden durch einen besonderen Gnaden-
erweis Gottes; es ist eine begrenzte Erkenntnis (die Grenze bildet die
Fassungskraft des Geschopfes), aber doch unmittelbare Schau, weil die Ge-
stalt selber gesehen wird. Moses hat gebeten um die Schau der Herrlichkeit
Gottes oder nach der Septuaginta um die Schau des Angesichts (33, 18). Die
Antwort Gottes (33, 19-23) und die Ausfiihrung (34, 5-7) zeigen zwar, daB
eine Schau des Angesichts unmdéglich ist, versprechen bzw. gewihren aber
das, was in der Bitte enthalten war, eine unmittelbare Schau der gott-

13



226 Johannes Beumer S. J.

lichen Gestalt, eingeschrinkt nur durch die uniibersteiglichen Schranken
der geschopflichen Fassungskraft. '

Was erfahren wir also aus der Exodusstelle fiir das Gotteserlebnis des
Moses? Es ist sicher ein auBlerordentliches Ereignis. Wahrscheinlich schaut
Moses die gottliche Wesenheit selber unmittelbar, und zwar unter der
Riicksicht der Bundestreue und des gnadenhaften Erbarmens. Wenn man
will, kann man darin eine Einschrinkung der Gottesschau erblicken. Eine
andere Einschrinkung ist sicher damit gegeben, daBl die Schau des An-
gesichtes, d. i. wohl die komprehensive Gotteserkenntnis, verwehrt und nur
die Schau der Riickseite, d. i. die zwar unmittelbare, aber nach dem MaQR
der geschopflichen Fassungskraft begrenzte Gotteserkenntnis, gewéhrt
wird. Mit dem Gesichtserlebnis ist ein entsprechendes Gehorerlebnis ver-
bunden. Die Gnadenhaftigkeit und Ubernatiirlichkeit der Offenbarung geht
klar daraus hervor, daB Gott besondere SchutzmafBregeln anwendet,

Die zweite Stelle, die einen Beweis fiir die Gottesschau des Moses bringt,
ist Numeri 12, 6-8. Mirjam und Aaron hatten sich gegen ihren Bruder auf-
gelehnt. Ihr Vorwurf lautete vor allem: ,,Hat denn Jahve blo mit Moses
- geredet? Hat er nicht auch mit uns geredet?“ (12, 2). Die Rechtfertigung des
Moses und die Bestrafung der Schuldigen iibernahm Gott selber: ,Da fuhr
Jahve in einer Wolkensidule herab, trat unter die Tiir des Zeltes und rief
Aaron und Mirjam, da gingen die beiden hinaus“ (12, 5). Darauf erfolgte
die Gottesrede und anschlieBend die Bestrafung der beiden. Der Text ist im
Hebraischen an zwei Stellen unverstidndlich, wir geben dort eine nach der
Vetus Latina und der Vulgata verbesserte Lesart (kursiv gedruckt). Der
Zusammenhang des Ganzen und die Beweiskraft des Textes wird i.ibrigeris
nicht davon beriihrt.

6 Er aber sprach: Horet meine Worte: Wenn unter euch ein Prophet ist,
so offenbare ich mich ihm im Spiegel, im Traum rede ich zu ihm. 7 Nicht so
mein Diener Moses, mit meinem ganzen Hause ist er betraut. Mund zu
Mund rede ich mit ihm, im’ Gesicht und nicht in Rétseln, und die Gestalt
Jahves schaut er. Warum habt ihr euch nicht gescheut, (iber meinen Diener,
tber Moses, schlecht zu sprechen?

Der Inhalt der Gottesrede ist klar. Dem Moses wird eine Vorrangstellung
vor den Propheten eingerdumt. Worin sie besteht, wird positiv und negativ
(durch den Gegensatz zu den anderen Propheten) ausgedriickt. Positiv er-
fahren wir: Moses schaut die Gestalt Jahves, und Mund zu Mund redet er,
zu ihm. Negativ wird uns mitgeteilt: Nicht im Spiegel offenbart sich ihm
Gott, nicht im Traum redet er zu ihm, nicht in Rétseln. Die Aussagen iiber
die Gesichts- und Gehorerlebnisse des Moses stehen zudem parallel, so daf
wir z. B. das Reden Gottes von Mund zu Mund entsprechend auch auf die
'Schau iibertragen koénnen, die ihm zuteil wurde. Der nicht sicher {iber-
lieferte Ausdruck ,,im Gesicht“ erhdlt durch das antithetische ,nicht in
Rétseln“‘und das parallele ,,Mund zu Mund“ und ,,die Gestalt Jahves schaut,
er“ eine unzweifelhafte Deutung. Alles in allem beschreibt uns die Gottes-~-
rede die Vorrangstellung des Moses vor den Propheten und seine unmittel-



Die Gottesschau des Moses 227

baren Gotteserlebnisse. Die Unmittelbarkeit ist auf verschiedene Weise an-
gezeigt, die Ausdriicke legen sich in diesem Sinne fest. Klarer und ein-
deutiger hitten die Worte kaum lauten kénnen. Wenn wir hinzunehmen,
daB die spiteren Propheten auch hohe mystische Erlebnisse fiir sich be-
anspruchen, dann muf§i Moses einer unmittelbaren Gottesschau gewiirdigt
worden sein. .

Der Text Numeri 12, 6-8 steht auBerdem nicht allein da. Exodus 33, 11
heiBt es: ,,Jahve redete mit Moses von Angesicht zu Angesicht, wie jemand
mit seinem Freunde redet®. Und Deuteronomium 34, 10-12: ,,Es stand aber
in Israel kein Prophet mehr auf wie Moses, mit dem Jahve von Angesicht
zu Angesicht verkehrt hétte, in Anbetracht all der Zeichen und Wunder,
die er als Gesandter Jahves in Agypten am Pharao und allen seinen Unter-
gebenen, sowie an dem ganzen Lande getan hat und in Anbetracht all der
gewaltigen Stirke und furchtbaren Macht, die Moses vor den Augen von
ganz Israel betadtigte“. Es ist nicht notwendig, den Hauptbeweiswert auf die
Ausdriicke ,,von Angesicht zu Angesicht® und ,von Mund zu Mund“ zu
legen, sie konnen abgeblafit sein. Aber aus dem Ganzen wird ersichtlich,
wie Moses wiederholt wegen seiner einzigartigen Stellung zu Gott hervor-
gehoben wird. :

Das 148t sich noch mit vielen Schriftstellen bekréiftigen. Das Deuterono-
mium z. B. 148t Moses in einem geschichtlichen Riickblick sagen, daf er beim
BundesschluB} ,,mitten zwischen Jahve und dem Volke stand“ (5, 5). Seine
Aufgabe ist es, wie das Alte Testament immer wieder hervorhebt, Jahve vor
dem Volke zu vertreten. Ohne menschliche Vermittlung von Gott selbst er-
wihlt, steht er in einsamer Héhe tiber dem Priestervolk und selbst iiber dem
aaronitischen Priesterstamm. Er ist d er Prophet des Bundes. So darf er
Israel zum Bundesvolk weihen und Aaron, dessen S6hne, die Leviten, das
~heilige Zelt und die Kultgerite konsekrieren (Ex 29;40; Lev'8). Schon bei
seiner Berufung, als er Aaron zum Gehilfen erhilt, wird ihm der merkwiir-
dige Gottesspruch zuteil, da8 ,,Aaron ihm zum Mund, er aber fiir Aaron wie
die Gottheit sei“ (Exodus 4, 16). Auf ihm ruhte eine solche Fiille propheti-
schen Gottesgeistes, daB Jahve nur etwas von seinem Geist zu nehmen
brauchte, um damit siebzig Mann mit der Gabe der Weissagung auszustatten
(Numeri 11, 17. 24-29). In dem BewuBltsein der altisraelitischen Frommigkeit
steht Moses iiber allen Propheten (vgl. Isaias 63, 11-12; Osee 12, 14). In den
Psalmen wird er sogar als Priester dem Aaron vorangestellt (Ps 98, 6). Er
brachte ja auch das Bundesopfer bei der Weihe des Aaron und des Volkes
dar, indem er den Widder schlachtete und das Opferblut an den Altar
sprengte (Exodus 24, 6; 29, 20; Leviticus 8, 19). Es ist also nicht zu verwun-
dern, wenn Moses einer personlichen Begegnung mit Gott und einer wenn
auch voriibergehenden, so doch unmittelbaren Schau des géttlichen Wesens
gewiirdigt wurde. Im Buche Ecclesiasticus heiflit es von ihm: , Jahve lieB
ihn seine Herrlichkeit schauen ... Er lieB ihn seine Stimme héren und lieB
ihn in das Wolkendunkel treten und legte ihm vor seinem Angesichte die
Gebote in die Hand“ (45, 3-5). Offenbar eine Anspielung auf die oben aus-
fithrlich besprochene Exodusstelle. Auch das Neue Testament enthilt noch

15*



228 Johannes Beumer S. J.

Spuren von der Vorrangstellung des Moses. In Johannes 1,17 erschemt
Christus als der neue Moses, ihn uberragend und doch zugleich mif ihm
verglichen (vgl. auch Johannes 6, 14-15 und Matthius 17, 3).

Wir machten also in einer Zusammenschau der beigebrachten Beweise
die Ansicht als gut begriindet vertreten, daB Moses auf dem Berge Sinai
(Exodus 34, 5-8) eine unmittelbare Gottesschau erfahren hat. Auf dieses
Ereignis gehen die anderen Texte offensichtlich zuriick, und sonst wird
uns nichts an Erlebnissen berichtet, was dieselbe Héhe aufwiese. Es ist
nicht anzunehmen, daB dieses Phinomen andauerte, auch nicht, daB es
seine ganze Kraft auf die librigen seelischen Fihigkeiten des Sehers aus-
tibte. In der menschlichen Seele Christi war die unmittelbare Gottes-
erkenntnis zwar bestindig, aber doch so, dafl seine Leidénsféihigkeit nicht
beeintrichtigt wurde. Moses brauchte nicht zu dieser Héhe erhoben werden,
muBte aber woll mindestens die gleichen Einschrinkungen erfahren.

Aber ist nicht auch eine andere Erkldrung méoglich? Man kénnte vielleicht
so sagen: Das Gotteserlebnis des Moses war sicherlich besonderer Art; je-
doch ist eine unmittelbare Gottesschau nicht so leicht anzunehmen; sie pait
wenig zu der vorbereitenden Okonomie des Alten Bundes; unter den ver-
schiedenen Stufen der mystischen Phinomene sind so viele, die'der Gottes-
offenbarung des Moses den héchsten Platz unter den alttestamentlichen
Propheten, aber doch nicht den héchsten Platz iiberhaupt in der Rang-
ordnung der dem Geschépfe zuginglichen Gotteserkenntnisse einrdumen.
Der Einwurf klingt bestechend. Aber es ist zu bedenken, daB wir den
Gnadenvorzug des Moses nicht aus aprioristischen Erwégungen hergeleitet,
sondern aus einer sorgfiltigen Deutung der alttestamentlichen Quellen ab-
gelesen haben. Es wire wohl denkbar, daB8 Gott anders vorangegangen
wire, aber es fragt sich, ob er es getan hat. Wenn behauptet wird, eine
solche Vorraﬁgstellung des Moses passe nicht gut zu der vorbereitenden
Okonomie des Alten Bundes, so kénnen wir hier auch auf die positiven
Angaben der Schrift verwe?sen. AuBlerdem darf nicht iibersehen werden,
daBl Moses auch so Vorbild des Messias bleibt. Seine Gottesschau war vor-
iibergehend (vielleicht nur in dem einen Augenblick der Gesetzgebung), ein-
geschrinkt waren ihre Wirkungen (es war keine im eigentlichen Sinne
nbeseligende” Anschauung Gottes), eingeschrénkt war wohl auch der Er-
kenntnisinhalt, indern Gott sich als gnidiger und treuer Bundesgott offen-
barte. Wir méchten lieber an unserer Deutung festhalten, die den Worten
des heiligen Textes volle Gerechtigkeit widerfahren 1ast.

Jedoch ist das iiber allen Zweifel erhaben, daB wir die Schrift in diesem
urspriinglichen Sinne verstehen miissen? Eine religionsgeschichtliche Deu-
tung wiirde versuchen, in den angefithrten Texten nur das Bemiihen zu
schen, iibersinnliche Phinomene in eine primitive Sprache zu fassen.
H. Niebecker hat den Gedankengang so formuliert: ,,Wir miissen den zeit-
geschichtlich bedingten Charakter der Darstellungsform bei diesen Berich-
ten betonén. Wir haben keine kritische Geschichtsschreibung oder einen
psychologischen Essay vor uns, sondern religise Erzihlung und Belehrung.
Was die Beschreibung der Gottesoffenbarungen selbst anlangt, so diirfen



i

Die Gottesschau des Moses . 229

wir hier nicht vergessen, da8 der Erzéhler populédr-naiv schildert, dem Ver-
stindnis des einfachen Lesers angemessen, daf3- er also einen objektiven
Vorgang inaddquat zur Darstellung bringt. Dabei macht er reichlich Ge-
‘brauch von Anthrophomorphismen und Anthropopathismen ... Ferner ist
zu bedenken, daB der Gottesbegriff der alten Zeit trotz relativer und ein-
zigartiger Hohe doch noch nicht der geistig und religis-sittlich entwickelte
Gottesbegriff der Propheten ist. Hiermit hiingt es zusammen, daB die dlte-
ste Offenbarung, die es noch mit rohen, ungeistigen Méachten zu tun hatte,
einen stark sinnlichen Charakter trug, mit auffilligen Theophanien auftrat,
die massiven Wunder liebte. Gott paBte sich den Fahigkeiten, aber auch
den Schwiichen der Offenbarungsorgane an und nahm Riicksicht auf den
Bildungszustand der Menschheit in ihrem kindlichen Zeitalter ... Der
sinnenhafte Charakter der &ltesten Offenbarungsberichte erkldrt sich
niherhin dadurch, daB die Erzdhler und Textgestalter den Begriff des
reinen Geistes und der inneren Anschauung nicht hatten, so daB sie unfihig
waren, den in ihrem Innern sich abspielenden Vorgingen einen entspre-
chenden Ausdruck zu verleihen. Erst mit dem Propheten Jeremias ist, wie
J. Hinel meint, dem Hebrédertum der groBe Subjektivismus erwacht, der
bewuBit dem inneren Geschehen lebt und dieses auch entsprechend be-
schreiben kann. Die Ausdrucksmittel der dltesten Zeit sind dagegen auf die
sinnliche Sphire beschrinkt. In diesem Sinne spricht O. Karrer von einer
Projektion des inneren Vorgangs auf die Sinnensphire. Auf héherer Stufe
unterscheidet man dann zwischen dem, was Gottes und was des Menschen
ist: Gottes ist die Geistberiihrung, die Erleuchtung, die Gnade des Men-
schen, was in die Sinne fillt, die Erscheinung, das Gesicht, die Halluzina-
tion“®. Wenn wir diesen Ausfiithrungen eines katholischen Theologen zu~
stimmen diirften, brauchten wir fiir Moses keine unmittelbare Gottesschau
anzunehmen,

Mit dieser religionsgeschichtlichen Deutung ist ein neues Problem auf-
‘geworfen, das hier unméglich in seiner ganzen Tragweite besprochen wer-
den kann. Ohne Zweifel miissen wir der Begrenztheit der menschlichen
- Offenbarungsvermittler Rechnung tragen. Aber die Ff'agestellung ist zu
sehr vereinfacht, wenn man mit Niebecker nur diesen menschlichen Faktor
beriicksichtigt. Auf der anderen Seite ist es doch auch wahr, daB Gott
der Offenbarer bleibt, der, allerdings in Anpassung an die geschépflichen,
zeitlichen Organe, sein Wort den Menschen mitteilt und durch die Hagio-
graphen irrtumsfrei niederschreiben 148t. Dieser géttliche Faktor ist nach
der kirchlichen Inspirationslehre die Hauptursache. Nur mit gréBter Vor-
sicht darf man anscheinende Unzulédnglichkeiten im Offenbarungswort dem
menschlichen Faktor zuschreiben. In unserer Frage ist es wohl angebracht,
fiir die anthropomorphe Darstellung der Gotteserscheinung auf Sinai die
zeitgeschichtlich bedingte primitive Gedankenwelt verantwortlich zu ma-
chen. Aber ist damit etwas gewonnen in Bezug auf den positiven Inhalt der
Texte? Derjenige, der Exodus 33-34 niederschrieb, hatte auch andere Mittel

10 Wesen und Wirklichkeit.der iibernatiirlichen Offenbarung. Freiburg 1940,
S. 70£.



230 Johannes Beumer S. J.

der, Schilderung zu Gebote. Das gilt auch, wenn man im Pentateuch ver-
schiedene Quellenschriften unterscheiden will. Das primitive Denken der
altisraelitischen Frémmigkeit scheint sogar ein Sichtbarwerden Gottes fiir
ganz unmdoglich gehalten zu haben! Keinerlei Deutung bietet die religions-~
geschichtliche Erkldrung fiir die Tatsache, dal die Gotteserkenntnis
schlechthin iiber die aller Prdpheten gestellt wird. Wenn das in einem
inspirierten Buche uns als Gotteswort verbiirgt ist, so kénnen wir nicht
daran riitteln. Die Anpassung an die menschlichen Offenbarungsorgane
kdnnte uns allenfalls die positive Darstellung der Sinaitheophanie ver-
sténdlich machen, niemals aber das vergleichende Urteil im Buche Numeri:
»wenn unter euch ein Prophet ist, so offenbare ich mich ihm im Spiegel,
im Traum rede ich zu ihm ... Nicht so mein Diener Moses ... Mund zu
Mund rede ich zu ihm, im Gesicht und nicht in Rétseln, und die Gestalt
Jahves schaut er“. Unerhort bliebe auch das Gotteswort im Buche Deu-
teronomium: ,,Es stand aber in Israel kein Prophet mehr auf wie Moses,
mit dem Jahve von Angesicht zu Angesicht verkehrt hitte*. Wir bleiben bei
der Deutung, die uns im jiingeren Schrifttum des Alten Testamentes selber
gegeben ist: ,,Jahve lieB Moses seine Herrlichkeit {kabod-Wesen) schauen
(Ecclesiasticus 43, 3).

Der Wert unserer Bemiihungen um die genaue Bestimmung des mosa-
ischen Gotteserlebnisses liegt vielmehr darin, da nunmehr alle hdheren
Erkenntnisse auf mystischem Gebiet klarer in die groBe Linie Glauben —
Schau eingeordnet werden kénnen. Nicht als ob das sonst unmdoglich wire.
Aber die Tatsache, dafl einmal in einem besonderen Falle schon auf Erden
die unmittelbare Gottesschau gewihrt wird, zeigt deutlich, daB die mysti-
sche Erkenntnis, die den Glauben vervollkommnet, ohne ihn aufzuheben,
ausgerichtet ist auf die Schau von Angesicht zu Angesicht, die im allgemei-
nen fiir das Jenseits erst bestimmt ist.

Noch, etwas anderes ergibt sich aus unseren Ausfithrungen. Das Gottes-
erlebnis des Moses wurde, wie wir oben gesehen haben, auf zweifache Weise
vermittelt, durch das Gesicht und durch das Gehdr. Damit stimmt gut iiber-
ein, daB die Mystiker im allgemeinen auch fiir die héheren, rein geistigen .
Erkenntnisse innere Sinne der Seele zu Hilfe nehmen. Bei dem unmittel-
baren Gotteserlebnis spricht man zwar immer nur von Schau (visio), offen-
bar deswegen, weil in der sinnlichen Erkenntnis, von der das Bild ge-
nommen wird, die der Augen am vollkommensten ist. Die Sinaitheophanie
des Moses lehrt uns, parallel zur Schau das Gehorerlebnis zu setzen. Viel-
leicht soll das nur besagen, daB beide Arten der Vermittlung wesentlich
dasselbe sind und daB die Verschiedenartigkeit des Ausdrucks lediglich
durch die Begrenztheit ‘der menschlichen Sprache bedingt ist. Vielleicht
diirfen wir aber auch darin eine Andeutung sehen, daf3 ein unmittelbares
Gotteserlebnis nicht schlechthin durch den Geist vor sich geht, sondern
durch die hochsten Fihigkeiten des Geistes, die passend als innere geistige -
Sinne bezeichnet werden.





