
Die Gottesschau des Moses 
Von Johannes Beumer S. J., Buten 

• 
Hat Moses, der Gesetzgeber des Alten Bundes, wirklich Gott unmittelbar, 

von Angesicht zu Angesicht, geschaut? Zur Beantwortung dieser Frage 
haben Dogmatik, Mystik und Exegese, jeder dieser Zweige der theologi- 
schen Wissenschaft auf seine Weise, etwas beigetragen. Unter Gottesschau 
verstehen wir hier das, was Benedikt XII. in seiner constitutio •Benedic- 
tus Deus" vom 29. Januar 1336 von den Seligen des Himmels erklärt: •Sie 
schauen die göttliche Wesenheit in intuitiver Schau und von Angesicht zu 
Angesicht, ohne Vermittlung eines geschaffenen Gegenstandes der Schau, 
sondern indem die göttliche Wesenheit unmittelbar sich ihnen bloß, klar 
und offen zeigt" (Denzinger 530). 

Die Dogmatik verspricht eine derartige Schau für den Zustand der Voll- 
endung im andern Leben. Außerdem vertritt sie die weitere Glaubenswahr- 
heit, daß kein Mensch mit seinen natürlichen Kräften zu einer unmittel- 
baren Gotteserkenntnis gelangen könne. Damit ist aber noch nichts für die 
Frage ausgemacht, ob nicht auch ein Erdenpilger infolge besonderer Be- 
gnadung Gott von Angesicht zu Angesicht geschaut habe. Für die mensch- 
liche Seele Jesu Christi behauptet es die Dogmatik schon für die Zeit seines 
irdischen Lebens und kann sich dafür auf die übereinstimmende Lehre der 
Theologen berufen. Die absolute Möglichkeit gibt sie allgemein zu, daß 
auch hier auf Erden die Gnade einer unmittelbaren Gottesschau verliehen 
sein könne. So äußert sich Augustinus mit klaren Worten1. Thomas von 
Aquin ist derselben Ansicht*. Die Autorität dieser beiden heiligen Lehrer 
entscheidet zwar die Frage noch nicht mit aller Sicherheit, ist aber so groß, 
daß kein Widerspruch dagegen aufgekommen ist. Nicht so eindeutig ist die 
Stellungnahme der Dogmatik in der Tatsachenfrage, ob wirklich jemals ein 
Erdenpilger außer Jesus Christus Gott von Angesicht zu Angesicht geschaut 
habe. Thomas von Aquin bejaht sie, obschon er um die gegenteilige Auf- 
fassung einiger Väter weiß8. Andere halten ihr Urteil zurück und lassen das 
Problem unentschieden. Moses und Paulus werden genannt, denen vielleicht 
das Privileg zugebilligt werden könne. 

Die Mystik hat ebenfalls Veranlassung, sich diesenFragen zuzuwenden. 
Sie hat ja ein Interesse daran, die mystischen Phänomene durch andere, aus 
der Erfahrung oder dem Glauben bekannte Gegebenheiten zu erklären. 
Selbstverständlich teilt sie die Auffassung der Dogmatik in den gesicherten 
Ergebnissen. Ziemlich allgemein hält sie dafür, daß für gewöhnlich die er- 
habensten Erlebnisse der mystischen Beschauung keine unmittelbare 
Gottesschau besagen, sondern durch Eingießung intellektueller Erkenntnis- 

« Epist. 147 •De videndo Deo", Nr. 31•32; ML 33, 610•611. De Genesi ad 
litteram XII Nr. 55•56, ML 34, 477•478. 

* An mehreren Stellen, besonders S. Th. I. q. 12. a. 11 ad 2 und II II ae q. 175. 
a. 3•5 und q. 180. a. 5. 

» S.Th. Uli aeq. 175. a. 3. 



222 Johannes Beumer S. J. 

bilder oder durch das direkte Bewußtwerden der übernatürlichen Gnaden- 
gaben Zustande kommen und deshalb vermittelte Gotteserkenntnis dar- 
stellen. Nur wenige Mystiker «ind anderer Meinung; so will Philippus a ss. 
Trinitate, ein bedeutender Theologe, aus dem Karmeliterorden, die höchsten 
Stufen der mystischen Beschauung auf eine zwar dunkle, aber doch un- 
mittelbare Gottesschau zurückführen4. Wir können hier von dieser Sonder- 
meinung absehen. Die durchgängige Auffassung der Mystik leugnet aber 
keineswegs die Möglichkeit einer unmittelbaren Gotteserkenntnis für den 
Einzelfall. Johannes vom Kreuz anerkennt ausdrücklich das Privileg der 
beiden großen Gottesmänner Moses und Paulus, verwahrt sich aber da- 
gegen, daß überhaupt jemals in der mystischen Beschauung hier auf Erden 
alle Schleier und Hüllen fallen sollen5. Andere, zumal neuere Theoretiker 
der Mystik ziehen die Tatsächlichkeit eines unmittelbaren Gotteserlebnisses 
im Pilgerzustand in Zweifel wegen des Mangels an positiven Beweisen, so 
J. de Guibert S. JA 

Die Exegese widmet gerade diesen positiven Beweisen ihre Aufmerk- 
samkeit. Wenn nämlich Moses und Paulus eine unmittelbare Gottesschau ge- 
habt haben sollen, so ist das durchaus nicht a priori evident, sondern muß 
aus den Quellen des Glaubens, zumal aus der Heiligen Schrift, bewiesen 
werden. Es ist also die Aufgabe der Exegese, diese Gründe zu untersuchen. 
Was nun von der Gotteserkenntnis des hl. Paulus in der Bibel zu lesen ist 
(der Apostel selber schreibt darüber 2 Kor 12,1-10), reicht in keiner Weise 
aus, die Art seiner mystischen Erlebnisse genau zu bestimmen. Wir können 
der neueren Exegese nur Recht geben, wenn sie eine unmittelbare Gottes- 
schau des hl. Paulus für unbewiesen und exegetisch für unbeweisbar er? 
klärt. Anders verhält es sich mit Moses. Die für ihn beigebrachten Schrift- 
stellen gehen ins einzelne und enthalten genaue Angaben. Vielleicht läßt 
sich zwar auch durch sie keine völlige Sicherheit gewinnen, aber es ist auf 
jeden Fall der Mühe wert, sie einer kritischen Würdigung zu unterziehen. 
Ein Ertrag für die Theorie der mystischen Erlebnisse im allgemeinen läßt 
sich von vorneherein erhoffen, wie auch immer das Ergebnis sein mag. Die 
neuere Exegese ist allerdings einer Deutung der alttestamentlichen Schrift- 
stellen im Sinne einer unmittelbaren Gottesschau des Moses wenig günstig. 
So erklärt P. Heinisch den bedeutsamen Text Exodus 33, 23: •Hier belehrt 
Jahve seinen Propheten, daß der irdische Mensch nicht sein Wesen, sondern 
gleichsam nur einen schwachen Abglanz, einen letzten Strahl seiner Herr- 
lichkeit zu schauen vermag"7. Und F. Nötscher deutet die Rückseite Jahves, 
um deren Schau es sich bei dem in der Exodusstelle geschilderten Erlebnis 
des Moses handelt, als •Wirkungen der Macht Gottes"8. Jedoch hat B. Stein 
in seinem gründlichen Werke •Der Begriff Kebod Jahve und seine Bedeu- 

4 Summa theologiae mysticae III. tract. 1, disc. 2. a. 1. 
6 Flama de amor viva IV. 1. Nr. 7. 
" Theologia spiritualis ascetica et mystica, Rom 1939, S. 366. 
7 Das Buch Exodus übersetzt und erklärt, Bonn 1934, S. 239 f. 
8 Das Angesicht Gottes schauen nach biblischer und babylonischer Auffassung. 

Würzburg 1924, S. 46. 



Die Gottesschau des Moses 223 

tung für die alttestamentliche Gotteserkenntnis'", die Frage mit aller 
Schärfe von neuem untersucht und ist zu einem positiven Ergebnis ge- 
kommen. Um sein Hauptanliegen, die Identität des Kebod Jahve (die sich 
offenbarende Majestät Gottes) mit seiner Wesenheit zu beweisen, benutzt 
er in erster Linie Exodus 33-34 und die dort nach seiner Überzeugung ge- 
botene Vorstellung von einer unmittelbaren Gottesschau des Moses (bes. 
S. 70 f). Wir schließen uns hier an die Arbeit Steins an, begnügen uns aber 
nicht damit, seine Gründe einfach wiederzugeben, sondern wollen sie nach 
Möglichkeit noch unterbauen, verstärken und erweitern. 

Das Thema beschränkt sich auf Moses. Wenn nämlich überhaupt für 
einen Menschen die Gottesschau behauptet werden kann, dann für ihn. 
Zwei Stellen kommen für die Beschreibung des Gotteserlebnisses, das dem 
Moses zuteil würde, in Betracht: Exodus 33,12-34,10 und Numeri 12, 6-8. 
Beide Texte ergänzen sich gegenseitig in ihrer Beweiskraft. In ihnen ist die 
höchste Stufe seines Götteserlebnisses geschildert, so daß andere Stellen 
nur sekundären Wert haben können. 

Der Zusammenhang des ersten Textes ist folgender: Gott will den Abfall 
des Volkes durch den Stierdienst bestrafen; es solle sofort aufbrechen, er 
selber werde nicht mitziehen, sondern nur einen Engel als Führer geben; 
durch den Gehorsam und die Buße des Volkes ist er aber schon milder ge- 
stimmt. Daran schließt sich die Unterredung des Herrn mit Moses an. Wir 
geben die Stelle in wortgetreuer Übersetzung, ohne jede Textverbesserung. 

12 Da sprach Moses zu Jahve: Siehe, du hast mir gesagt: Führe dieses 
Volk hinauf, aber du hast mir nicht kundgetan, wen du mit mir senden 
willst. Und du hast doch gesagt: Ich kenne dich mit Namen, auch hast du 
Gnade gefunden bei mir. 13 Nun also, wenn ich Gnade gefunden habe in 
deinen Augen, so tue mir deine Wege kund, damit ich dich verstehe, warum 
ich Gnade gefunden habe in deinen Augen; denn siehe, diese Menge ist doch 
dein Volk. 14 Er sprach: Mein Angesicht wird mitziehen, und ich werde dich 
ans Ziel bringen. 15 Er sprach zu ihm: Wenn dein Angesicht nicht mitzieht, 
so führe uns lieber nicht fort von hier. 16 Woran soll man denn sonst er- 
kennen, daß ich und dein Volk Gnade gefunden haben in deinen Augen, 
wenn nicht eben daran, daß du mit uns ziehst, und wir, ich und dein Volk, 
ausgezeichnet werden vor allen Völkern der Erde? 17 Da sprach Jahve zu 
Moses: Auch diese Bitte, die du vorgetragen hast, werde ich erfüllen; denn 
du hast Gnade gefunden in meinen Augen, und ich kenne dich mit Namen. 
18 Da sprach er: Zeige mir doch deine Herrlichkeit! 19 Da antwortete er: 
Ich will alle meine Schönheit an dir vorüberziehen lassen und den Namen 
Jahve vor dir ausrufen, nämlich daß ich Gnade erzeige, wem ich gnädig 
bin, und Barmherzigkeit dem, dessen ich mich erbarme. 20 Und er sprach: 
Nicht vermagst du mein Angesicht zu schauen, denn nicht schaut mich der 
Mensch und bleibt am Leben. 21 Weiter sprach Jahve: Siehe, es ist Platz bei 
mir, und du,kannst dich auf den Felsen stellen. 22 Wenn dann meine Herr- 
lichkeitvorüberzieht, stelle ich dich in die Felsenritze und decke meine Hand 
über dich, bis ich vorüber bin. 23 Dann ziehe ich meine Hand zurück, und du 
wirst meine Rückseite schauen, denn mein Angesicht kann man nicht 
schauen. (34,1-4 Moses fertigt auf Anordnung des Herrn zwei neue Tafeln 
an und steigt mit ihnen auf den Berg.) 5 Da fuhr Jahve in einer Wolke 
hernieder und stellte sich zu ihm dorthin und rief den Namen Jahve aus. 

•• Emsdetten 1939. 



224 Johannes Beumer S. J. 

6 Und Jahve zog an ihm vorüber und rief: Jahve, Jahve, ein barmherziger 
und gnädiger Gott, langmütig und reich an Huld und Treue; 7 der Huld 
bewahrt den Tausenden, der Schuld und Frevel und Sünde vergibt, der 
aber nicht ungestraft läßt, sondern die Schuld der Väter heimsucht an 
Kindern und Kindeskindern bis ins dritte und vierte Geschlecht. 8 Da 
neigte sich Moses eilends zu Boden und warf sich nieder. 9 Und sprach: 
Wenn ich Gnade gefunden habe in deinen Augen, Herr, so ziehe doch der 
Herr in unserer Mitte mit... 

Der Text, wie er vorliegt, ist nicht in allem deutlich, insbesondere bleibt 
der Gedankenfortschritt in dem Gespräch zwischen Jahve und Moses un- 
übersichtlich. Viele Verbesserungsvorschläge sind gemacht worden, wir 
können hier nicht auf alle eingehen. Vers 14 wird meistens als Fragesatz 
aufgefaßt, weil dann die Gedankenverbindung leichter wird. In 34, 5 ist 
bestimmt kein Subjektwechsel anzunehmen, als ob Moses den Namen Jahve 
ausriefe; die Rückbeziehung auf 33,19 ist nämlich unverkennbar, wo Jahve 
selber ohne allen Zweifel der Rufende ist. Trotz der kleinen Unebenheiten 
des Textes tritt der Gedankenweg klar heraus, und zwar unabhängig von 
allen Verbesserungen: Moses bittet um die Schau der göttlichen Herrlich- 
keit und sieht in der Gewährung der Bitte ein Unterpfand dafür, daß Gott 
in Person, nicht nur durch seinen Engel, mit seinem Volke ziehen werde; 
die Bitte wird erfüllt und die Ausführung beschrieben. Was erfahren wir 
nun aus diesem Text für die Art des Gdtteserlebnisses, das dem Moses zu- 
teil wurde? Wir müssen viele kleine Momente zusammentragen, um eine 
aus dem Text begründete Antwort zu geben. 

Zunächst darf man sich nicht durch die stark anthropomörphe Darstel- 
lung verleiten lassen, eine primitive Gottesoffenbarung anzunehmen, die 
mit körperlichen Augen hätte geschaut werden können. Eine andere Sprache 
stand Moses nicht zu Gebote, zumal für die Menschen seiner Zeit, und viele 
Gründe sprechen dafür, daß das beschriebene Gotteserlebnis ganz eigener 
und außerordentlicher Art war. Bei den mystisch begnadeten Menschen 
begegnet uns etwas Ähnliches: sie ringen nach Worten, um ihre Erfahrun- 
gen auszudrücken, und gebrauchen bei vielleicht rein intellektuellen Vor- 
gängen Bilder und Vergleiche. Der Bericht des Buches Exodus erwähnt die 
Wolke, die sinnlich wahrnehmbare Kundgebung der göttlichen Gegenwart 
nur einmal (34,5); sie spielt offenbar bei der Schau des Moses keine Rolle, 
wie es sonst der Fall ist. Moses erfährt etwas ganz Außerordentliches und 
Besonderes. 

Das geht schon daraus hervor, daß der Seher um eine eigene Gunst bittet, 
die ein Unterpfand für eine andere große Gunst sein soll. Gottesoffen- 
barungen hat er, von dem Erlebnis am Dornbusch (Exodus 3) angefangen, 
schon viele gehabt. Kurz zuvor ist eine solche Gottesoffenbarung beschrie- 
ben worden (Exodus 24, 9-11). Die Vorsichtsmaßregeln blieben unverständ- 
lich, wenn eine Erscheinung Gottes in derselben Art stattfinden sollte. Wenn 
sonst die Wolke die Herrlichkeit Gottes verhüllte, so muß es jetzt anders 
gewesen sein. Die Wirkung der Erscheinung auf Moses ist schließlich auch 
ganz außerordentlich; denn abgesehen von dem, was 34, 8 von ihm-gesagt 
wird, lesen wir päter: •Als Moses dann vom Berge Sinai hinabstieg ..., da. 



Die Gottessdiau des Moses 225 

wußte Moses nicht, daß die Haut seines Angesichts infolge seiner Unter- 
redung mit Jahve strahlend geworden war" (Exodus 34,29). Was Moses er- 
lebt hatte, muß unbedingt weit über allen andern Gottesoffenbarungen ge- 
standen haben. Aber, so fragen wir weiter, war es notwendig eine un- 
mittelbare Gottesschau? 

Auch hierfür sprechen mehrere Gründe. Es ist schon auffallend, daß 
Moses die Erscheinung der göttlichen Herrlichkeit als Unterpfand dafür an- 
sieht, daß der Herr persönlich mit seinem Volke ziehen werde. Er fürchtet, 
Gott möge seine Drohung ausführen, •sein Angesicht" nicht mitgehen zu 
lassen (Exodus 33, 2-3). Deshalb bittet er um die persönliche Begegnung 
mit dem Herrn, damit er der Bewilligung der anderen Gunst sicher sein 
kann. Psychologisch muß für Moses die Gedankenverbindung •persönlich 
sich offenbaren" und •persönlich mitziehen" vorhanden gewesen sein. Der 
Zusammenhang würde noch deutlicher, wenn man in Vers 18 mit der alt- 
griechischen Übersetzung der Septuaginta lesen wollte: •Zeige mir doch 
dein Angesicht". Jedenfalls wird man dem Texte nicht gerecht, es sei denn, 
daß die Offenbarung als eine persönliche, unmittelbare Begegnung mit Gott 
aufgefaßt wird. 

Bedeutsam ist ferner, daß Moses bei dem Gotteserlebnis auf Sinai auch 
den Namen Gottes, den eigentlichen Gottesnamen Jahve, und zwar von 
Ihm selber ausgesprochen, hört. Der Name steht nach allgemein semitischer 
Anschauung für das Wesen selber. Gott tut also dem Moses sein Wesen 
kund, nicht eine von ihm ausgehende Wirkung, und entsprechend muß auch 
die Schau Gottes verstanden werden, da Hören und Sehen als inadä- 
quate Ausdrücke für menschliche Wahrnehmung parallel zueinander ge- 
ordnet sind. 

Das Gesichtserlebnis des Moses wird als eine Schau der Rückseite Jahves 
beschrieben. Dieses stark anthropomorphe Bild trägt die Schuld daran, daß 
die ganze Stelle oft mißverstanden wird. Es darf aber nicht übersehen 
werden, daß die Rückseite im Gegensatz zum Angesicht oder zur Vorder- 
seite steht. Beide Seiten gehören zu der menschlich dargestellten Gestalt Got- 
tes, Vorder- und Rückseite. Wenn wir. den Anthropomorphismus auflösen, 
so müssen wir sagen: Die Gestalt Gottes ist in ihrer Erkennbarkeit geteilt, 
da der Grund der Unterscheidung nicht in Gott selber, sondern nur im Er- 
kenntnisvermögen des Geschöpfes liegen kann. Das Angesicht Gottes kann 
schlechthin nicht geschaut werden, damit ist wohl die Unmöglichkeit einer 
komprehensiven Gotteserkenntnis gelehrt. Die Rückseite aber, die auch 
zur Gestalt gehört, kann geschaut werden durch einen besonderen Gnaden- 
erweis Gottes; es ist eine begrenzte Erkenntnis (die Grenze bildet die 
Fassungskraft des Geschöpfes), aber doch unmittelbare Schau, weil die Ge- 
stalt selber gesehen wird. Moses hat gebeten um die Schau der Herrlichkeit 
Gottes oder nach der Septuaginta um die Schau des Angesichts (33,18). Die 
Antwort Gottes (33,19-23) und die Ausführung (34, 5-7) zeigen zwar, daß 
eine Schau des Angesichts unmöglich ist, versprechen bzw. gewähren aber 
das, was in der Bitte enthalten war, eine unmittelbare Schau der gött- 

1S 



226 Johannes Beumer S. J. 

liehen Gestalt, eingeschränkt nur durch die unübersteiglichen Schranken 
der geschöpflichen Fassungskraft. i • 

Was erfahren wir also aus der Exodusstelle für das Gotteserlebnis des 
Moses? Es ist sicher ein außerordentliches Ereignis. Wahrscheinlich schaut 
Moses die göttliche Wesenheit selber unmittelbar, und zwar unter der 
Rücksicht der Bundestreue und des gnadenhaften Erbarmens. Wenn man 
will, kann man darin eine Einschränkung der Gottesschau erblicken. Eine 
andere Einschränkung ist sicher damit gegeben, daß die Schau des An- 
gesichtes, d. i. wohl die komprehensive Gotteserkenntnis, verwehrt und nur 
die Schau der Rückseite, d. i. die zwar unmittelbare, aber nach dem Maß 
der geschöpflichen Fassungskraft begrenzte Götteserkenntnis, gewährt 
wird. Mit dem Gesichtserlebnis ist ein entsprechendes Gehörerlebnis ver- 
bunden. Die Gnadenhaftigkeit und Übernatürlichkeit der Offenbarung geht 
klar daraus hervor, daß Gott besondere Schutzmaßregeln anwendet. 

Die zweite Stelle, die einen Beweis für die Gottesschau des Moses bringt, 
ist Numeri 12, 6-8. Mirjam und Aaron hatten sich gegen ihren Bruder auf- 
gelehnt. Ihr Vorwurf lautete vor allem: •Hat denn Jahve bloß mit Moses 
geredet? Hat er nicht auch mit uns geredet?" (12, 2). Die Rechtfertigung des 
Moses und die Bestrafung der Schuldigen übernahm Gott selber: •Da fuhr 
Jahve in einer Wolkensäule herab, trat unter die Tür des Zeltes und rief 
Aaron und Mirjam, da gingen die beiden hinaus" (12, 5). Darauf erfolgte 
die Gottesrede und anschließend die Bestrafung der beiden. Der Text ist im 
Hebräischen an zwei Stellen unverständlich, wir geben dort eine nach der 
Vetus Latina und der Vulgata verbesserte Lesart (kursiv gedruckt). Der 
Zusammenhang des Ganzen und die Beweiskraft des Textes wird übrigens 
nicht davon berührt. 

6 Er aber sprach: Höret meine Worte: Wenn unter euch ein Prophet ist, 
so offenbare ich mich ihm im Spiegel, im Traum rede ich zu ihm. 7 Nicht so 
mein Diener Moses, mit meinem ganzen Hause ist er betraut. Mund zu 
Mund rede ich mit ihm, im" Gesicht und nicht in Rätseln, und die Gestalt 
Jahves schaut er. Warum habt ihr euch nicht gescheut, über meinen Diener, 
über Moses, schlecht zu sprechen? 

Der Inhalt der Gottesrede ist klar. Dem Moses wird eine Vorrangstellung 
vor den Propheten eingeräumt. Worin sie besteht, wird positiv und negativ 
(durch den Gegensatz zu den anderen Propheten) ausgedrückt. Positiv er- 
fahren wir: Moses schaut die Gestalt Jahves, und Mund zu Mund redet er 
zu ihm. Negativ wird uns mitgeteilt: Nicht im Spiegel offenbart sich ihm 
Gott, nicht im Traum redet er zu ihm, nicht in Rätseln. Die Aussagen über 
die Gesichts- und Gehörerlebnisse des Moses stehen zudem parallel, so daß 
wir z. B. das Reden Gottes von Mund zu Mund entsprechend auch auf die 
'Schau übertragen können, die ihm zuteil wurde. Der nicht sicher über- 
lieferte Ausdruck •im Gesicht" erhält durch das antithetische •nicht in 
Rätseln" und das parallele •Mund zu Mund" und •die Gestalt Jahves schaut 
er" eine unzweifelhafte Deutung. Alles in allem beschreibt uns die Gottes- 
rede die Vorrangstellung des Moses vor den Propheten und seine unmittel- 



Die Gottesschau des Moses 227 

baren Gotteserlebnisse. Die Unmittelbarkeit ist auf verschiedene Weise an- 
gezeigt, die Ausdrücke legen sich in diesem Sinne fest. Klarer und ein- 
deutiger hätten die Worte kaum lauten können. Wenn wir hinzunehmen, 
daß die späteren Propheten auch hohe mystische Erlebnisse für sich be- 
anspruchen, dann muß Moses einer unmittelbaren Gottesschau gewürdigt 
worden sein.. 

Der Text Numeri 12, 6-8 steht außerdem nicht allein da. Exodus 33,11 
heißt es: •Jahve redete mit Moses von Angesicht zu Angesicht, wie jemand 
mit seinem Freunde redet". Und Deuteronomium 34,10-12: •Es stand aber 
in Israel kein Prophet mehr auf wie Moses, mit dem Jahve von Angesicht 
zu Angesicht verkehrt hätte, in Anbetracht all der Zeichen und Wunder, 
die er als Gesandter Jahves in Ägypten am Pharao und allen seinen Unter- 
gebenen, sowie an dem ganzen Lande getan hat und in Anbetracht all der 
gewaltigen Stärke und furchtbaren Macht, die Moses vor den Augen von 
ganz Israel betätigte". Es ist nicht notwendig, den Hauptbeweiswert auf die 
Ausdrücke •von Angesicht zu Angesicht" und •von Mund zu Mund" zu 
legen, sie können abgeblaßt sein. Aber aus dem Ganzen wird ersichtlich, 
wie Moses wiederholt wegen seiner einzigartigen Stellung zu Gott hervor- 
gehoben wird. 

Das läßt sich noch mit vielen Schriftstellen bekräftigen. Das Deuterono- 
mium z. B. läßt Moses in einem geschichtlichen Rückblick sagen, daß er beim 
Bundesschluß •mitten zwischen Jahve und dem Volke stand" (5, 5). Seine 
Aufgabe ist es, wie das Alte Testament immer wieder hervorhebt, Jahve vor 
dem Volke zu vertreten. Ohne menschliche Vermittlung von Gott selbst er- 
wählt, steht er in einsamer Höhe über dem Priestervolk und selbst über dem 
aaronitischen Priesterstamm. Er ist der Prophet des Bundes. So darf er 
Israel zum Bundesvolk weihen und Aaron, dessen Söhne, die Leviten, das 
heilige Zelt und die Kultgeräte konsekrieren (Ex 29; 40; Lev*8). Schon bei 
seiner Berufung, als er Aaron zum Gehilfen erhält, wird ihm der merkwür- 
dige Gottesspruch zuteil, daß •Aaron ihm zum Mund, er aber für Aaron wie 
die Gottheit sei" (Exodus 4,16). Auf ihm ruhte eine solche Fülle propheti- 
schen Gottesgeistes, daß Jahve nur etwas von seinem Geist zu nehmen 
brauchte, um damit siebzig Mann mit der Gabe der Weissagung auszustatten 
(Numeri 11,17. 24-29). In dem Bewußtsein der altisraelitischen Frömmigkeit 
steht Moses über allen Propheten (vgl. Isaias 63,11-12; Osee 12,14). In den 
Psalmen wird er sogar als Priester dem Aaron vorangestellt (Ps 98, 6). Er 
brachte ja auch das Bundesopfer bei der Weihe des Aaron und des Volkes 
dar, indem er den Widder schlachtete und das Opferblut an den Altar 
sprengte (Exodus 24,6; 29, 20; Leviticus 8,19). Es ist also nicht zu verwun- 
dern, wenn Moses einer persönlichen Begegnung mit Gott und einer wenn 
auch vorübergehenden, so doch unmittelbaren Schau des göttlichen Wesens 
gewürdigt wurde. Im Buche Ecclesiasticus heißt es von ihm: •Jahve ließ 
ihn seine Herrlichkeit schauen ... Er ließ ihn seine Stimme hören und ließ 
ihn in das Wolkendunkel treten und legte ihm vor seinem Angesichte die 
Gebote in die Hand" (45,3-5). Offenbar eine Anspielung auf die oben aus- 
führlich besprochene Exodusstelle. Auch das Neue Testament enthält noch 

15« 



228 Johannes Beumer S. J. 

Spuren von der Vorrangstellung des Moses. In Johannes 1,17 erscheint 
Christus als der neue Moses, ihn überragend und doch zugleich mit ihm 
verglichen (vgl. auch Johannes 6,14-15 und Matthäus 17,3). 

Wir möchten also in einer Zusammenschau der beigebrachten Beweise 
die Ansicht als gut begründet vertreten, daß Moses auf dem Berge Sinai 
(Exodus 34, 5-8) eine unmittelbare Gottesschau erfahren hat. Auf dieses 
Ereignis gehen die anderen Texte offensichtlich zurück, und sonst wird 
uns nichts an Erlebnissen berichtet, was dieselbe Höhe aufwiese. Es ist 
nicht anzunehmen, daß dieses Phänomen andauerte, auch nicht, daß es 
seine ganze Kraft auf die übrigen seelischen Fähigkeiten des Sehers aus- 
übte. In der menschlichen Seele Christi war die unmittelbare Gottes- 
erkenntnis zwar beständig, aber doch so, daß seine Leidensfähigkeit nicht 
beeinträchtigt wurde. Moses brauchte nicht zu dieser Höhe erhoben werden, 
mußte aber woHl mindestens die gleichen Einschränkungen erfahren. 

Aber ist nicht auch eine andere Erklärung möglich? Man könnte vielleicht 
so sagen: Das Gotteserlebnis des Moses war sicherlich besonderer Art; je- 
doch ist eine unmittelbare Gottesschau nicht so leicht anzunehmen; sie paßt 
wenig zu der vorbereitenden Ökonomie des Alten Bundes; unter den ver- 
schiedenen Stufen der mystischen Phänomene sind so viele, die der Gottes- 
offenbarung des Moses den höchsten Platz unter den alttestamentlichen 
Propheten, aber doch nicht den höchsten Platz überhaupt in der Rang- 
ordnung der dem Geschöpfe zugänglichen Gotteserkenntnisse einräumen. 
Per Einwurf klingt bestechend. Aber es ist zu bedenken, daß wir den 
Gnadenvorzug des Moses nicht aus aprioristischen Erwägungen hergeleitet, 
sondern aus einer sorgfältigen Deutung der alttestamentlichen Quellen ab- 
gelesen haben. Es wäre wohl denkbar, daß Gott anders vorangegangen 
wäre, aber es fragt sich, ob er es getan hat. Wenn behauptet wird, eine 
solche Vorrangstellung des Moses passe nicht gut zu der vorbereitenden 
Ökonomie des Alten Bundes, so können wir hier auch auf die positiven 
Angaben der Schrift verweisen. Außerdem darf nicht übersehen werden, 
daß Moses auch so Vorbild des Messias bleibt. Seine Gottesschau war vor- 
übergehend (vielleicht nur in dem einen Augenblick der Gesetzgebung), ein- 
geschränkt waren ihre Wirkungen (es war keine im eigentlichen Sinne 
•beseligende" Anschauung Gottes), eingeschränkt war wohl auch der Er- 
kenntnisinhalt, indem Gott sich als gnädiger und treuer Bundesgott offen- 
barte. Wir möchten lieber an unserer Deutung festhalten, die den Worten 
des heiligen Textes volle Gerechtigkeit widerfahren läßt. 

Jedoch ist das über allen Zweifel erhaben, daß wir die Schrift in diesem 
ursprünglichen Sinne verstehen müssen? Eine religionsgeschichtliche Deu- 
tung würde versuchen, in den angeführten Texten nur das Bemühen zu 
sehen, übersinnliche Phänomene in eine primitive Sprache zu fassen. 
H. Niebecker hat den Gedankengang so formuliert: •Wir müssen den zeit- 
geschichtlich bedingten Charakter der Darstellungsform bei diesen Berich- 
ten betonen. Wir haben keine kritische Geschichtsschreibung oder einen 
psychologischen Essay vor uns, sondern religiöse Erzählung und Belehrung. 
Was die Beschreibung der Gottesoffenbarungen selbst anlangt, so dürfen 



Die Gottesschau des Moses 229 

wir hier nicht vergessen, daß der Erzähler populär-naiv schildert, dem Ver- 
ständnis des einfachen Lesers angemessen, daß er also einen objektiven 
Vorgang inadäquat zur Darstellung bringt. Dabei macht er reichlich Ge- 
brauch von Anthrophomorphismen und Anthropopathismen ... Ferner ist 
zu bedenken, daß der Gottesbegriff der alten Zeit trotz relativer und ein- 
zigartiger Höhe doch noch nicht der geistig und religiös-sittlich entwickelte 
Gottesbegriff der Propheten ist. Hiermit hängt es zusammen, daß die älte- 
ste Offenbarung, die es noch mit rohen, ungeistigen Mächten zu tun hatte, 
einen stark sinnlichen Charakter trug, mit auffälligen Theophanien auftrat, 
die massiven Wunder liebte. Gott paßte sich den Fähigkeiten, aber auch 
den Schwächen der Offenbarungsorgane an und nahm Rücksicht auf den 
Bildungszustand der Menschheit in ihrem kindlichen Zeitalter ... Der 
sinnenhafte Charakter der ältesten Offenbarungsberichte erklärt sich 
näherhin dadurch, daß die Erzähler und Textgestalter den Begriff des 
reinen Geistes und der inneren Anschauung nicht hatten, so daß sie unfähig 
waren, den in ihrem Innern sich abspielenden Vorgängen einen entspre- 
chenden Ausdruck zu verleihen. Erst mit dem Propheten Jeremias ist, wie 
J. Hänel meint, dem Hebräertum der große Subjektivismus erwacht, der 
bewußt dem inneren Geschehen lebt und dieses auch entsprechend be- 
schreiben kann. Die Ausdrucksmittel der ältesten Zeit sind dagegen auf die 
sinnliche Sphäre beschränkt. In diesem Sinne spricht O. Karrer von einer 
Projektion des inneren Vorgangs auf die Sinnensphäre. Auf höherer Stufe 
unterscheidet man dann zwischen dem, was Gottes und was des Menschen 
ist: Gottes ist die Geistberührung, die Erleuchtung, die Gnade des Men- 
schen, was in die Sinne fällt, die Erscheinung, das Gesicht, die Halluzina- 
tion"10. Wenn wir diesen Ausführungen eines katholischen Theologen zu- 
stimmen dürften, brauchten wir für Moses keine unmittelbare Gottesschau 
anzunehmen. 

Mit dieser religionsgeschichtlichen Deutung ist ein neues Problem auf- 
geworfen, das hier unmöglich in seiner ganzen Tragweite besprochen wer- 
den kann. Ohne Zweifel müssen wir der Begrenztheit der menschlichen 
Offenbarungsvermittler Rechnung tragen. Aber die Fragestellung ist zu 
sehr vereinfacht, wenn man mit Niebecker nur diesen menschlichen Faktor 
berücksichtigt. Auf der anderen Seite ist es doch auch wahr, daß Gott 
der Offenbarer bleibt, der, allerdings in Anpassung an die geschöpflichen, 
zeitlichen Organe, sein Wort den Menschen mitteilt und durch die Hagio- 
graphen irrtumsfrei niederschreiben läßt Dieser göttliche Faktor ist nach 
der kirchlichen Inspirationslehre die Hauptursache. Nur mit größter Vor- 
sicht darf man anscheinende Unzulänglichkeiten im Offenbarungswort dem 
menschlichen Faktor zuschreiben. In unserer Frage ist es wohl angebracht, 
für die anthropomorphe Darstellung der Gotteserscheinung auf Sinai die 
zeitgeschichtlich bedingte primitive Gedankenwelt verantwortlich zu ma- 
chen. Aber ist damit etwas gewonnen in Bezug auf den positiven Inhalt der 
Texte? Derjenige, der Exodus 33-34 niederschrieb, hatte auch andere Mittel 

10 Wesen und Wirklichkeit. der übernatürlichen Offenbarung. Freiburg 1940, 
S. 70 f. 



230 Johannes Beumer S. J. 

der Schilderung zu Gebote. Das gilt auch, wenn man im Pentateuch ver- 
schiedene. Quellenschriften unterscheiden will. Das primitive Denken der 
altisraelitischen Frömmigkeit scheint sogar ein Sichtbarwerden Gottes für 
ganz unmöglich gehalten zu haben! Keinerlei Deutung bietet die religions- 
geschichtliche Erklärung für die Tatsache, daß die Gotteserkenntnis 
schlechthin über die aller Pro'pheten gestellt wird. Wenn das in einem 
inspirierten Buche uns als Gotteswort verbürgt ist, so können wir nicht 
daran rütteln. Die Anpassung an die menschlichen Offenbarungsorgane 
könnte uns allenfalls die positive Darstellung der Sinaitheophanie ver- 
ständlich machen, niemals aber das vergleichende Urteil im Buche Numeri: 
•Wenn unter euch ein Prophet ist, so offenbare ich mich ihm im Spiegel, 
im Traum rede ich zu ihm ... Nicht so mein Diener Moses ... Mund zu 
Mund rede ich zu ihm, im Gesicht und nicht in Rätseln, und die Gestalt 
Jahves schaut er". Unerhört bliebe auch das Gotteswort im Buche Deu- 
teronomium: •Es stand aber in Israel kein Prophet mehr auf wie Moses, 
mit dem Jahve von Angesicht zu Angesicht verkehrt hätte". Wir bleiben bei 
der Deutung, die uns im jüngeren Schrifttum des Alten Testamentes selber 
gegeben ist: •Jahve ließ Moses seine Herrlichkeit (kabod-Wesen) schauen" 
(Ecclesiasticus 43, 3). 

Der Wert unserer Bemühungen um die genaue Bestimmung des mosa- 
ischen Gotteserlebnisses liegt vielmehr darin, daß nunmehr alle höheren 
Erkenntnisse auf mystischem Gebiet klarer in die große Linie Glauben • 
Schau eingeordnet werden können. Nicht als ob das sonst unmöglich wäre. 
Aber die Tatsache, daß einmal in einem besonderen Falle schon auf Erden 
die unmittelbare Gottesschau gewährt wird, zeigt deutlich, daß die mysti- 
sche Erkenntnis, die den Glauben vervollkommnet, ohne ihn;aufzuheben, 
ausgerichtet ist auf die Schau von Angesicht zu Angesicht, die im allgemei- 
nen für das Jenseits erst bestimmt ist. 

Noch, etwas anderes ergibt sich aus unseren Ausführungen. Das Gottes- 
erlebnis des Moses wurde, wie wir oben gesehen haben, auf zweifache Weise 
vermittelt, durch das Gesicht und durch das Gehör. Damit stimmt gut über- 
ein, daß die Mystiker im allgemeinen auch für die höheren, rein geistigen 
Erkenntnisse innere Sinne der Seele zu Hilfe nehmen. Bei dem unmittel- 
baren Gotteserlebnis spricht man zwar immer nur von Schau (visio), offen- 
bar deswegen, weil in der sinnlichen Erkenntnis, von der das Bild ge- 
nommen wird, die der Augen am vollkommensten ist. Die Sinaitheophanie 
des Moses lehrt uns, parallel zur Schau das Gehörerlebnis zu setzen. Viel- 
leicht soll das nur besagen, daß beide Arten der Vermittlung wesentlich 
dasselbe sind und daß die Verschiedenartigkeit des Ausdrucks lediglich 
durch die Begrenztheit "der menschlichen Sprache bedingt ist. Vielleicht 
dürfen wir aber auch darin eine Andeutung sehen, daß ein unmittelbares 
Gotteserlebnis nicht schlechthin durch den Geist vor sich geht, sondern 
durch die höchsten Fähigkeiten des Geistes, die passend als innere geistige 
Sinne bezeichnet werden. 




