IM SPIEGEL DER ZEIT

Vom Wesen und der Einiibung des Gebetes

Ein Beitrag zur Fréommigkeit unserer Zeit

Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

" Der Kampf gegen eine einseitige Ra-
tionalisierung und Moralisierung des
Christentums, wie sie die Neuzeit — im
Katholizismus entfernt nicht in dem
Mafle wie im Protestantismus — in ver-
schiedenen Phasen und Erscheinungs-
formen herausgebildet hatte, ist seit eini-
gen Jahren besonnener und mafBvoller
geworden. Er zeigt nicht mehr jenen un-
gestiimen und bilderstiirmenden Radika-
lismus der ,Entdeckerjahre¥, der nicht
nur die ‘unmittelbare Vergangenheit in
leidenschaftlicher und extremer Weise
verwarf, sondern die ,Fehlentwicklun-
. gen“ in Theologie und religitser Praxis

nicht frith genug ansetzen konnte. Heute
~ sind wir, nicht zuletzt durch die bitteren
Erfahrungen der jlingsten Zeit, in all
diesen Fragen niichterner und gerechter
geworden und suchen wieder nach einem
ehrlichen Ausgleich zwisch®n ,Seele“
und ,,Geist“, Intuition und schluBfolgern-
dem Denken, zwischen dem Mysterium
und seiner rationalen Durchdringung,
zwischen géttlicher Gnade und mensch-
lichem Tun.

Auf "dem "Gebiet der Frommigkeit
kann man die hier angedeutete Entwick-
lung sehr gut an den Auffassungen ver-
folgen, die in den letzten Jahrzehnten
iiber das Wesen und die Ubung des Ge-
betes geduBert wurden. Die Ablehnung
der Vergangenheit zeigte sich zunichst
einmal in einem deutlichen und fast
schwirmerischen Zug zur Mystik. Der
Veroffentlichungen nach dem ersten
Weltkrieg sind hier so viele, daf sie sich
kaum noch iiberblicken lassen. Alle diese
Einzelarbeiten wurden aber durch die
»Philosophie des Gebetes* iiberboten, die
Henri Bremond in verschiedenen Ab-
handlungen, vor allem in der vielbéndi-
gen ,Histoire littéraire du sentiment re-
ligieux“ mit umfassendem Wissen, bald
in positiver, bald in polemischer Form
entwickelte. In der Einkleidung der
Claudelschen Parabel von Animus und

Anima, von. Geist und Seele, stellte er
die beiden entscheidenden Auffassungen
von diskursiv betrachtendem Gebet und
mystischer Beschauung gegeniiber und
fiihrte fiir letztere eine groBe Schar von
Zeugen aus der franzdsischen Frommig-
keit des 17. und 18. Jahrhunderts ins -
Feld. Der Durchstof war radikal und
fruchtbar zugleich; er legte seit langem
verschiittete Quellen wieder frei. Das ist’
trotz philosophischer und theologischer
Unklarheiten und Uberspitzungen, trotz
geschichtlicher Ungenauigkeiten und
Umbiegungen Bremonds grofles Ver-
dienst.

So begann man viel stirker als bisher
das Gebet wieder von der Transzendenz
‘des goéttlichen Mysteriums her zu sehen,
vom Geheimnis des dreifaltigen Gottes,
von der Einwohnung des Heiligen Gei-
stes im begnadeten Menschen, vom Mitt-
lertum Christi und seiner Verbindung
mit den Christen her!. Dadurch wurde
ganz von selbst der menschliche Anteil
des Gebetes gegeniiber dem gottlichen
zuriickgedringt. Der Mensch erschien
weit mehr der Empfangende und Sich-
Hingebende als der Wollende und Han-
delnde.

Uber die Erneuerung solcher Erkennt-
nisse ist nun wieder einige Zeit dahin-
gegangen. Es waren Jahre bitterster Not
und hirtester Prufung, die religiés nur
in taglichem und ernstem Ringen mit
Gott durchgestanden werden konnten.
In einer solchen Situation wurden wir
ganz von selbst auf Fragen hingewiesen,
die mit der Praxis und der Einitbung des
Betens zusammenhingen, und es zeigte
sich, wie schwer es flir den heutigen so
gehetzten und aufgewiihlten Menschen
ist, zu beten. Man sprach jetzt hiaufig

1 Man denke etwa an das wertvolle
Buch von Thadddus Soiron O. ¥. M., Das
Geheimnis des Gebetes. Betrachtungen
zu seiner theologischen Sinndeutung,
Freiburg i. Br. 1937.



4

232

von einer Not des Betens. ,, Tiglich beten,
_ aber wie?* nannte sich bezeichnender-
weise das gehaltvolle Biichlein von Kle-
mens Tilmann. Hatte man vielleicht mit
der mystischen Tiefe auch die Praxis
des rechten Betens verlernt? Es wurde
jedenfalls klar, dal das Wissen um sein
Geheimnis allein noch nicht geniigte, um
andauernd und ,ohne UnterlaB“ beten
zu kénnen, wie der Apostel im Auftrage
. des Herrn verlangt. Und man erkannte
allmihlich, wie verhingnisvoll es ge~
wesen war, allzu radikal die Methodik
des Betens zu verdichtigen und als nur
hinderlich fiir die Tiefe des Gebetes hin-
zustellen. Man hatte nur zu haufig ver-
gessen, daB die meisten doch ,Anfinger
im geistlichen Leben waren“ und sich
-das ,reine Gebet erst durch beharrliche
Mitarbeit verdienen® muBten. Auch im
Beten miissen wir zuerst Martha sein¢,
sagt vorziiglich Rudolf Graber in seinem
neuesten Buch?, ,bevor wir uns ruhig zu
den Fi{ilen Jesu setzen und ihm stille
lauschen diirfen“. So war es nur konse-
quent und ein wirkliches Bediirfnis der
Zeit, wenn uns Romano Guardini seine
wvorschule des Betens* schenktes, die
bisher leider nur wenigen zuginglich ge-
worden ist. Hier werden uns die rechten
Vorbedingungen gezeigt, die ein Beten
»im Geist und in der Wahrheit“ tiber-
haupt erst erméglichen, die den Men-
schen bereit und empfinglich machen
flir die Gnadenerweise Gottes und dem-
entsprechend hingabefihig an die Liebe
uber alle Liebe. Was aber erst das im-
merwihrende Gebet an tiglicher Ubung
verlangt und wie es nur nach langem
Sich~Abmiihen erworben wird, das zei-
gen uns mit aller Deutlichkeit die von
Lydia S. Meli-Bagdasarowa neu heraus-
gegebenen ,Erzidhlungen eines russischen
Pilgers*4, eines der erschiitterndsten Bii-~
cher aus der Geschichte des christlichen
Betens.

2 Rudolf Graber, Begegnungen mit
Christus, Wiirzburg, Echter-Verlag 1947,
186, kl. 8% RM. 4.80.

3 Romano Guardini, Vorschule des Re~
tens, Einsiedeln, Benziger 1943.

¢ Erzihlungen eines russischen Pilgers.
Ubertragung und Nachwort von Lydia
S. Meli-Bagdasarowa, Luzern, Verlag
Joset Stocker, o. J. (1944), 176, k1. 8¢ —
Erste deutsche Ubersetzung von Rein-

Im Spiegel der Zeit

In diesem Suchen nach den Vorbedin-
gungen und Methoden fiir die Einiibung
des. Gebetes, insbesondere des medita-
tiven Gebetes, erhalten wir nun neuer-
dings einen AnstoB, der nicht unmittel-
bar aus der katholischen Tradition er-
folgt, sondern zunichst von auBen her,
nimlich aus dem Gebiete der Psycholo-
gie, n#herhin . der Tiefenpsychologie,
kommt. Diese hinwiederum ist sowohl in
ihrer Theorie wie auch in ihrer prakti-
schen Anwendung nicht wenig von den
Anschauungen und Meditationsmethoden
Ostlicher Religionen beeinfluits. Wire
die Meditationstradition der abendlin-
disch-katholischen Frommigkeit besser
bekannt gewesen, so hitte man vieles
von dem, was man als eine Entdeckung
ansah, auch im Westen als lédngst be-
kannt vorgefunden. 1. H. Schultz weist
bei der Suche nach religionsgeschicht- |
lichen Vorlaufern seines Systems selbst
einmal auf die Exercitia spiritualia des
hl. Ignatius hin® Es ist allerdings zuzu-
geben, dall uns Christen selbst vieles
von unserer eigenen Gebetsiiberliefe-
rung gerade auch in Bezug auf das Mo-
ment der Einilibung verloren gegangen
ist, oder mindestens, daB es eine rationa-
listische Vé@rflachung erfahren hat. Wie
wenig wurde doch z. B. mit den methodi-
schen Anweisungen Ernst gemacht, die
Ignatius in seinen geistlichen Ubungen
den einzelnen Meditationen voraus-
schickt; wenn er etwa bei der Betrach-
tung iiber die Siinde den Sich-UJbenden
vor der eigentlichen Meditation mit den
Augen der Einbildungskraft schauen
158t, wie die Seele in diesem verwes-
lichen Korper eingekerkert sei, und der

hold von Walter: ,Ein russisches Pilger-
leben®, Berlin 1925. — Zu dem Buch vgl.
man: N. v. Arseniew, Die Kirche des
Morgenlandes, Berlin 1928, S. 9, sowie:
Ostkirche und Mystik, Miinchen 19432,
S. 26, 34, 89 1If. ’

& Man vgl. etwa: Richard Wilhelm und
C. G. Jung, Das Geheimnis der goldenen
Bliite. Ein chinesisches Lebensbuch.
Dornverlag, Miinchen 1929; I. W. Hauer,
Yoga und Psychotherapie (V. KongreQ3
fiir Psychotherapie), Hirzel, Leipzig 1930;
I. H. Schultz, Das autogene Training,
Leipzig, Georg Thieme Verlag- 19425, be-
sonders. Kap. XI, Der Yoga.

$a a O. 8. 2491,



Im Spiegel der Zeit

ganze Mensch in diesern Erdental wie

ein Verbannter unter unverniinftigen

Tieren lebe. Diese Vorstellung miisse den
Betenden, so meint der Heilige, zunéchst
ganz durchdringen, in ihm Gestalt an-
nehmen, ihrem innersten Gehalt nach
mit thm verschmelzen, ehe der Geist mit
Frucht in den Betrachtungsstoff eindrin-
gen und sich seiner bemichtigen kénne.
Nur so wird der Geist in die Tiefe ge-
. fithrt, und wird die Tiefe der Seele Geist.
"Was hat man gar aus der ,, Anwendung
der Sinne“ gemacht, jener fiinften und
letzten Betrachtung des Exerzitientages!
Statt eines inneren Schauens, Ver-
kostens, Ersplirens und Fiihlens entstand
ein biblisches Idyll gleich jenen anmuti-
gen Bildern spatmittelalterlicher From-
migkeit. So kénnten uns die Erkenntnisse
und Erfahrungen der modernen Tiefen-
psychologie durchaus zum Anlal wer-
den, uns wieder auf unser ureigenstes
Gut zu besinnen und dadurch unserem
Gebet jene Tiefe und Erlebniskraft zu-
riickzugeben, die einigermafen dem Ge-
heimnis seiner géttlichen Transzendenz
entspricht.

Das ist nun tatséichlich auch schon
vielfach geschehen. R. Guardini z. B. hat
nicht nur éfter auf die Bedeutung der
Tiefenpsychologie flr das geistige und
religiése Leben hingewiesen, sondern
weit mehr ihre Erkenntnisse und Metho-~
den dank einer urspriinglichen Begabung
in vorbildlicher Weise fiir die Einiibung
des Gebetes fruchtbar gemacht. Neuer-
dings hat sich auch ein evangelischer
Theologe zu dem Thema: Tiefenpsycho-
logie und Gebet geduBert. Es ist der
.Marburger Pfarrer Karl Bernhard Rit -
ter in seiner Schrift ,,Uber die Medita-
tion als Mittel der Menschenbildung“?.
Ritter kommt aus einem Kreis, in dem
man ;aus einer stark empfundenen Not

- der praktischen seelsorgerlichen Erfah-
rung® wieder auf die , geistliche Ubung*
gestoBen iIst. Die Anregung dazu kam
nicht -unmittelbar aus der kirchlichen
Tradition, sondern aus Kreisen der

. Arzteschaft, ,die in den letzten Jahr-

7 Karl Bernhard Rifter, Uber die Me-~
ditation als Mittel der Menschenbildung,
Kassel, Johannes Stauda-Verlag, o. J.,
79, 8, — Vgl. auch: Otto Haendler, Die
Predigt.TiefenpsychologischeGrundlagen
und Grundfragen,Berlin, Topelmann 1941.

233

zehnten die alten Wege zu den unter-
bewufliten Tiefenschichten wieder ent-
deckten® (26). ,,Vor rund zwei Jahrzehn-
ten hat der Internist Carl Happich einen
groBen Kreis von Seelsorgern in seine
Methode meditativer Arbeit zu Heil-
zwecken eingetiihrt ... Es sind seitdem
mit dieser Methode in einem immer.
wachsenden Kreis von Seelsorgern Er-
fahrungen gesammelt worden, bei denen
die Methode im wesentlichen ihre Besti-
tigung gefunden hat, jedoch inhaltlich
erheblich erweitert und ausgebaut wer-
den konnte® (27). Ritter weifl zwar, ,,daB
die Geschichte der Kirche Zeiten eines
reichen ererbten Wissens um die inneren
Gesetze des geistlichen Lebens und eines
entfalteten Systems geistlicher Ubungen
gekannt hat“ (7), aber dieses Wissen war
nach ihm im neuzeitlichen Christentum
immer mehr verloren gegangen. Auch im
Katholizismus diirfte nach ihm echte
Medithtion weithin kaum mehr geiibt
werden, weil es sich bei dem, was so ge-
nannt werde, um , Betrachtung® handie,
dennoch biete die intensivere kultische
Ubung, verbunden mit der Seelenfiih-
rung durch erfahrene Priester im Beicht-
stuhl, einen gewissen Ersatz (41).
Fragen wir darum etwas néher, was
Ritter unter Meditation im Gegen-
satz zur Betrachtung versteht. Um
das deutlich zu machen, gilt es zunéchst
einmal die verschiedenen Schichten im
Menschen zu unterscheiden: die Ober-
flichenschicht des diskursiv reflektie-
renden BewuBtseins, die ,,Bilderschicht®,
»in der die Prozesse nicht in der Form
begrifflicher Zusammenhinge, sondern
in der Form ablaufender Bilderreihen
vor sich gehen“ (28), und die Schicht des
kollektiven UnbewufBiten (C. G. Jung).
Der psychologische Ort der Meditation ist
nun nach Ritter die mittlere Schicht d¢s
BRildbewufltseins. Damit wiirde die ,Be-
trachtung® noch in die Schicht des ,logi-
schen, kritischen und rechnenden Ver-
standes“ (28) gehodren, weil es sich bel
ihr in der Hauptsache (im Sinne dieser
Terminologie) um eine Eigentiitigkeit des
begrifflichen Denkens handelt, wihrend
die Meditation die passive Hinnahme der
im BildbewuStsein auftretenden Sinnes-
und Gefiihlseindriicke bedeutet. Auf der
anderen Seite wird die Meditation eben-
so nach unten hin gegen das Unbewuite



,.-

234

abgegrenzt. Wahrend es sich fiir Jung
darum handelt, die ,,Archetypen<, d. h.
die universalen, aus der Tiefe der
menschlichen Natur aufsteigenden Ur-
bilder aufzusuchen, oder im Sinne des
Mahayana-Buddhismus den Zugang zum
kosmischen ,Schatzhausbewufitsein® zu

seroffnen, kommt es Ritter darauf an,
sbestimmte, und zwar religiése Inhalte,
die sittliche Personlichkeit formende und
bildende Inhalte ... dem Zentrum des
Menschen zuzufithren® (31). Das Bild-
bewuBtsein ist der eigentliche Raum der
sSeele“, der Ort der schépferischen
Phantasie, der Einfille, der Intuition.
Ritter nennt es auch den Ort der Erinne-
rungen, und man ist darum zunichst ge-
neigt, es mit der augustinischen memoria
zu vergleichen, aber hier zeigt sich gleich
ein wesentlicher Unterschied, da es sich
bei Augustin in der memoria um den
Aufbewahrungsort der geistigen Ideen,
nicht so sehr der Sinneseindriické han-
delt.

Die psychologische Technik
der Meditation ist bei Ritter weitgehend
diejenige, die I. H. Schuliz in seinem
sAutogenen Training“ ausgebildet hat.
Sie beruht in der Hauptsache auf mog-
lichster Entspannung des ganzen Kor-
pers und damit auch der Seele, ,,durch
die vor allen Dingen der Ablauf der Be-
wufltseinsvorginge in der Reflexions-
schicht stillgelegt wird“ (34). Die &st-
lichen Meditationstechniken werden nur
insoweit herangezogen, als sie der Eigen-
art des abendléndischen Menschen ent-
sprechen. ,In den Osten zu entflichen,
seine ldchelnde Ruhe als erstrebenswer-
tes Ziel aufzufassen“ ist nach dem Ver-
fasser eine Versuchung, die ,wahrschein-
lich an den abendlidndischen Menschen
gar nicht herangetreten wire, wenn er
das eigene christliche Erbe nicht in so
unbegreiflichem Mafle aus dem Auge
verloren hitte® (20). So werden die psy-
chologisch-physiologischen Praktiken des
Yoga fiir unsere abendlindische Geistes-
haltung als weniger geeignet angesehen,
als die meditativen Wege des Zen-Bud-
dhismus, des Taoismus und in gewissem
Sinne auch des Konfuzianismus. Bei all-
dem handelt es sich natiirlich immer nur
um eine Bereicherung unserer Medita-
tionstechnik durch die Erfahrungen
des Ostens, nie um die Ubernahme eines

Im Spiegel der Zeit

Inhaltlichen. ,Entscheidend fiir den
<hristlichen Charakter einer Meditation
im Unterschiede von den Meditations-
iibungen etwa des Zen-Buddhismus im
Osten ist nicht die psychologische Form
des Geschehens als solche, sondern der’
»Gegenstand®, dem die Meditation sich
zuwendet. Dadurch wird ihr religiéser
Charakter entschieden“ (65).

Ritter will also in seiner Meditations~
methode keineswegs einem Psychologis~-
mus im Religiosen verfallen, dem z. B.
C. G. Jung kaum entgeht?, sondern nur
den objektiven, iibernatiirlichen Gehalt
der christlichen Offenbarung aus der
blol begrifflichen FErfassung in das
innerste Erleben des Menschen hinein-
holen. Man kann dieses Grundanliegen
des Verfassers nur bejahen, wenn wir
auch glauben, daBl die dargebotene Ls5-
sung mancherlei Unklarheiten und Irr-
tiimer enthilt, die ein wirkliches Beten
letztlich unméglich machen. Doch setzen
wir zunichst einmal unsere eigene Mei-
nung auseinander,

Nach dem Zeitalter des ,reinen“. (ab-
strakten) Geistes ist der Mensch vielfach
in Gefahr, den vitalgebundenen und
unterbewufiten Méchten seiner Seele zu
verfallen und von ihrer Bejahung und
rechten Ordnung alles Heil: Gesundheit
und Sinnerfiillung des Lebens zu erwar-
ten, wie es in manchen Richtungen der
Tiefenpsychologie der Fall ist. Dem-
gegeniiber halten wir daran fest: die
notwendige und gesunde Spannung zwi-
schen Geist und Seele braucht keines-
wegs eine Feindschaft zu bedeuten; beide

“sind vielmehr in innigster Weise aufein-

ander zugeordnet. Der Geist ist emp-
fanglich fiir alles, was aus der Seele auf-
steigt, und die Seele hinwiederum war-
tet darauf, vom Geist aufgeschlossen,
durchforscht und geformt zu werden.
Der Geist mufl sich durch die Seele ang
regen und befruchten lassen, andernfalls
wird er iber dirre, blutlose Abstraktio-
nen nicht hinauskommen, aber auch die
Seele muf} sich durch den Geist klar und
durchschaubar machen lassen, andern-
falls wird sie dumpf bleiben und immer

8 Vgl. V. E. Freiherr von Gebsattel,
Christentum und Humanismus. Wege des
menschlichen Selbstverstidndnisses, Stutt-
gart, Verlag von Ernst Klett, o. J. (1947),
S. 15 ff.



Im Spiegel der Zeit

in Gefahr sein, den - Vitalregionen ‘des
Menschen zu verfallen. Dabei kommt im-
mer dem Geist die Prioritdt zu, er muf
die Fiithrung beibehalten, ohne sich des-
halb eigenmaéchtig vorzudringen und zu
isolieren. Wohl wird unser Gebet, je tie-
fer es dringt, je mehr sich der Beter auf
dem Grunde der Seele mit Gott ver-
einigt, um so passiver. Aber diese Passi-
vitdt ist zugleich hochste Aktivitdat des
‘Geistes, auch wenn das diskursive Den-
ken aufhort. Die Bilderschicht ist dabei
nur die zunichst notwendige Folie fiir
das Erschauen des Geistes, die dieser
aber auf den hoheren Stufen des mysti-
schen Gebetes als hinderlich fiir die Ver-
einigung mit Gott ginzlich hinter sich
148¢t.

Wunderbar, wie das ein wirklicher
Meister des inneren Betens, ein wirklich
Erfahrener auf dem Gebiete der Medi-
tation, Ignatius von Loyola, gewufit hat,
und mit welch instinktiver Sicherheit er
Passivitat und Aktivitdt, Empfangnis-
‘bereitschaft und Tatigkeit, gottliche
Gnade und menschliche Mitwirkung auf-
einander abstimmt. Man braucht sich
daraufhin nur einmal den Meditations~
rhythmus der Exerzitien anzuschauen.
Von der Erwigung (consideratio) tiber
die Betrachtung (meditatio per tres po-
tentias), die Beschauung (contemplatio),
die Wiederholungsbetrachtungen bis zur
Anwendung der Sinne schwingt sich ein
groBer Bogen in eine immer groéfBere
Passivitat, aber auch eine immer griéere
gottliche Klarheit hinein, die unmittel-
bar in das Gebet der Ruhe und der Ein-
fachheit einmiindet und die Tiir zu allen
mystischen Gnaden offen 148t. Je klarer
von vornherein das Glaubenswissen
ist, um so fruchtbarer und tiefer kann
(vom Menschen her gesehen) die Versen-
kung in die Geheimnisse Gottes werden
und die Einigung mit seinem Wesen er=
folgen,

Wie verhilt sich nun zu einer solchen
Betrachtungsmethode, in der Geist und
Seele im rechten Verhiltnis zueinander
stehen, das, was Ritter Meditation nennt?
Auch er betont immer wieder, daB ein
dauernder Ausgleich ,,zwischen der Denk-
zone und der Bildzone des Bewultseins®
stattfinden miisse, andernfalls es not-

wendig zu einer ,Vertrocknung“ und

»Vereinseitigung“ des Menschen und zu

235

einer ,Verkiimmerung des vollen Men-
schentums® und damit auch des religidsen
Lebens komme (29). Auch er betont ein-
dringlich die vorgingige intensive gei-
stige Bemiihung des Verstandes, ehe es
zu einer schopferischen Befruchtung
durch die seelischen Krafte. des Men-
schen im BildbewufBisein kommen kénne
(z. B. S. 28). Da aber der Geist (das kri-
tische und logische Denken) nicht mehr
in diese Schicht hineinragt und ihm da-
mit die Fithrung entfillt, ist nicht einzu-
sehen, wieso in der Meditation noch ,be-
stimmte“ christliche Inhalte, also nach
vorgestecktem Ziel, dem Zentrum des
Menschen zugefiihrt werden kénnen (31).
Und wenn auch das Gebet nicht allzu
eng auf ein bestimmtes Ziel ausgerichtet
zu sein braucht, so muB der Mensch im
Gebet doch ganzbewuBtvor Gott stehen,
um ihm sein Perstnlichstes sagen zu kon-
nen. Mit Recht nennt darum die christ-
liche Tradition das Gebet eine elevatio
mentis, das ist des ganzen Geistes, seiner
innersten Mitte zu Gott. Wie ist aber
eine solche Erhebung des Geistes zu Gott
als freier Akt des Menschen noch még-
lich, wenn die Meditation auf das Bild-
bewuBtsein beschriankt wird, da sich in
ihm doch der Mensch dem willkiirlichen
Ablauf der Bilderreihen und den Einfil-
len der schopferischen Phantasie rein
passiv {iberlafit.

So macht sich am Ende doch bemerk-
bar, daB Ritter die ununterbrochene Tra-
dition des christlichen Betens und Medi-
tierens aus eigener lebendiger Erfahrung
zu wenig gekannt hat, so dafl seine Medi-
tation letztlich eher eine tiefenpsycholo-
gische Ubung als ein wirkliches Gebet
genannt werden mu@. Das BildbewuBt-
sein, das vom Verfasser schliefSlich doch
immer wieder im fachtechnischen Sinne
der Tiefenpsychologie v&rstanden wird,
gehort dem Traum und dem Wachtraum
an. In dieser Schicht der menschlichen
Seele vermischen sich ununterscheidbar,
wie Ritter selbst betont (31/32), die kol-
lektiven Urbilder der menschlichen Na-
tur und die individuellen Erlebnisse. Wie
kann sie darum ,die Mitte der Perstn-
lichkeit®, ,,das Zentrum der Vollpersén-
lichkeit“ (32) genannt werden, wo doch
in ihr der freien Entscheidung des Men-
schen, d. h. aber dem Adel selner geisti-
gen Natur, kein Recht zukommt, wie



236

kann sie darum der Ort des Gebetes sein?
In einer Meditationsmethode, die dem
. durch den Glauben erleuchteten Geist
die Fiihrung zuweist, wire darum wohl
kaum ein solches Uberfallenwerden vom
Vitalen méglich gewesen, wie es der Ver-
fasser von einer seiner Meditationsschii~
lerinnen mitteilt?.

Und weiter merkt man den Ausfiih-
_rungen Ritters auf Schritt und Tritt an,
dafB sie von der Medizin angeregt sind.
Bezeichnender Weise nennt er sein Biich-~
lein: ,Uber dle Meditation als Mittel
der Menschenbildung®. Der Arzt
benutzte die Meditation als Heilmethode.
Wir wollen keineswegs leugnen, da3 die
Meditation auch eine echte Heilwirkung
erzielen kann, aber nicht darum wird sie
von uns in erster Linie angewandt, auch
nicht als Mittel der Menschenbildung,
sondern um dem Menschen immer mehr
die Welt der Mysterien zu, eigen zu ma-

chen, um ihn schlieBlich immer mehr mit -

- Gott, soweit seine Gnade ruft und zieht,
zu vereinigen. Denn das Zijel unseres Be-
tens ist letztlich nicht der Mensch, son-
dern Gott,

Trotz dieser Ausstellungen kdnnen wir

9 ,Welches Unheil fromme Ahnungs-
losigkeit anrichten kann, die den Blick
verloren hat fiir den Symbolgehalt von
Formen und Farben, mag ein Erlebnis
erldutern, das ich vor Jahren in Locarno
hatte. Ich besuchte dort mit einer Medi-
tationsschiilerin das bekannte Franzis-
kanerkloster Madonna del Sasso. Die
Monche hatten den Hauptaltar, an dem
die Messe gefeiert wurde, iiber und iiber
mit den groBen weiflen Bliiten der Calla
geschmiickt, vielleicht, weil sie diese
Bliite als Ersatz fiir nicht vorhandene
Lilien ansahen. Sie ahnten dabei nicht,
daB die Calla ein ganz unverkennbares
Sexualsymbol ist. Die Meditationsschii-
lerin, die wihr®nd der Messe in medita-
tive Versenkung iibergegangen war, er-
lebte infolgedessen zu ihrem Entsetzen
einen chaotischen Reigen indischer Gott-
heiten, die fiir ihren Blick aus dem Altar
hervortraten und ihn so umschritten, daf8

Im Spiegel der Zeit

doch auch wieder manche Anregung den
Ausfiihrungen Ritters fiir die Einiibung
des Gebetes entnehmen. Wir sehen wie-
der klarer die Grenzen der Tiefenpsycho-
logie und kénnen daraus ermessen, was
sie fiir eine Vertiefung des meditativen
Gebetes zu leisten vermag und was nicht.

So haben wir in einem kurzen und not-.
wendigerweise allzu sporadischen Uber-
blick versucht, unsere religise Situation
in Bezug auf das Gebet zu iiberschauen
und hier unsere fillige Aufgabe herauszu-
stellen. Zuriick zu den Quellen, zu den
groBen Meistern des Gebetes, zur groBen
katholischen Tradition, lautet die ein-
dringliche Mahnung. Aber diese Quellen
miissen unserem oft ganz anderen Emp-
finden neu erschlossen, miissen in unsere
Sprache, in die Sprache unserer Seele
und unseres Geistes iibersetzt werden,
andernfalls bleiben sie fiir uns tot und
regen uns nicht zur Nachahmy.ng an.
Dazu kann uns die neuere Tiefenpsycho-
logie manch wertvolle Hilfe leisten. Aber
das Wissen allein wird nicht geniigen;
hinzukommen muB eine intensive und
anfangs miihevolle Schulung und Ubung.
Dieses Sich-Uben kann niemanden ab-
genommen werden, und nur wer sich viel
im Gebet gelibt hat, kann einiges, mag es
auch wenig sein, zu den uns heute auf-
gegebenen Fragen des christlichen Betens
beitragen. Es wire darum weitaus frucht-
barer, dem modernen Menschen (auch
dem Priester), der, oft chne seine Schuld,
das meditative Beten verlernt hat, eine
eingehende Anleitung zu geben, als im-
mer nur von der Erhabenheit und Not-
wendigkeit des betrachtenden Gebetes
zu sprechen.

sie sich nur mithsam den Zugang zu der
kultischen Handlung erkdmpfen konnte.
Ein solches Erlebnis mag fiir den Unge-
schulten unglaubhaft klingen, und er
wird vielleicht dafiir nach anderen Er-
klérungsgriinden suchen. Der in der Bild-
meditation Erfahrene wird mir bel mei-
ner Deutung sofort zustimmen* (35).





