
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Vom Wesen und der Einübung des Gebetes 
Ein Beitrag zur Frömmigkeit unserer Zeit 

Von Friedrich W u I f S. J., München 

Der Kampf gegen eine einseitige .Ra- 
tionalisierung und Moralisierung des 
Christentums, wie sie die Neuzeit • im 
Katholizismus entfernt nicht in dem 
Maße wie im Protestantismus • in ver- 
schiedenen Phasen und Erscheinungs- 
formen herausgebildet hatte, ist seit eini- 
gen Jahren besonnener und maßvoller 
geworden. Er zeigt nicht mehr jenen un- 
gestümen und bilderstürmenden Radika- 
lismus der •Entdeekerjahre", der nicht 
nur die unmittelbare Vergangenheit in 
leidenschaftlicher und extremer Weise 
verwarf, sondern die •Fehlentwicklun- 
gen" in Theologie und religiöser Praxis 
nicht früh genug ansetzen konnte. Heute 
sind wir, nicht zuletzt durch die bitteren 
Erfahrungen der jüngsten Zeit, in all 
diesen Fragen nüchterner und gerechter 
geworden und suchen wieder nach einem 
ehrlichen Ausgleich zwischen •Seele" 
und •Geist", Intuition und schlußfolgern- 
dem Denken, zwischen dem Mysterium 
und seiner rationalen Durchdringung, 
zwischen göttlicher Gnade und mensch- 
lichem Tun. 

Auf dem Gebiet der Frömmigkeit 
kann man die hier angedeutete Entwick- 
lung sehr gut an den Auffassungen ver- 
folgen, die in den letzten Jahrzehnten 
über das Wesen und die Übung des Ge- 
betes geäußert wurden. Die Ablehnung 
der Vergangenheit zeigte sich zunächst 
einmal in einem deutlichen und fast 
schwärmerischen Zug zur Mystik. Der 
Veröffentlichungen nach dem ersten 
Weltkrieg sind hier so viele, daß sie sich 
kaum noch überblicken lassen. Alle diese 
Einzelarbeiten wurden aber durch die 
•Philosophie des Gebetes" überboten, die 
Henri Bremond in verschiedenen Ab- 
handlungen, vor allem in der vielbändi- 
gen •Histoire litteraire du sentiment re- 
ligieux" mit umfassendem Wissen, bald 
in positiver, bald in polemischer Form 
entwickelte. In der Einkleidung der 
Claudeischen Parabel von Animus und 

Anima, von Geist und Seele, stellte er 
die beiden entscheidenden Auffassungen 
von diskursiv betrachtendem Gebet und 
mystischer Beschauung gegenüber und 
führte für letztere eine große Schar von 
Zeugen aus der französischen Frömmig- 
keit des 17. und 18. Jahrhunderts ins 
Feld. Der Durchstoß war radikal und 
fruchtbar zugleich; er legte seit langem 
verschüttete Quellen wieder frei. Das ist' 
trotz philosophischer und theologischer 
Unklarheiten und Überspitzungen, trotz 
geschichtlicher Ungenauigkeiten und 
Umbiegungen Bremonds großes Ver- 
dienst. 

So begann man viel stärker als bisher 
das Gebet wieder von der Transzendenz 
des göttlichen Mysteriums her zu sehen, 
vom Geheimnis des dreifaltigen Gottes, 
von der Einwohnung des Heiligen Gei- 
stes im begnadeten Mensehen, vom Mitt- 
lertum Christi und seiner Verbindung 
mit den Christen her1. Dadurch wurde 
ganz von selbst der menschliche Anteil 
des Gebetes gegenüber dem göttlichen 
zurückgedrängt. Der Mensch erschien 
weit mehr der Empfangende und Sich- 
Hingebende als der Wollende und Han- 
delnde. 

Über die Erneuerung solcher Erkennt- 
nisse ist nun wieder einige Zeit dahin- 
gegangen. Es waren Jahre bitterster Not 
und härtester Prüfung, die religiös nur 
in täglichem und ernstem Ringen mit 
Gott durchgestanden werden konnten. 
In einer solchen Situation wurden wir 
ganz von selbst auf Fragen hingewiesen, 
die mit der Praxis und der Einübung des 
Betens zusammenhingen, und es zeigte 
sich, wie schwer es für den heutigen so 
gehetzten und aufgewühlten Menschen 
ist, zu beten. Man sprach jetzt häufig 

1 Man denke etwa an das wertvolle 
Buch von Thaddäus Soiron O. F. M., Das 
Geheimnis des Gebetes. Betrachtungen 
zu seiner theologischen Sinndeutung, 
Freiburg i. Br. 1937. 



232 Im Spiegel der Zeit 

von einer Not des Betens. •Täglich beten, 
aber wie?" nannte sich bezeichnender- 
weise das gehaltvolle Büchlein von Rie- 
mens Tilmann. Hatte man vielleicht mit 
der mystischen Tiefe auch die Praxis 
des rechten Betens verlernt? Es wurde 
jedenfalls klar, daß das Wissen um sein 
Geheimnis allein noch nicht genügte, um 
andauernd und •ohne Unterlaß" beten 
zu können, wie der Apostel im Auftrage 
des Herrn verlangt. Und man erkannte 
allmählich, wie verhängnisvoll es ge- 
wesen war, allzu radikal die Methodik 
des Betens zu verdächtigen und als nur 
hinderlich für die Tiefe des Gebetes hin- 
zustellen. Man hatte nur zu häufig ver- 
gessen, daß die meisten doch •Anfänger 
im geistlichen Leben waren" und sich 
das •reine Gebet erst durch beharrliehe 
Mitarbeit verdienen" mußten. Auch im 
Beten müssen wir zuerst Martha sein", 
sagt vorzüglich Rudolf Graber in seinem 
neuesten Buch1, •bevor wir uns ruhig zu 
den Füßen Jesu setzen und ihm stille 
lauschen dürfen". So war es nur konse- 
quent und ein wirkliches Bedürfnis der 
Zeit, wenn uns Romano Guardini seine 
•Vorschule des Betens" schenkte*, die 
bisher leider nur wenigen zugänglich ge- 
worden ist. Hier werden uns die rechten 
Vorbedingungen gezeigt, die ein Beten 
•im Geist und in der Wahrheit" über- 
haupt erst ermöglichen, die den Men- 
schen bereit und empfänglich machen 
für die Gnadenerweise Gottes und dem- 
entsprechend hingabefähig an die Liebe 
über alle Liebe. Was aber erst das im- 
merwährende Gebet an täglicher Übung 
verlangt und wie es nur nach langem 
Sich-Abmühen erworben wird, das zei- 
gen uns mit aller Deutlichkeit die von 
Lydia S. Meli-Bagdasarowa neu heraus- 
gegebenen •Erzählungen eines russischen 
Pilgers"4, eines der erschütterndsten Bü- 
cher aus der Geschichte des christlichen 
Betens. 

* Rudolf Graber, Begegnungen mit 
Christus, Würzburg, Echter-Verlag 194T, 
186, kl. 8°, RM. 4.80. 

3 Romano Guardini, Vorschule des Be- 
tens, Einsiedeln, Benziger 1943. 

4 Erzählungen eines russischen Pilgers. 
Übertragung und Nachwort von Lydia 
S: Meli-Bagdasarowa, Lüzern, Verlag 
Josef Stocker, o. J. (1944), 176, kl. 8°. • 
Erste deutsche Übersetzung von Rein- 

In diesem Suchen nach den Vorbedin- 
gungen und Methoden für die Einübung 
des Gebetes, insbesondere des medita- 
tiven Gebetes, erhalten wir nun neuer- 
dings einen Anstoß, der nicht unmittel- 
bar aus der katholischen Tradition er- 
folgt, sondern zunächst von außen her, 
nämlich aus dem Gebiete der Psycholo- 
gie, näherhin der Tiefenpsychologie, 
kommt. Diese hinwiederum ist sowohl in 
ihrer Theorie wie auch in ihrer prakti- 
schen Anwendung nicht wenig von den 
Anschauungen und Meditationsmethoden 
östlicher Religionen beeinflußt5. Wäre 
die Meditationstradition der abendlän- 
disch-katholischen Frömmigkeit besser 
bekannt gewesen, so hätte man vieles 
von dem, was man als eine Entdeckung 
ansah, auch im Westen als längst be- 
kannt vorgefunden. I. H. Schultz weist 
bei der Suche nach religionsgeschicht- 
lichen Vorläufern seines Systems selbst 
einmal auf die Exercitia spiritualia des 
hl. Ignatius hin6. Es ist allerdings zuzu- 
geben, daß uns Christen selbst vieles 
von unserer eigenen Gebetsüberliefe- 
rung gerade auch in Bezug auf das Mo- 
ment der Einübung verloren gegangen 
ist, oder mindestens, daß es eine rationa- 
listische V«rflachung erfahren hat. Wie 
wenig wurde doch z. B. mit den methodi- 
schen Anweisungen Ernst gemacht, die 
Ignatius in seinen geistlichen Übungen 
den einzelnen Meditationen voraus- 
schickt; wenn er etwa bei der Betrach- 
tung über die Sünde den Sich-Übenden 
vor der eigentlichen Meditation mit den 
Augen der Einbildungskraft schauen 
läßt, wie die Seele in diesem verwes- 
lichen Körper eingekerkert sei, und der 

hold von Walter: •Ein russisches Pilger- 
leben", Berlin 1925. • Zu dem Buch vgl. 
man: N. v. Arseniew, Die Kirche des 
Morgenlandes, Berlin 1926, S. 9, sowie: 
Ostkirche und Mystik, München 19432, 
S. 26, 34, 69 ff. 

5 Man vgl. etwa: Richard Wilhelm und 
C. G. Jung, Das Geheimnis der goldenen 
Blüte. Ein chinesisches Lebensbuch. 
Dornverlag, München 1929; I. W. Hauer, 
Yoga und Psychotherapie (V. Kongreß 
für Psychotherapie), Hirzel, Leipzig 1930; 
I. H. Schultz, Das autogene Training, 
Leipzig, Georg Thieme Verlag 1942", be- 
sonders Kap. XI, Der Yoga. 

* a. a. O. S. 249 f. 



Im Spiegel der Zeit 233 

ganze Mensch in diesem Erdental wie 
ein Verbannter unter unvernünftigen- 
Tieren lebe. Diese Vorstellung müsse den 
Betenden, so meint der Heilige, zunächst 
ganz durchdringen, in ihm Gestalt an- 
nehmen, ihrem innersten Gehalt nach 
mit ihm verschmelzen, ehe der Geist mit 
Frucht in den Betrachtungsstoff eindrin- 
gen und sich seiner bemächtigen könne. 
Nur so wird der Geist in die Tiefe ge- 
führt, und wird die Tiefe der Seele Geist. 
Was hat man gar aus der •Anwendung 
der Sinne" gemacht, jener fünften und 
letzten Betrachtung des Exerzitientages t 
Statt eines inneren Schäuens, Ver- 
kostens, Erspürens und Fühlens entstand 
ein biblisches Idyll gleich jenen anmuti- 
gen Bildern spätmittelalterlicher Fröm- 
migkeit. So könnten uns die Erkenntnisse 
und Erfahrungen der modernen Tiefen- 
psychologie durchaus zum Anlaß wer- 
den, uns wieder auf unser ureigenstes 
Gut zu besinnen und dadurch unserem 
Gebet jene Tiefe und Erlebniskraft zu- 
rückzugeben, die einigermaßen dem Ge- 
heimnis seiner göttlichen Transzendenz 
entspricht. 

Das ist nun tatsächlich auch schon 
vielfach geschehen. R. Guardini z. B. hat 
nicht nur öfter auf die Bedeutung der 
Tiefenpsychologie für das geistige und 
religiöse Leben hingewiesen, sondern 
Weit mehr ihre Erkenntnisse und Metho- 
den dank einer ursprünglichen Begabung 
in vorbildlicher Weise für die Einübung 
des Gebetes fruchtbar gemacht. Neuer- 
dings hat sich auch ein evangelischer 
Theologe zu dem Thema: Tiefenpsycho- 
logie und Gebet geäußert. Es ist der 
Marburger Pfarrer Karl Bernhard R i t - 
t e r in seiner Schrift •Über die Medita- 
tion als Mittel der Menschenbildung"7. 
Ritter kommt aus einem Kreis, in dem 
man •aus einer stark empfundenen Not 

• der praktischen seelsorgerlichen Erfah- 
rung" wieder auf die •geistliche Übung" 
gestoßen ist. Die Anregung dazu kam 
nicht unmittelbar aus der kirchlichen 
Tradition, sondern aus Kreisen der 
Ärzteschaft, •die in den letzten Jahr- 

7 Karl Bernhard Ritter, Über die Me- 
ditation als Mittel der Menschenbildung, 
Kassel, Johannes Stauda-Verlag, o. J., 
79, 8tt. • Vgl. auch: Otto Haendler, Die 
Predigt.TiefenpsychologischeGrundlagen 
und Grundfragen,Berlin,Töpelmann 1941. 

zehnten die alten Wege zu den unter- 
bewußten Tiefenschichten wieder ent- 
deckten" (26). •Vor rund zwei Jahrzehn- 
ten hat der Internist Carl Häppich einen 
großen Kreis von Seelsorgern in seine 
Methode meditativer Arbeit zu Heil- 
zwecken eingeführt ... Es sind seitdem 
mit dieser Methode in einem immer. 
wachsenden Kreis von Seelsorgern Er- 
fahrungen gesammelt worden, bei denen 
die Methode im wesentlichen ihre Bestä- 
tigung gefunden hat, jedoch inhaltlich 
erheblich erweitert und ausgebaut wer- 
den konnte" (27). Ritter weiß zwar, •daß 
die Geschichte der Kirche Zeiten eines 
reichen ererbten Wissens um die inneren 
Gesetze des geistlichen Lebens und eines 
entfalteten Systems geistlicher Übungen 
gekannt hat" (7), aber dieses Wissen war 
nach ihm im neuzeitlichen Christentum 
immer mehr verloren gegangen. Auch im 
Katholizismus dürfte nach ihm echte 
Meditation weithin kaum mehr geübt 
werden, weil es sich bei dem, was so ge- 
nannt werde, um •Betrachtung" handle, 
dennoch biete die intensivere kultische 
Übung, verbunden mit der Seelenfüh- 
rung durch erfahrene Priester im Beicht- 
stuhl, einen gewissen Ersatz (41). 

Fragen wir darum etwas näher, was 
Ritter unter Meditation im Gegen- 
satz zur Betrachtung versteht Um 
das deutlich zu machen, gilt es zunächst 
einmal die verschiedenen Schichten im 
Menschen zu unterscheiden: die Ober- 
flächenschicht des diskursiv reflektie- 
renden Bewußtseins, die •Bilderschicht", 
•in der die Prozesse nicht in der Form 
begrifflicher Zusammenhänge, sondern 
in der Form ablaufender Bilderreihen 
vor sich gehen" (28), und die Schicht des 
kollektiven Unbewußten (C. G. Jung). 
Der psychologische Ort der Meditation ist 
nun nach Ritter die mittlere Schicht de^ 
Bildbewußtseins. Damit würde die •Be- 
trachtung" noch in die Schicht des •logi- 
schen, kritischen und rechnenden Ver- 
standes" (28) gehören, weil es sich bei 
ihr in der Hauptsache (im Sinne dieser 
Terminologie) um eine Eigentätigkeit des 
begrifflichen Denkens handelt, während 
die Meditation die passive Hinnahme der 
im Bildbewußtsein auftretenden Sinnes- 
und Gefühlseindrücke bedeutet. Auf der 
anderen Seite wird die Meditation eben- 
so nach unten hin gegen das Unbewußte 



234 Im Spiegel der Zeit 

abgegrenzt. Während es sich für Jung 
darum handelt, die •Archetypen", d. h. 
die universalen, aus der Tiefe der 
menschlichen Natur aufsteigenden Ur- 
bilder aufzusuchen, oder im Sinne des 
Mahayana-Buddhismus den Zugang zum 
kosmischen •Schatzhausbewußtsein" zu 

«eröffnen, kommt es Ritter darauf an, 
•bestimmte, und zwar religiöse Inhalte, 
d,ie sittliche Persönlichkeit formende und 
bildende Inhalte ... dem Zentrum des 
Menschen zuzuführen" (31). Das Bild- 
bewußtsein ist der eigentliche Raum der 
j,Seele", der Ort der schöpferischen 
Phantasie, der Einfälle, der Intuition. 
Ritter nennt es auch den Ort der Erinne- 
rungen, und man ist darum zunächst ge- 
neigt, es mit der augustinischen memoria 
zu vergleichen, aber hier zeigt sich gleich 
ein wesentlicher Unterschied, da es sich 
bei Augustin in der memoria um den 
Aufbewahrungsort der geistigen Ideen, 
nicht so sehr der Sinneseindrücke* han- 
delt. 

Die psychologische Technik 
der Meditation ist bei Ritter weitgehend 
diejenige, die I. H. Schultz in seinem 
•Autogenen Training" ausgebildet hat. 
Sie beruht in der Hauptsache auf mög- 
lichster Entspannung des ganzen Kör- 
pers und damit auch der Seele, •durch 
die vor allen Dingen der Ablauf der Be- 
wußtseinsvorgänge in der Reflexions- 
schicht stillgelegt wird" (34). Die öst- 
lichen Meditationstechniken werden nur 
insoweit herangezogen, als sie der Eigen- 
art des abendländischen Menschen ent- 
sprechen. •In den Osten zu entfliehen, 
seine lächelnde Ruhe als erstrebenswer- 
tes Ziel aufzufassen" ist nach dem Ver- 
fasser eine Versuchung, die •wahrschein- 
lich an den abendländischen Menschen 
gar nicht herangetreten wäre, wenn er 
das eigene christliche Erbe nicht in so 
unbegreiflichem Maße aus dem Auge 
verloren hätte" (20). So werden die psy- 
chologisch-physiologischen Praktiken des 
Yoga für unsere abendländische Geistes- 
haltung als weniger geeignet angesehen, 
als die meditativen Wege des Zen-Bud- 
dhismus, des Taoismus und in gewissem 
Sinne auch des Konfuzianismus. Bei all- 
dem handelt es sich natürlich immer nur 
um eine Bereicherung unserer Medita- 
tions t e c h n i k durch die Erfahrungen 
des Ostens, nie um die Übernahme eines 

Inhaltlichen. •Entscheidend für den 
•christlichen Charakter einer Meditation 
im Unterschiede von den Meditations- 
übungen etwa des Zen-Buddhismus im 
Osten ist nicht die psychologische Form 
des Geschehens als solche, sondern der 
•Gegenstand", dem die Meditation sich 
zuwendet. Dadurch wird ihr religiöser 
Charakter entschieden" (65). 

Ritter will also in seiner Meditations- 
methode keineswegs einem Psychologisr 
mus im Religiösen verfallen, dem z. B. 
C. G. Jung kaum entgeht8, sondern nur 
den objektiven, übernatürlichen Gehalt 
der christlichen Offenbarung aus der 
bloß begrifflichen Erfassung in das 
innerste Erleben des Menschen hinein- 
holen. Man kann dieses Grundanliegen 
des Verfassers nur bejahen, wenn wir 
auch glauben, daß die dargebotene Lö- 
sung mancherlei Unklarheiten und Irr- 
tümer enthält, die ein wirkliches Beten 
letztlich unmöglich machen. Doch setzen 
wir zunächst einmal unsere eigene Mei- 
nung auseinander. 

Nach dem Zeitalter des •reinen" (ab- 
strakten) Geistes ist der Mensch vielfach 
in Gefahr, den vitalgebundenen und 
unterbewußten Mächten seiner Seele zu 
verfallen und von ihrer Bejahung und 
rechten Ordnung alles Heil: Gesundheit 
und Sinnerfüllung des Lebens zu erwar- 
ten, wie es in manchen Richtungen der 
Tiefenpsychologie der Fall ist. Dem- 
gegenüber halten wir daran fest: die 
notwendige und gesunde Spannung zwi- 
schen Geist und Seele braucht keines- 
wegs eine Feindschaft zu bedeuten; beide 
sind vielmehr in innigster Weise aufein- 
ander zugeordnet. Der Geist ist emp- 
fänglich für alles, was aus der Seele auf- 
steigt, und die Seele hinwiederum war- 
tet darauf, vom Geist aufgeschlossen, 
durchforscht und geformt zu werden. 
Der Geist muß sich durch die Seele an- 
regen und befruchten lassen, andernfalls 
wird er über dürre, blutlose Abstraktio- 
nen nicht hinauskommen, aber auch die 
Seele muß sich durch den Geist klar und 
durchschaubar machen lassen, andern- 
falls wird sie dumpf bleiben und immer 

8 Vgl. V. E. Freiherr von Gebsattel, 
Christentum und Humanismus. Wege des 
menschlichen Selbstverständnisses, Stutt- 
gart, Verlag von Ernst Klett, o. J. (1947), 
S. 15 ff. 



Im Spiegel der Zeit 235 

in Gefahr sein, den Vitalregiönen ties 
Menschen zu verfallen. Dabei kommt im- 
mer dem Geist die Priorität zu, er muß 
die Führung beibehalten, ohne sich des- 
halb eigenmächtig vorzudrängen und zu 
isolieren. Wohl wird unser Gebet, je tie- 
fer es dringt, je mehr sich der Beter auf 
dem Grunde der Seele mit Gott ver- 
einigt, um so passiver. Aber diese Passi- 
vität ist zugleich höchste Aktivität des 
Geistes, auch wenn das diskursive Den- 
ken aufhört. Die Bilderschicht ist dabei 
nur die zunächst notwendige Folie für 
das Erschauen des Geistes, die dieser 
aber auf den höheren Stufen des mysti- 
schen Gebetes als hinderlich für die Ver- 
einigung mit Gott gänzlich hinter sich 
läßt. 

Wunderbar, wie das ein wirklicher 
Meister des inneren Betens, ein wirklich 
Erfahrener auf dem Gebiete der Medi- 
tation, Ignatius von Loyola, gewußt hat, 
und mit welch instinktiver Sicherheit er 
Passivität und Aktivität, Empfängnis- 
bereitschaft und Tätigkeit, göttliche 
Gnade und menschliche Mitwirkung auf- 
einander abstimmt. Man braucht sich 
daraufhin nur einmal den Meditations- a 

rhythmus der Exerzitien anzuschauen. 
Von der Erwägung (consideratio) über 
die Betrachtung (meditatio per tres po- 
tentias), die Beschauung (contemplatio), 
die Wiederholungsbetrachtungen bis zur 
Anwendung der Sinne schwingt sich ein 
großer Bogen in eine immer größere 
Passivität, aber auch eine immer größere 
göttliche Klarheit hinein, die unmittel- 
bar in das Gebet der Ruhe und der Ein- 
fachheit einmündet und die Tür zu allen 
mystischen Gnaden offen läßt. Je klarer 
von vornherein das Glaubens wissen 
ist, um so fruchtbarer und tiefer kann 
(vom Menschen her gesehen) die Versen- 
kung in die Geheimnisse Gottes werden 
und die Einigung mit seinem Wesen er- 
folgen, 

Wie verhält sich nun zu einer solchen 
Betrachtungsmethode, in der Geist und 
Seele im rechten Verhältnis zueinander 
stehen, das, was Ritter Meditation nennt? 
Auch er betont immer wieder, daß ein 
dauernder Ausgleich •zwischen der Denk- 
zone und der Bildzone des Bewußtseins" 
stattfinden müsse, andernfalls es not- 
wendig zu einer •Vertrocknung" und 
•Vereinseitigung" des Menschen und zu 

einer •Verkümmerung des vollen Men- 
schentums" und damit auch des religiösen 
Lebens komme (29). Auch er betont ein- 
dringlich die vorgängige intensive gei- 
stige Bemühung des Verstandes, ehe es 
zu einer schöpferischen Befruchtung 
durch die seelischen Kräfte des Men- 
schen im Bildbewußtsein kommen könne 
(z. B. S. 28). Da aber der Geist (das kri- 
tische und logische Denken) nicht mehr 
in diese Schicht hineinragt und ihm da- 
mit die Führung entfällt, ist nicht einzu- 
sehen, wieso in der Meditation noch •be- 
stimmte" christliche Inhalte, also nach 
vorgestecktem Ziel, dem Zentrum des 
Menschen zugeführt werden können (31). 
Und wenn auch das Gebet nicht allzu 
eng auf ein bestimmtes Ziel ausgerichtet 
zu sein braucht, so muß der Mensch im 
Gebet doch ganz bewußt vor Gott stehen, 
um ihm sein Persönlichstes sagen zu kön- 
nen. Mit Recht nennt darum die christ- 
liche Tradition das Gebet eine elevatio 
mentis, das ist des ganzen Geistes, seiner 
innersten Mitte zu Gott. Wie ist aber 
eine solche Erhebung des Geistes zu Gott 
als freier Akt des Menschen noch mög- 
lich, wenn die Meditation auf das Bild- 
bewußtsein beschränkt wird, da sich in 
ihm doch der Mensch dem willkürlichen 
Ablauf der Bilderreihen und den Einfäl- 
len der schöpferischen Phantasie rein 
passiv überläßt. 

So macht sich am Ende doch bemerk- 
bar, daß Ritter die ununterbrochene Tra- 
dition des christlichen Betens und Medi- 
tierens aus eigener lebendiger Erfahrung 
zu wenig gekannt hat, so daß seine Medi- 
tation letztlich eher eine tiefenpsycholo- 
gische Übung als ein wirkliches Gebet 
genannt werden muß. Das Bildbewußt- 
sein, das vom Verfasser schließlich doch 
immer wieder im fachtechnischen Sinne 
der Tiefenpsychologie verstanden wird, 
gehört dem Traum und dem Wachtraum 
an. In dieser Schicht der menschlichen 
Seele vermischen sich ununterscheidbar, 
wie Ritter selbst betont (31/32), die kol- 
lektiven Urbilder der menschlichen Na- 
tur und die individuellen Erlebnisse. Wie 
kann sie darum •die Mitte der Persön- 
lichkeit", •das Zentrum der Vollpersön- 
lichkejt" (32) genannt werden, wo doch 
in ihr der freien Entscheidung des Men- 
schen, d. h. aber dem Adel seiner geisti- 
gen Natur,  kein Recht  zukommt, wie 



236 Im Spiegel der Zeit 

kann sie darum der Ort des Gebetes sein? 
In einer Meditationsmethode, die dem 
durch den Glauben erleuchteten Geist 
die Führung zuweist, wäre darum wohl 
kaum ein solches Überfalienwerden vom 
Vitalen möglich gewesen, wie es der Ver- 
fasser von einer seiner Meditationsschü- 
lerinnen mitteilt*. 

Und weiter merkt man den Ausfüh- 
rungen Ritters auf Schritt und Tritt an, 
daß sie von der Medizin angeregt sind. 
Bezeichnenderweise nennt er sein Büch- 
lein: •Über die Meditation als Mittel 
der Menschenbildung". Der Arzt 
benutzte die Meditation als Hellmethode. 
Wir wollen keineswegs leugnen, daß die 
Meditation auch eine echte Heilwirkung 
erzielen kann, aber nicht darum wird sie 
von uns in erster Linie angewandt, auch 
nicht als Mittel der Menschenbildung, 
sondern um dem Menschen immer mehr 
die Welt der Mysterien zu. eigen zu ma- 
chen, um ihn schließlich immer mehr mit 
Gott, soweit seine Gnade ruft und zieht, 
zu vereinigen. Denn das Ziel unseres Be- 
tens ist letztlich nicht der Mensch, son- 
dern Gott. 

Trotz dieser Ausstellungen können wir 

• •Welches Unheil fromme Ahnungs- 
losigkeit anrichten kann, die den Blick 
verloren hat für den Symbolgehalt von 
Formen und Farben, mag ein Erlebnis 
erläutern, das ich vor Jahren in Locarno 
hatte. Ich besuchte dort mit einer Medi- 
tationsschülerin das bekannte Franzis- 
kanerkloster Madonna del Sasso. Die 
Mönche hatten den Hauptaltar, an dem 
die Messe gefeiert wurde, über und über 
mit den großen weißen Blüten der Calla 
geschmückt, vielleicht, weil sie diese 
Blüte als Ersatz für nicht vorhandene 
Lilien ansahen. Sie ahnten dabei nicht, 
daß die Calla ein ganz unverkennbares 
Sexualsymbol ist. Die Meditationsschü- 
lerin, die während der Messe in medita- 
tive Versenkung übergegangen war, er- 
lebte infolgedessen zu ihrem Entsetzen 
einen chaotischen Reigen indischer Gott- 
heiten, die für ihren Blick aus dem Altar 
hervortraten und ihn so Umschriften, daß 

doch auch wieder manche Anregung den 
Ausführungen Ritters für die Einübung 
des Gebetes entnehmen. Wir sehen wie- 
der klarer die Grenzen der Tiefenpsycho- 
logie und können daraus ermessen, was 
sie für eine Vertiefung des meditativen 
Gebetes zu leisten vermag und was nicht. 

So haben wir in einem kurzen und not- 
wendigerweise allzu sporadischen Über- 
blick versucht, unsere religiöse Situation 
in Bezug auf das Gebet zu überschauen 
und hier unsere fällige Aufgabe herauszu- 
stellen. Zurück zu den Quellen, zu den 
großen Meistern des Gebetes, zur großen 
katholischen Tradition, lautet die ein- 
dringliche Mahnung. Aber diese Quellen 
müssen unserem oft ganz anderen Emp- 
finden neu erschlossen, müssen in unsere 
Sprache, in die Sprache unserer Seele 
und unseres Geistes übersetzt werden, 
andernfalls bleiben sie für uns tot und 
regen uns nicht zur Nachahmung an. 
Dazu kann uns die neuere Tiefenpsycho- 
logie manch wertvolle Hilf e leisten. Aber 
das Wissen allein wird nicht genügen; 
hinzukommen muß eine intensive und 
anfangs mühevolle Schulung und Übung. 

• Dieses Sich-Üben kann niemanden ab- 
genommen werden, und nur wer sich viel 
im Gebet geübt hat, kann einiges, mag es 
auch wenig sein, zu den uns heute auf- 
gegebenen Fragen des christlichen Betens 
beitragen. Es wäre darum weitaus frucht- 
barer, dem modernen Menschen (auch 
dem Priester), der, oft ohne seine Schuld, 
das meditative Beten verlernt hat, eine 
eingehende Anleitung zu geben, als im- 
mer nur von der Erhabenheit und Not- 
wendigkeit des betrachtenden Gebetes 
zu sprechen. 

sie sich nur mühsam den Zugang zu der 
kultischen Handlung erkämpfen konnte. 
Ein solches Erlebnis mag für den Unge- 
schulten unglaubhaft klingen, und er 
wird vielleicht dafür nach anderen Er- 
klärungsgründen suchen. Der in der Bild- 
meditation Erfahrene wird mir bei mei- 
ner Deutung sofort zustimmen" (35). 




