
Eine geistliche Lebensregel für Christen in der Welt 

Von Dr. med. Dr. phil. Albert G ö r r e s, Stuttgart-Degerloch 

Wilhelm Stählin, Landesbischof der 
protestantischen Kirche in Oldenburg, 
hat für eine Gemeinschaft evangelischer 
Christen (die sogenannte •evangelische 
Michaelsbruderschaft") eine •Regeides 
geistlichen Lebens" (Johannes 
Stauda-Verlag, Kassel 1947) heraus- 
gegeben. Überrascht und erfreut findet 
der katholische Leser in dieser Regel fast 
alle wesentlichen Übungen des inneren 
Lebens, die ihm aus der Tradition der 
Kirche bekannt sind: feste Zeiten der 
Sammlung, die Schriftbetrachtung, das 
kirchliche Stundengebet, persönliche 
Seelenführung, ja sogar Messe,' Beichte 
und Fasten iehlen nicht. Was Stählin zu 
diesen Dingen sagt, ist gut durchdacht 
und gut begründet, reif und ausgewogen. 
Große Erfahrungen mit sich selbst und 
anderen, Kenntnis der Menschen und der 
Zeit zeigt sich auf jeder Seite des kleinen 
Buches. Doch noch mehr als persönliche 
Erfahrung formt diese Regel: eben die 
geistliche Weisheit von zwei Jahrtausen- 
den katholischen Lebens, die in sie auf- 
genommen ist. Das ist sehr zu begrüßen 
und in der Zeit der •Una Sancta" als ein 
großer Gewinn zu buchen. Katholisch ist 
die Regel dennoch nicht. Denn zum vol- 
len katholischen Leben genügt nicht der 
Blick nach rückwärts, in die Vergangen- 
heit. Gegenwart und Zukunft sind unse- 
rer Sorge anvertraut, die Mühe um •neue 
Schläuche für neuen Wein" kennzeichnet 
allezeit den Weg der Kirche durch die 
Geschichte. Katholisch sein heißt nicht 
nur Tradition (im gewöhnlichen Sinne 
dieses Wortes) haben und pflegen, son- 
dern immer neue Wege durch eine immer 
neue Gegenwart suchen und finden. 
Denn der Heilige Geist, der in der Kir- 
che wirkt, ist der Schöpfergeist, der das 
Angesicht der Erde erneuern will. 

Wenn also nach einer geistlichen Regel 
für den Christen in der Welt gefragt 
wird, dann kann diese Frage nicht ein- 
fach mit einem Auszug aus den geist- 
liehen Regeln der Vergangenheit beant- 
wortet werden. Als Benedikt seine Re- 
gula schrieb,.schuf er eine neue Lebens- 
form als Antwort auf eine vorhandene 
religiöse Not. Als Ignatius dem Men- 

schen der beginnenden Neuzeit einen ihm 
entsprechenden Weg der Nachfolge Chri- 
sti zeigte, konnte er Richtung und Ziel 
dieses Weges nur aus der Tradition über- 
nehmen, der Verlauf dieses Weges im 
einzelnen aber war neu und mußte neu 
sein, weil eine veränderte geistig-seeli- 
sche Landschaft durchquert werden 
sollte. 

Es ist der Sinn einer geistlichen Regel, 
dem Wachstum der Liebe Raum zu 
schaffen, ihr Nahrung und Pflege zu 
sichern und die Hindernisse zu beseiti- 
gen. Das größte Hindernis des inneren 
Wachstums ist die Eigenliebe und Ich- 
sucht. Gegen diese Krankheit wählen die 
großen Ordensregeln eine bittere Arznei: 
In den drei Gelübden der Armut, der 
Keuschheit und des Gehorsams soll die 
naturhafte Eigenliebe in ihren festesten 
Positionen gestellt und tödlich getroffen 
werden. Denn das ungeordnete Streben 
nach Besitz, nach Eros, nach Macht, Gel- 
tung und Autonomie ist die Wurzel des 
Unfriedens und der Unruhe des Herzens, 
aus der die gnadenhafte Liebe nicht 
wachsen kann. 

Darüber hinaus stellen die Ordens- 
regeln den Menschen in eine äußere und 
innere Ordnung der •Einübung im Chri- 
stentum", die dem inneren Leben die 
optimalen Wachstumsbedingungen schaf- 
fen soll, deren es bedarf. Weil diese Be- 
dingungen sich mit der Zeit, der Lage 
und der Artung der Menschen ändern, 
gibt es nicht eine Regel, sondern viele. 

Die großen Ordensregeln, soweit sie 
konkrete Anweisungen und Hilfen für 
die Verwirklichung der christlichen Voll- 
kommenheit geben, helfen dem Laien in 
der Welt zu wenig; denn es bleibt nicht 
mehr viel übrig, wenn man Armut, 
Keuschheit, Gehorsam und eine gewisse 
Stabilität äußerer Bedingungen wegläßt. 
Auch der Rat, den Geist einer Regel zu 
befolgen, tröstet nicht. Denn die •Pointe" 
einer Regel liegt gerade darin, den Geist 
des Evangeliums in einer konkreten, 
leibhaften Lebensform zu fassen, ihn 
der •Übung" zugänglich zu machen. 
Wenn der Herr uns sagt: •Willst Du zum 
Leben eingehen, so halte die Gebote!" 



238 Buchbesprechungen 

so fragen wir Laien heute weiter: •Was 
muß ich tun, um die Gebote halten zu 
können? Welche Einübung, Askese brau- 
che ich, um dem Ernstfall gewachsen zu 
sein und die Liebe zu lernen?" Wir ken- 
nen genau die Bedingungen der Erhal- 
tung und Förderung des leiblichen Le- 
bens: Art und Menge der notwendigen 
Nahrung, ihre richtige Zusammenset- 
zung und Zubereitung usw. Die Kirche 
unterrichtet uns auch über das Existenz- 
minimum des geistlichen Lebensunter- 
haltes: Tägliches Gebet, Sonntagsmesse, 
Osterkommunion usw. Aber wir alle 
wissen, daß dieses Minimum kaum aus- 
reicht, ein kräftiges, christliches Leben 
zu erhalten, schon gar nicht, Wachstum 
und Fruchtbarkeit zu sichern. Und viele 
Christen haben auch die traurige Erfah- 
rung gemacht, daß der häufigere Besuch 
der, heiligen Messe, der häufigere Emp- 
fang der Sakramente ihnen nicht die er- 
hoffte Mehrung der Liebe gebracht hat, 
wie auch den Leib noch so reichliche und 
kräftige Kost nicht gesund erhalten 
kann, wenn die Vitamine fehlen. Diese 
richtige Zusammensetzung der geist- 
lichen Nahrung, die notwendig ist, damit 
die Sakramente voll wirksam werden, 
sollte eine Regel sichern. Wie stellen wir 
uns also ihren Grundriß vor? 

Weil wir meist Anfänger sind, also auf 
der untersten Stufe des inneren Lebens, 
dem •Weg der Reinigung", • weil in 
unserer Zeit die Welt in Schuld und 
Frevel, in den •himmelschreienden Sün- 
den" zu ertrinken droht, • weil, wie 

Kardinal Newman sagt, der einzig sichere 
Weg zur Liebe die Buße ist, und es uns 
ja gerade um den Weg der Liebe, um die 
Vorbereitung der Liebe geht, • weil 
schließlich gerade die freiwillige, freu- 
dige und großmütige Buße am ärgsten 
fehlte in der geistlichen Formung der 
sogenannten •jungen Kirche", • darum 
sollten die Übungen des Weges der Rei- 
nigung, die Bußwerke der Kirche den 
Grundriß einer Laienregel bestimmen: 
und die sind Beten, Fasten und Almosen- 
geben. Wobei mit jedem dieser Stich- 
worte ein weites Feld von Werken der 
Gottesliebe, der Selbstverleugnung und 
der Barmherzigkeit bezeichnet sein soll. 
Und da müßten uns nun Erfahrene 
sagen, wie wir auf diesem Grundriß kon- 
kret aufbauen können: wie man z. B. 
lernt, täglich So in der Schrift zu lesen, 
daß Gottes Wort uns wirklich trifft und 
stellt. Wie man den Hochmut und die 
Eigenliebe in einer guten Gewissenerf or- 
schung ertappt und überwindet. Welche 
Verzichte die ungeordnete Sinnlichkeit 
und Trägheit abtöten, ohne den Stolz zu 
mästen. Wie man im Vielerlei der täg- 
lichen Geschäfte Friede und Freude be- 
wahrt. Wie man den Willen Gottes findet. 

Eine Regel des geistlichen Lebens für 
den Christen in der Welt ist notwendig 
und wichtig und heute geradezu ein 
Zeitbedürfnis. Der Entwurf Wilhelm 
Stählins ist ein wertvoller Beitrag zu 
diesem Werk, und er sollte möglichst 
viele Theologen und Laien anregen, sich 
daran zu beteiligen. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

L u r z, Wilhelm, Meßfeier im Geist und 
in der Wahrheit. München, Glocken-Ver- 
lag, 1947, 200 S. kl. 8°. 

Der Verfasser betont mit vollem Recht, 
daß bei der Mitfeier der heiligen Messe 
durch die Gläubigen das innere Ver- 
ständnis des Opfergeschehens viel wich- 
tiger ist als alle äußere Formen. Darum 
bemüht er sich vor allem, das große •Ge- 
heimnis des Glaubens" dem liebenden 
Verstehen näher zu bringen. Freilich, so- 
bald er dabei in der Erklärung über die 
dogmatisch festgelegten Grundsätze hin- 
ausgeht, muß er die Schwierigkeit emp- 
finden, die in der Mehrzahl der bestehen- 
den Opfertheorien liegt. Was die äußere 

Mitfeier angeht, will L. nicht so sehr 
neue Anregungen geben als vielmehr 
zeigen, wie sie im Rahmen der bestehen- 
den liturgischen Gesetze auf verschiedene 
Weise sich sinnvoll gestalten läßt. Mit 
Recht bemüht er sich, namentlich die 
Werte der lateinischen Kultsprache auf- 
zuzeigen und auch dem Laien, der des 
Lateinischen unkundig ist, die innere 
Bejahung der geltenden Vorschriften 
leichter zu machen. Dabei verschließt er 
sich nicht ganz den Gründen, die für den 
Gebrauch der Volkssprache, namentlich 
in Epistel und Evangelium, sprechen (vgl. 
Anm. 87). Allerdings seheint uns, gerade 
der Abschnitt über die Sprache der Li- 




