Eine geistliche Lebensregel fiir Christen in der Welt
Von Dr. med. Dr. phil. Albert Gdrres, Stuttgart-Degerloch

Wilhelm Stidhlin, Landesbischof der
protestantischen Kirche in Oldenburg,
hat fiir eine Gemeinschaft evangelischer
Christen (die sogenannte ,evangelische
Michaelsbruderschaft“) eine ,Regel des
geistlichen Lebens* (Johannes
Stauda-Verlag, Kassel 1947) heraus-
gegeben. Uberrascht und erfreut findet
der katholische Leser in dieser Regel fast
alle wesentlichen Ubungen des inneren
Lebens, die ihm aus der Tradition der
Kirche bekannt sind: feste Zeiten der
Sammlung, die Schriftbetrachtung, das
kirchliche Stundengebet, perstnliche
Seelenfiihrung, ja sogar Messe, Beichte
und Fasten fehlen nicht. Was Stihlin zu
diesen Dingen sagt, ist gut durchdacht
und gut begriindet, reif und ausgewogen.
Grofie Erfahrungen mit sich selbst und
anderen, Kenntnis der Menschen und der
Zeit zeigt sich auf jeder Seite des kleinen
‘Buches. Doch noch mehr als persénliche
Erfahrung formt diese Regel: eben die
geistliche Weisheit von zwel Jahrtausen-
den katholischen Lebens, die in sie auf-
genommen ist, Das ist sehr zu begriiien
und in der Zeit der ,,Una Sancta“ als ein
groBler Gewinn zu buchen. Katholisch ist
die Regel dennoch nicht. Denn zum vol-
len katholischen Leben geniigt nicht der
Blick nach riickwiirts, in die Vergangen-
heit. Gegenwart und Zukunft sind unse-
rer Sorge anvertraut, die Miihe um ,,neue
Schlduche fiir neuen Wein“ kennzeichnet
allezeit den Weg der Kirche durch die
Geschichte. Katholisch sein heiBt nicht
nur Tradition (im gewdhnlichen Sinne
dieses Wortes) haben und pflegen, son-
dern immer neue Wege durch eine immer
neue Gegenwart suchen und finden.
Denn der Heilige Geist, der in-der Kir-
che wirkt, ist der Schépfergeist, der das
Angesicht der Erde erneuern will.

Wenn also nach einer geistlichen Regel
fiir den Christen in der Welt gefragt
wird, dann kann diese Frage nicht ein-
fach mit einem Auszug aus den geist-
lichen Regeln der Vergangenheit beant-
wortet werden. Als Benedikt seine Re-
gula schrieb, schuf er eine neue Lebens-
form als Antwort auf eine vorhandene
religiose Not. Als Ignatius dem Men-

schen der beginnenden Neuzeit einen ihm
entsprechenden Weg der Nachfolge Chri-
sti zeigte, konnte er Richtung und Ziel
dieses Weges nur aus der Tradition iiber-
nehmen, der Verlauf dieses Weges im
einzelnen 4ber war neu und muBte neu
sein, weil eine verédnderte geistig-seeli-
sche Landschaft durchquert werden
sollte.

Es ist der Sinn einer geistlichen Regel,

‘dem Wachstum der Liebe Raum zu

schaffen, ihr Nahrung und Pflege zu
sichern und die Hindernisse zu beseiti-
gen. Das grofite Hindernis des inneren
Wachstums ist die Eigenliebe und Ich-
sucht. Gegen diese Krankheit wihlen die
groBien Ordensregeln eine bittere Arznei:
In den drei Geliibden der Armut, der
Keuschheit und des Gehorsams soll die
naturhafte Eigenliebe in ihren festesten
Positionen gestellt und tédlich getiroffen
werden. Denn das ungeordnete Streben
nach Besitz, nach Eros, nach Macht, Gel-
tung und Autonomie ist die Wurzel des
Unfriedens und der Unruhe des Herzens,
aus der die gnadenhafte Liebe nicht
wachsen kann. o

Dartiber hinaus stellen die Ordens-
regeln den Menschen in eine dufiere und
innere Ordnung der ,Einiibung im Chri-
stentum®, die dem Inneren Leben die
optimalen Wachstumsbedingungen schaf-
fen soll, deren es bedarf. Weil diese Be-
dingungen sich mit der Zeit, der Lage
und der Artung der Menschen &dndern,
gibt es nicht ein e Regel, sondern viele.

Die grofien Ordensregeln, soweit sie
konkrete Anweisungen und Hilfen fiir
die Verwirklichung der christlichen Voll-
kommenheit geben, helfen dem Laien in
der Welt zu wenig; denn es bleibt nicht
mehr viel iibrig, wenn man Armut,
Keuschheit, Gehorsam und eine gewisse
Stabilitit duBerer Bedingungen wegliBt.
Auch der Rat, den Geist einer Regel zu
befolgen, tréstet nicht. Denn die ,,Pointe“
einer Regel liegt gerade darin, den Geist
des Evangeliums In einer konkreten,
leibhaften Lebensform zu fassen, ihn
der ,Ubung“ zuginglich zu machen.
Wenn der Herr uns sagt: ,,Willst Du zum
Leben eingehen, so halte die Gebote!*



238

so fragen wir Laien heute weiter: ,Was
muB igh tun, um die Gebote halten zn
konnen? Welche Einlibung, Askese brau-
che ich, um dem Ernstfall gewachsen zu
sein und die Liebe zu lernen?* Wir ken-
nen genau die Bedingungen der Erhal-
tung und Foérderung des leiblichen Le-
bens: Art und Menge der notwendigen
Nahrung, ihre richtige Zusammenset-
zung und Zubereitung usw. Die Kirche
unterrichtet uns auch tiber das Existenz-
minimum des geistlichen Lebensunter-
haltes: Tégliches Gebet, Sonntagsmesse,
Osterkommunion usw. Aber wir alle
wissen, daB dieses Minimum kaum aus-
reicht, ein kréftiges, christliches Leben
zu erhalten, schon gar nicht, Wachstum
und Fruchtbarkeit zu sichern. Und viele
Christen haben auch die traurige Erfah-
rung gemacht, daB der h#iufigere Besuch
der heiligen Messe, der hiufigere Emp-
fang der Sakramente ihnen nicht die er-
hoffte Mehrung der Liebe gebracht hat,
wie auch den Leib noch so reichliche und
kriftige Kost nicht gesund erhalten
kann, wenn die Vitamine fehlen. Diese
richtige Zusammensetzung der geist-
lichen Nahrung, die notwendig ist, damit
die Sakramente voll wirksam werden,
sollte eine Regel sichern. Wie stellen wir
uns also ihren Grundri83 vor?

Weil wir meist Anfinger sind, also auf
der untersten Stufe des inneren IL.ebens,
dem ,Weg der Reinigung®, — weil in
unserer Zeit die Welt in Schuld und
Frevel, in den ,himmelschreienden Siin-
den“ zu ertrinken droht, — weil, wie

Buchbesprechungen

Kardinal Newman sagt, der einzig sichere
Weg zur Liebe die BufBe ist, und es uns
ja gerade um den Weg der Liebe, um die
Vorbereitung der Liebe geht, — weil
schliellich gerade die freiwillige, freu-
dige und groBmiitige Bufle am &rgsten
fehlte in der geistlichen Formung der
sogenannten ,,jungen Kirche“, — darum
sollten die Ubungen des Weges der Rei-.
nigung, die BuBwerke der Kirche den
Grundrifl einer Laienregel bestimmen:
und die sind Beten, Fasten und Almosen-
geben. Wobei mit jedem dieser Stich-
worte ein weites Feld von Werken der
Gottesliebe, der Selbstverleugnung und
der Barmherzigkeit bezeichnet sein soll.
Und da miiten uns nun Erfahrene
sagen, wie wir auf diesemn Grundrifi kon-
kret aufbauen kénnen: wie man z. B.
lernt, téglich so in der Schrift zu lesen,
daB Gottes Wort uns wirklich trifft und
stellt. Wie man den Hochmut und die
Eigenliebe in einer guten Gewissenerfor-
schung ertappt und iliberwindet. Welche
Verzichte die ungeordnete Sinnlichkeit
und Trigheit abtdten, ohne den Stolz zu
misten. Wie man im Vielerlei der tiag-
lichen Geschéfte Friede und Freude be-
wahrt. Wie man den Willen Gottes findet.

Eine Regel des geistlichen Lebens fiir
den Christen in der Welt ist notwendig
und wichtig und heute geradezu ein
Zeitbediirfnis. Der Entwurf Wilhelm
Stihlins ist ein wertvoller Beitrag zu
diesem Werk, und er sollte moglichst
viele Theologen und Laien anregen, sich
daran zu beteiligen.

'BUCHBESPRECHUNGEN

Lurz, Wilhelm, MeBfeier im Geist und
in der Wahrheit. Miinchen, Glocken-Ver-
lag, 1947, 200 S. kl. 8%, A

Der Verfasser betont mit vollem Recht,
daB bei der Mitfeier der heiligen Messe
durch dje Gldubigen das innere Ver-
stidndnis des Opfergeschehens viel wich-
tiger ist als alle dufiere Formen. Darum
bemiiht er sich vor allem, das groBe ,,Ge-
heimnis des Glaubens® dem liebenden
Verstehen nidher zu bringen. Freilich, so-
_ bald er dabei in der Erklarung iiber die
dogmatisch festgelegten Grundsétze hin-
ausgeht, mufl er die Schwierigkeit emp-
finden, die in der Mehrzahl der bestehen-
den Opfertheorien liegt. Was die dulere

Mitfeier angeht, will L. nicht so sehr
neue Anregungen geben als vielmehr
zeigen, wie sie im Rahmen der bestehen-
den liturgischen Gesetze auf verschiedene
Weise sich sinnvoll gestalten 1d8t. Mit
Recht bemiiht er sich, namentlich die
Werte der lateinischen Kultsprache auf-
zuzeigen und auch dem Laien, der des
Lateinischen unkundig ist, die innere
Bejahung der geltenden Vorschriften
leichter zu machen. Dabei verschliefit er
sich nicht ganz den Griinden, die fiir den
Gebrauch der Volkssprache, namentlich
in Epistel und Evangelium, sprechen (vgl.
Anm. 87). Allerdings scheint uns, gerade
der Abschnitt {iber die Sprache der Li-





