Vom Ringen um die Wahrheit
Von Dr. Bernhard M ar tin, Kassel-Wilhelmshéhe

" Eines der verheiBenden Worte Jesu Christi lautet: ,Wenn ihr in meinem
Wort bleiben werdet, seid ihr in Wahrheit meine Jiinger, und ihr werdet
die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei machen“ (Jo 8,
31-32). Dieses Wort ist, wie das Evangelium ausdriicklich vermerkt, ge-
sprochen zu den Juden, ,die an Ihn glaubten“. An Christus glauben und
in seinem Worte bleiben, d. h. an seinem Worte festhalten, ist demnach ein
"und dasselbe.. Wer aber glaubt, besitzt schon die Wahrheit. Dem scheint
nun aber der zweite Teil des Christuswortes zu widersprechen: ihr wer-
det die Wahrheit erkennerf, und die Wahrheit wird euch frei machen.
Wie ist beides miteinander zu vereinbaren? Offenbar ist mit dem Glauben
an Christus noch nicht alle Wahrheitserkenntnis (im Sinne der Offen-
barung) gegeben. Auch und gerade fiir den glidubigen Menschen gibt es
Stufen der Wahrheitserkenntnis. Und nur wer Christi Wort und Lehre
treu bewahrt und sich ganz von ihnen leiten 148t, sie im téglichen Leben
bewidhrt und verwirklicht, wird diese Stufen erklimmen und immer tiefer
in die Wahrheit eindringen. Dabei handelt es sich nicht um eine rein theo-
_ retische Erkenntnis, sondern immer auch zugleich um das Erfahren der -
_ Gotteskraft, die dem Worte Jesu innewohnt, um eine Erkenntnis also, die
wahrhaft frei macht. Der Christ ist darum mehr als jeder andere zu einem
standigen Ringen um die Wahrheit aufgerufen. Gerade er diirfte sich am
allerwenigsten das unaufhorliche Suchen und Fragen ersparen und im
sicheren Besitze der Wahrheit ausruhen, wiewohl so hiufig das Gegenteil
der Fall zu sein scheint. ,

Selbst die Apostel waren von diesem Ringen um Wahrheit nicht aus-
genommen, auch nicht, als schon der Heilige Geist auf sie herabgekommen
war. Die Kirche spricht ihnen zwar den Besitz der vollen Wahrheit und
die Gabe der personlichen Unfehlbarkeit zu. Wieweit aber jeder einzelne
von ihnen alles, was Christus ihnen aufgetragen hatte (Mt 28, 20), v§_ras sie
aber zunichst noch nicht tragen konnten (Jo 16, 12) und in das sie darum
; der Heilige Geist am Urpfingsttage erst einfiihrte, gegenwirtig hatte, und
vor allem, wie tief jeder éinzelne von jhnen darin eingedrungen war, ist
eine andere Frage. Da Gott die psychologischen Gesetze der Menschen nicht
aubler acht 148t, hat es auch in den Aposteln eine subjektive Entfaltung der
ihnen geoffenbarten Wahrheit gegeben, d. h. dfirch eigenes Bemiihen konn-
ten sie immer tiefer in das ihnen von Christus Gegebene eindringen — mit
dem Beistand des Heiligen Geistes. Insofern ist bei ihnen von einem Ringen
um die Wahrheit zu sprechen: Gott wollte durchaus, daB auch sie ihren
Verstand gebrauchten und z. B. in den Schriften des Alten Testamentes
studierten. Der hl. Paulus zeigt dementsprechend deutlich eine fortschritt-
liche Entfaltung mancher Gedankenreihen. AuBlerdem ist Wahrheit nicht
nur etwas, was man ,hat“, sondern stets auch etwas, was man darzuleben
und wohinein man sich tiefer einzuleben hat.

Wie es demnach bereits im ersten Jiingerkreis ein Ringen um die Wahr-
heit gegeben hat, 50 auch in der christlichen Kirche der Folgezeit. Das Rin-
gen um die Wahrheit ist hier an den Begriff des Dogmenfortschrittes ge-

1A



242 ) : Bernhard Martin -

kniipft. Dieser besagt, daB die geoffenbarten Wahrheéiten nun von den
Menschen auf Erden entfaltet und in ihrem ganzen Sinngehalt erschlossen
werden miissen. In diesem ProzeB gibt es keinen Punkt, an dem man sagen
kdnnte, die Kirche habe nun alles vollendet und bis zur letzten Klarheit
gefiihrt; es bleibe ihr in dieser Richtung nichts mehr zu tun fibrig; sie.
brauche von nun an nur mehr zu hiiten und zu bewahren. Was in den
Dogmen, in den definierten Glaubenssiitzen niedergelegt ist, ist stets nur
ein kleiner Ausschnitt der geoffenbarten Wahrheiten. Obwohl also die’Kir-
che jederzeit liber einen bestimmten Schatz von formulierten Wahrheiten
verfiigt und obwohl sie, grundsitzlich gesprochen, im Vollbesitz der Wahr-
heit lebt, steht sie doch auch wieder in einem nie aufhérenden Ringen um
die Wahrheit. Aber nicht nur fiir den ersten Jiingerkreis und nicht nur fiir
die Kirche als solche gibt es ein Ringen um die Wahrheit, sondern auch fiir
den einzelnen Christen, zu welcher Zeit er auch lebe und in welcher be-
sonderen Lage er sich auch befinde. Von diesem Ringen um die Wahrheit
soll im folgenden gesprochen Werden Was ist Wahrheit, im L1chfe des
zuletzt Gesagten?
Der katholische Christ kann auf dlese Frage eine sehr einfache Antwort
» geben Wahrheit ist die Summe oder der Inbegriff der ,Lehren*, insbeson-
dere der Dogmen der Kirche. Man kdnnte demnach folgern: wer an der
kirchlichen Dogmatik keinerlei Zweifel im Herzen trigt, wer sich entspre-
chend am Leben der Kirche in der von ihr vorgeschriebenen Art ochne Ver-
sdumnisse beteiligt, sei damit auch schon in der Wahrheit. Dieser Schlufl
ist nicht falsch, aber er ist nicht erschépfend. Nicht-zweifeln an etwas, das
bedeutet noch nicht das volle Leben in dem Nichtbezweifelten, und Erfiil-
lung: kirchlicher Gebote bedeutet noch nicht ein unsteigerbares ‘Teilhaben
an ‘den Gnaden, die sie zu spenden vermag und berufen ist. Wer an der
klrchhchen Lehre nicht zweifelt und sich am kirchlichen Leben ordnungs-
gemifl beteiligt, der lebt zwar im Raume der Wahrheit und ist insofern
dem Réiche der Unwahrheit enthoben, aber in diesem Raumeé kdnnen sich
doch die verschiedensten Dinge ereignen, vom alltiiglichen Tun und Erfah-
ren an ‘bis zu den hohen Stufen und Gnaden der Heiligen. Kein Besonnener
wird von sich je sagen, er‘brauche, so wie er gegenwiirtig sei, nur in der -
Wahrheit zu ,bleiben“. Das Christuswort ,Die Wahrheit wird euch frei
machen® deutet nicht auf einen einmaligen Akt im Leben hin, sondern'
fordert zu-einem Kampf, zum Ringen um die Wahrheit auf. Man ist nicht
entweder total frei oder total pnfrei, sondern jeder befindet sich auf dem
Wege zu héheren Freiheitsgraden hin; man wird um so freier, je mehr, je .
intensiver man in der Wahrheit lebt. In jedem Christenleben ist daher
stindig ein Kampf um Wahrheit zu fiihren. Ja, dieser Kampf ist dadurch,
daB man den ,Raum“ der Wahrheit betreten hat, im tieferen Sinne iiber-
haupt erst eréffnet. Wer den Kampf beendet glaubte, wire diesem Raum
unbemerkt bereits entfallen. Nur der Namenschrist hat den Kampf um die
Wabhrheit hinter sich, der lebendige steht stindig und unwiderruflich in ihm.
Wahrheit némlich hat, wenn es mit einem kurzen Wort angedeutet
werden darf, zwei Pole, einen objektiven und einen subjektiven, éinen



Vom Ringen um die Wahrheit 243

Uberpersénlichen und einen persénlichen, einen gottlichen und einen
‘menschlichen. Insofern Wahrheit objektiv, {iberpersonlich, géttlich ist, be-
steht sie ohne alles menschliche Zutun in sich selbst bzw. in Gott und hat,-
unabhiéngig von ihrer Wirkung im einzelnen Menschenleben, in sich selbst
das Sein. Es geniigt ihr, es geniigt -Gott aber nicht, daB sie unantastbar-
giiltig in sich selbst bestehe, sie. méchte und sie soll in uns Menschen wirk-
sam werden. Hier ist die ewige Gottestat der Inkarnation Christi urbild-
lich: ,Et verbum caro factum est.* — »Et incarnatus est de Spiritu Sancto
., ex Maria virgine.“ Wahrheit will und soll sich inkarnieren, will und soll
menschlich werden,/wﬂl und soll, prinzipiell, unser ganzes Wesen, Leben
und Schaffen erleuchten, erfiillen, bestimmen. Sie ist etwas, das wir uns
zunehmend aneignen kénnen und sollen, gemiB dem Gebet der heiligen
Messe: ,,Da nobis per hujus aquae et vini mysterium, ejus divinitatis esse
consortes, qui humanitatis nostrae fieri dignatus ést particeps.“ Dieses
aber geschieht nicht ohne menschliche Bemiihung. ,,Schaffet, daB ihr selig
werdet mit Furcht und Zittern®, sagt der Vélkerapostel, ,denn Gott wir-
ket in euch beides, das Wollen und das Vollbringen.“ Vollkommen kénnen
wir auf Erden niemals.sein, vollkommen kénnen wir auf Erden, was das-
selbe besagt, niemals in der Wahrheit- ‘leben, aber wir kénnen stets voll-
kommener.zu werden trachten. Eine unerldBliche Bedingung dafiir ist das -
Ringen um die Wahrheit, um ihre immer tiefere Einwohnung, um ihre
immer stirkere Verlebendigung, um ihre immer reinere Verwirklichung.
Denn Wahrheit lebt nicht nur im Denken, sondern auch in der Tat, obzwar
die Quelle aller Taten stets im Gedanken liegt und daher auch durch das
Denken erschlossen werden muB. Auch die Wahrheit der ‘K1rche, obwohl
sie unabhingig von einzelnen Menschen besteht, kénnte auf die Dauer
irdisch nicht sein, wenn es nicht Menschen gibe, die ‘sie sich lebendig an- -
 zueignen trachten.
Manche Katholiken machen sich in dieser Hinsicht das Leben allzu leicht
und fiihlen sich durch die Tatsache, daB die Kirche als solche die Wahrheit
. verwaltet und vertritt, von einem persénlichen Kampf um die Wahrheit
entlastet. Man kann das nicht unbedingt tadeln, denn diese Haltung birgt
das Vertrauen in sich, daf die Kirche die Wahrheit besitze. Nun, sie ,be-
sitzt“ sie aber doch der Menschen wegen. Sie besitzt sie in demselben Sinne,
in-dem ein Mensch etwa einen Obstgarten besitzt; seine Kinder sollen die-
Apfel und die Birnen essen und sich nicht mit dem Gedanken begniigen,
ihr Vater sei gliicklicherweise der Besitzer eines groBen schénen Gartens.
Obwohl hier je nach Veranlagung und Kriften die Aufgaben verschieden
sind, darf gesagt werden: es geniigt auf die Dauer nicht, daB der Gliubige
zu der Wahrheit nur ein passives Verhiltnis habe. Jeder Christ ist zum
Ringen um die Wahrheit aufgerufen. Mit der kirchlichen oder gottlichen
Wahrheit verhilt es sich im Grunde gar nicht anders als-mit allen uns
umgebenden und uns zukommenden objektiven Eindriicken und Wirklich-
keiten. Etwa: Eine Bildersammlung, die wir besuchen, trigt objektiv eine
Fille des Herrlichen (oder auch Nichtherrlichen!) an jeden Besucher
heran. Was entnimmt ihr der einzelne Mens#h? Nur was seiner Fassungs-
kraft und was seiner Bemiihung entspricht. Was entnimmt der einzelne Be-

T qpe



244 Bernhard Martin

sucher eines Konzertes, was entnimmt der Leser einer Heiligenbiographie,
was entnimmt der Spaziergiinger im Walde, was entnimmt iiberhaupt der
Mensch der ihn umflutenden unendlichen und unendlich-herrlichen Natur? )
Immer nur das, ,was seiner Fassungskraft und was-seiner Bemiihung ent-
spricht.“ Diese aber sind nichts ein fiir alle Mal Feststehendes; beide kon-
nen wachsen, beide zum Wachsen gebracht werden. Es gibt ein Lernen
nicht nur in bestimmten irdischen Gebieten, nicht nur in Bezug auf ratio-
nale oder praktische Téatigkeiten, sondern auch in der Erfassung und Ver-
wirklichung der Wahrheit.

Wir lernen z. B. als einen Glaubenssatz, daB Gott die Welt aus nichts er-
schaffen habe, ,,alle sichtbaren und unsichtbaren Dinge“. Ist es genug, der
Wahrheit dieses Satzes im Sinne des Nichtzweifelns sicher zu sein? Der Satz
besagt doch ein.Positives, also etwas, dem — im einzelnen Menschen —
ganz verschiedene Grade der Wirklichkeit, der Wirksamkeit, abgewonnen
werden konnen. Er wirft auf alles, was iiberhaupt ist, das Sichtbare und
das Unsichtbare, ein wunderbares, weckendes, verheiBendes Licht, enthalt
er'doch den Hinweis, daB das Wesen Gottes sich in der ganzen Schopfung
widerspiegele, demnach in ihr auch wenigstens wie in einem Spiegel und
in einem Bild zu erkennen sei. Die Schépfung ist eine gottliche Offen- -
barung, etwas, dessen Betrachtung zur Erkenntnis und zum Verstindnis
(soweit bei uns Menschen davon gesprochen werden kann) Gottes genutzt
werden kann, Freilich liegt die Schépfung uniibersehbar vielfiltig und viel-
gestaltig vor uns, und kein Sterblicher kann sie total {ibersehen, geschweige
denn ergriinden. Aber an ihren kleinsten Punkten, in der kleinen Génse-
blume, im unscheinbaren Kéferlein, ja in einem einzigen Sandkorn ist die
Offenbarung des gottlichen Schépfungsgeheimnisses beschlossen. Dieser
Gedanke ist gewiBl irgendwie jedem Besonnenen selbstverstindlich, als
objektive Wahrheit keinem zweifelhaft. Hier liegt aber gleichwohl fiir
jeden, auch wenn er die entsprechende Wahrheit ,,objektiv¥, d. h. rational,
kennt, die Einladung zu tieferer persénlicher Aneigung vor. Jegliche Kon-
. zentration, und gelte sie dem unscheinbarsten Gebild, weckt in uns die

Kraft der Anschauung und der Hingabe, jede bestimmt im Gefolge auch

unser praktisch-sittliches Verhalten im Sinne der Erfiillung der géttlichen

Gebote. Hingabe und -Anschauung aber wirken sich, auch wenn sie an etwas

Einzelnem gelibt werden, auf das Ganze des kirchlichen, auf das Ganze des
~ menschlichen Lebens aus.

Jeder Gldubige anerkennt, daB Gott Himmel und Erde geschaffen habe.
Aber mit wie verschiedener persénlicher Erfahrungsfiille, mit wie ver-
schiedener Uberzeugungskraft kann dieser Satz gesagt werden und wirk-
sam sein! Es gibt Menschen, die in Bezug auf die géttlichen Geheimnisse
stets das Richtige sagen, deren Worte stets iibereinstimmen mit der Lehre
des kirchlichen Dogmas und denen doch die Glut der persénlichen Bezeu-
gung fehlt. Warum fehlt sie ihnen? Sie haben die Wahrheit nur mehr ihrer

- objektiven Sagbarkeit nach gelernt, nicht aber einen persénlichen Kampf
" um sie gefiihrt, der zu entsprechenden Gnaden ausgelaufen ist: Zwar gibt
es auch das Umgekehrte: Gnaden persénlicher Erfahrung kénnen auftreten,
ohne daB lange Bemiihungen vorangehen muBlten. Denn bei Gott ist kein



Vom Ringen ume die Wahrheit 245

Ding unméglich. In allgemeiner Form aber 148t sich doch bezeugen: es gibt
ein gottgewolltes Ringen um die Wahrheit, das als Vorbedingung entspre-
chender tieferer oder hoherer Erfahrungen bezeichnet werden darf.-Und
da das moralische Leben stets von der Tiefe der Erkenntnis mit abhingt,
. ist das Ringen um die Wahrheit eine christliche Grundaufgabe. Wahrheit
sollte stets bezeugt, nicht nur ausgesagt, sie sollte stets dargelebt, nicht nur
im Sinne des Fiir-wahr-haltens geglaubt werden. Mit dem Worte ,,Bezeu-
gen® aber ist darauf hingewiesen, daB Wahrheit und Richtigkeit nicht das- -
selbe sind, daB mit dem Worte Wahrheit stets ein Wirkendes aufgerufen
ist, daB dieses Wirkende auch in uns Menschen wirkend werden will, kann
- und soll. Soviel {iber den erwéhnten Satz des Credo. Als zweltes Belsplel
sei das Beten des Rosenkranzes angefiithrt.

Den Rosenkranz kahn man beten vorschriftsméig, so daBl man am Ende
sagen kann: ,Ich habe ihn gebetet!“, ohne daB aber Geist und Herz des
Betenden eigentlich in Bewegung gerieten oder gar den ,Geheimnissen“
nkher kamen, und man kann ihn beten besonnen, in persénlicher Hingabe,
mit offeném Gemiit, so daf man am Ende gewissermafBlen als ein anderer
dasteht als am Begmn, so daB} die ,,Gehennmsse“ (die selbstverstdndlich
immer unergrundbar bleiben) einem etwas mehr aufgegangen sind.

Es kommt beim Rosenkranz nicht auf die gesprochenen Silben, es kommt )
auf den mit den Silben aufgerufenen Geist, auf die sich in den Worten alle-
mal doch nur ankiindigende Wahrheit, auf das Leben in dieser Wahrheit
an. So kann man auch eine Blume fliichtig betrachten, man kann sich aber
auch in sie versenken. So kann man auch den Sternenhimmel mit einem
kurzen Blick iiberfliegen, man kann aber auch betroffen und staunend zu
ihm aufschauen. So kann man einen Mitmenschen oberflichlich und nur
von auflen ansehen, man kann'sich aber auch in sein Wesen versetzen. Ent-
sprechend ist es mit den Wahrheiten, mit den ,,Geheimnissen“ des Rosen-
kranzes. Sie sind, insofern sie lehrbar und aussprechbar sind, jedem Katho-
liken bekannt. Was indessen heiBt hier ,bekannt“? Nicht alles ist einem
bekannt, was man schon gesehen, gehért oder auch selber ausgesprochen
hat. Alles kann sich iiberraschend und tiefer erschlieflen.

Jeder macht wohl die Erfahrung, daB ihm ein Gebild, eine Tatsache, ein .

Wesen plétzlich sein Geheimnis enthiillt, das er lingst zu kennen meinte.
Das kann unerwartet und ohne eigene entsprechende Bemiihung geschehen;
es kann aber auch die Folge der Bemiihung, sozusagen die géttliche Ant-
wort auf unsere tiefere Bereitschaft zur Aufnahme sein. Jedenfalls ist die
vorangegangene Bemiihung die Regel und eine géttliche Norm. Unser Be-
miihen hat, selbstverstindlich stets nur den Charakfer der Vorbereitung,
aber doch einer Vorbereitung, von der vieles abhéngt. Denn dem zerstreu-
ten Geist kann sich ein gottliches Geheimnis {iberhaupt nie erschliefen.
Fiir uns alle handelt es sich dahér in dieser die Zerstreuung geradezu teuf-
‘lisch weckenden Zeit immer wieder und ganz besonders um die Pflege der
Sammlung, der Konzentration, des meditativen Lebens.

Diese Pflege ist nicht allein auf dem ,religiésen Gebiet“ zu Hause, son-
dern iiberall. Uberall gibt es ja auch Zerstreuung, Oberflichlichkeit, Blind-
heit, Taubheit. Das ,religiose Gebiet* ist im Lebensganzen von anderen



246 Bernhard Martin

" »,Gebieten“ nicht isoliert, sondern flutend mit ihnen verbunden; es ist doch
die nidmliche Seele, die sich religios und die sich im profanen Leben be-
- tétigt und &uBert. Wer sonst durch den Tag hastet, wer dem Mitmenschen
eine Vollaufmerksamkeit zu widmen auBlerstande ist, wer mit sich selbst
nicht allein sein kann, sondern grundsitzlich Ablenkung braucht (die sich-
auch hinter edelster Betriebsamkeit verstecken kann), der wird auch bei
der Betrachtung der ,,Geheimnisse* schwer oder gar nicht zur Sammlung
* gelangen. Er muB daher, wenn er diese Sammlung erringen will, sich nicht
nur innerhalb des Rosenkranzbetens selbst um Konzentration bemiihen
- (obzwar auch dies auf das ganze sonstige Leben zuriickwirkt), sondern nach
Moglichkeit im ganzen Leben, auch im profanen, alltiglichen, unbedeuten-
den. Hier kann man sich eine Vorschule der religiésen Sammlung errichten,
denn alles wirkt ineinander und fiireinander. Der Verfassser ist Konvertit,
. er war und ist daher imstande, die Praxis des Rosenkranzbetens sozusagen
" von auflen zu sehen. Nur zu viele Katholiken, die mit Selbstverstindlichkeit
den religiésen Ubungen, wie sie nun einmal zunichst sind, obliegen, wissen
gar nicht, wie sehr ihr Rosenkranzbeten den-Grundzug eines Mechanischen,
eines eigentlich bloB Absolvierten, trigt. Aber es ist fiir die Kirche wie fiir
die Einzelnen sehr wichtig, daB dieses ,Mechanische* nach Méoglichkeit
iiberwunden werde, daB unser Beten die Bezeichﬁung des Betens stets und
voll verdiene, daB wir allitberall im ,Ringen um die Wahrheit“ leben. Zu
dem Beispiel des Credo-Satzes und des Rosenkranzbetens sei noch ein
drittes gesetzt, das Dogma von der unbefleckten Empfingnis Marjens. v
Man kann diesen Glaubenssatz wie jeden anderen unbezweifelt hin-
nehmen und fiir recht halten, weil die Kirche ihn nun einmal aufgestellt
hat und vertritt. Wer das tut, hilt sich zwar an die objektive Wahrheit,
lebt aber nicht eigentlich subjektiv in ihr. Und doch will auch dieser Glau-
benssatz, wie alle anderen, personliches Leben wecken, will begriffen und
ergriffen sein. Selbstverstidndlich ist mit ,,begreifen“ nicht das Erschopfen,
nicht das Ergriinden gemeint; alle Wahrheiten der Offenbarung, ja der
ganzen geschaffenen Welt sind fiir uns unausschépfbar und unergriind-
lich wie der Sternenhimmel. Indessen ist zwischen Unergriindbarkeit und
Unverstindlichkeit ein gewaltiger Unterschied. Wie kann man zum Ver-
stédndnis des genannten Dogmas kommen? Hier gibt es die verschiedensten
Wege und Mittel; auf einige darf vielleicht hingewiesen werden.
Zunichst ist die Erwigung hilfreich, daB dieses Dogma, wie die anderen
Dogmen der Kirche, was ihre Begrifflichkeit und jhre Formulierung an-
geht, durch Menschen zustande gekommen ist, nicht allein aus ihnen, aber
doch durch sie. Als das Dogma verkiindet wurde, waren Menschen am
‘Werk. Sie waren es nicht als Marionetten eines sie nur als passive Werk-
" zeuge benutzenden, die Kirche erfiillenden Heiligen Geistes, sondern ihrer-
seits selbsttatig. Das besagt: der Sinn des Dogmas wurde von denen, die
es zum offentlichen Glaubenssatz machten, zwar gewiB picht letztlich er-

* griindet, wohl aber verstanden. Es sprachen Griinde dafiir, da8 das Dogma

- verkiindet wurde. Diese Griinde, die sich unmittelbar oder einschluBweise
aus der Qffenbarung ergeben oder aber aus dem Zusammenspiel von Ver-
nunft- und Offenbarungswahrheiten hervorgéhen, kann man kennen ler-



Vom Ringen um die Wahrheit Y
N _
nen, kann sje sich in pers_ﬁn]ichem Studium zu eigen machen. Die einzig~
artige Wiirde, die absolute Reinheit, die immerwahrende Unbeflecktheit der
Gottesmutter, an die die vorangehenden Jahrhunderte immer geglaubt
" hatten, sollte einen klar geprigten, moglichst érschopfenden Ausdruck fin-
den. Es liBt sich, in verschiedenen Graden, durchaus einsehen, daB dieses
Dogma herrlich und wahr zugleich ist, und diese Einsicht weckt und férdert
das Leben in und mit ihm.

Man kann aber etwa auch, von der Idee der Reinheit ausgehend, sich das
Bild der“Reinheit aufbauen. Was ist Reinheit? Was ist Unbeflecktheit? In
jedem gesunden Menschenherzen wohnt eine Ahnung hiervon. Auch hier
ist man aber nicht auf einen von der iibrigen Welt abgetrennten ,religidsen.
Bezirk® angewiesen. Rein sind die Blumen der Berge, ja, jede Blume, rein
ist das Licht der Sonne, rein ist jeder Schneekristall. Wiederum kommt es
nicht darauf an, dal man dieses nur weill und anerkennt, sondern dhrauf,
den Gedanken stidrker und wirksamer werden zu lassen und von da aus die
innere Fahigkeit zur Erfassung dessen, was rein und was Reinheit ist, zu
steigern. Wer siclran Reines hingibt, es einatmet, in sich aufnimmt, sich mit
ihm zu verbinden trachtet, der nihrt eben damit auch das Orgah, mit dem
die Reinheit, die ,Unbeflecktheit® der Gottesmutter zu erahnen oder zu
eratmen ist. So kann auch hier im ,weltlichen® Bereich vorgeiibt werden.. -
Auflerdem gibt es Bilder der Gottesmuttet, z. B. Raffaels Sixtina oder die

. »Maria vor der Zeit* auf dem Isenheimer Altar, an denen man das Wesen
der Unbeflecktheit fast mit Augen sehen kann.
Niemand kann etwas erkennen, es sei ihm denn wesensgemiB. Nur des-
-wegen, weil ihnen die grofen, erhabenen Dinge zu wenig wesensgemj8
~ sind, laufen so viele Menschen an dem Erhabenen vorbei, ohne es zu ge-
wahren, ohne es zu ergreifen, ohne sich mit ihm zu verbiinden. Das Organ
aber, das Erhabene, das Reine zu gewahren, zu nutzen, zu erstreben, kann
niemandem von auBen gegeben werden; jeder muS8 es sich selbst erbilden.
. Die Kirche breitet auch hinsichtlich des in Rede stehenden ‘Mariendogmas
-nur das objektiv Wahre vor dem einzelnen Glidubigen aus; sie gibt die Ge-
legenheit, es zu erfassen; sie vermittelt auch die entSp‘rechenden sakramen-
talen Gnaden. Indessen: wie sehr sie in uns wirksam werden, wie sehr wir
uns ihrer wiirdig erweisen, man kénnte sagen: auf welcher Stufe und mit
- welcher Intensitit wir uns ihrer bedienen, das steht nicht bei der Kirche,
sondern bei uns, den Einzelnen. Es ist mit der bloBen Teilnahme am kirch-
lichen Leben, an der kirchlichen Lehre nicht alles, was moglich und heilsam
ist, getan, es handelt sich um die Aneignung, um die Fruchtbarmachung,
um die Inkarnation der Wahrheit im einzelnen Menschen. Will ich das
Dogma von Mariens unbefleckter Empfingnis tiefer verstehen, so mu8
ich auch selbst reiner zu werden suchen. Anders kann ich objektive Wahr-
heit nicht erfassen, anders kann sie mich nicht erfiillen. Objektive Wahr-
heit aber will zunehmend in den einzelnen Menschen fruchtbar werden;
-das Wort ",fruchtbar® enthilt das Bild der’Erde, des Gartens und des
Ackers, die bestellt und bearbeitet werden miissen, damit Friichte auf ihnen
reifen konnen. Die Dogmen .sagen also niemals etwas aus, was sich
nicht bis zu einem bestimmten Grade verstehen und in gewissem Sinne in



248 . Bernhard Martin

~

personlicher Erfahrung aneignen lieSe. Ja, sie laden geradezu zur persén-
lichen Erfahrung ein. Sie selbst sind zwar, wie die liturgischen Formeén des
kirchlichen Lebens, objektiv, d. h. sie stehen da wie die Biume, wie die
Blumen, wie die Sterne. Wie man sich aber mit diesen verbinden und, von
allem bloBen duBerlichen Nutzen abgeseheh, eine Wesensbeziehung zu ihnen
haben kann, so auch mit den Wahrheiten der Dogmen.  Wenn Christus ver-
heiBt, die Wahrheit werde uns frei machen, kann er unméglich mit Wahrheit
das Nichtzweifeln an kirchlichen Lehrsitzen gemeint haben. Die Erfahrung
zeigt deutlich, daB man hierdurch allein eben noch nicht frei wird. Mit der
objektiven Wahrheit (im angegebenen Sinn) kann man offensichtlich auch
sehr personlich unfrei umgehen. Es ist also stets ein Kampf um die lebens-
michtige Wahrheit zu fithren.

Die Freiheit nimmt zu in dem Mage, in dem einer diesen memals auf-
hérenden Jakobskampf fiihrt: ,Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn!
Zu einem solchen Ringen um die Wahrheit sind wir aufgerufen, wo immer
wir im einzelnen stehen mogen; es gibt keine Schicksalslage, in der er nicht
gefiihrt werden konnte und sollte. Die Natur mit ihren unermeg@lichen Ein-
ladungen ‘umgibt uns stets und alliiberall; stets und iberall auch sind Mit-
menschen um uns, im Umgang mit denen sich das Wahrheits-Organ er~
bilden und anwenden 148t. Eine Zentralstitte dieses Ringens um die letzte
und hochste Wahrheit, die Wahrheit des sich offenbarenden Gottes, aber ist
das kirchliche Leben als solches. Jede objektiv veranstaltete und besxfchte
Andacht ist Gelegenheit und Mahnung, subjektiv Andacht nicht nur zu be-~
titigen, sondern zu bilden; jedes heilige MeBopfer gibt unermeBliche Ge-~
legenheiten, sich in Wahrhei®zu versenken, Wahrheit zu ergriinden, Wahr-
- heit zu inkarnieren. Was sich oft unvorhergesehen ergibt, daB sich nimlich
plotzlich ein Wort, ein Satz, eine Gebirde der Liturgie in ihrer tiefen
Leuchtkraft und Wahrheit erschlieBt, das kann auch mit BewuBtsein auf-
gegriffen und gepflegt werden. ,Et incarnatus est z. B.: mit und in diesem
Satze 148t sich l1eben, an ihm und durch ihn 148t sich Besonnenheit und
148t sich Empfénglichkeit {iben. Sie sollte freilich absichtlos geiibt werden.
Denn niemals haben wir Menschen den Augenblick der Erleuchtung zu be-
stimmen; ihm entgegengehen, ihm entgegenarbeiten aber konnen,* diirfen
und sollten wir nach Méglichkeit immer. .

Das Christenleben steht im Zeichen des Kreuzes. Jedes Kreuz hat eine
Horizontale und eine Vertikale. Nun kann man in Bezug auf das kirchliche
und das Christenleben mit der Horizontalen alles verbildlicht sehen, was in
der duBeren Welt zu geschehen hat, mit der Vertikalen dagegen alles, was
in der Richtung der Besinnung, des Wahrheitskampfes im Hesonderen Sinne,
der mystischen Erfahrung liegt. Es ist offenbar, daB eines nicht ohne das
andere sein kann. Wie aber das Kreuz §uBerlich nur aufgerichtet werden
konnte, weil es eine Vertikale besafi, so kann auch alles Auflere, das zum
Christenleben gehort, nur bestehen, weil und wenn es eine zugehérige
»Vertikale“ gibt. Das Ringen um die Wahrheit ist selbst ein Element des
»Kreuzes“; es kann auch seinerseits wieder nur segensreich sein, wenn ‘es
im Zeichen des Kreuzes gesch1eht Dann erst gilt; ,,Die Wahrheit wird euch
frei machen“





