
Vom Ringen um die Wahrheit 
Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Eines der verheißenden Worte Jesu Christi lautet: •Wenn ihr in meinem 
Wort bleiben werdet, seid ihr in Wahrheit meine Jünger, und ihr werdet 
die Wahrheit erkennen, -und die Wahrheit wird euch frei machen" (Jo 8, 
31-32). Dieses Wort ist, wie das Evangelium ausdrücklich vermerkt, ge- 
sprochen zu den Juden, •die an Ihn glaubten". An Christus glauben und 
in seinem Worte bleiben, d. h. an seinem Worte festhalten, ist demnach ein 
und dasselbe. Wer aber glaubt, besitzt schon die Wahrheit. Dem scheint 
nun aber der zweite Teil des Christuswortes zu widersprechen: ihr wer- 
det die Wahrheit erkennen*, und die Wahrheit wird euch frei machen. 
Wie ist beides miteinander zu vereinbaren? Offenbar ist mit dem Glauben 
an Christus noch nicht alle Wahrheitserkenntnis (im Sinne der Offen- 
barung) gegeben. Auch und gerade für den gläubigen Menschen gibt es 
Stufen der Wahrheitserkenntnis. Und nur wer Christi Wort und Lehre 
treu bewahrt und sich ganz von ihnen leiten läßt, sie im täglichen Leben 
bewährt und verwirklicht, wird diese Stufen erklimmen und immer tiefer 
in die Wahrheit eindringen. Dabei handelt es sich nicht um eine rein theo- 
retische Erkenntnis, sondern immer auch zugleich um das Erfahren der 
Gotteskraft, die dem Worte Jesu innewohnt, um eine Erkenntnis also, die 
wahrhaft frei macht. Der Christ ist darum mehr als jeder andere zu einem 
ständigen Ringen um die Wahrheit aufgerufen. Gerade er dürfte sieh am 
allerwenigsten das unaufhörliche Suchen und Fragen ersparen und im 
sicheren Besitze der Wahrheit ausruhen, wiewohl so häufig das Gegenteil 
der Fall zu sein scheint. 

Selbst die Apostel waren von diesem Ringen um Wahrheit nicht aus- 
genommen, auch nicht, als schon der Heilige Geist auf sie herabgekommen 
war. Die Kirche spricht ihnen zwar den Besitz der vollen Wahrheit und 
die Gabe der persönlichen Unfehlbarkeit zu. Wieweit aber jeder einzelne 
von ihnen alles, was Christus ihnen aufgetragen hatte (Mt 28,20), was sie 
aber zunächst noch nicht tragen konnten (Jol6,12) und in das sie darum 
der Heilige Geist, am Urpfingsttage erst einführte, gegenwärtig hatte, und 
vor allem, wie tief jeder einzelne von ihnen darin eingedrungen war, ist 
eine andere Frage. Da Gott die psychologischen Gesetze der Menschen nicht 
außer acht läßt, 'hat es auch in den Aposteln eine subjektive Entfaltung der 
ihnen geoffenbarten Wahrheit gegeben, d. h. durch eigenes Bemühen konn- 
ten sie immer tiefer in das ihnen von Christus Gegebene eindringen • mit 
dem Beistand des Heiligen Geistes. Insofern ist bei ihnen von einem Ringen 
um die Wahrheit zu sprechen. Gott wollte durchaus, daß auch sie ihren 
Verstand gebrauchten und z. B- in den Schriften des Alten Testamentes 
studierten. Der hl. Paulus zeigt dementsprechend deutlich eine fortschritt- 
liche Entfaltung mancher Gedankenreihen. Außerdem ist Wahrheit nicht 
nur etwas, was man •hat", sondern stets auch etwas, was man darzuleben 
und wohinein man sich tiefer einzuleben hat. 

Wie es demnach bereits im ersten Jüngerkreis ein Ringen um die Wahr- 
heit gegeben hat, so auch in der christlichen Kirche der Folgezeit. Das Rin- 
gen um die Wahrheit ist hier an den Begriff des Dogmenfortschrittes ge- 



242 Bernhard Marün 

knüpft. Dieser besagt, daß die geoffenbarten Wahrheiten nun von den 
Menschen auf Erden entfaltet und in ihrem ganzen Sinngehalt erschlossen 
werden müssen. In diesem Prozeß gibt es keinen Punkt, an dem man sagen 
könnte, die Kirche habe nun alles vollendet und bis zur letzten Klarheit 
geführt; es bleibe ihr in dieser Richtung nichts mehr zu tun übrig; sie 
brauche von nun an nur mehr zu hüten und zu bewahren. Was in den 
Dogmen, in den definierten Glaubenssätzen niedergelegt ist, ist stets nur 
ein kleiner Ausschnitt der geoffenbarten Wahrheiten. Obwohl also dielCir- 
che jederzeit über einen bestimmten Schatz von formulierten Wahrheiten 
verfügt und obwohl sie, grundsätzlich gesprochen, im Vollbesitz der Wahr- 
heit lebt, steht sie doch auch wieder in einem nie aufhörenden Ringen um 
die Wahrheit. Aber nicht nur für den ersten Jüngerkreis und nicht nur für 
die Kirche als solche gibt es ein Ringen um die Wahrheit, sondern auch für 
den einzelnen Christen, zu welcher Zeit er auch lebe und in welcher be- 
sonderen Lage er sich auch befinde. Von diesem Ringen um die Wahrheit 
soll im folgenden gesprochen werden. Was ist Wahrheit, im Lichte des 
zuletzt Gesagten? 

Der katholische Christ kann auf diese Frage eine sehr einfache Antwort 
geben: Wahrheit ist die Summe oder der Inbegriff der •Lehren", insbeson- 
dere der Dogmen der Kirche. Man könnte demnach folgern: wer an der 
kirchlichen Dogmatik keinerlei Zweifel im Herzen trägt, wer sich entspre- 
chend am Leben der Kirche in der von ihr vorgeschriebenen Art ohne Ver- 
säumnisse beteiligt, sei dalnit auch schon in der Wahrheit. Dieser Schluß 
ist nicht falsch, aber er ist nicht erschöpfend. Nicht-zweifeln an etwas, das 
bedeutet noch nicht das volle Leben in dem Nichtbezweifelten, und Erfül- 
lung kirchlicher Gebote bedeutet noch nicht ein unsteigerbares Teilhaben 
an den Gnaden, die sie zu spenden vermag und berufen ist. Wer an der 
kirchlichen Lehre nicht zweifelt und sich am kirchlichen Leben ordnungs- 
gemäß beteiligt, der lebt zwar im Räume der Wahrheit und ist insofern 
dem Reiche der Unwahrheit enthoben, aber in diesem Räume können sich 
doch die verschiedensten Dinge ereignen, vom alltäglichen Tun und Erfah- 
ren an "bis zu den hohen Stufen und Gnaden der Heiligen. Kein Besonnener 
wird von sich je sagen, er 'brauche, so wie er gegenwärtig sei, nur in der 
Wahrheit zu •bleiben". Das Christuswort •Die Wahrheit wird euch frei 
machen" deutet nicht auf einen einmaligen Akt im Leben hin, sondern' 
fordert zu^einem Kampf, zum Ringen um die Wahrheit auf. Man ist nicht 
entweder total frei oder total unfrei, sondern jeder befindet sich auf dem 
Wege zu höheren Freiheitsgraden hin; man wird um so freier, je mehr, je . 
intensiver man in der Wahrheit lebt. In jedem Ghristenleben ist daher 
ständig ein Kampf um Wahrheit zu führen. Ja, dieser Kampf ist dadurch, 
daß man den •Raum" der Wahrheit betreten hat, im tieferen Sinne über- 
haupt erst eröffnet. Wer den Kampf beendet glaubte, wäre diesem Raum 
unbemerkt bereits entfallen. Nur der Namenschrist hat den Kampf um die 
Wahrheit hinter sich, der lebendige steht ständig und unwiderruflich in ihm. 

Wahrheit nämlich hat, wenn es mit einem kurzen Wort angedeutet 
werden darf, zwei Pole, einen objektiven und einen subjektiven, einen 



Vom Ringen um die Wahrheit 243 

überpersönlichen und einen persönlichen, einen göttlichen und einen 
menschlichen. Insofern Wahrheit objektiv, überpersönlich, göttlich ist, be- 
steht sie ohne alles menschliche Zutun in sich selbst bzw. in Gott und hat, 
unabhängig von ihrer Wirkung im einzelnen Menschenleben, in sich selbst 
das Sein. Es genügt ihr, es genügt Gott aber nicht, daß sie unantastbar- 
gültig in sich selbst bestehe, sie möchte und sie soll in uns Menschen wirk- 
sam werden. Hier ist die ewige Gottestat der Inkarnation Christi urbild- 
lich: •Et verbum caro factum est." • •Et incarnatus est de Spiritu Sancto 
ßx Maria virgine." Wahrheit will und soll sich inkarnieren, will und soll 
menschlich werden, will und soll, prinzipiell, unser ganzes Wesen, Leben 
und Schaffen erleuchten, erfüllen, bestimmen. Sie ist etwas, das wir uns 
zunehmend aneignen können und sollen, gemäß dem Gebet der heiligen 
Messe: •Da nobis per hujus aquae et vini mysterium, ejus divinitatis esse 
consortes, qui humanitatis nostrae fieri dignatus est particeps." Dieses 
aber geschieht nicht ohne menschliche Bemühung. •Schaffet, daß ihr selig 
werdet, mit Furcht und Zittern", sagt der Völkerapostel, •denn Gott wir- 
ket' in euch beides, das Wollen;und das Vollbringen." Vollkommen können 
wir auf Erden niemalsvseiri, vollkommen können wir auf Erden, was das- 
selbe besagt, niemals in der Wahrheit leben, aber wir können stets voll- 
kommener, zu werden trachten. Eine unerläßliche Bedingung dafür ist das 
Ringen um die Wahrheit, um ihre immer tiefere Einwohnung, um ihre 
immer stärkere Verlebendigung, um ihre immer reinere Verwirklichung. 
Denn Wahrheit lebt nicht nur im Denken, sondern auch in der Tat, obzwar 
die Quelle aller Taten stets im Gedanken liegt und daher auch durch das 
Denken erschlossen werden muß. Auch die Wahrheit der Kirche, obwohl 
sie unabhängig von einzelnen Menschen besteht, könnte auf die Dauer 
irdisch nicht sein, wenn es nicht Menschen gäbe, die sie sich lebendig an- 
zueignen trachten. 

Manche Katholiken machen sich in dieser Hinsicht das Leben allzu leicht 
und fühlen sich durch die Tatsache, daß die Kirche als solche die Wahrheit 
verwaltet und vertritt, von einem persönlichen Kampf um die Wahrheit 
entlastet. Man kann das nicht unbedingt tadeln, denn diese Haltung birgt 
das Vertrauen in sich, daß die Kirche die Wahrheit besitze. Nun, sie •be- 
sitzt" sie aber doch der Menschen wegen. Sie besitzt sie in demselben Sinne, 
in dem ein Mensch etwa einen Obstgarten besitzt; seine Kinder sollen die 
Äpfel und die Birnen essen und sich nicht mit dem Gedanken begnügen, 
ihr Vater sei glücklicherweise der Besitzer eines großen schönen Gartens. 
Obwohl hier je nach Veranlagung und Kräften die Aufgaben verschieden 
sind, darf gesagt werden: es genügt auf die Dauer nicht, daß der Gläubige 
zu der Wahrheit nur ein passives Verhältnis habe. Jeder Christ ist zum 
Ringen um die Wahrheit aufgerufen. Mit der kirchlichen oder göttlichen 
Wahrheit verhält es sich im Grunde gar nicht anders als mit allen uns 
umgebenden und uns zukommenden objektiven Eindrücken und Wirklich- 
keiten. Etwa: Eine Bildersammlung, die wir besuchen, trägt objektiv eine 
Fülle des Herrlichen (oder auch Nichtherrlichen!) an jeden Besucher 
heran. Was entnimmt ihr der einzelne Mensch? Nur was seiner Fassungs- 
kraft und was seiner Bemühung entspricht. Was entnimmt der einzelne Be- 



244 Bernhard Martin 

sucher eines Konzertes, was entnimmt der Leser einer Heiligenbiographie, 
was entnimmt der Spaziergänger im Walde, was entnimmt überhaupt der 
Mensch der ihn umflutenden unendlichen und unendlich-herrlichen Natur? 
Immer nur das, •was seiner Fassungskraft und was-seiner Bemühung ent- 
spricht." Diese aber sind nichts ein für alle Mal Feststehendes; beide kön- 
nen wachsen, beide zum Wachsen gebracht werden. Es gibt ein Lernen 
nicht nur in bestimmten irdischen Gebieten, nicht nur in Bezug auf ratio- 
nale oder praktische Tätigkeiten, sondern auch in der Erfassung und Ver- 
wirklichung der Wahrheit. 

Wir lernen z. B. als einen Glaubenssatz, daß Gott die Welt aus nichts er- 
schaffen habe, •alle sichtbaren und unsichtbaren Dinge". Ist es genug, der 
Wahrheit dieses Satzes im Sinne des Nichtzweifelns sicher zu sein? Der Satz 
besagt doch ein Positives, also etwas, dem • im einzelnen Menschen • 
ganz verschiedene Grade der Wirklichkeit, der Wirksamkeit, abgewonnen 
werden können. Er wirft auf alles, was überhaupt ist, das Sichtbare und 
das Unsichtbare, ein wunderbares, weckendes, verheißendes Licht, enthält 
er doch den Hinweis, daß das Wesen Gottes sich in der ganzen Schöpfung 
widerspiegele, demnach in ihr auch wenigstens wie in einem Spiegel und 
in einem Bild zu erkennen sei. Die Schöpfung ist eine göttliche Offen- 
barung, etwas, dessen Betrachtung zur Erkenntnis und zum Verständnis 
(soweit bei uns Menschen davon gesprochen werden kann) Gottes genutzt 
werden kann. Freilich liegt die Schöpfung unübersehbar vielfältig und viel- 
gestaltig vor uns, und kein Sterblicher kann sie total übersehen, geschweige 
denn ergründen. Aber an ihren kleinsten Punkten, in der kleinen Gänse- 
blume, im unscheinbaren Käferlein, ja in einem einzigen Sandkorn ist die 
Offenbarung des göttlichen Schöpfungsgeheimnisses beschlossen. Dieser 
Gedanke ist gewiß irgendwie jedem Besonnenen selbstverständlich, als 
objektive Wahrheit keinem zweifelhaft. Hier liegt aber gleichwohl für 
jeden, auch wenn er die, entsprechende Wahrheit •objektiv", d. h. rational, 
kennt, die Einladung zu tieferer persönlicher Aneigung vor. Jegliche Kon- 
zentration, und gelte sie dem unscheinbarsten Gebild, weckt in uns die 
Kraft der Anschauung und der Hingabe, jede bestimmt im Gefolge auch 
unser praktisch-sittliches Verhalten im Sinne der Erfüllung der göttlichen 
Gebote. Hingabe und Anschauung aber wirken sich, auch wenn sie an etwas 
Einzelnem geübt werden, auf das Ganze des kirchlichen, auf das Ganze des 
menschlichen Lebens aus. 

Jeder Gläubige anerkennt, daß Gott Himmel und Erde geschaffen habe. 
Aber mit wie verschiedener persönlicher Erfahrungsfülle, mit wie ver- 
schiedener Überzeugungskraft kann dieser Satz gesagt werden und wirk- 
sam sein! Es gibt Menschen, die in Bezug auf die göttlichen Geheimnisse 
stets das Richtige sagen, deren Worte stets übereinstimmen mit der Lehre 
des kirchlichen Dogmas und denen doch die Glut der persönlichen Bezeu- 
gung fehlt. Warum fehlt sie ihnen? Sie haben die Wahrheit nur mehr ihrer 
objektiven Sagbarkeit nach gelernt, nicht aber einen persönlichen Kampf 
um sie geführt, der zu entsprechenden Gnaden ausgelaufen ist. Zwar gibt 
es auch das Umgekehrte: Gnäfden persönlicher Erfahrung können auftreten, 
ohne daß lange Bemühungen vorangehen mußten. Denn bei Gott ist kein 



Vom Ringen um» die Wahrheit 245 

Ding unmöglich. In allgemeiner Form aber läßt sich doch bezeugen: es gibt 
ein gottgewolltes Ringen um die Wahrheit, das als Vorbedingung entspre- 
chender tieferer oder höherer'Erfahrungen bezeichnet werden darf. Und 
da das moralische Leben stets von der Tiefe der Erkenntnis mit abhängt, 
ist das Ringen um die Wahrheit eine christliche Grundaufgabe. Wahrheit 
sollte stets bezeugt, nicht nur ausgesagt, sie sollte stets dargelebt, nicht nur 
im Sinne des Für-wahr-haltens geglaubt werden. Mit dem Worte •Bezeu- 
gen" aber ist darauf hingewiesen, daß Wahrheit und Richtigkeit nicht das- 
selbe sind, daß mit dem Worte Wahrheit stets ein Wirkendes aufgerufen 
ist, daß dieses Wirkende auch in uns Menschen wirkend werden will, kann 
und soll. Soviel über den erwähnten Satz des Credo. Als zweites Beispiel 
sei das Beten des Rosenkranzes angeführt. 

Den Rosenkranz kann man beten vorschriftsmäßig, so daß man am Ende 
sagen kann: •Ich habe ihn gebetet!", ohne daß aber Geist und Herz des 
Betenden eigentlich in Bewegung gerieten oder gar den •Geheimnissen" 
näher kamen, und man kann ihn beten besonnen, in persönlicher Hingabe, 
mit offenem Gemüt, so daß man am Ende gewissermaßen als ein anderer 
dasteht als am Beginn, so daß die •Geheimnisse" (die selbstverständlich 
immer unergründbar bleiben) einem etwas mehr aufgegangen sind. 

Es kommt beim Rosenkranz nicht auf die gesprochenen Silben, es kommt 
auf den mit den Silben aufgerufenen Geist, auf die sich in den Worten alle- 
mal doch nur ankündigende Wahrheit, auf das Leben in dieser Wahrheit 
an. So kann man auch eine Blume flüchtig betrachten, man kann sich aber 
auch in sie versenken. So kann man auch den Sternenhimmel mit einem 
kurzen Blick überfliegen, man kann aber auch betroffen und staunend zu 
ihm aufschauen. So kann man einen Mitmenschen oberflächlich und nur 
von außen ansehen, man kann sich aber auch in sein Wesen versetzen. Ent- 
sprechend ist es mit den Wahrheiten, mit den •Geheimnissen" des Rosen- 
kranzes. Sie sind, insofern sie lehrbar und aussprechbar sind, jedem Katho- 
liken bekannt. Was indessen heißt hier •bekannt"?.Nicht alles ist einem 
bekannt, was man schon gesehen, gehört oder auch selber ausgesprochen 
hat. Alles kann sich überraschend und tiefer erschließen. 

Jeder macht wohl die Erfahrung, daß ihm ein Gebild, eine Tatsache, ein 
Wesen plötzlich sein Geheimnis enthüllt, das er längst zu kennen meinte. 
Das kann unerwartet und ohne eigene entsprechende Bemühung geschehen; 
es kann aber auch die Folge der Bemühung, sozusagen die göttliche Ant- 
wort auf unsere tiefere'Bereitschaft zur Aufnahme sein. Jedenfalls ist die 
vorangegangene Bemühung die,Regel und eine göttliche Norm. Unser Be- 
mühen hat selbstverständlich stets nur den Charakter der Vorbereitung, 
aber doch einer Vorbereitung, von der vieles abhängt. Denn dem zerstreu- 
ten Geist kann sich ein göttliches Geheimnis überhaupt nie erschließen. 
Für uns alle handelt es sich daher in dieser die Zerstreuung geradezu teuf- 
lisch weckenden Zeit immer wieder und ganz besonders um die Pflege der 
Sammlung, der Konzentration, des meditativen Lebens. 

Diese Pflege ist nicht allein auf dem •religiösen Gebiet" zu Hause, son- 
dern überall. Überall gibt es ja auch Zerstreuung, Oberflächlichkeit, Blind- 
heit, Taubheit. Das •religiöse Gebiet" ist im Lebensganzen von anderen 



246 Bernhard Martin 

•Gebieten" nicht isoliert, sondern flutend mit ihnen verbunden; es ist doch 
die nämliche Seele, die sich religiös und die sich im profanen Leben be- 
tätigt und äußert. Wer sonst durch den Tag hastet, wer dem Mitmenschen 
eine Vollaufmerksamkeit zu widmen außerstande ist, wer mit sich selbst 
nicht allein sein kann, sondern grundsätzlich Ablenkung braucht (die sich 
auch hinter edelster Betriebsamkeit verstecken kann), der wird auch bei 
der Betrachtung der •Geheimnisse" schwer oder gar nicht zur Sammlung 
gelangen. Er muß daher, wenn er diese Sammlung erringen will, sich nicht 
nur innerhalb des Rosenkranzbetens selbst um Konzentration bemühen 
(obzwar auch dies auf das ganze sonstige Leben zurückwirkt), sondern nach 
Möglichkeit im ganzen Leben, auch im profanen, alltäglichen, unbedeuten- 
den. Hier kann man sich eine Vorschule der religiösen Sammlung errichten, 
denn alles wirkt ineinander und füreinander. Der Verfassser ist Konvertit, 
er war und ist daher imstande, die Praxis des Rosenkranzbetens sozusagen 
von außen zu sehen. Nur zu viele Katholiken, die mit Selbstverständlichkeit 
den religiösen Übungen, wie sie nun einmal zunächst sind, obliegen, wissen 
gar nicht, wie sehr ihr Rosenkranzbeten den-Grundzug eines Mechanischen, 
eines eigentlich bloß Absolvierten, trägt. Aber es ist für die Kirche wie für 
die Einzelnen sehr wichtig, daß dieses •Mechanische" nach Möglichkeit 
überwunden werde,,daß unser Beten die Bezeichnung des Betens stets und 
voll verdiene, daß wir allüberall im •Ringen um die Wahrheit" leben. Zu 
dem Beispiel des Credo-Satzes und des Rosenkranzbetens sei noch ein 
drittes gesetzt, das Dogma von der unbefleckten Empfängnis Mariens. 

Man kann diesen Glaubenssatz wie jeden anderen unbezweifelt hin- 
nehmen und für recht halten, weil die Kirche ihn nun einmal aufgestellt 
hat und vertritt. Wer das tut, hält sich zwar an die objektive Wahrheit, 
lebt aber nicht eigentlich subjektiv In ihr. Und doch will auch dieser Glau- 
benssatz, wie alle anderen, persönliches Leben wecken, will begriffen und 
ergriffen sein. Selbstverständlich ist mit •begreifen" nicht das Erschöpfen,, 
nicht das Ergründen gemeint; alle Wahrheiten der Offenbarung, ja der 
ganzen geschaffenen Welt sind für uns unausschöpfbar und unergründ- 
lich wie der Sternenhimmel. Indessen ist zwischen Unergründbarkeit und 
Unverständlichkeit ein gewaltiger Unterschied. Wie kann man zum Ver- 
ständnis des genannten Dogmas kommen? Hier gibt es die verschiedensten 
Wege und Mittel; auf einige darf vielleicht hingewiesen werden. 

Zunächst ist die Erwägung hilfreich, daß dieses Dogma, wie die anderen 
Dogmen der Kirche, was ihre Begrifflichkeit und ihre Formulierung an- 
geht, durch Menschen zustande gekommen ist, nicht allein aus ihnen, aber 
doch durch sie. Als das Dogma verkündet wurde, waren Manschen am 
Werk. Sie waren es nicht als Marionetten eines sie nur als passive Werk- 
zeuge benutzenden, die Kirche erfüllenden Heiligen Geistes, sondern ihrer- 
seits selbsttätig. Das besagt: der Sinn des Dogmas wurde von denen, die 
es zum öffentlichen Glaubenssatz machten, zwar gewiß nicht letztlich er- 
gründet, wohl aber verstanden. Es sprachen Gründe dafür, daß das Dogma 
verkündet wurde. Diese Gründe, die sich unmittelbar oder einschlußweise 
aus der Offenbarung ergeben oder aber aus dem Zusammenspiel von Ver- 
nunft- und Offenbarungswahrheiten hervorgehen, kann man kennen 1er- 



Vom Ringen um die Wahrheit 247 
\ ' •' 

nen, kann sje sich in persönlichem Studium zu eigen machen. Die einzig- 
artige Würde, die absolute Reinheit, die immerwährende Unbeflecktheit der 
Gottesmutter, an die die vorangehenden Jahrhunderte immer geglaubt 

' hatten, sollte einen klar geprägten, möglichst erschöpfenden Ausdruck fin- 
den. Es läßt sich, in verschiedenen Graden, durchaus einsehen, daß dieses 
Dogma herrlich und wahr zugleich ist, und diese Einsicht weckt und fördert 
das Leben in und mit ihm. 

Man kann aber etwa auch, von der Idee der Reinheit ausgehend, sich das 
Bild defReinheit aufbauen. Was ist Reinheit? Was ist Unbeflecktheit? In 
jedem gesunden Menschenherzen wohnt eine Ahnung hiervon. Auch hier 
ist man aber nicht auf einen von der übrigen Welt abgetrennten •religiösen 
Bezirk" angewiesen. Rein sind die Blumen der Berge, ja, jede Blume, rein 
ist das Licht der Sonne, rein ist jeder Schneekristall. Wiederum kommt es 
nicht darauf an, daß man dieses nur weiß und anerkennt, sondern darauf, 
den Gedanken stärker und wirksamer werden zu lassen und von da aus die 
innere Fähigkeit zur Erfassung dessen, was rein und was Reinheit ist, zu 
steigern. Wer sidran Reines hingibt, es einatmet, in sich aufnimmt, sich mit 
ihm zu verbinden trachtet, der nährt eben damit auch das Organ, mit dem 
die Reinheit, die •Unbeflecktheit" der Gottesmutter zu erahnen oder zu 
eratmen ist. So kann auch hier im •weltlichen" Bereich vorgeübt werden. 
Außerdem gibt es Bilder der Gottesmutter, z. B. Raffaels Sixtina oder die 
•Maria vor der Zeit" auf dem Isenheimer Altar, an denen man das Wesen 
der Unbeflecktheit fast mit Augen sehen kann. 

Niemand kann etwas erkennen, es sei ihm denn wesensgemäß. Nur des- 
wegen, weil ihnen die großen, erhabenen Dinge zu wenig wesensgem^ß 
sind, laufen so viele Menschen an dem Erhabenen vorbei, ohne es zu ge- 
wahren, ohne es zu ergreifen, ohne sich mit ihm zu verbünden. Das Organ 
aber, das Erhabene, das Reine zu gewahren, zu nutzen, zu erstreben, kann 
niemandem von außen gegeben werden; jeder muß es sich selbst erbilden. 
Die Kirche breitet auch hinsichtlich des in Rede stehenden Mariendogmas 
nur das objektiv Wahre vor dem einzelnen Gläubigen aus; sie gibt die Ge- 
legenheit, es zu erfassen; sie vermittelt auch die entsprechenden sakramen- 
talen Gnaden. Indessen: wie sehr sie in uns wirksam werden, wie sehr wir 
uns ihrer würdig erweisen, man könnte sagen: auf welcher Stufe und mit 
welcher Intensität wir uns ihrer bedienen, das steht nicht bei der Kirche, 
sondern bei uns, den Einzelnen. Es ist mit der bloßen Teilnahme am kirch- 
lichen Leben•an der kirchlichen Lehre nicht alles, was möglich und heilsam 
ist, getan, es handelt sich um die Aneignung, um die Fruchtbarmachung, 
um die Inkarnation der Wahrheit im einzelnen Menschen. Will ich das 
Dogma von Mariens unbefleckter Empfängnis tiefer verstehen, so muß 
ich auch selbst reiner zu werden suchen. Anders kann ich objektive Wahr- 
heit nicht erfassen, anders kann sie mich nicht erfüllen. Objektive Wahr- 
heit aber will zunehmend in den einzelnen Menschen •fruchtbar werden; 
das Wort •fruchtbar" enthält das Bild der "Erde, des Gartens und des 
Ackers, die bestellt und bearbeitet werden müssen, damit Früchte auf ihnen 
reifen können. Die Dogmen sagen also niemals etwas aus, was sich 
nicht bis zu einem bestimmten Grade verstehen und in gewissem Sinne in 



248 Bernhard Martin 

persönlicher Erfahrung aneignen ließe. Ja, sie laden geradezu zur persön- 
lichen Erfahrung ein. Sie selbst sind zwar, wie die liturgischen Formen des 
kirchlichen Lebens, objektiv, d. h. sie stehen da wie die Bäume, wie die 
Blumen, wie die Sterne. Wie man sich aber mit diesen verbinden und, von 
allem bloßen äußerlichen Nutzen abgeseheh, eine Wesensbeziehung zu ihnen 
haben kann, so auch mit den Wahrheiten der Dogmen. Wenn Christus ver- 
heißt, die Wahrheit werde uns frei machen, kann er unmöglich mit Wahrheit 
das Nichtzweifeln an kirchlichen Lehrsätzen gemeint haben. Die Erfahrung 
zeigt deutlich, daß man hierdurch allein eben noch nicht frei wird. Mit der 
objektiven Wahrheit (im angegebenen Sinn) kann man offensichtlich auch 
sehr persönlich unfrei umgehen. Es ist also stets ein Kampf um die lebens- 
mächtige Wahrheit zu führen. 

Die Freiheit nimmt zu in dem Maße, in dem einer diesen niemals auf- 
hörenden Jakobskampf führt: •Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn!" 
Zu einem solchen Ringen um die Wahrheit sind wir aufgerufen, wo immer 
wir im einzelnen stehen mögen; es gibt keine Schicksalslage, in der er nicht 
geführt werden könnte und sollte. Die Natur mit ihren unermeßlichen Ein- 
ladungen \imgibt uns stets und allüberall; stets und überall auch sind Mit- 
menschen um uns, im Umgang mit denen sich das Wahrheits-Organ er- 
bilden und anwenden läßt. Eine Zentralstätte dieses Ringens um die letzte 
und höchste Wahrheit, die Wahrheit des sich offenbarenden Gottes, aber ist 
das kirchliche Leben als solches. Jede objektiv veranstaltete und besuchte 
Andacht ist Gelegenheit und Mahnung, subjektiv Andacht nicht, nur zu be- 
tätigen, sondern zu bilden; jedes heilige Meßopfer gibt unermeßliche Ge- 
legenheiten, sich in WahrheiFzu versenken, Wahrheit zu ergründen, Wahr- 
heit zu inkarnieren. Was sich oft unvorhergesehen ergibt, daß sich nämlich 
plötzlich ein Wort, ein Satz, eine Gebärde der Liturgie in ihrer tiefen 
Leuchtkraft und Wahrheit erschließt, das kann auch mit Bewußtsein auf- 
gegriffen und gepflegt werden. •Et incarnatus est" z. B.: mit und in diesem 
Satze läßt sich leben, an ihm und durch ihn läßt sich Besonnenheit und 
läßt sich Empfänglichkeit üben. Sie sollte freilich absichtlos geübt werden. 
Denn niemals haben wir Menschen den Augenblick der Erleuchtung zu be- 
stimmen; ihm entgegengehen, ihm entgegenarbeiten aber können,* "dürfen 
und sollten wir nach Möglichkeit immer. . 

Das Christenleben steht im Zeichen des Kreuzes. Jedes Kreuz hat eine 
Horizontale und eine Vertikale. Nun kann man in Bezug auf das kirchliche 
und das Christenleben mit der Horizontalen alles verbildlicht sehen, was in 
der äußeren Welt zu geschehen hat, mit der Vertikalen dagegen alles, was 
in der Richtung der Besinnung, des Wahrheitskampfes im besonderen Sinne, 
der mystischen Erfahrung liegt. Es ist offenbar, daß eines nicht ohne das 
andere sein kann. Wie aber das Kreuz äußerlich nur aufgerichtet werden 
konnte, weil es eine Vertikale besaß, so kann auch alles Äußere, das zum 
Christenleben gehört, nur bestehen, weil und wenn es eine zugehörige 
•Vertikale" gibt. Das Ringen um die Wahrheit ist selbst ein Element des 
•Kreuzes"; es kann auch seinerseits wieder nur segensreich sein, wenn es 
im Zeichen des Kreuzes geschieht. Dann erst gilt: •Die Wahrheit wird euch 
frei machen". 




