
Unsere liturgische Erneuerung im Lichte 
des Rundschreibens •Mediator Dei" 

Rückblick und Wegweisung 

Von Josef Andreas J u n g m a n n S. J., Innsbruck 

Wenn man einmal die Geschichte der Kirche in der ersten Hälfte des 
zwanzigsten Jahrhunderts schreiben wird, dann wird als eine der bedeu- 
tendsten Erscheinungen im innerkirchlichen Leben ohne Zweifel das Auf- 
treten und der rasche Aufstieg der liturgischen Bewegung und der Wandel 
in der mit ihr zusammenhängenden religiösen Haltung immer weiterer 
Kreise herauszustellen sein. Die Ansätze zu dieser Entwicklung sind schon 
im neunzehnten Jahrhundert sichtbar: in der Erneuerung des theologischen 
Denkens, in der Hinwendung zu den Kirchenvätern und zur älteren Ge- 
schichte des Christentums, im Wiederaufleben monastischer Ideale, in den 
Bemühungen um den volleren Begriff der Kirche, in der Ausschau nach 
einer Vertiefung der Seelsorge. Als der Funke endlich zündete auf jener 
denkwürdigen Tagung der katholischen Vereine in Mecheln 1909, auf der 
unter wachsendem Beifall einem so oft fruchtlos gebliebenen katholischen 
Vereinsbetrieb der Gedanke der religiösen Erneuerung vom Altare aus 
gegenübergestellt wurde1, da blieb die Bewegung zunächst noch auf ihr 
Heimatland Belgien beschränkt. Erst nach dem ersten Weltkrieg griff sie 
dann auch auf die Nachbarländer, vor allem auf Deutschland über, wo sie 
einen so fruchtbaren Nährboden finden sollte. 

Vielen schien damals eine neue Welt aufzugehen. Die Tore des Heiligtums 
waren mit einemmal weit aufgerissen; uralte Vorbilder wurden lebendig. 
Kein Wunder, daß manche, besonders unter der leicht entzündeten studie- 
renden Jugend, in ungebärdiger Entdeckerfreude kurzerhand zu üben be- 
gannen, was ihnen als Ideal aufgeleuchtet war, und daß dabei nicht immer 
genügende Rücksicht auf geltende Bestimmungen und eingelebte Ordnun- 
gen genommen wurde. Kein Wunder auch, daß die kirchliche Führung den 
jugendlichen Stürmern zunächst mit einigem Mißtrauen gegenüberstand, 
sie da und dort in die Schranken wies und dann noch lange in abwartender 
Haltung verharrte. Auch Roms Haltung war nicht anders, wie einzelne Ant- . 
Worten der Ritenkongregation2 und warnende Hinweise bis in die letzten 
Jahre erkennen ließen.        / , 

Um so größer war die Überraschung, als unter dem 20. November 1947 
eine Enzyklika erschien, die in den wesentlichen Punkten ein entschiedenes 
Ja zu den Bestrebungen der Liturgischen Bewegung ,sagt, ein Ja allerdings, 
das immer wieder von einem ebenso festen Aber begleitet ist, mit dem, 
entsprechend dem kirchlichen Hirtenamt, die Grenzen angegeben werden, 
die nicht überschritten werden dürfen. 

1 O Rousseau O. S. B., Histoire du Mouvement liturgique (Lex Orandi 3), Paris 
1945, 221 ff. , 

2 Vgl. die Dekrete vom 22. November 1922 (Gemeinschaftsmesse) und vom 
9. Dezember 1925 (gotische. Kasel). 



250 Jos. Andr. Jungmann SS. J. 

Manchem Förderer der liturgischen Erneuerung ist die Schärfe .dieser 
Aber ungewöhnlich vorgekommen. Es ist der Beachtung wert, wie diese 
Seite des Rundschreibens unter französischem Gesichtswinkel gesehen wird. 
P. Lambert Beauduin O. S. B., der auf dem genannten Kongreß in Mecheln 
vor vier Jahrzehnten die entscheidende Losung ausgegeben hat, weist in 
seiner Betrachtung zur Enzyklika auf die Verhältnisse in Deutschland hin, 
die jene warnenden Einschränkungen verständlich machten*. Er nennt 
13 Punkte, in denen sich das päpstliche Rundschreiben mit dem" bekannten 
erzbischöflichen Memorandum von 1943 bertihre, das u. a. an den liturgi- " 
sehen Bestrebungen unserer Tage strenge Kritik übte. Tatsächlich sind die 
Berührungspunkte nicht von der Hand zu weisen. Dabei darf freilich nicht 
übersehen werden, daß mehr als einer von den gerügten Mißständen, die 
im Gesichtskreis jenes Memorandum auftraten, in anderen Landschaften 
des deutschen Sprachgebietes gänzlich unbekannt geblieben waren.- Auch 
sind die Berührungspunkte zwischen beiden kirchlichen Äußerungen nicht 
so eng, daß alles, was in jenem Memorandum als beunruhigend bezeichnet 
wurde, im päpstlichen Rundschreiben wiederkehrte, wie etwa die weit- 
gehenden Bedenken hinsichtlich der Auswertung der Lehre vom Corpus 
Christi mysticum oder die grundsätzlichen Bedenken hinsichtlich der akti- 
ven Rolle, die den Gläubigen in der Gemeinschaftsmesse zugedacht wird; 
man muß sogar sagen, daß einzelnes, wie das Mitopfern der Gläubigen, in 
der Enzyklika geradezu in gegensätzlicher Beleuchtung erscheint. Ebenso 
sind in letzterer aber auch manche Übelstände und Entartungen gerügt, die 
in der katholischen Kirche Deutschlands seit der Reformation kaum mehr 
aufgetreten sind, wie das Zuerkennen der Konsekrationsgewalt an- Laien 
oder die Feier der Messe in der Volkssprache oder das eigenmächtige Ver- 
legen von Kirchenfesten oder auch das Geschlossenhalten von Kirchen 
untertags. Aber wir werden auf alle Fälle gut daran tun, wenn wir auf 
deutschem Boden die Mahnungen des Heiligen Vaters' nicht nur mit ge- 
bührender Ehrfurcht entgegennehmen, sondern sie neben und mit den er- 
munternden Darlegungen seines Rundschreibens wohl im Auge behalten. 

Der Inhalt des Rundschreibens darf zu dem Zeitpunkt, da die folgenden 
Betrachtungen erscheinen, im großen und ganzen als bekannt vorausgesetzt 
werden. Am Anfang stehen Ausführungen über Wesen und Ursprung der 
Liturgie, ein zweiter Hauptteil handelt über die heilige Messe, ein kürzerer 
dritter über Offizium und Kirchenjahr, ein vierter endlich bringt seelsorg- 
liche Weisungen. Wir wollen also nicht dieser Abfolge der Gedanken des 
Rundschreibens nachgehen, sondern eher versuchen, das Gedankengebäude 
sichtbar zu machen, von dem das Ganze getragen wird, und besonders die 
Fundamente, die ihm zu Grunde liegen. ^ 

Ein erster Blick auf das Gesamtwerk, das in der Enzyklika vorliegt, 
wird jedem sagen, daß die entscheidenden Anliegen, wie sie besonnene 
Förderer der liturgischen Erneuerung seit Jahrzehnten vertreten haben, 
darin ihre Bestätigung und Besiegelung erhalten haben. Die 

3 La Maison-Dieu 13 (1948, I), 7•25. 



Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens •Mediator Dei" 251 

liturgische Erneuerung, die wie alle großen Erneuerungsbewegungen der 
Kirchengeschichte von unten aufgestiegen ist, wird nun von der höchsten 
Stelle feierlich anerkannt und wegen der heilsamen Früchte, die sie in der 
kirchlichen Wissenschaft wie im religiösen Leben-schon hervorgebracht 
habe, belobt (523)\ Sie hört damit auf, nur Bewegung zu sein; sie ist nun 
in ihren wesentlichen^ Programmpunkten in den Rahmen der kirchlichen 
Ordnung aufgenommen. 

Das Gesagte gilt vor allem vom Fundamentalanliegen der Liturgischen 
Bewegung: daß das christliche Volk wieder als Mitträger der Li- 
turgie zur Geltung kommen müsse. Dieses Begehren wird in der Enzy- 
klika mit großem Nachdruck bejaht. Das geschieht schon im Begriff der 
Liturgie, der an die Spitze gestellt wird: Liturgie ist nicht eine Summe von 
Gesetzen, mit denen nur der äußere'Ritus geordnet würde (532) und die 
nur den Priester angingen, sie ist •der öffentliche Kult des mystischen 
Leibes Jesu Christi, des Hauptes und seiner Glieder" (528 f); sie ist die Fort- 
setzung jener Verherrlichung, die Christus in seinem Erdenleben dem Vater 
dargebracht hat, durch die ganze Kirche; •Tag für Tag soll der heilige 
Tempelbaü weiter emporwachsen, in dem die göttliche Majestät die wür- 
dige und rechtmäßige Verehrung empfängt" (528). 

Dieser Begriff wird dann besonders auf das Meßopfer angewandt. Nicht 
Christus allein und nicht der Priester allein als sein sichtbarer Stellvertre- 
ter, sondern das ganze christliche Volk ist darin Darbringer. Als Getaufte 
haben die Gläubigen •in ihrer Weise Anteil am Priestertum'Christi" (555), 
und so bringen sie •nicht nur durch die Hände des Priesters, sondern in 
gewissem Sinne zusammen mit ihm" das Opfer dar (555 f), wie u. a. mit 
Berufung auf das Wort von der plebs sancta im Meßkanon ausgeführt und 
dann des näheren erklärt wird. So ist •das Opfer des Neuen Bundes das 
Zeichen für jene restlose Hingabe, mit der Christus, der erste Opferpriester, 
und mit ihm und durch ihn alle seine mystischen Glieder Gott in würdiger 
Weise Verehrung und Huldigung darbringen" (556). Daraus werden dann 
aber auch ohne Scheu die Folgerungen gezogen: Es ist lobenswert, wenn 
die Gläubigen das Römische Meßbuch gebrauchen; es ist lobenswert, wenn 
sie im Rahmen der bestehenden Vorschriften dem Priester antworten, 
wenn sie dem Gang der Messe entsprechende Lieder singen oder wenn sie 
beides tun • Umschreibungen der Formen, die in den deutschen Ländern 
schon fester Brauch sind: Gemeinschaftsmesse, Singmesse, Betsingmesse •, 
worauf noch die Teilnahme des Volkes an den liturgischen Gesängen des 
Hochamtes, das selbstverständlich durch die neueren Formen nicht ver- 
drängt werden darf, erwähnt und empfohlen wird (561). 

Damit ist eine säkulare Wende im Leben der Kirche, mit der sie auf ver- 
änderte Zeitverhältnisse antwortet, vollzogen. Der ein Jahrtausend lang in 
Geltung gewesene Grundsatz, daß es für das Volk die beste Andachtsweise 
sei, wenn es in Ehrfurcht vor den Toren des Heiligtum stehe und nur von 

4 Die in Klammer beigefügten Zahlen beziehen sich auf die Seiten der authen- 
tischen lateinischen Ausgabe der Enzyklika in den Acta Apostolicae Sedis 39 
(1947), 521•595. 



252 Jos. Andr. Jungmann S. J. 

ferne schauend dem äußeren Vorgang folge, war in einer anderen Luft ent- 
standen; er hatte die von den unsrigen so gänzlich verschiedenen Bildungs- 
verhältnisse des frühen Mittelalters im Auge gehabt. Das Verbot, den Meß- 
ordo in die Volkssprache zu übertragen, das aus jenen eben zeitbedingten 
Voraussetzungen zu erklären ist, war noch ein letztes Mal unter Pius IX. 
im Jahre 1857 erneuert worden. ' 

Außer der Billigung der Grundanliegen der Liturgischen Bewegung wer- 
den sodann im Rundschreiben in verschiedenem Zusammenhang auch Ein- 
zelheiten lobend erwähnt, die sich als Ausdruck intensiverer Teilnahme der 
Gläubigen ergeben haben und von denen manche nur von kühneren Ver- 
tretern der Bewegung ausgesprochen worden waren. So wird z. B. als 
zulässige Praxis der Gegenwart erwähnt, daß die Gläubigen Brot und Wein 
für das Opfer darbringen (555); so wird nicht nur die Kommunion der Gläu- 
bigen während der Messe als selbstverständliche Norm hingestellt, wie 
dies in den liturgischen Büchern von jeher geschah, sondern mit auffälli- 
gem Nachdruck auch der Wunsch geäußert, die Gläubigen sollten von der 
Oblation derselben Messe, an der sie teilnehmen, auch kommunizieren kön- 
nen (564 f) • ein Wink, der sicher im Laufe der Zeit zu einer Änderung 
in den liturgischen Geräten, zur Einführung odef vielmehr Wiedereinfüh- 
rung der Konsekrationspatene führen wird. 

In solchen Lösungen wird .wieder eine in der kirchlichen Lehre latent 
immer festgehaltene, aber in der religiösen Praxis seit dem dreizehnten 
Jahrhundert immer mehr zurückgedrängte Denkweise hinsichtlich des hei- 
ligsten Sakramentes von höchster Stelle bestätigt und ihre Wiederbelebung 
ermutigt: der Gedanke nämlich, daß uns die Eucharistie nicht bloß der 
Gegenwart Christi wegen geschenkt werde, der von unserer Seite fast nichts 
anderes alsMemütige Anbetung entspräche, daß in ihr vielmehr eine reiche 
und vielfältige Symbolik enthalten sei, die nichlrübersehen werden solle: 
sie ist Opfergabe der ganzen Kirche, Opferspeise, Stärkung auf der irdi- 
schen Wanderschaft, Zeichen der Einheit und Liebe, Pfand des ewigen 
Lebens. 

Bei aller Zurückweisung eigenmächtigen Abgehens von der lateinischen 
Sprache der römischen Liturgie wird doch auch für eine stärkere Berück- 
sichtigung der Volkssprache ein weites Tor offen gelassen durch die Be- 
merkung, daß •in nicht wenigen Riten" die Verwendung der Volkssprache 
sehr nützlich sein könne (545). Auch der höhere Rang des liturgischen 
Betens aller privaten Andacht gegenüber wird mit eindeutigem Wort be- 
jaht: es ist ja das öffentliche Beten der erhabenen Braut Christi (537). 

Wenn die Liturgische Bewegung in solchen Erklärungen freudig ein er- 
lösendes Ja zu 4angj ährigen Bemühungen buchen darf, so war es bei einem 
Rundschreiben, in dem der oberste Hirt von höherer Warte aus die Dinge 
überschaut, nicht anders möglich, als daß der prüfende und ordnende Blick 
über die engen Gemarkungen, die eine oft stürmisch vorandrängende Be- 
wegung auszufüllen vermag, weit hinausgeht. Dabei handelt es sich zu- 
nächst weniger um isolierte Mahnungen und Warnungen, die da und dort 



Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens •Mediator Dei"   253 

auftauchen, als vielmehr um eine Reihe von Ergänzungen, Ausweitun- 
gen, Sicherungen, die aus tieferem Bewußtsein aufsteigen und mit denen 
die liturgische Erneuerung erst in das Gesamtleben der Kirche eingehen 
kann. 

Liturgie ist Leben, gnadenvoller Austausch zwischen Himmel und Erde, 
ist Mysterium. Aber es darf dabei der rationale Grund allen kirchlichen 
Lebens nicht verleugnet (540 f), nicht einem trügerischen Mystizismus (593) 
geopfert werden. Dieser Gedanke ist der deutschen liturgischen Bewegung 
schon in einer ihrer ersten Programmschriften in die Wiege gelegt worden, 
im Wort vom Primat des Logos, der die Liturgie beherrsche5; aber es ist 
möglich, daß es nicht überall genug lebendig geblieben ist. Wie das Rund- 
schreiben weiter feststellt, dürfte der Glaubensbesitz der Kirche auch nicht 
auf jenen Bestand eingeschränkt werden, der gerade in den Formen der 
Liturgie seine Ausprägung gefunden hat. Im Anfang ist in der Kirche stets 
die Erkenntnis. Der Herr selber hat es ja als seinen Lebensberuf bezeichnet, 
•von der Wahrheit Zeugnis zu geben" (Jo 18, 37), und dieses Zeugnis weiter- 
zutragen, war die erste Aufgabe seiner Sendboten. Aus diesem Wahrheits- 
schatz hat das Beten der Kirche jederzeit geschöpft, indem es jene Offen- 
barungsgedanken heraushob, die das religiöse Leben tragen und dem Chri- 
sten auf seinem Lebensweg voranleuchten müssen, ohne daß damit das 
übrige Lehrgut entwertet worden wäre. In diesem Sinne stellt das Rund- 
schreiben dem bekannten Wort aus dem Indiculus in kühner Umkehr den . 
Satz an die Seite: •Lex credendi legem statuat supplicandi" (541), das Ge- 
setz des Glaubens soll das Gesetz des Betens bestimmen. 

Liturgie ist etwas S o z i a 1 e s, sie ist öffentliche Betätigung der Gottes- 
verehrung; aber die individuelle, persönliche Frömmigkeit darf dar- 
über nicht geringgeschätzt oder vernachlässigt werden. Das liturgische 
Leben ist nicht das ganze Leben der Kirche, auch nifcht das ganze religiöse 
Leben. Die Kirche ist kein Kollektiv, das die Person erdrückt und das 
Eigenleben ertötet; sie ist ein lebendiger Organismus, dessen Glieder mit 
Verstand und Willen begabt sind und die zum Werk der Erlösung, das für 
alle geschehen ist, ihre persönliche Bemühung hinzufügen müssen,, um das 
ewige Heil zu gewinnen (534J. Nur durch den Eifer der einzelnen Gläubigen, 
die den Geist Christi persönlich in sich aufgenommen haben, kann die Kir- 
che ihre Aufgabe erfüllen, das Leben der Familie, der Wirtschaft, der Ge- 
sellschaft und des Staates mit diesem Geist zu durchdringen, um damit den 
Kindern Gottes die Erreichung ihres Zieles zu erleichtern (536), und ebenso 
kann Gott ein würdiger Kult nur geleistet werden, wenn Herz und Geist 
der Gläubigen sich dazu erhebt, ein vollkommenes Christenleben anzustre- 
ben (532), ein, Gedanke, der in der deutschen liturgischen Literatur wieder- 
um schon früh einen treffenden, wenn auch vielleicht wenig beachteten 
Ausdruck gefunden hat". 

6 R. Guardini, Vom Geist der Liturgie, 6. Aufl., Freiburg 1921 (zuerst erschie- 
nen 1918), 86•99; Primat des Logos über das Ethos. 

• Chr. Panfoeder O. S. B., Das Persönliche in der Liturgie, Mainz 1925. 



254 Jos. Andr. Jungmann S. J. 

Liturgie ist etwas Ob jek^ives. Die Gnadenordnung des Neuen Bun- 
des hat darin ihre feste Gestalt, ihre irdische Erscheinungsform gefunden. 
Die Liturgie ist eine höhere Welt, die uns, zumal durch die Sakramente, die 
sie umschließt (522, 529 f), zu Gott emporhebt. Insofern ist sie ein Geschenk 
der göttlichen Güte wie die Gnade selbst und geht allem unserem mensch- 
lichen Tun voraus. Alles geis^iche Leben muß auf diesem Grund aufbauen, 
soll es nicht, in einem seichten Moralismus zerrinnen, und muß auch wieder 
einmünden in den großen Strom des kirchlichen Betens. Aber das mensch- 
liche Tun ist darum nicht überflüssig. Nun müssen eben die subjekti- 
ven Kräfte einsetzen, die unserer Menschennatur gegeben sind. Wir sind 
noch im Zustand der Prüfung und der Bewährung. Wir müssen den Kampf 
bestehen gegen Gefahren von innen und von außen. Darum genügt das 
sakramentale und liturgische Leben allein nicht. Schon Paulus hat darauf 
aufmerksam gemacht, wenn er von den Vätern spricht, die alle unter der 
Wolke waren, alle im Meere getauft wurden, alle dieselbe* geistige Speise 
aßen und denselben geistigen Trank tranken; •und dennoch hatte Gott 
an den meisten von ihnen kein Gefallen"" (1 Kor 10,1-5). Darum bleibt 
christliche<Aszese notwendig. Wir müssen-die Mittel gebrauchen, 
die sich in der Erfahrung der Jahrhunderte bewährt haben: Betrachtung/ 
Selbstprüfung, Sündenbekenntnis, Tage der Einkehr, Exerzitien^, persön- 
liche Andacht (584 f). Gerade dadurch sollen wir in den Stand gesetzt wer- 
den, als gesunde Glieder am vollen Leben des mystischen Leibes teilzuneh- 
men, und soll die Gefahr vermieden werden, •daß das liturgische Beten 
zu einem leeren äußeren Ritus herabsinkt" (584). Der kostbare Gewinn 
aller jener persönlichen Bemühungen, die auf die"fteinigung der Seele aus- 
gehen, wird sein, daß der Christ befähigt werde^, •lebendiger am erhabenen 
Opfer des Altares teilzuhaben, mit reicherer Frucht die Sakramente zu 
empfangen und die heiligen Riten so lu feiern, daß der Eifer zum Gebet 
und zur christlichen Selbstverleugnung sowie zum Eingehen auf den Zug 
der Gnade und zur immer treueren Nachfolge Christi gestärkt wird" (536). 

Alle diese Feststellungen des Rundschreibens entspringen aber aus einem 
gemeinsamen Grundgedanken, der immer wieder aufklingt und der auch 
schobt in der- Definition der Liturgie zum Ausdruck gekommen ist: es han- 
delt sich um das Leben des mystischen Leibes Christi. Die Enzy- 
klika .Mediator Dei' ist insofern nur die Weiterführung der Enzyklika 
,Mystici Corporis'. Immer wieder wird dieser Grundakkord angeschlagen: 
die vorzüglichsten Lebensäaßerungen des mystischen Leibes sind gerade 
in der Liturgie zusammengefaßt. •Die Liturgie offenbart und beleuchtet 
in besonderer Weise die Einheit des mystischen Leibes, fördert sein Streben, 
stärkt seine Kraft und vertieft Tag für Tag sein Wirken" (531). Die Formen 
der aktiven Teilnahme zeigen auch äußerlich, daß das Opfer •als das Werk 
des ganzen mystischen Leibes zu gelten hat" (560 f). Immer wieder erscheint 
der Ausdruck •Haupt und Glieder". •Der Priester am Altar vertritt die 
Person Christi, des Hauptes, der im Namen aller Glieder darbringt" (556), 
und darum bringt die ganze Kirche in ihm dar; der Priester handelt •im 



Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens •Mediator Dei"   255 

Namen Christi und der Gläubigen, deren Haupt der göttliche Erlöser ist" 
(557); Sakramente und Meßopfer sind •Handlungen Christi, die die Gnade 
des göttlichen Hauptes in die Glieder überleiten und ergießen" (553) usw. 

Von dieser Sicht der Kirche als dem mystischen Leibe Christi aus wird 
verschiedenes im Rundschreiben besser verständlich, was zunächst als 
Schatten zwischen den sonnigen Gefilden liegt und was als Warnung und 
Ablehnung ausgesprochen ist. - 

Abgewiesen wird mit besonderer Schärfe die Thesö eines' Gegensatzes 
zwischen sub j ektiver und objektiver Frömmigkeit (532ff), 
ein Gedanke, der uns in der einschlägigen Literatur allerdings dann und 
wann begegnet ist, dem aber auch schon öfter widersprochen wurde. 

Wenn die Kirche der mystische Leib Christi jst, dann birgt sie nicht bloß 
als Ganzes das Leben in sich, dann ist sie aus Gliedern, oder, wenn wir das 
Bild in unserer heutigen Sprache umschreiben dürfen, aus Zellen auf- 
gebaut, die, getragen, vom Gesamtleben, doch ihr Eigenleben führen müs- 
sen. Der Heilige Geist wohnt in der Kirche nicht wie in einem Hause, das 
aus leblosen Steinen aufgeführt ist; diese ist vielmehr aufgebaut ex vivis 
et electis lapidibus. Jeder einzelne Christ muß sein eigenes Tun und Stre- 
ben mit dem Antrieb der Gnade verbinden, er muß seine Kräfte in bestän- 
diger Selbstüberwindung anspannen und darf sich nicht einem bequemen 
Quietismus (593) überlassen. 

Andere Vorbehalte lassen sich in. das Wort zusammenfassen: es darf 
kein schroffer Bruch mit der Vergangenheit stattfinden. Es ist 
nicht bloß, unzulässig, in blinder Verehrung des einmal Gewesenen auf 
eigene Faust alte Bräuche wieder einzuführen, etwa den Altar in einen 
nackten Tiscft (545) zurückzuverwandeln, wie ihn die Urkirche gebraucht 
hat, wenn sie die Eucharistiefeier mit einem Mahle verband, also ohne 
schmückende Auszeichnung durch Unterbau oder Überbau oder kostbare 
Bekleidung', oder die schwarze Farbe aus dem Farbenkanon auszuschalten 
(545 f); es dürfen auch die Frömmigkeitsformen, die im privaten Gebets- 
leben und in gemeinsamen Andachten üblich geworden sind, und die zum 
Teil schon •irgendwie in die liturgische Ordnung einbezogen erscheinen" 
(586), also als Liturgie im weiteren Sinn zu betrachten sind, wie manche 
Weisen der Marienverehrung oder die Kreuzwegandacht, nicht verachtet 
und auch nicht .vergewaltigt werden, wenn auch ein Hauch liturgischen 
Geistes für ihre Gesunderhaltung notwendig bleibt (587). Auch das wird 
von der genannten Grundlage aus verständlich. Wenn die Kirche ein Orga- 
nismus ist, in dessen Schoß sich das Leben entfaltet und beständig erneuert, 
indem es bald zu neuen Formen drängt, bald zu alten zurückstrebt, dann 
darf dieser Übergang nie plötzlich und gewaltsam sein. Das verträgt kein. 

7 Doch soll mit der berührten Bemerkung des Rundschreibens offenbar nicht 
an der bisherigen kirchlichen Disziplin gerüttelt werden, die in ihren Bestim- 
mungen nur von der Altarplatte" (mensa) und dem diese tragenden Altarkörper 
(stipes) spricht, aber nirgends einen Altarhochbau zur Vorschrift macht; s. be- 
sonders CIC can. 1198•1200. ' f y - 1 



256 Jos. Andr. Jungmann S. J. 

Organismus. Der Organismus verlangt organisches Wachstum, das sich nie 
überstürzen kann. " 

Das ist manchmal vergessen worden. Man ist unduldsam geworden; man 
hat ernten wollen, bevor recht gesät war; man hat als Unkraut ausrotten, 
wollen, was durchaus gesunde Pflanzung war. Die Führung der Kirche, die 
mit ihrem Blick einen weiteren Horizont überschaut, hat hinsichtlich der 
Formen der Frömmigkeit immer eine große Weitherzigkeit walten lassen. 
Und sie will diese Weitherzigkeit auch heute festgehalten wissen, wo die 
Voraussetzungen der liturgischen Erneuerung etwa in Argentinien oder 
auf Ceylon sehr viel anders sind als in Deutschland oder in Belgien. Im 
Laufe der Kirchengeschichte sind verschiedene religiöse Bewegungen auf- 
getreten, die ihren Niederschlag in der Liturgie und besonders im Kirchen- 
jahr gefunden haben, ohne daß man damit den einzelnen Gläubigen eine 
Pflicht zu bestimmten Andachten auferlegen wollte. Wir haben Festtage 
vom Rosenkranz und von der Heiligen Familie, vom Herzen Jesu und vom 
Königtum Christi. Der einzelne wird nur verpflichtet, sie mitzufeiern, und 
er erhält die Anregung, sich da und dort weiter zu vertiefen. Manches wird, 
wie es im Laufe der Jahrhunderte hervorgetreten ist, auch- wieder zu- 
rücktreten • so wie etwa die Verehrung der Heiligen Sippe zurückgetreten 
ist, die im ausgehenden Mittelalter so stark verbreitet war, oder die Ver- 
ehrung der Leidenswerkzeuge, die noch vor wenigen Jahrzehnten in unse- 
rem Missale einen so bedeutenden Raum einnahm. Anderes" wird wieder 
einmal neu aufblühen, was heute noch Eigengut von wenigen oder ver- 
borgener Keim im Ackerboden der Kirche ist. 

Eine Frömmigkeitsform, die der Heilige Vater besonders in Schutz 
nimmt, ist die Verehrung des Leidens Christi und die5 Darstellung 
des gekreuzigtenErlösers. Für viele von uns ist der Gedanke vom 
verklärten Christus, der uns • wenn man einmal sehen gelernt hat • in 
der Liturgie allenthalben begegnet und dem schon in der paulinischen 
Theologie eine so große Bedeutung zukommt, auf deny Hintergrund der 
überkommenen Frömmigkeitsweise etwas Neues gewesen.xUnd da hat 
mancher in der naiven Freude über die Entdeckung vielleicht überhaupt 
nur mehr vom verklärten Christus reden und nur mehr sein Bild sehen 
wollen. Das Kreuz sollte ohne den zermarterten Leib des leidenden Herrn, 
nur mehr als Symbol oder nur mehr in der Weise dargestellt werden, daß 
der Gekreuzigte als Herrscher erschiene und jede Spuswles Leidens ver- 
wischt würde. Solche Bestrebungen werden im Rundschreiben zurückgewie- 
sen (546, 579 f). Es wird damit offenbar nicht die realistische Kreuzes- 
darstellung der Gotik oder der Spätgotik oder gar eine gewisse naturalisti- 
sche Form des Barockkruzifixes kanonisiert, die oft in einer äußerlichen 
Wiedergabe des schmerzzerrissenen Körpers stecken bleibt und nichts mehr 
von jenem Schimmer übrig läßt, mit dem die Künstler der Romantik den 
Glauben der Kirche an den im Tode königlich Siegenden ausgesprochen 
haben; aber es wird ein Bildersturm, der sich innerhalb der Kirche gegen 
das herkömmliche Kruzifix richten würde, abgelehnt. 



Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens •Mediator Dei"   257 

Anderseits ist es klar, daß im Rundschreiben selbst, da es in jedem 
Abschnitt vom mystischen Leibe Christi und von der Verbindung der Glie- 
der mit dem Haupte spricht, durchaus der Gedanke an den verklärten 
Christus vorherrscht. Das Haupt der Kirche, wie sie heute lebt, ist ja nicht 
mehr der leidende, sondern der verherrlichte Christus, der mit dem Vater 
•lebt und herrscht"; als solcher ist er der Hohepriester ihrer Liturgie und 
der eigentlich Handelnde einer jeden Meßfeier; als solcher ist er •der Mitt- 
ler zwischen Gott und den Menschen", wie ihn das erste Wort des Rund- 
schreibens nennt; als solcher ist er das Urbild, dem die Glieder des mysti- 
schen Leibes nachgebildet werden sollen, Christus ist für den Christen ja 
eine gegenwärtige, nicht nur eine vergangene Größe. Aber im Aufblick zu 
seinem verklärten Dasein sollen wir nicht den Leidensweg vergessen, auf 
dem der Herr zu seiner Höhe emporgestiegen ist. Wie wir Ostern als das 
alljährliche Fest der Erlösung nicht feiern, ohne vorher nicht nur Weih- 
nachten, sondern vor allem den Karfreitag begangen zu haben (577 f), wie 
uns kein Sonntag geschenkt wird ohne den vorausgehenden Freitag mit 
seinem Leidensgedächtnis, wie wir in der Messe wohl den glorreich Herr- 
schenden grüßen, der zur Rechten des Vaters sitzt, der lebt in gloria Dei 
Patris, und wie wir unsere Bitten wohl durch ihn, per Christum Dominum 
nostrum, an den Vater richten, aber nicht ohne jedesmal im Evangelium 
zu seinen irdischen Lebenstagen zurückgekehrt zu sein • so muß es auch 
im Frömmigkeitsleben bleiben. Das christliche Beten verweilt zwar beim 
verklärten Erlöser, aber es schaut auch immer wieder auf den schmerzens- 
reichen Weg zurück, auf dem er die Höhe erreicht hat und auf dem wir ihm 
folgen müssen. Das Zentralgeheimnis aller Liturgie ist das Gedächtnis des 
ganzen Erlösungswerkes, des Leidens wie der Auferstehung. 

Mit eindeutiger Klarheit wird schließlich aller Willkür gegenüber das 
alleinige Bestimmungsrecht der kirchlichen Autorität und näher- 
hin des Apostolischen Stuhles auf dem Gebiete der Liturgie in Erinnerung 
gebracht. Auch dieser Gedanke fließt aus dem Begriff der Kirche, und zwar, 
wie das Rundschreiben selber andeutet, aus dem recht verstandenen Auf- 
bau des mystischen Leibes (538). Nicht alle Glieder haben darin dieselbe 
Funktion. Die Leitung kommt dem Haupte zu. Dieser Grundsatz war von 
Anfang an mit dem Wesen der hierarchisch geordneten Kirche und mit der 
Verleihung des Primates an Petrus gegeben. Seit Pius V. ist er für die 
lateinische Kirche in der Weise verwirklicht, daß Rom sich die Regelung 
des liturgischen Lebens in dem durch die liturgischen Bücher näher be- 
stimmten Umfang vorbehält. Das anerkannte Eigenleben der Glieder des 
mystischen Leibes darf also nicht dazu führen, daß man eigenmächtig 
Änderungen vornimmt, die mit den bestehenden Vorschriften und Rubri- 
ken in Widerspruch stehen (544). Nur auf dem Wege über die zuständige 
hierarchische Stelle können solche Änderungen, und wären es die eindeutig- 
sten Verbesserungen, angestrebt werden. 

Es ist nicht zu leugnen, daß die ernsten Worte, die der Heilige Vater an 
dieser und an anderen Stellen mit seinem Lehrwort verbindet, und die zum 
Teil an Kinder der Kirche gerichtet sind, die nicht zu den schlechtesten ge- 

17 



258 Jos. Andr. Jungmann S. J. 

hören, von einer Spannung zeugen, die sich im Organismus der Kirche 
gebildet hat. Die Liturgie ist seit bald vier Jahrhunderten in ein festes 
Gerüst von Gesetzen eingeschlossen, die nur wenig Veränderungen mehr 
zulassen. Sie ist im Gegensatz zur bunten, oft auch bedenklichen Viel- 
gestaltigkeit der mittelalterlichen Formen auf strenge Einheit in der ganzen 
abendländischen Christenheit angelegt. Als höchste Instanz besteht seit 
1588 die Ritenkongregation, die auch ihrerseits nicht der Anpassung dient, 
sondern dem Schutz dieser festen Ordnung und dieser Einheit: Sacrum 
tuendis ritibus Consilium (543). Dabei ist das Verständnis für liturgische 
Dinge, der Einblick in Sinn und Plan der altüberlieferten Ordnungen durch 
die geistige Arbeit vieler Generationen und besonders, wie auch das Rund- 
schreiben lobend hervorhebt, durch die Studien seit dem Ausgang des letz- 
ten Jahrhunderts, wesentlich gewachsen (523). Eine frühere Periode hätte, 
wie die Liturgiegeschichte lehrt, aus solchen Erkenntnissen sicher die prak- 
tischen Folgerungen gezogen und die Formen, selbstverständlich im Rah- 
men der hierarchischen Ordnung, von Zeit zu Zeit den neuen Erkenntnissen 
angepaßt. Eine solche Anpassung war natürlich leichter in einer Zeit, da 
diese nur jeweils für einen engbegrenzten Bereich zu gelten brauchte. Sie 
ist ungleich schwerer, wo es sich um eine Ordnung für die Gesamtkirche 
handelt. Es braucht erhöhte Selbstbeherrschung und unbedingten Gehor- 
samswillen der an der Liturgie lebendig interessierten Kreise, damit jede 
Grenzüberschreitung vermieden wird. Diese Selbstbeherrschung und dieser 
Gehorsamswille kann und muß gefordert werden. Aber vielleicht würden 
auch hier die Spannungen weniger schmerzlich und die Gefahren weniger 
bedenklich sein, wenn auf irgendeinem Wege für entsprechende Lösungen 
gesorgt und von Zeit zu Zeit einem Ausgleich zwischen Ideal und Wirklich- 
keit die Wege geöffnet würden. 

Das Rundschreiben hatte nicht die Absicht und nicht den Zweck, alle 
gegensätzlichen Tendenzen, die erwähnt werden, zur letzten Harmonie zu 
führen und so ein allseitiges Gesamtprogramm des religiösen Lebens der 
Kirche und des Christen zu entwerfen. Manches, etwa auf dem Boden der 
Volksandachten, kann zwar in der einen katholischen Kirche, aber schon 
schwerer im einzelnen katholischen Christen mit den reinsten Idealen einer 
aus den ersten Quellen gespeisten Gemeinschaftsfrömmigkeit als lebendige 
Übung zusammen existieren. Es ist auch nicht alles dazu bestimmt, von 
jedem einzelnen in gleicher Weise betätigt oder gefördert zu werden. Es 
ist von der Kirche nie verlangt oder auch nur gewünscht worden, daß der 
einzelne allen Bruderschaften angehöre, die einmal bestätigt wurden, oder 
alle Gebete verrichte, die je mit Ablässen versehen wurden. Mit einem 
tieferen Einblick in die Glaubenswelt und mit einem gesteigerten Sinn für 
Klarheit und Geschlossenheit auch des geistlichen Lebens wird sich in der 
Einzelseele immer wieder eine Schichtung und Stufung der Werte und da- 
mit auch für die religiöse Praxis eine Auswahl vollziehen müssen. Men- 
schen mit einem gesunden geistlichen Leben, das ihnen Schwung und 
Freude gibt und das sich dann auch in Frömmigkeitsformen offenbart, die 



The Screwtape Letters 259 

der großen Inhalte würdig sind, werden für das Wirken der Kirche in 
unserem Jahrhundert vielleicht von entscheidender Bedeutung sein. 

Es wird zu den Aufgaben der kirchlichen Wissenschaften, nicht zuletzt 
zu denen der Liturgiewissenschaft, der im Rundschreiben mehrfach ermuti- 
gende Worte gewidmet sind (523, 545, 556), gehören, nicht bloß Einzel- 
tatsachen aus der Vergangenheit der Kirche zu buchen, Entwicklungen auf- 
zuhellen und formale Prinzipien klarzustellen, sondern auch die Idealbilder 
sichtbar zu machen, die dem religiösen Streben der Kirche in ihren besten 
Zeiten vorangeleuchtet haben, und deren Leuchtkraft ihren Weg auch in 
der Zukunft erhellen kann. So werden sie mithelfen, die Voraussetzungen 
zu schaffen für jene neue •Inkarnation" des geistigen Besitztums der Kir- 
che, zu der der Pariser Kardinal in so beredten Worten aufgerufen hat und 
die die Vorbedingung ist für den neuen Aufstieg der Kirche in den kom- 
menden Generationen8. 

The Screwtape Letters 
Briefe eines älteren Teufels an einen jüngeren 

über die Kunst der Menschenverführung 

Von C. S. L e w i s, Oxford 
Übertragen und eingeleitet von Hanns F a c k 1 e r S. J., Augsburg 

Die •Screwtape Letters" des unter seinen Landsleüten weit bekannten 
anglokatholischen Schriftstellers C. S. Lewis1 sind ein neuer und wohl 
einzigartiger Versuch, in einer Weise von der christlichen Glaubens- und 
Sittenlehre zu sprechen, daß sich auch der religiös gleichgültige Mensch von 
heute unmittelbar angesprochen fühlt. Statt systematischer Belehrung wird 
den Lesern in Form fortlaufender Briefe ein konkreter Einblick in die 
Tätigkeit des Feindes der menschlichen Natur gegeben. Onkel Screwtape, 
der Schreiber der Briefe, entpuppt sich nämlich im Laufe der Korrespondenz 
sozusagen als Unterstaatssekretär des Auswärtigen Amtes der Hölle. Er wen- 
det sich an seinen Neffen Wormwood, der sich auf Probereise als Verführer 
in der Welt befindet, und belehrt ihn am Beispiel eines jungen Mannes über 
die Mittel und Wege, Menschen zu verführen. Es ist ein Stück ganz feiner 

.Ironie, den •Gebildeten" unserer Zeit ihre eigene oberflächliche Gedanken- 
welt, den Weltgeist, in dem sie sich bewegen, die Scheinwissenschaft, auf die 
sie sich so gern berufen, unvermerkt und gerade darum um so einleuchten- 
der als das bewußte Machwerk der Hölle vor Augen zu stellen. Der Ver- 
fasser verrät dabei eine tiefe Kenntnis des Geistes- und Gesellschaftslebens 
seiner Landsleute und zugleich des modernen Durchschnittsgebildeten aller 
Länder. 

8 Kardinal-Erzbischof E. Suhard, Hirtenbrief vom 11. Februar 1947. Deutsche 
Ausgabe als Sondernummer der •Dokumente" (Offenburg 1947). 

1 The Screwtape Letters by C. S. Lewis, Fellow of Magdalen College, Oxford, 
Geoffrey Bless: The Centenary Press, London 19. Aufl., 1946. • Die folgenden 
drei Briefe wurden mit gütiger Erlaubnis des Verlags übersetzt und abgedruckt 

17* 




