Unsere liturgische Erneuerung im Lichte
des Rundschreibens ,Mediator Dei"

Riickblick und Wegweisung
Von Josef Andreas Jungmann S. J:, Innsbruck

Wenn man einmal die Geschichte der Kirche in der ersten Hilfte des
zwanzigsten Jahrhunderts schreiben wird, dann wird als eine der bedeu- -
tendsten Erscheinungen im igperkirchlichen Leben ohne Zweifel das Auf-
treten und der rasche Aufstieg der liturgischen Bewegung und der Wandel
in der mit ihr zusammenhingenden religiésen Haltung immer weiterer
Kreise herauszustellen sein. Die Ansitze zu dieser Entwicklung sind schon
im neunzehnten Jahrhundert sichtbar: in der Erneuerung des theologischen
Denkens, in der Hinwendung zu den Kirchenvitern und zur ilteren Ge-
schichte des Christentums, im Wiederaufleben monastischer Ideale, in den
Bemiihungen um den volleren Begriff der Kirche, in der Ausschau nach
einer Vertiefung der Seelsorge. Als der Funke endlich ziindete auf jener -
denkwiirdigen Tagung der katholischen Vereine in Mecheln 1909, auf der
unter wachsendem Beifall einem so oft fruchtlos gebliebenen katholischen
Vereinsbetrieb der Gedanke der religidsen Erneuerung vom Altare aus’
gegeniibergestellt wurde!, da blieb die Bewegung zunichst noch auf ihr
Heimatland Belgien beschrinkt. Erst nach dem ersten Weltkrieg griff sie
dann auch auf die Nachbarldnder, vor allem auf Deutschland iiber, wo sie

einen so fruchtbaren Nihrboden finden sollte.

Vielen schien damals eine neue Welt aufzugehen. Die Tore des Heiligtums
waren mit einemmal weit aufgerissen; uralte Vorbilder wurden lebendig.
Kein Wunder, dal manche, besonders unter der leicht entziindeten studie-
renden Jugend, in ungebérdiger Entdeckerfreude kurzerhand zu iiben be- .
gannen, was ihnen als Ideal aufgeleuchtet war, und daﬁt dabei nicht immer
gentligende Riicksicht auf geltende Bestimmungen und eingelebte Ordnun-
gen genommen wurde. Kein Wunder auch, daf3 die kirchliche Fiithrung den
jugendlichen Stiirmern zunichst mit einigem MiBtrauen gegeniiberstand,
sie da und dort in die Schranken wies und dann noch lange in abwartender
Haltung verharrte. Auch Roms Haltung war nicht anders, wie einzelne Ant-
worten der Ritenkongregation® und warnende Hlnwelse bis in die letzten

" Jahre erkennen lieBen. /

Um so groBer war die Uberraschung, als unter dem 20. November 1947
eine Enzyklika erschien, die in den wesentlichen Punkten ein entschiedenes
Ja zu den Bestrebungen der Liturgischen Bewegung sagt, ein Ja allerdings,
das immer wieder von einem ebenso festen Aber begleitet ist, mit dem,
_entsprechend dem kirchlichen Hirtenamt, die Grenzen angegeben werden,
die nicht {iberschritten werden diirfen.

1 O Rousseau O. S. B., Histoire du Mouvement liturgique (Lex Orandi 3), Paris
1945, 221 ff.

2 Vgl die Dekrete vom 22. November 1922 (Gememschaftsmesse) und vom
- 9. Dezember 1925 (gotische Kasel).



250 Jos. Andr. Jungmann-sS. J.

" Manchem Férderer der liturgischen Erneuerung ist die Schirfe dieser
Aber ungewdhnlich vorgekommen. Es ist der Beachtung wert, wie diese
Seite des Rundschreibens unter franzésischem Gesichtswinkel gesehen wird.
P. Lambert Beauduin O. S. B, der auf dem genannten Kongre in Mecheln
vor vier Jahrzehnten die entscheidende Losung ausgegeben hat, weist in
seiner Betrachtung zur Enzyklika auf die Verhiltnisse in Deutschland hin,
die jene warnenden Einschrinkungen Verstandhch machten®. Er hennt
13 Punkte, in denen sich das pépstliche Rundschreiben mit dem bekannten
erzbischéflichen Memorandum von 1943 beséhre, das u. a. an den liturgi- -
schen Bestrebungen unserer Tage strenge Kritik iibte. Tatséiichlich sind die
Beriihrungspunkte nicht von der Hand zu weisen. Dabei darf freilich nicht
tibersehen werden, daB mehr als einer von den geriigten Mifsténden, die.
im Gesichtskreis jenes Memorandum auftraten, in anderen Landschaften
des deutschen Sprachgebietes ginzlich unbekannt geblieben waren. Auch
sind die Beriihrungspunkte zwischen beiden kirchlichen AuBSerungen nicht
so eng, daB alles, was in jenem Memorandum als beunruhigend bezeichnet
wurde, im péapstlichen Rundschreiben wiederkehrte, wie etwa die weit-
gehenden Bedenken hinsichtlich der Auswertung der Lehre vom Corpus
Christi mysticum oder die grundsétzlichen Bedenken hinsichtlich der akti- -
ven Rolle, die den Glidubigen in der Gemeinschaftsmesse zugedatht wird;
man muB sogar sagen, da8 einzelnes, wie das Mitopfern der Gldubigen, in

. der Enzyklika geradezu in gegensitzlicher Beleuchtung erscheint. Ebenso
sind in letzterer aber auch manche Ubelstinde und Entartungen geriigt, die
in der katholischen Kirche Deutschlands seit der Reformation kaum mehr
aufgetreten sind, wie das Zuerkennen der Konsekrationsgewalt an Laien
oder die Feier der Messe in der Volkssprache oder das eigenmichtige Ver-
legen von Kirchenfesten oder auch das Geschlossenhalten von Kirchen
untertags. Aber wir werden auf alle Fille gut daran tun, wenn wir auf
deutschem Boden die Mahnungen des Heiligen Vaters' nicht nur mit ge- -
biihrender Ehrfurcht entgegennehmen, sondern sie neben und mit den er-

i munternden Darlegungen seines Rundschreibens wohl im Auge behalten.

Der Inhalt des Rundschreibens darf zu dem Zeltpunkt da die folgenden
Betrachtungen erscheinen, im grofien und ganzen als bekannt vorausgesetzt
werden. Am Anfang stehen Ausfithrungen iiber Wesen und Ursprung der
Liturgie, ein zweiter Hauptteil handelt iiber die heilige Messe, ein kiirzerer
dritter iiber Offizium und Kirchenjahr, ein vierter endlich bringt seelsorg-
liche Weisungen. Wir wollen also nicht dieser Abfolge der Gedanken des
Rundschreibens nachgehen, sondern eher versuchen, das Gedankengebédude
sichtbar zu machen, von dem das Ganze getragen W1rd und besonders die
Fundamente, die ihm zu Grunde liegen.

Ein erster Blick auf das Gesamtwerk, das in der Enzyklika vorliegt,
wird jedem sagen, daB die entscheidenden Anliegen, wie sie besonnene
Forderer der liturgischen Erneuerung seit Jahrzehnten vertreten haben,
darin ihre Bestidtigung und Besiegelung erhalten haben. Die

3 La Maison-Dieu 13 (1948, I), 7—25.



Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens ,Mediator Dei* 251

liturgische Erneuerung, die wie alle groBen Erneuerungsbewegungen der
Kirchengeschichte von unten aufgestiegen ist, wird nim von der hichsten
Stelle feierlich anerkannt und wegen der heilsamen Friichte, die sie in der
kirchlithen Wissenschaft wie im religiésen Leben.schon hervorgebracht
habe, belobt (523)%. Sie hort.damit auf, nur Bewegung zu sein; sie ist nun
in ihren wesentlichen. Programmpunkten in den Rahmen der k1rchhchen
Ordnung aufgenommen ’

Das Gesagte gilt vor allem vom Fundamentalanllegen der Liturgischen
Bewegung: dafl_das christliche Volk wieder als Mittrdger der Li-
turgie zur Geltung kommen miisse. Dieses Begehren wird in der Enzy-
klika mit groBem Nachdruck bejaht. Das geschieht schon im Begriff der
Liturgie, der an die Spitze gestellt wird: Liturgie ist nicht eie Summe von
Gesetzen, mit denen nur der duBere’ Ritus geordnét wiirde (532) und die
nur den Priester angingen, sie ist ,der dffentliche Kult. des mystischen
Leibes Jesu Christi, des Hauptes und seiner Glieder“ (528 f); sie ist die Fort-
setzung jener Verherrlichung, die Christus in seinem Erdenleben dem Vater
dargebméht ‘hat, durch die ganze Kirche; ,Tag fiir Tag soll der heilige
Tempelbau weiter emporwachsen, in dem die gottliche Majestit die wiir- )
dige und rechtméBige Verehrung empfingt* (528).

Dieser Begriff wird dann besonders auf das MeBopfer angewandt. Nicht
Christus allein und nicht der Priester allein als sein sichtbarer Stellvertre-
ter, sondern das ganze christliche Volk ist darin Darbrmger Als Getaufte
haben die Gldubigen ,in ihrer Weise Anteil am Priestertum ‘Christi“ (555),
und so brmgen sie ,nicht nur durch die Hinde des Priesters, sondern in
gewissem Sinne zusammen mit ihm“ das Opfer dar (555f), wie u. a. mit
Berufung auf das Wort von der plebs sancfa im MeBkanon ausgefiihrt und
dann des néheren erklirt wird. So ist ,das Opfer des Neuen Bundes das
Zeichen fiir- jene restlose Hingabe, mit der Christus, der erste Opferpriester,
und mit ihm und durch ihn alle seine mystischen Glieder Gott in wiirdiger

_Weise Verehrung und Huldigung darbringen (556). Daraus werden dann
aber auch ohne Scheu die Folgerungen gezogen: Es ist lobenswert, wenn
die Gliubigen das Rémische MefBbuch gebrauchen; es ist lobenswert, wenn
sie im Rahmen deér bestehenden Vorschriften dem’ Priester antworten,
wenn sie dem Gang der Messe entsprechende Lieder singen oder wenn sie
beides tun — Umschreibungen der Formen, die in den_ deutschen Lindern
schon fester Brauch sind: Gememschaftsmesse, Singmesse, Betsingmesse —,
worauf noch die Teilnahme des Volkes an den liturgischen Geséngen des
Hochamtes, das selbstverstindlich durch die neueren Formen nicht ver-
dringt werden darf, erwihnt und empfohlen wird (561).

Damit isf eine siikulare Wende im Leben der Kirche, mit der sie auf ver-
apderte Zeitverhiltnisse antwortet, vollzogen. Der ein J ahrtausend lang in
Geltung gewesene Grundsatz, daB es fiir das Volk die beste Andachtsweise
sei, wenn es in Ehrfurcht vor den Toren des Heiligtum stehe und nur von

4 Die in Klammer beigefiigten Zahlen beziehen sich auf die Seiten der authen-

tischen lateinischen Ausgabe der Enzyklika in den Acta Apostohcae Sedis 39
0 (1947), 521—595.

t



252 . Jos. Andr. Jungmann S. J.

ferne schauend dem dufBleren Vorgung folge, war in einer anderen Luft ent-
" standen; er hatte die von den unsrigen so ginzlich verschiedenen Bildungs-
verhiltnisse des frithen Mittelalters im Auge gehabt. Das Verbot, den MeB-
ordo in die Volkssprache zu iibertragen, das aus jenen eben zeitbedingten
Voraussetzungen zu erkléren ist, war noch ein letztes Mal unter Pius IX.
im Jahre 1857 erneuert worden.

AuBler der Billigung der Grundanliegen der L1turgxschen Bewegung wer-
den sodann im Rundschrejben in verschiedenem Zusammenhang auch Ein-
zelheifen lobend erwihnt, die sich als Ausdruck intensiverer Teilnahme der
Glaubigen ergeben haben und von denen manche nur von kiihneren Ver-
tretern der Bewegung ausgesprochen worden waren. So wird z. B. als
zulidssige Praxis der Gegenwart erwihnt, daB die Gladubigen Brot und Wein
fiir das Opfer darbringen (555); so wird nicht nur die Kommunion der Glau-
bigen wihrend-der Messe als selbstverstdndliche Norm -hingestellt, wie
dies in den liturgischen Biichern von jeher geschah, sondern mit auffalli-
gem Nachdruck auch der Wunsch gedufBert, die Glaubigen sollten von der
Oblation derselben Messe, an der sie teilnehmen, auch kommunizieren kén-
nen (564f) — ein Wink, der sicher im Laufe der Zeit zu einer Anderung
in den liturgischen Geriten, zur Einfilhrung oder vielmehr Wiedereinfiih-
rung der Konsekrationspatene fiihren wird.

In solchen Lésungen wird wieder eine in der Kirchlichen Lehre latent
immer festgehaltene, aber in der religiosen Praxis seit dem dreizehnten
Jahrhundert immer mehr zuriickgedringte Denkweise hinsichtlich des hei-
ligsten Sakramentes von hochster Stelle bestidtigt und ihre Wiederbelebung
ermutigt: der Gedanke nidmlich, daB uns die Eucharistie nicht bloB der
Gegenwart Christi wegen geschenkt werde, der von unserer Seite fast nichts
anderes alsdemiitige Anbgtung entspriche, da8 in ihr vielmehr eine reiche
" und vielfiltige Symbolik enthalten sei, die nicht iibersehen werden solle:
sie ist Opfergabe der ganzen Kirche, Opferspeise, Stirkung auf der irdi-
schen Wanderschaft, Zeichen der Einheit und Liebe, Pfand des ewigen
Lebens. ,

Bei aller Zuriickweisung eigenmichtigen Abgehens von der lateinischen
Sprache der romischen Liturgie wird doch auch fiir eine stirkere Beriick-
sichtigung der Volkssprache ein weites Tor offen gelassen durch die Be-
merkung, daBl ,,in nicht wenigen Riten“ die Verwendung der Volkssprache
sehr niitzlich sein kénne (545). Auch der héhere Rang des liturgischen
Betens aller privaten Andacht gegeniiber wird mit eindeutigem Wort be-
jaht: es ist ja das 6ffentliche Beten der erhabenen Braut Christi (537).

Wenn die Liturgische Bewegung in solchen Erklidrungen freudig ein er-
losendes Ja zudangjihrigen Bemiihungen buchen darf, so war es bei einem
Rundschreiben, in dem der oberste Hirt von héherer Warte aus die Dinge
iiberschaut, nicht anders moglich, als daB der priifende und ordnende Blick
iiber die engen Gemarkungen, die eine oft stiirmisch vorandringende Be-
wegung - auszufiillen vermag, weit hinausgeht.” Dabei handelt es sich zu-
nichst weniger um isolierte Mahnungen und Warnungen, die da und dort



Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens ,,Mediator Dei“ 253 )

auftauchen, als vielmehr um eine Reihe von Ergédnzungen, Ausweitun-
gen, Sicherungen, die aus tieferem BewuBitsein aufsteigen und mit denen
die liturgische Erneuerung erst in das Gesamtleben der Kirche eingehen -
kann. -
Liturgie ist L e b e n, gnadenvoller Austausch zwischen Himmel und Erde,
ist Mysterium. Aber es darf dabei der rationale Grund allen kirchlichen
- Lebens nicht verleugnet (540 1), nicht einem triigerischen Mystizismus (593)
geopfert werden. Dieser Gedanke ist der deutschen liturgischen Bewegung
schon in einer ihrer ersten Programmschriften in die Wiege gelegt worden,
im Wort vom Primat des Logos, der die Liturgie beherrsche®; aber es ist
maoglich, daB es nicht liberall genug lebendig geblieben ist. Wie das Rund-
schreiben weiter feststellt, diirfte der Glaubensbesitz der Kirche auch nicht
auf jenen Bestand eingeschrinkt werden, der gerade in den Formen der
Liturgie seine Ausprigung gefunden hat. Im Anfang ist in-der Kirche stets
die Erkenntnis. Der Herr selber hat es ja als seinen Lebensberuf bezeichnet,
»von der Wahrheit Zeugnis zu geben“ (Jo 18, 37), und dieses Zeugnis weiter~
zutragen, war die erste Aufgabe seiner Sendboten. Aus diesem Wahrheits-
schatz hat das Beten der Kirche jederzeit geschopft, indem es jene Offen-
barungsgedanken heraushob, die das religiose Leben tragen und dem Chri-
sten auf seinem Lebensweg voranleuchten miissen, ohne daf damit das
iibrige Lehrgut entwertet worden wire. In diesem Sinne stellt das Rund-
s¢hreiben dem bekannten Wort aus dem Indiculus in kiihner Umkehr den .
Satz an die Seite: ,,Lex credendi legem statuat supplicandi® (541), das Ge-
setz des Glaubens soll das Gesetz des Betens bestimmen.

Liturgie ist etwas Soziales, sie ist 6ffentliche Betétigung der Gottes-
verehrung; aber die individuelle, personliche Frommigkeit darf dar-
iiber nicht geringgeschétzt oder vernachlissigt werden. Das liturgische
Leben ist nicht das ganze Leben der Kirche, auch ni¢ht das ganze religitse
Leben. Die Kirche ist kein Kollektiv, das die Person erdriickt und das
Eigenleben ertotet; sie ist ein lebendiger Organismus, dessen Glieder mit
Verstand und Willen begabt sind und die zum Werk der Erlésung, das fiir
. alle geschehen ist, ihre persénliche Bemiihung hinzufiigen miissen, um-das

ewige Heil zu gewinnen (534). Nur durch den Eifer der einzelnen Gléubigen,
_die den Geist Christi persénlich in sich aufgenommen haben, kann die Kir-
che ihre Aufgabe erfiillen, das Leben der Famlhe, der Wirtschaft, der Ge- '

sellschaft und des Staates mit diesem Geist zu durchdrmgen, um damit den
Kindern Gottes die Erreichung ihres Zieles zu erleichtern (536), und ebenso

kann Gott ein wiirdiger Kult nur geleistet werden, wenn Herz und. Geist

der Gliubigen sich dazu erhebt, ein vollkommenes Christenleben anzustre-
" ben (532), ein Gedanke, der in der deutschen liturgischen Literatur wieder-
um schon ffiih einen treffenden, wenn auch vielleicht wemg beachteten
Ausdruck gefunden hat®.’

5 R. Guardini, Vom .Geist der Liturgie, 6. Aufl Frelburg 1921 (zuerst erschie-
nen 1918), 86—99; Primat des Logos iiber das Ethos

¢ Chr. Panfoeder O. S. B., Das Personliche in der Liturgie, Mainz 1925.



254 Jos. Andr. Jungmann 8. J.

" Liturgie ist-etwas Obj ek;rl v es. Die Gnadenordnung des Neuen Bun-
des hat darin ihre feste Gestalt, ihre irdische Erscheinungsform gefunden.
Die Liturgie ist eine hohere Welt, die uns, zumal durch die Sakramente, die
sie umschlieBt (522, 529 ), zu Gott emporhebt. Insofern ist sie ein Geschenk /
der gottlichien Giite wie die Gnade selbst und geht allem unserem mensch-
lichen Tun voraus. Alles geistliche Leben muB auf diesem Grund aufbauen,
soll es nicht in einem seichten Moralismus zerrinnen, und mufl auch wieder
einmiinden in den groBen Strom des kirchlichen Betens. Aber das mensch-
liche Tun ist darum nicht iiberfliissig. Nun miissen eben die subjekti~
v en Krifte einsetzen, die unserer Menschennatur gegeben sind. Wir sind
noch im Zustand der Priifung und der Bewihrung. Wir miissen den Kampf
bestehen gegen Gefahren von innen und von auflen. Darum geniigt das
sakramentale und liturgische Leben allein nicht. Schon Paulus hat darauf
aufmerksam gemacht, wenn er von den Vitern spricht, die alle unter der.
Wolke ‘war?n, alle im Meere getauft wurden, alle dieselbé geistige-Speise
“aBen und denselben geistigen Trank tranken; ,und dennoch hatte Gott
an den meisten von ihnen kein Gefallen““ (1 Kor 10, 1-5). Darum bleibt -
christliche Aszese notwendig. Wir miissen-die Mittel gebrauchen,
die sich in der Erfahrung der Jahrhunderte bewiihrt haben: Betrachtung,
‘Selbstpriifung, Siindenbekenntnis, Tage der Einkehr, Exerzitieg, persoh-
liche Andacht (584 f). Gerade dadurch sollen wir in den Stand gesetzt wer-
den, als gesunde Glieder am vollen Leben des mystischen Leibes teilzuneh-
men, und soll die Gefahr vermieden werden, ,daB das liturgische Beten
zu eihem leeren #uBeren Ritus herabsinkt“ (584). Der kostbare Gewinn
aller jener persénlichen Bemiihungen, die auf die'Reinigung der Seele aus-
gehen, wird sein, daB der Christ befdhigt werde, ,lebendiger am erhabenen
Opfer des Altares teilzuhaben, mit reicherer Frucht die Sakramente zu
empfangen und die heiligen Riten so zu feiern, daB dei Eifer zum Gebet
und zur christlichen Selbstverleugnung sowie zum Eingehen auf den Zug
der Gnade und zur immer treueren Ngchfolge Christi gestirkt wird“ (536).

Alle diese Feststellungen des Rundschreibens entspringen aber aus einem
gemeinsamen Grundgedanken, der immer wieder aufklingt und der auch
schop in der Definition der Liturgie zum Ausdguck gekommen ist: es han-
delt sich um das Leben desmystischen Leibes Christi. Die Enzy- .
klika ,Mediator Dei‘ ist insofern nur die Weiterfithrung der Enzyklika
,Mystici Corporis‘. Immer wieder wird dieser Grundakkord angeschlagen:
die vorziiglichsten LebensduBerungen des mystischen Leibes sind gerade
in der Liturgie zusammengefaBt. ,Die Liturgie offenbart und beleuchtet
in besonderer Weise die Einheit des mystischen Leibes, férdert sein Streben,
stirkt seine Kraft und vertieft Tag fiir Tag sein Wirken* (531). Die Formen
der aktiven Teilnahme zeigen auch duBerlich, daB das Opfer ,als das Werk
des ganzen mystischen Leibes zu gelten hat (560 f). Immer wieder erscheint
der Ausdruck ,Haupt und Glieder“. ,Der Priester am Altar vertritt die
Person Christi, des Hauptes, der im Namen aller Glieder darbringt“ (556),
und darum bringt die ganze Kirche in ihm dar; der Priester ‘handett ,,1m



'

Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens ,Mediator Dei“ 255

Namen Christi und der Glaubigen, deren Haupt der gﬁftli'che Erl6ser ist
(557); Sakramente und MeBopfer sind , Handlungen Christi, die di¢ Gnade
des géttlichen Hauptes in die Glieder iiberleiten und ergieBen® (553) usw.

Von dieser Sicht der Kirche als dem mystischen Leibe Christi aus wird
verschiedenes im Rundschreiben besser verstindlich, was zunichst als
Schatten zwischen den sonnigen Gefilden liegt und was als Warnung und

: Ablehnung ausgesprochen ist.

Abgewiesen wird mit besonderer Schirfe die These eines: Gegensatz’es
zwischen subjektiver und objektiver Frommigkeit (532ff),
ein Gedanke, der uns in der einschligigen Literatur allerdings dann und
wann begegnet ist, dem aber auch schon fter widersprochen wurde.

Wenn die Kirche der mystische Leib Christi ist, dann birgt sie nicht bloB
als Ganzes das Leben in sich, dann ist sie aus Gliedern, oder, wenn wir das
Bild in unserer heutigen Spracke umschreiben diirfen, aus Zellen auf-
gebaut, die, getragen vom Gesamtleben, doch ihr Eigeixleb'en fiithren miis-
sen. Der Heilige Geist wohnt in der Kirche nicht wie in einem Hause, das
aus leblosen Steinen aufgefiihrt ist; diese ist vielmehr aufgebaut ex vivis
et electis lapidibus. Jeder einzelne Christ muB sein eigenes Tun und Stre-
ben mit dein Antrieb der Gnade verbinden, er muf seine Krifte in bestin-
diger Selbstiiberwindung anspannen und darf sich nicht einem bequemen
Quietismus (593) iiberlassen.

Anderg Vorbehalte lassen sich in das Wort zusammenfassen: es darf
kein schroffer Bruch mit der Vergangenheit stattfinden. Es ist
nicht bloB. unzuldssig, in blinder Verehrung des einmal Gewesenen auf
eigene Faust alte Briuche wieder einzufiihren, etwa den Altar in einen
nackten Tisch (545) zuriickzuverwandeln, wie ihn die Urkirche gebraucht
hat, wenn sie die Eucharistiefeier mit einem Mahle verband, also ohne
schmiickende Auszeichnung durch. Unterbau oder Uberbau oder kostbare
Bekleidung’, oder die schwarze Farbe aus dem Farbenkanon auszuschalten
(5451); es diirfen auch die Frommigkeitsformen, die im privaten Gebets-
leben und in gemeinsamen Andachten iiblich geworden sind, und die zum
Teil schon ,irgendwie in die liturgische Ordnung einbezogen erscheinen®
(586), also als Liturgie im weiteren Sinn zu betrachten sind, wie manche
Weisen der Marienverehrung oder die Kreuzwegandacht, nicht verachtet
und auch nicht ;vergewaltigt werden, wenn auch ein Hauch liturgischen
_ Geistes fiir ihre Gesunderhaltung notwendig bleibt (587). Auch das wird
_ von der genannten Grundlage aus verstindlich. Wenn die Kirche ein Orga~
nismus ist, in dessen SchoB sich das Leben entfaltet und bestindig erneuert,
indem es bald zu neuen Formen dréngt, ‘bald zu alten zuriickstrebt, dann
darf dieser Ubergang nie plotzhch und gewaltsam sem Das vertrigt kein .

7 Doch soll mit der berithrten Bemerkung des Rundschreibens offenbar ni¢ht.
an der bisherigen kirchlichen Disziplin geriittelt werden, die in ihren Bestim-~
mungen nur von der Altarplatte (mensa) und dem diese tragenden Altarkérper
(stipes) spricht, aber nirgends einen Altarhoohbau zur Vorschrift macht; s. be-
sonders CIC can. 1198—1200



256 . ) ~Jos. Aﬁdr. Jungmann S.J.

Organismus. Der Orgamsmus verlangt organisches Wachstum, das sich nie
iiberstlirzen kann.

Das ist manchmal vergessen worden. Man ist unduldsam geworden; man
hat ernten wollen, bevor recht gesdt war; man hat als Unkraut ausrotten,
wollen, was durchaus gesunde Pflanzung war. Die Fithrung der Kirche, die
mit ihrem Blick einen weiteren Horizont tiberschaut, hat hinsichtlich der
Formen der Frommigkeit immer eine groB8e Weitherzigkeit walten lassen.
Und sie will diese Weitherzigkeit auch heute festgehalten wissen, wo die
Voraussetzungen der liturgischen Erneuerung etwa in Argentinien oder
auf Ceylon sehr viel anders sind als in Deutschland oder in Belgien. Im
Laufe der Kirchengeschichte sind verschiedene religitse Bewegungen auf-
getreten, die ihren Niederschlag in der Liturgie und besonders im Kirchen-
jahr gefunden haben, ohne daf§ man damit den einzelnen Gliubigen eine
Pflicht zu bestimmten Andachten auferlegen wollte. Wir haben Festtage
vom Rosenkranz und von der Heiligen Familie, vom Herzen Jesu und vom
Konigtum Christi. Der einzelne wird nur verpflichtet, sie mitzufeiern, und
er erhilt die Anregung, sich da und dort weiter zu vertiefen. Manches wird,
wie es im Laufe der Jahrhunderte hervorgetreten ist, auch wieder zu-
riicktreten — so wie etwa die Verehrung der Heiligen Sippe zurtiickgetreten
ist, d_ié im ausgehenden Mittelalter so stark verbreitet war, oder die Ver-
ehrung der Leidenswerkzeuge, die noch vor wenigen Jahrzehnten in unse-
rem Missale einen so bedeutenden Raum einnahm. Anderes wird wieder
einmal neu aufblithen, was heute noch Eigengut von wenigen oder ver-
borgener Keim im Ackerboden der Kirche ist.

Eine Frémmigkeitsform, die der Heilige Vater besonders in Schutz
nimmt, ist die Verehrung des Leidens Christi und di¢ Darstellung
desgekreuzigten Erlosers. Fiir viele von uns ist der Gedanke vom
verklarten Christus, der uns — wenn man einmal sehen gelernt hat — in
der Liturgie allenthalben begegnet und dem schon in der paulinischen
Theologie eine so groBe Bedeutung zukommt, auf dem/ Hlntergrund der
tiberkommenen Fromm1gke1tswelse etwas ‘Neues gewesen. Und da hat
" mancher in der naiven Freude iiber die Entdeckung vielleicht iiberhaupt
nur mehr vom verklirten Christus reden und nur mehr sein Bild sehen
wollen. Das Kreuz sollte ohne den zermarterten Leib des leidenden Herrn,
nur mehr als Symbol oder nur mehr in der Weise dargestellt werden, daB
der Gekreuzigte als Herrscher erschiene und jede Spumedes Leidens ver-
wischt wiirde. Solche Bestrebungen werden im Rundschreiben zuriickgewie-
sen (546, 579f). Es wird damit offenbar nicht die realistische Kreuzes-
darstellung der Gotik oder der Spétgotik oder gar eine gewisse naturalisti-
sche Form des Barockkruzifixes kanonisiert, die oft in einer uBerlichen
Wiedergabe des schmerzzerrissenen Kérpers stecken ble;bt und nichts mehr

_von jenem Schimmer iibrig 148t, mit dem die Kiinstler der Romantik den
Glauben der Kirche an den im Tode koéniglich Siegenden ausgesprochen
haben; aber es wird ein Bildersturm, der sich innerhalb der Kirche gegen
das herkpmmliche Kruzifix richten wiirde, abgelehnt.



Unsere liturgische Erneuerung im Lichte des Rundschreibens ,Mediator Dei“ 257

Anderseits ist es klar, daf im Rundschreiben selbst, da es in jedem
Abschnitt vom mystischen Leibe Christi und von der Verbindung der Glie-
der mit dem Haupte spricht, durchaus der Gedanke an den verklédrten
Christus vorherrscht. Das Haupt der Kirche, wie sie heute lebt, ist ja nicht
mehr der leidende, sondern der verherrlichte Christus, der mit dem Vater
»iebt und herrscht“; als solcher ist er der Hohepriester ihrer Liturgie und
der eigentlich Handelnde einer jeden MeBfeier; als solcher ist er ,,der Mitt-
ler zwischen Gott und den Menschen®, wie ihn das erste Wort des Rund-
‘schreibens nennt; als solcher ist er das Urbild, dem die Glieder des mysti-
schen Leibes nachgebildet werden sollen, Christus ist fiir den Christen ja
eine gegenwirtige, nicht nur eine vergangene Groéfie. Aber im Aufblick zu
seinem verklidrten Dasein sollen wir nicht den Leidensweg vergessen, auf
dem der Herr zu seiner Héhe emporgestiegen ist. Wie wir Ostern als das
alljahrliche Fest der Erlésung nicht feiern, ohne vorher nicht nur Weih-~
nachten, sondern vor allem den Karfreitag begangen zu haben (577f), wie
uns kein Sonntag geschenkt wird ohne den vorausgehenden Freitag mit
seinem Leidensgedichtnis, wie wir in der Messe wohl den glorreich Herr-
schenden griifien, der zur Rechten des Vaters sitzt, der lebt in gloria Dei
Patris, und wie wir unsere Bitten wohl durch ihn, per Christum Dominum
nostrum, an den Vater richten, aber nicht ohne jedesmal im Evangelium
zu seinen irdischen Lebenstagen zuriickgekehrt zu sein — so mufB es auch
im Frommigkeitsleben bleiben. Das christliche Beten verweilt zwar- beim
verklirten Erléser, aber es schaut auch immer wieder auf den schmerzens-
reichen Weg zurtlick, auf dem er die Héhe erreicht hat und auf dem wir ihm
folgen miissen. Das Zentralgeheimnis aller Liturgie ist das Gedichtnis des
ganzen Erlgsungswerkes, des Leidens wie der Auiferstehung.

Mit eindeutiger Klarheit wird schlieBlich aller Willkiir gegeniiber das
alleinige Bestimmungsrecht der kirchlichen Autoritit und ndher-
hin des Apostolischen Stuhles auf dem Gebiete der Liturgie in Erinnerung
gebracht. Auch dieser Gedanke fliet aus dem Begriff der Kirche, und zwar,
wie das Rundschreiben selber andeutet, aus dem recht verstandenen Auf-
bau des mystischen Leibes (538). Nicht alle Glieder haben darin dieselbe
Funktion. Die Leitung kommt dem Haupte zu. Dieser Grundsatz war von -
Anfang an mit dem Wesen der hierarchisch geordneten Kirche und mit der
Verleihung des Primates an Petrus gegeben. Seit Pius V. ist er fiir die
lateinische Kirche in der Weise verwirklicht, da Rom sich die Regelung
des liturgischen Lebens in dem durch die liturgischen Biicher niher be-
stimmten Umfang vorbehilt. Das anerkannte Eigenleben der Glieder des
mystischen Leibes darf also nicht dazu fiihren, dal man eigenmichtig
Anderungen vornimmt, die mit den bestehenden Vorschriften und Rubri-
ken in Widerspruch stehen (544). Nur auf dem Wege liber die zustiandige
hierarchische Stelle kénnen solche Anderungen, und wiren es die eindeutig-
sten Verbesserungen, angestrebt werden.

Es ist nicht zu leugnen, daBl die ernsten Worte, die der Helhge Vater an
dieser und an anderen Stellen mit seinem Lehrwort verbindet, und die zum
Teil an Kinder der Kirche gerichtet sind, die nicht zu den schlechtesten ge-

17



258 : Jos. Andr. J ungmann S.J.

horen, von einer Spannung zeugen, die sich im Organismus der Kirche
gebildet hat. Die Liturgie ist seit bald vier Jahrhunderten in ein festes
Gertlist von Gesetzen eingeschlossen, die nur wenig Veridnderungen mehr
zulassen. Sie ist im Gegensatz zur bunten, oft auch bedenklichen Viel-
gestaltigkeit der mittelalterlichen Formen auf strenge Einheit in der ganzen
abendlidndischen Christenheit angelegt. Als hochste Instanz besteht seit
1588 die Ritenkongregation, die auch ihrerseits nicht der Anpassung dient,
sondern dem Schutz dieser festen Ordnung und dieser Einheit: Sacrum
tuendis ritibus Consilium (543). Dabei ist das Verstindnis fiir liturgische
Dinge, der Einblick in Sinn und Plan der altiiberlieferten Ordnungen durch
die geistige Arbeit vieler Generationen und besonders, wie auch das Rund-
schreiben lobend hervorhebt, durch die Studien seit dem Ausgang des letz-
ten Jahrhunderts, wesentlich gewachsen (523). Eine frithere Periode hiitte,
wie die Liturgiegeschichte lehrt, aus solchen Erkenntnissen sicher die prak-
tischen Folgerungen gezogen und die Formen, selbstverstindlich im Rah-
men der hierarchischen Ordnung, von Zeit zu Zeit den neuen Erkenntnissen
angepalBit. Eine solche Anpassung war natiirlich leichter in einer Zeit, da
diese nur jeweils fiir einen engbegrenzten Bereich zu gelten brauchte. Sie
ist ungleich schwerer, wo es sich um eine Ordnung fiir die Gesamtkirche
handelt. Es braucht erhohte Selbstbeherrschung und unbedingten Gehor-
samswillen der an der Liturgie lebendig interessierten Kreise, damit jede
Grenziiberschreitung vermieden wird. Diese Selbstbeherrschung und dieser
Gehorsamswille kann und muf3 gefordert werden. Aber vielleicht wiirden
auch hier die Spannungen weniger schmerzlich und die Gefahren weniger
bedenklich sein, wenn auf irgendeinem Wege fiir entsprechende Losungen
gesorgt und von Zeit zu Zeit einem Ausgleich zwischen Ideal und Wirklich-
keit die Wege getffnet wiirden.

Das Rundschreiben hatte nicht die Absicht und nicht den Zweck, alle
gegensiitzlichen Tendenzen, die erwihnt werden, zur letzten Harmonie zu
fiihren und so ein allseitiges Gesamtprogramm des religiosen Lebens der
Kirche und des Christen zu entwerfen. Manches, etwa auf dem Boden der
Volksandachten, kann zwar in der einen katholischen Kirche, aber schon
schwerer im einzelnen katholischen Christen mit den reinsten Idealen einer
aus den ersten Quellen gespeisten Gemeinschaftsfrémmigkeit als lebendige
Ubung zusammen existieren. Es ist auch nicht alles dazu bestimmt, von
jedem einzelnen in gleicher Weise betitigt oder gefordert zu werden. Es
ist von der Kirche nie verlangt oder auch nur gewlinscht worden, da der
einzelne allen Bruderschaften angehore, die einmal bestitigt wurden, oder
alle Gebete verrichte, die je mit Ablidssen versehen wurden. Mit einem
tieferen Einblick in die Glaubenswelt und mit einem gesteigerten Sinn fiir
Klarheit und Geschlossenheit auch des geistlichen Lebens wird sich in der -
Einzelseele immer wieder eine Schichtung und Stufung der Werte und da-
mit auch fiir die religise Praxis eine Auswahl vollziehen miissen. Men-
schen mit einem gesunden geistlichen Leben, das ihnen Schwung und
Freude gibt und das sich dann auch in Frémmigkeitsformen offenbart, die



The Screwtape Letters . 259

der grofien Inhalte wiirdig sind, werden fiir das Wirken. der Kirche in
unserem Jahrhundert vielleicht von entscheidender Bedeutung sein.

Es wird zu den Aufgaben der kirchlichen Wissenschaften, nicht zuletzt
zu denen der Liturgiewissenschaft, der im Rundschreiben mehrfach ermuti-
gende Worte gewidmet sind (523, 545, 556), gehdoren, nicht blo8 Einzel-
tatsachen aus der Vergangenheit der Kirche zu buchen, Entwicklungen auf-
zuhellen und formale Prinzipien klarzustellen, sondern auch die Idealbilder
sichtbar zu machen, die dem religiésen Streben der Kirche in ihren besten
Zeiten vorangeleuchtet haben, und deren Leuchtkraft ihren Weg auch in
der Zukunft erhellen kann. So werden sie mithelfen, die Voraussetzungen
zu schaffen flir jene neue ,Inkarnation® des geistigen Besitztums der Kir-
che, zu der der Pariser Kardinal in so beredten Worten aufgerufen hat und
die die Vorbedingung ist fiir den neuen Aufstieg der Kirche in den kom-
nienden Generationen®.

The Screwtape Letters

Briefe eines iilteren Teufels an einen jiingefen
iiber die Kunst der Menschenverfiihrung

Von C. S. Lewis, Oxford
Ubertragen und eingeleitet von Hanns Fackler S.J., Augsburg

Die ,Screwtape Letters” des unter seinen Landsleuten weit bekannten
anglokatholischen Schriftstellers C. S. Lewis' sind ein neuer und wohl
einzigartiger Versuch, in einer Weise von der christlichen Glaubens-' und
Sittenlehre zu sprechen, daB sich auch der religits gleichgiiltige Mensch von
heute unmittelbar angesprochen fiihlt. Statt systematischer Belehrung wird
den Lesern in Form fortlaufender Briefe ein konkreter Einblick in die
Tétigkeit des Feindes der menschlichen Natur gegeben. Onkel Screwtape,
der Schreiber der Briefe, entpuppt sich ndmlich im Laufe der Korrespondenz
sozusagen als Unterstaatssekretir des Auswértigen Amtes der Holle. Er wen-
det sich an seinen Neffen Wormwood, der sich auf Probereise als Verfithrer
in der Welt befindet, und belehrt ihn am Beispiel eines jungen Mannes iiber
die Mittel und Wege, Menschen zu verfiihren. Es ist ein Stiick ganz feiner
JIronie, den , Gebildeten* unserer Zeit ihre eigene oberflichliche Gedanken-
welt, den Weltgeist, in dem sie sich bewegen, die Scheinwissenschaft, auf die
sie sich so gern berufen, unvermerkt und gerade darum um so einleuchten-
der als das bewuBte Machwerk der Hélle vor Augen zu stellen. Der Ver-
fasser verrit dabei eine tiefe Kenntnis des Geistes- und Gesellschaftslebens
seiner Landsleute und zugleich des modernen Durchschnittsgebildeten aller
Léander. :

8 Kardinal-Erzbischof E. Suhard, Hirtenbrief vom 11. Februar 1947. Deutsche

Ausgabe als Sondernummer der ,,Dokumente® (Offenburg 1947).

1 The Screwtape Letters by C. S. Lewis, Fellow of Magdalen College, Oxford,
Geoffrey Bless: The Centenary Press, London 19. Aufl., 1946. — Die folgenden
drei Briefe wurden mit giitiger Erlaubnis des Verlags libersetzt und abgedruckt.

17





