
The Screwtape Letters 259 

der großen Inhalte würdig sind, werden für das Wirken der Kirche in 
unserem Jahrhundert vielleicht von entscheidender Bedeutung sein. 

Es wird zu den Aufgaben der kirchlichen Wissenschaften, nicht zuletzt 
zu denen der Liturgiewissenschaft, der im Rundschreiben mehrfach ermuti- 
gende Worte gewidmet sind (523, 545, 556), gehören, nicht bloß Einzel- 
tatsachen aus der Vergangenheit der Kirche zu buchen, Entwicklungen auf- 
zuhellen und formale Prinzipien klarzustellen, sondern auch die Idealbilder 
sichtbar zu machen, die dem religiösen Streben der Kirche in ihren besten 
Zeiten vorangeleuchtet haben, und deren Leuchtkraft ihren Weg auch in 
der Zukunft erhellen kann. So werden sie mithelfen, die Voraussetzungen 
zu schaffen für jene neue •Inkarnation" des geistigen Besitztums der Kir- 
che, zu der der Pariser Kardinal in so beredten Worten aufgerufen hat und 
die die Vorbedingung ist für den neuen Aufstieg der Kirche in den kom- 
menden Generationen8. 

The Screwtape Letters 
Briefe eines älteren Teufels an einen jüngeren 

über die Kunst der Menschenverführung 

Von C. S. L e w i s, Oxford 
Übertragen und eingeleitet von Hanns F a c k 1 e r S. J., Augsburg 

Die •Screwtape Letters" des unter seinen Landsleüten weit bekannten 
anglokatholischen Schriftstellers C. S. Lewis1 sind ein neuer und wohl 
einzigartiger Versuch, in einer Weise von der christlichen Glaubens- und 
Sittenlehre zu sprechen, daß sich auch der religiös gleichgültige Mensch von 
heute unmittelbar angesprochen fühlt. Statt systematischer Belehrung wird 
den Lesern in Form fortlaufender Briefe ein konkreter Einblick in die 
Tätigkeit des Feindes der menschlichen Natur gegeben. Onkel Screwtape, 
der Schreiber der Briefe, entpuppt sich nämlich im Laufe der Korrespondenz 
sozusagen als Unterstaatssekretär des Auswärtigen Amtes der Hölle. Er wen- 
det sich an seinen Neffen Wormwood, der sich auf Probereise als Verführer 
in der Welt befindet, und belehrt ihn am Beispiel eines jungen Mannes über 
die Mittel und Wege, Menschen zu verführen. Es ist ein Stück ganz feiner 

.Ironie, den •Gebildeten" unserer Zeit ihre eigene oberflächliche Gedanken- 
welt, den Weltgeist, in dem sie sich bewegen, die Scheinwissenschaft, auf die 
sie sich so gern berufen, unvermerkt und gerade darum um so einleuchten- 
der als das bewußte Machwerk der Hölle vor Augen zu stellen. Der Ver- 
fasser verrät dabei eine tiefe Kenntnis des Geistes- und Gesellschaftslebens 
seiner Landsleute und zugleich des modernen Durchschnittsgebildeten aller 
Länder. 

8 Kardinal-Erzbischof E. Suhard, Hirtenbrief vom 11. Februar 1947. Deutsche 
Ausgabe als Sondernummer der •Dokumente" (Offenburg 1947). 

1 The Screwtape Letters by C. S. Lewis, Fellow of Magdalen College, Oxford, 
Geoffrey Bless: The Centenary Press, London 19. Aufl., 1946. • Die folgenden 
drei Briefe wurden mit gütiger Erlaubnis des Verlags übersetzt und abgedruckt 

17* 



260 C. S. Lewis 

Das Lebensschicksal des zu verführenden jungen Mannes, Patient ge- 
nannt, wird mit einer gewissen Spannung entwickelt, die den Leser zwingt, 
mehr als nur den ersten Brief zu lesen. Der sprichwörtliche englische Humor 
und der leichte Konversationsstil sind sozusagen die Zuckerschicht der 
bitteren Pille, die den Menschen verabreicht wird. Screwtapes eingestan- 
dene Unfähigkeit, seine Irrlehren und seine unmoralischen Vorschläge mit 
Beweisen zu stützen, dürfte manchen Leser zum Nachdenken über jene 
Wahrheiten bringen, die von Seiten Satans als •Feindpropaganda" verwor- 
fen werden. •Der Feind", gegen den Screwtape seinen Neffen zum Kampf 
auffordert und dessen Gegenmaßnahmen er immer wieder aufzuzeigen hat, 
ist natürlich Gott und Christus; Luzifer dagegen führt den Ehrentitel 
•Unser Vater". 

Lewis begnügt sich nun keineswegs damit, die Täuschungen Satans, der 
im Bunde mit der gefallenen Natur und der verderbten Umwelt um die 
Seele des Menschen ringt, aufzudecken. In der Belehrung des unerfahrenen 
Versuchers muß Screwtape notwendigerweise auch die wichtigsten Wahr- 
heiten und Gebote sowie die Hauptlinien der Seelenführung •des Feindes" 
Christi darlegen. Gottes Vorsehung, seine selbstlose Liebe gegen die Men- 
schen, die er geschaffen und zur wahren Glückseligkeit führen will, die Be- 
deutung wahrer Nächstenliebe, die deutlich von der rein äußerlichen höf- 
lichen •Selbstlosigkeit" unterschieden wird, der Gehorsam gegen Gottes 
Willen, die Notwendigkeit des Leidens und der Geduld sowie der Keusch- 
heit außerhalb und innerhalb einer unauflöslichen Ehe, endlich Ewigkeits- 
glaube und -hoffnung sind die religiösen Grundwahrheiten der Briefe. 
Dazu kommen noch sehr wertvolle Einzelbelehrungen, z. B. über Wesen 
und Notwendigkeit des Gebetes oder die Überwindung der gewöhnlichsten 
Schwierigkeiten. Immer wieder bewundert man die nüchterne und wirk- 
lichkeitszugewandte Art des Engländers, der das christliche Leben nicht in 
den Wolken sucht, sondern stets auf diese Erde zurückholt. 

Zum besseren Verständnis der folgenden drei Briefe sei bemerkt, daß 
zwischen dem ersten und zweiten (der 14. in der fortlaufenden Zählung) die 
Bekehrung des jungen Mannes stattfand, auf die aber infolge schlechter 
Freundschaften schon bald ein Rückschlag erfolgt war. Die Lektüre eines 
interessanten Buches und ein Spaziergang in Gottes freier Natur brachten 
ihn dann wieder zur Vernunft. Der dritte Brief (der 19. in der fortlaufen- 
den Zählung) will den jungen, noch unerfahrenen Versucher über die 
•Liebe" aufklären und ihn konkret darüber belehren, wie er der drohenden 
Heirat seines Patienten mit einer praktizierenden Christin begegnen könne. 

1. Brief 
Mein lieber Wormwood! 

Ich nehme alles zur Kenntnis, was Du über die Leitung der Lektüre Dei- 
nes Patienten und Deine Bemühung, ihn oft mit seinem materialistischen 
Freund zusammenzubringen, zu sagen hast. Aber bist Du dabei nicht ein 
klein wenig naiv? Es sieht so aus, als wärest Du der Meinung, Du könntest 



The Screwtape Letters 261 

ihn durch Argumentieren vor den Klauen •Unseres Feindes" bewahren. 
Das wäre vielleicht der Fall gewesen, wenn er vor einigen Jahrhunderten 
gelebt hätte. Damals wußten die Menschen noch ziemlich genau, wann eine 
Sache bewiesen war und wann nicht; und wenn es bewiesen war, dann 
glaubten sie es auch wirklich. Damals ließen sie noch ihr Tun mit ihrem 
Denken übereinstimmen und waren bereit, ihre Lebensweise zu ändern, 
wenn eine Kette von Schlüssen sie dazu bewog. Aber mit der alltäglichen 
Presse und ähnlichen Waffen hat sich das weitgehend geändert. Dein Pa- 
tient ist von Jugend auf daran gewohnt, in seinem Kopf ein halbes Dutzend 
widersprechender Philosophien gleichzeitig herumtanzen zu hAen. Er fragt 
nicht in erster Linie danach, ob eine Lehre wahr oder falsch ist, sondern 
ob sie ein rein akademisches oder ein praktisches Interesse hat, ob sie ver- 
altet oder zeitgemäß, traditionell-harmlos oder radikal ist. Das Schlagwort, 
nicht der Beweis ist Dein bester Bundesgenosse, um ihn der Kirche fern- 
zuhalten. Vergeude doch Dejne Zeit nicht damit, ihn von der Wahrheit des 
Materialismus überzeugen zu wollen. Sieh zu, daß er ihn für etwas Starkes 
oder Unbeugsames oder Mutiges hält • kurz für die Philosophie der Zu- 
kunft. Das ist es, worauf er etwas gibt. 

Die Gefahr beim Argumentieren ist die, daß man dabei den ganzen 
Kampf auf ein •Dem Feinde" günstiges Gelände verlegt. Der kann gewiß 
auch argumentieren; aber in einer wirklich praktischen Propaganda, wie 
ich sie Dir anrateperwies er sich seit Jahrhunderten unserem Unterirdischen 
Vater sehr unterlegen. Gerade durch Beweisversuche weckst Du die Ver- 
nunft Deines Patienten auf, und ist die einmal wach, • wer kann dann 
das Ergebnis voraussehen? Selbst wenn es möglich ist, einen einzelnen Ge- 
dankengang zu unseren Gunsten zu verdrehen, wirst Du doch bald merken, 
daß Du in Deinem Patienten die todbringende Gewohnheit gestärkt hast, 
auf allgemeine Probleme zu achten, und daß Du seine Aufmerksamkeit 
vom Strome der unmittelbaren Sinneswahrnehmung abgelenkt hast. Da- 
bei ist es doch gerade Deine Aufgabe, seine Aufmerksamkeit ausschließlich 
auf diese Sinneseindrücke zu lenken. Bring es ihm bei, in diesen •das 
eigentliche Leben" zu sehen und laß ihn nie auf die Frage verfallen, was 
unter •eigentlich" zu verstehen sei. 

Vergiß nicht, er ist nicht wie Du ein reiner Geist. Da Du nie ein mensch- 
liches Wesen warst (o dieser abscheuliche Vorteil •Unseres Feindes"), kannst 
Du auch nicht begreifen, wie sehr sie ans Alltägliche versklavt sind. Ich 
hatte einmal einen Patienten, einen richtigen Atheisten, der oft im Britischen 
Museum studierte. Eines Tages, als er gerade beim Lesen war, merkte ich, 
wie ein Gedankengang in seinem Gehirn eine falsche Wendung einschlagen 
wollte. Natürlich war •Unser Feind" im Nu an seiner Seite. Bevor ich recht 
wußte, wie mir geschah, sah ich meine zwanzigjährige Arbeit dem Zusam- 
mensturz nahe. Hätte ich nun die Ruhe verloren und versucht, mich argu- 
mentierenderweise zu verteidigen, so wäre ich verloren gewesen. Aber ein 
solcher Dummkopf war ich nicht. Statt dessen griff ich ihn sofort von der 
Seite an, die ich am meisten unter Kontrolle hatte, und flüsterte ihm ein, es 



262 C. S. Lewis 

wäre höchste Zeit zum Essen. •Der Feind" parierte wahrscheinlich (Du 
weißt, daß wir nie ganz erlauschen können, was er sagt) mit der Eingebung, 
daß dies doch viel wichtiger wäre als zu essen. Jedenfalls glaube ich, daß 
er in dieser Richtung vorging, denn als ich meinte: •Ja, sicher, tatsächlich 
sogar viel z u wichtig, als daß man es am Ende eines Vormittags in Angriff 
nehmen könnte", da fühlte er sich sichtlich erleichtert. Noch bevor ich hin- 
zufügen konnte: •Es ist viel vernünftiger, Du kommst nach dem Essen 
zurück und beginnst mit einem klaren Kopf", war er schon halbwegs bei der 
Tür. Sobald er einmal auf der Straße war, hatte ich die Schlacht gewonnen. 
Ich zeigte iÄm den Zeitungsjungen mit der Mittagsausgabe, deutete auf 
einen Omnibus, Linie 73, der eben vorbeifuhr, und noch ehe er am Fuße der 
Treppe angelangt war, hatte ich ihm die unabänderliche Überzeugung bei- 
gebracht, daß, was immer für grillenhafte Gedanken einem in den Kopf 
kommen könnten, wenn man sich mit Büchern abschließe, eine gesunde 
Dosis •wirklichen Lebens" (er meinte dabei den Omnibus und den Zeitungs- 
jungen) genüge, um einen zu überzeugen, daß •solche Sachen" einfach nicht 
wahr sein könnten. Er erkannte, wie haarscharf er der Gefahr entronnen 
war, und in seinem späteren Leben sprach er gern von jenem •unbestimm- 
ten Gefühl für das Wirkliche, das unsere letzte Rettung gegen die Abirrun- 
gen reiner Logik darstelle". Er befindet sich jetzt in Sicherheit im Hause 
•Unseres Vaters". 

. Fängst Du an zu begreifen, worum es geht? Dank gewisser Entwick- 
lungen, die wir in ihnen vor Jahrhunderten in Gang brachten, ist es ihnen 
beinahe unmöglich, an etwas Nicht-Alltägliches zu glauben, solange sie 
von Alltäglichem umgeben sind. Hämmere ihm beständig die Selbstver- 
ständlichkeit der Dinge ein. Vor allem versuche nie Wissenschaft (ich meine 
die tatsächlichen Wissenschaften) als Verteidigungswaffe gegen das Chri- 
stentum zu gebrauchen. Sie würden ihn bestimmt ermutigen, über Wirk- 
lichkeiten nachzusinnen, die er nicht berühren und sehen kann. Wir hatten 
schon traurige Fälle mit modernen Physikern zu verzeichnen. Wenn er 
aber schon seine Finger nicht von der Wissenschaft lassen kann, beschränke 
ihn wenigstens auf Wirtschaftslehre und Soziologie; aber um keinen Preis 
darfst Du ihn das unersetzbare •wirkliche Leben" vergessen lassen. Am 
allerbesten jedoch hältst Du ihn ganz von der Wissenschaft ab und gibst 
ihm die großartig allgemeine Überzeugung ein, daß er das alles wisse, und 
alles, was er aus zufälligen Gesprächen oder der Lektüre lerne, eben •das 
Ergebnis moderner Forschungsarbeit" sei. Denk immer daran, daß es Deine 
Aufgabe ist, ihn zu verwirren. Nach der Art und Weise zu urteilen, wie ihr 
jungen Teufel schwätzt, möchte man annehmen, es sei eure Aufgabe zu 
lehren! 

Dein Dich liebender Onkel 
i Screwtape. 



The Screwtape Letters 263 

2. (14.) Brief 
Mein lieber Wormwood! 

Was mich in Deinem letzten Bericht über den Patienten am meisten 
beunruhigt, ist die Tatsache, daß er keine jener zuversichtlichen Vorsätze 
faßt, die für seine erste Bekehrung so charakteristisch waren. Macht er 
keine großzügigen Versprechen immerwährender Tugend, wie? Er erwartet 
sich nicht einmal mehr einen •Gnadenschatz" fürs ganze Leben, sondern 
setzt seine Hoffnung nur auf das tägliche und stündliche erbärmliche 
Bißchen, das notwendig ist, die tägliche und stündliche Versuchung zu 
überwinden! Das ist wirklich schlimm! 

Für den Augenblick sehe ich nur eine Möglichkeit. Dein Patient ist 
demütig geworden. Hast Du ihn darauf aufmerksam gemacht? Alle Tugen- 
den sind für uns weniger gefährlich, wenn der Mensch sich bewußt ist, daß 
er sie besitzt. Das gilt besonders dann, wenn es sich um die Demut handelt. 
Du mußt ihn in einem Augenblick überraschen, da er wirklich arm im 
Geiste ist, und ihm den schmeichelnden Gedanken einflüstern: •Wahrhaftig, 
ich bin demütig!" Und fast augenblicklich wird sich der Stolz • Stolz über 
seine eigene Demut • einstellen. Sollte er die Gefahr merken und ver- 
suchen, diese neue Form des Stolzes zu überwinden, mache ihn stolz auf 
diesen Versuch • und so weiter, so lange es Dir gefällt. Aber treibe es 
nicht zu weit, um nicht seinen Sinn für Humor und Vernünftigkeit auf- 
zuwecken, sonst lacht er Dich aus und geht zu Bett. 

Es gibt auch noch eine andere nützliche Weise, seine Aufmerksamkeit 
auf die Tugend der Demut zu lenken. •Unser Feind" will mit dieser Tugend 
wie mit allen anderen Tugenden die Aufmerksamkeit des Menschen von 
der Eigenliebe weg auf Ihn und die Mitmenschen lenken. Alle Selbsternie- 
drigung und aller Selbsthaß haben letztlich nur diesen einen Zweck. Wenn 
dieses Ziel nicht erreicht wird, fügen sie uns wenig Schaden zu. Im Gegen- 
teil, sie können uns sogar sehr nützlich sein, falls sie es fertig bringen, den 
Menschen mit sich selbst beschäftigt zu halten, und vor allem, wenn Selbst- 
verachtung zum Ausgangspunkt für die Verachtung anderer Personen und 
damit für Trübsinn, Zynismus und Grausamkeit gemacht werden kann. 

Du mußt deshalb vor Deinem Patienten das eigentliche Ziel der Demut 
geheim halten. Sieh zu, daß er unter Demut nicht ein Selbstvergessen ver- 
steht, sondern eine bestimmte Meinung (genauer eine geringe Meinung) 
von seinen eigenen Talenten und seinem Charakter. Ich nehme an, daß er 
wirklich einige Talente besitzt. Bring ihm die fixe Idee bei, daß Demut 
darin bestehe, sich selbst glauben zu machen, diese Talente seien viel weni- 
ger wertvoll als er meint. Zweifellos sind sie es auch wirklich. Aber darauf 
kommt es nicht an. Die Hauptsache ist, ihn zu veranlassen, eine Meinung 
aus irgendeinem Grunde, nur nicht dem der Wahrheit, zu schätzen. So 
kannst Du in eine Gesinnung, die sonst eine Tugend zu werden droht, ein 
Element der Unehrlichkeit und Selbsttäuschung hineintragen. Auf diese 
Weise wurden schon Tausende von Menschen zu der Überzeugung gebracht, 
Demut bestünde darin, daß z. B. schöne Frauen sich einredeten, sie wären 



264 C. S. Lewis 

häßlich, und intelligente Männer, sie wären dämlich. Und da in vielen Fäl- 
len das, was sie sich selbst einreden wollen, ganz offensichtlicher Unsinn 
ist, können sie sich eben nicht davon überzeugen, und wir haben damit den 
großen Vorteil gewonnen, ihren Geist in einem endlosen Umsich-selber- 
drehen zu erhalten, in der Anstrengung, das Unmögliche zu erzwingen. 

Um die Kampfesführung •Unseres Feindes" im voraus zu durchschauen, 
müssen wir seine Absichten berücksichtigen. •Der Feind" will den Men- 
schen zu einer Gesinnung bringen, in der er die schönste Kathedrale der 
Welt entwerfen könnte und dabei wüßte, daß es wirklich die schönste ist, 
so daß er sich über diese Tatsache freut, ohne dabei aber froher oder weni- 
ger froh über sein eigenes Werk zu sein, als wenn es von einem anderen 
geschaffen wäre. •Der Feind" will ihn am Ende so frei von aller Selbstsucht 
haben, daß er sich seiner eigenen Talente ebenso aufrichtig und dankbar 
freuen kann wie der seines Nächsten • so wie er sich an einem Sonnen- 
aufgang, an einem Elefanten oder einem Wasserfall freut. Er will, daß 
jeder Mensch letztlich alle Kreaturen (sich selbst eingeschlossen) als herr- 
liche und ausgezeichnete Wesen erkennen kann. Er beabsichtigt, so schnell 
wie möglich ihre animalische Selbstliebe zu töten, aber mit dem Endziel, 
wie ich fürchte, ihnen eine neue Art von Selbstliebe zurückzugeben • eine 
Liebe und Dankbarkeit gegenüber allen Personen, eingeschlossen die 
eigene. Wenn sie einmal wirklich gelernt haben, ihre Nächsten zu lieben 
wie sich selbst, dann wird es ihnen erlaubt sein, sich selbst zu lieben wie 
ihre Nächsten. Wir dürfen nämlich nie jenen abstoßendsten und unver- 
ständlichsten Charakterzug •Unseres Feinides" vergessen, daß er wirklich 
diese unbehaarten Zweibeiner, die er geschaffen hat, liebt und ihnen immer 
mit der rechten Hand zurückgibt, was er mit der linken wegnahm. 

Seine ganze Anstrengung zielt deshalb darauf hin, das Herz des Men- 
schen unter allen Umständen von der Betrachtung seines eigenen Wertes 
abzubringen. Es wäre ihm lieber, ein Mensch hielte sich für einen großen 
Baumeister oder einen großen Dichter und schlüge sich dann die ganze 
Sache aus dem Kopfe, als daß er Zeit und Mühe damit verschwendete, sich 
zu überzeugen, daß er ein schlechter sei. Deinen Bemühungen, dem Patien- 
ten Eitelkeit oder falsche Bescheidenheit beizubringen, wird daher seitens 
des •Feindes" mit der selbstverständlichen Warnung begegnet werden, daß 
es gewöhnlich nicht die Pflicht des Menschen sei, überhaupt eine Meinung 
von seinen Talenten zu haben, da er sehr leicht fortfahren könne, diese zur 
bestmöglichen Entfaltung zu bringen, ohne schon jetzt seine genaue Nische 
im Ruhmestempel festzulegen. Du mußt um jeden Preis versuchen, diese 
Mahnung aus dem Bewußtsein Deines Patienten zu verdrängen. 

•Der Feind" wird auch versuchen, Deinen Patienten wirklich von einer 
gewissen Lehre zu überzeugen, die sie zwar alle bekennen, die sie sich aber 
nur mühsam ins Gefühl bringen können, nämlich die Lehre, daß sie sich 
nicht selbst erschaffen haben, daß sie ihre Talente als Geschenk erhalten 
und daß sie deshalb mit demselben Recht auf ihre Haarfarbe stolz sein 
könnten. Aber stets und in jeder Weise wird es des •Feindes" Absicht sein, 
den Geist des Patienten von solchen Fragen überhaupt abzulenken. Und 



The Screwtape Letters 265 

Deine muß es sein, ihn auf sie hin zu fixieren. Ja, selbst an ihre Sünden 
sollten sie nach dem Willen •Unseres Feindes" nicht zu viel denken; je 
schneller ein Mensch, der seine Sünden einmal bereut hat, seine Aufmerk- 
samkeit von sich abwendet, desto mehr freut es den •Feind". 

Dein Dich liebender Onkel 
Screwtape. 

3. (19.) Brief 

Mein lieber Wormwood! 

Ich habe viel über die Frage in Deinem letzten Brief nachgedacht. Wenn 
alle Individuen, wie ich klar bewies, von Natur aus miteinander im Kampfe 
liegen und damit des •Feindes" Idee von Liebe ein Widerspruch in sich 
selbst ist, was soll dann meine oft wiederholte Warnung bedeuten, daß er 
wirklich dieses menschliche Gesindel liebe und wirklich deren Freiheit und 
ewige Existenz wünsche? Hoffentlich hast Du, mein lieber Junge, meinen 
Brief niemandem gezeigt. Nicht als ob viel daran läge. Jedermann würde 
sofort erkennen, daß der Anschein der Häresie, den ich mir dadurch gab, 
rein zufällig ist. Nebenbei gesagt, ich hoffe doch, Du hast gemerkt, daß 
einige meiner Bemerkungen über Slubgob, die anscheinend etwas unhöflich 
waren, scherzhaft gemeint waren. Tatsächlich habe ich die höchste Achtung 
vor ihm. Und meine Drohungen, Dich nicht vor den Behörden zu schützen, 
waren natürlich nicht ernst zu nehmen. Du magst sicher sein, daß ich stets 
Deine Interessen im Auge behalten werde. Aber sieh zu, daß Du alles wohl 
verwahrt hältst. 

Ich muß eingestehen, ich verfiel aus reiner Nachlässigkeit auf die irrige 
Behauptung, •Unser Feind" liebe wirklich diese menschlichen Wesen. Das ist 
natürlich unmöglich. Er ist ein Wesen für sich, sie sind verschieden von ihm. 
Ihr •Gutes" kann nicht auch das seine sein. All sein Gerede über Liebe ist 
notwendigerweise nur die Tarnung einer anderen Absicht. Er muß irgend- 
einen realen Beweggrund haben, sie zu schaffen und sich um sie so viele 
Mühe zu geben. Der Grund, weshalb wir so reden, als hätte er wirklich 
diese unmögliche Liebe für sie, ist unsere vollkommene Unfähigkeit, jenen 
realen Beweggrund ausfindig zu machen. Welchen Vorteil erwartet er sich 
von ihnen? Das ist die unlösbare Frage. Ich glaube nicht, daß es irgend- 
einen Schaden anstiften könnte, wenn ich Dir verrate, daß gerade diese 
Frage ein Grund des Streites zwischen •Unserem Vater" und dem •Feinde" 
war. Als die Idee der Schöpfung des Menschen zum erstenmal diskutiert 
wurde, und der •Feind" schon damals ganz offen eingestand, daß er eine 
gewisse Episode mit einem Kreuz voraussehe, da ersuchte •Unser Vater" 
ganz selbstverständlich um ein Interview und bat um Aufklärung. Der 
•Feind" gab ihm keine andere Antwort als dieses unsinnige Geschwätz 
über selbstlose Liebe, das er seitdem verbreitet hat. Das konnte •Unser 
Vater" natürlich nicht annehmen. Er bat den •Feind" inständig, offene 
Karten zu spielen, und gab ihm alle Gelegenheit dazu. Er gestand, wirklich 
besorgt zu sein, das Geheimnis zu erfahren. Der •Feind" antwortete darauf: 



266 C. S. Lewis 

•Ich wünschte von ganzem Herzen, Du tätest es!" Ich glaube, es war an 
diesem Punkt der Unterredung, daß der Ekel über solch unbegründeten 
Mangel an Vertrauen •Unseren Vater" veranlaßte, sich auf einen unend- 
lichen Abstand von seiner •Gegenwart" zu entfernen, und das mit solcher 
Plötzlichkeit, daß dadurch die lächerliche Feindpropaganda entstand, er sei 
mit Gewalt aus dem Himmel herausgeworfen worden. Seitdem haben wir 
einzusehen gelernt, warum unser Unterdrücker so geheimnisvoll tut. Sein 
Thron hängt nämlich von diesem Geheimnis ab. Mitglieder seiner Partei 
haben öfters eingestanden, daß der Krieg zu Ende wäre, und wir den Him- 
mel wieder betreten würden, falls wir verständen, was er unter Liebe 
meint. Nun, darin liegt unsere große Aufgabe. Wir wissen, daß er nicht 
wirklich lieben kann; niemand kann es; es ist einfach sinnlos. Wenn wir 
herausfinden könnten, was er wirklich im Schilde führt! Eine Hypothese 
nach der anderen ist ausprobiert worden, und noch immer kommen wir 
nicht dahinter. Aber wir dürfen nie die Hoffnung aufgeben: immer kompli- 
ziertere Theorien, immer vollkommenere Tatsachen-Sammlungen, immer 
größere Belohnungen für Forscher, die Fortschritte machen, immer grau- 
samere Strafen für Mißerfolge • all das fortgesetzt und gesteigert bis zum 
Ende der Welt, kann unmöglich ohne Erfolg bleiben. 

Du beschwerst Dich, daß ich in meinem letzten Briefe nicht klar er- 
klärte, ob ich es für ein menschliches Wesen für wünschenswert halte, 
•verliebt" zu sein. Aber, mein lieber Wormwood, das ist doch eine der 
Fragen, die man von denen erwarten könnte! Laß sie doch darüber strei- 
ten, ob •Liebe" oder Patriotismus oder Ehelosigkeit oder Kerzen auf den 
Altären oder Abstinenz oder Erziehung •gut oder schlecht" sind! Siehst 
Du denn nicht, daß es darauf keine Antwort gibt? Nichts ist von Be- 
deutung außer der Kunst, einen bestimmten Patienten in gegebenen Um- 
ständen und im bestimmten Augenblick dem •Feinde" oder uns näher zu 
bringen. Daher kann es ein guter Schachzug sein, einem Patienten die 
Überzeugung beizubringen, daß •Liebe" •gut" oder •schlecht" sei. Wenn 
er ein arroganter Mensch ist, voll Verachtung für den Leib, die sich tat- 
sächlich auf seine Prüderie gründet, von ihm aber fälschlich für Reinheit 
gehalten wird • und dabei einer, der sich gefällt in der Verhöhnung all 
dessen, was seine Kameraden preisen •, dann laß ihn unter allen Um- 
ständen sich gegen Liebe entscheiden. Erfülle ihn mit herausforderndem 
Aszetentum, und wenn Du von seinem Geschlechtstrieb alles weggenom- 
men hast, was diesen menschlich machen könnte, plag ihn mit diesem Trieb, 
und zwar in einer um so brutaleren und zynischeren Form. Ist er aber ein 
gefühlsbetonter, leichtgläubiger Kerl, dann füttere ihn mit unbedeutenden 
Dichtern und fünftklassigen Romanschriftstellern aus der alten Schule, bis 
Du ihn überzeugt hast, daß •Liebe" sowohl unwiderstehlich als auch irgend- 
wie verdienstlich sei. Diese Überzeugung ist eingestandenermaßen keine 
große Hilfe zu gelegentlicher Unkeuschheit; aber sie ist ein unvergleich- 
liches Rezept für fortgesetzte, •edle", romantisch-tragische Ehebrüche, die, 
wenn alles gut geht, mit Morden und Selbstmorden enden. Wenn das nicht 
gelingt, kann sie benutzt werden, um den Patienten in eine nützliche Ehe 



Krise des Bußsakramentes? 267 

hineinzusteuern. Eine Ehe, obgleich sie die Erfindung des •Feindes" ist, hat 
nämlich auch ihren Nutzen. In der Nachbarschaft Deines Patienten leben 
doch sicherlich mehrere junge Damen, die ihm ein christliches Leben recht 
schwierig machen dürften, falls Du ihn überreden könntest, eine von ihnen 
zu heiraten. Bitte gib mir genaue Nachricht darüber in Deinem nächsten 
Schreiben. Inzwischen versuche es Dir klar zu machen, daß •verliebt" sein 
nicht notwendigerweise günstig ist, weder für uns noch für die andere 
Seite. Das ist einfach eine Gelegenheit, die wir sowohl wie der •Feind" 
auszubeuten versuchen. Genau wie die meisten übrigen Dinge, über die 
sich die Menschen so viel Kopfzerbrechen machen, wie z. B. Gesundheit 
und Krankheit, Alter und Jugend oder Krieg und Frieden • all das ist, 
soweit das geistliche Leben in Frage kommt, zunächst einmal Rohmaterial. 

Dein Dich liebender Onkel 
Screwtape. 

Krise des Bußsakramentes? 
Gedanken und Anregungen zur heutigen Beichtpraxis 

Von Heinrich B a c h t S. J., Buren i. W. 

Vorbemerkung: Die folgenden Ausführungen wollen, vor allem in ihrem 
dritten Teil, nicht so sehr als fertige Thesen verstanden sein, als vielmehr Prie- 
stern und Laien für die Verwaltung und den Empfang des Bußsakramentes An- 
regung und Hilfe bieten. Darum bitten wir unsere Leser ausdrücklich um ihre 
Stellungnahme, um selbst wieder Anregung zu empfangen.    Die Schriftleitung. 

Wenn auch die Kontroverse um die Andachtsbeichte, die bis unmittelbar 
vor dem Kriege die Gemüter bewegte, durch die autoritativen Worte der 
Enzyklika •Mystici Corporis"1 grundsätzlich beendet ist, so dürfen wir uns 

1 Die Stelle steht im dritten Teil des Rundschreibens, in dem eine Reihe von 
Irrtümern auf dem Gebiet des aszetischen Lebens besprochen wird. Zu ihnen 
rechnet der Papst auch •die falschen Anschauungen jener, die behaupten, man 
dürfe die häufige Beichte der läßlichen Sünden nicht so hoch einschätzen; das 
allgemeine Sündenbekenntnis, das die Braut Christi Tag für Tag zusammen mit 
den ihr im Herrn vereinten Kindern durch die Priester am Fuß des Altares ab- 
legt, sei ihr vorzuziehen". Gewiß gibt es mannigfache Weisen zur Tilgung der 
läßlichen Schuld. Aber dennoch behält die häufige Andachtsbeichte, •die nicht 
ohne den Antrieb des Heiligen Geistes in der Kirche eingeführt wurde", ihre Be- 
deutung. •Mögen also die, welche in den Reihen des jüngeren Klerus die Hoch- 
schätzung der häufigen Beichte zu verringern und herabzusetzen suchen, wohl 
bedenken, daß sie eine Sache betreiben, die dem Geiste Christi fremd und für 
den mystischen Leib unseres Heilandes ein Unsegen ist". • In der Enzyklika 
über die heilige Liturgie •Mediator Dei" vom 20. November 1947 kommt Pius XII. 
nochmals eindringlich auf diesen Punkt zurück: •Da jedoch die Ansichten, die 
von einigen hinsichtlich der öfteren Beicht geteilt werden, dem Geiste Christi 
und seiner makellosen Braut gänzlich zuwiderlaufen und für das geistliche 
Leben geradezu verheerend sind, rufen Wir in Erinnerung, was Wir darüber 
bereits im Rundschreiben •Mystici Corporis" mit Schmerz gesehrieben haben, und 
Wir dringen erneut darauf, daß ihr das, was Wir dort mit überaus besorgten 
Worten dargelegt haben, euren Gläubigen, insbesondere den Priesteramtskandi- 
daten und dem jungen Klerus, zu ernster Erwägung und gelehriger Ausführung 
einschärft." 




