Krise des Buflsakramentes? 267

hineinzusteuern. Eine Ehe, obgleich sie die Erfindung des , Feindes“ ist, hat
nimlich auch ihren Nutzen. In der Nachbarschaft Deines Patienten leben
doch sicherlich mehrere junge Damen, die ihm ein christliches Leben recht
schwierig machen diirften, falls Du ihn iiberreden kénntest, eine von ihnen
zu heiraten. Bitte gib mir genaue Nachricht dariliber in Deinem nichsten
Schreiben. Inzwischen versuche es Dir klar zu machen, daB ,,verliebt” sein
nicht notwendigerweise giinstig ist, weder fiir uns noch fiir die andere
Seite. Das ist einfach eine Gelegenheit, die wir sowohl wie der ,Feind“
auszubeuten versuchen. Genau wie die meisten iibrigen Dinge, iiber die
sich die Menschen so viel Kopfzerbrechen machen, wie z. B. Gesundheit
und Krankheit, Alter und Jugend oder Krieg und Frieden — all das ist,
soweit das geistliche Leben in Frage kommt, zunichst einmal Rohmaterial.

Dein Dich liebender Onkel
Screwtape.

Krise des BuBisakramentes?
Gedanken und Anregungen zur heutigen Beichtpraxis
Von Heinrich Bacht S.J., Biliren i. W.

Y orb emer kun g : Die folgenden Ausfiilhrungen wollen, vor allem in ihrem
dritten Teil, nicht so sehr als fertige Thesen verstanden sein, als vielmehr Prie-
stern und Laien fiir die Verwaltung und den Empfang des BuBsakramentes An-
regung und Hilfe bieten. Darum bitten wir unsere Leser ausdriicklich um ihre
Stellungnahme, um selbst wieder Anregung zu empfangen. Die Schriftléitung.

Wenn auch die Kontroverse um die Andachtsbeichte, die bis unmittelbar
vor dem Kriege die Gemiiter bewegte, durch die autoritativen Worte der
Enzyklika ,Mystici Corporis“! grundsitzlich beendet ist, so diirfen wir uns

1 Dje Stelle steht im dritten Teil des Rundschreibens, in dem eine Reihe von
Irrtiimern auf dem Gebiet des aszetischen Lebens besprochen wird. Zu ihnen
rechnet der Papst auch ,die falschen Anschauungen jener, die behaupten, man
diirfe die hiufige Beichte der liBlichen Stinden nicht so hoch einschétzen; das
allgemeine Siindenbekenntnis, das die Braut Christi Tag fiir Tag zusammen mit
den ihr im Herrn vereinten Kindern durch die Priester am Fufl des Altares ab-
legt, sei ibr vorzuziehen“. Gewi3 gibt es mannigfache Weisen zur Tilgung der
14Blichen Schuld. Aber dennoch behilt die hiufige Andachtsbeichte, ,die nicht
ohne den Antrieb des Heiligen Geistes in der Kirche eingefiihrt wurde®, ihre Be-
deutung. ,Mogen also die, welche in den Reihen des jlingeren Klerus die Hoch-
schiitzung der hiufigen Beichte zu verringern und herabzusetzen suchen, wohl
bedenken, da8 sie eine Sache betreiben, die dem Geiste Christi fremd und fiir
den mystischen Leib unseres Heilandes ein Unsegen ist*. — In der Enzyklika
iiber die heilige Liturgie ,,Mediator Dei* vom 20. November 1947 kommt Pius XIL
nochmals eindringlich auf diesen Punkt zuriick: ,Da jedoch die Ansichten, die
von einigen hinsichtlich der &fteren Beicht geteilt werden, dem Geiste Christi
und seiner makellosen Braut ginzlich zuwiderlaufen und fir das geistliche
Leben geradezu verheerend sind, rufen Wir in Erinnerung, was Wir dariiber
bereits im Rundschreiben , Mystici Corporis“ mit Schmerz geschrieben haben, und
Wir dringen erneut darauf, daB ihr das, was Wir dort mit iiberaus besorgten
Worten dargelegt haben, euren Gldubigen, insbesondere den Priesteramtskandi-
daten und dem jungen Kierus, zu ernster Erwigung und gelehriger Ausfithrung
.einschérft.«



268 Helnrich Bacht S. J.

doch nicht dariiber hinwegtduschen, daB damit noch lange nicht alle Fragen
gelost und die Anliegen erfiillt sind, die mehr oder minder ausdriicklich im .
Hintergrund der ganzen Auseinandersetzung standen. Bei niherem Zu-
sehen wird némlich deutlich, daB es sich dabei nicht einmal nur um das
Institut der Devotionsbeichte® handelt, sondern um die sinnvolle und frucht-
bare Verwirklichung des Bufisakramentes iiberhaupt.

Wir gehen von der Tatsache aus, daBl in den letzten Jahrhunderten und
vor allem seit den Kommuniondekreten Pius’ X. die Beichthaufigkeit ge-
waltig gestiegen ist. Man braucht als Vergleichspunkt nicht einmal die -
Viterzeit zu nehmen, in der bekanntlich das BuBinstitut nur in ganz be-
stimmten Fillen in Angpruch genommen wurde, so daB sich die neueren
Dogmengeschichtler mit Recht fragen, ob ein Augustinus je in seinem Leben
gebeichtet hat®. Auch im hohen Mittelalter und in der vortridentinischen
Zeit blieb der Empfang des Beichtsakramentes sehr beschrinkt. Das hingt
zum Teil mit der Tatsache zusammen, daB ja auch der Eucharistieempfang
viel seltener war’. Wenn die hl. Birgitta (t 1373), die doch die rémischen
Verhéltnisse gut kannte, sagen konnte: ,,Auf eine Person, die beichtet und
kommuniziert, kommen wohl hundert, die niemals gebeichtet und ebenso-~
wenig kommuniziert haben“, oder wenn ein italienischer ‘Anonymus im
Jahre 1380 schreibt: ,Sage mir, wo sind die Italiener, die ... einmal im
Jahre, ja auch nur einmal im Leben ihre Siinden beichten, den Leib Christi
empfangen oder in die Messe gehen oder iiberhaupt auler der Taufe, dem
Ordo und der Ehe ein kirchliches Sakrament empfangen“®, so spricht das
deutlich genug. Immerhin ist zuzugeben, daB Beicht- und Kommunion-
héufigkeit nicht einfach parallel laufen. Jedenfalls weist Browe® darauf hin,

_ daB manche Synoden (z. B. von Miinster 1279; Paris 1485) wohl zur 6fteren
Beichte raten, nicht aber zur 6fteren Kommunion.

Wir haben hier nicht nach den Griinden fiir den selteneren Empfang des
Bufisakramentes in fritheren Zeiten zu fragen. Uns geniigt die Tatsache,
daB zumal seit Pius X. die oftmalige Beichte sich durchgesetzt hat, so da
es heute weithin Brauch geworden ist, daB eifrige Christen monatlich oder
gar wdochentlich beichten, wie ja auch fiir Theologiestudenten und Ordens-
leute die Wochenbeichte sogar kirchenrechtlich vorgesehen ist’.

Auf der andern Seite wird niemand bestreiten, daB3 die geringe Frucht,
die man bei hiufig Beichtenden so oft feststellen mu8, sehr zum Nach-

2 Uber die dogmatischen Fragen, die mit der Andachtsbeichte zusammen-
hingen, vgl. M. Schmaus, Dogmatik 3, 2 § 268; daselbst S. 604/605 die Literatur
zur ganzen Kontroverse. — Karl Rahner, Vom Sinn der hiufigen Andachts-
beichte, in: ZAM 9 (1934 323ff. —- Wihrend des Krieges erschien der wertvolle
Artlkel von Erzabt Benedikt Baur O. S. B., Grundsitzliches und Praktisches zur
Andachtsbeichte (Theol. u. Seels. November 1943 S. 73+82).

3 Vgl P. Galtier S. J., Saint Augustin, a-t-il confessé? (Rev. Prat. d’Apol (1921)
S. 74—80; 274—275).

4 Vgl. dazu die reich belegte Studie von P. Browe S. J., Die hiuflge Kommunion
im Mittelalter, 1938.

& Browe a. a. O. S. 26/27.

7 CIC can. 1367 schirft den Bischéfen und Ordensobern ein, dafiir Sorge zu
tragen. Eine kirchenrechtliche Verpflichtung zur Wochenbelchte, die unmittelbar
die Untergebenen betrifft, gibt es nicht.



Krise des BuBsakramentes? 269

denken zwingt. Mehr als einmal ist darum gerade von eifrigen und ge-
wissenhaften Seelsorgern die Frage aufgeworfen worden, ob der Nutzen
der hiufigen Beichte den Opfern entspreche, welche die Verwaltung des
BuBisakramentes erheischt. Wir glauben nicht fehl zu gehen, wenn wir das
bereitwillige Echo, das die an der Devotionsbeichte erhobene Kritik bei
nicht wenigen Seelsorgern gefunden hat, auf diese Erfahrung zuriick-
fithren.

Wenn es auch irrig war, aus dieser Resignation heraus gegen das Institut
der Andachtsbeichte als solches Stellung zu nehmen, so bleibt doch zu
fragen, ob nicht in der Praxis der Beichte, wie sie seit langem von Gliu-
bigen und Seelsorgern gehandhabt wird, sachliche Griinde liegen, die fiir
ihre sehmerzlich empfundene Unfruchtbarkeit haftbar zu machen sind. An
solchen G\rﬁnden diirften wohl vor allem drei zu nennen sein.

I. Beichtspiegel und Gewis-sensbil‘dung

Kennzeichnen wir zunichst einmal die heutige Situation. In der alten
Kirche bestand bekanntlich der Brauch, daB der Priester, vor dem man
seine Beichte ablegte, von sich aus die entsprechenden Fragen stellte. Zu
diesem Zweck waren ihm die ,BuBibiicher” in die Hand gegeben, die mit
fortschreitender Ausfiihrlichkeit den ganzen Bereich der ,einschligigen“
Siinden mit den entsprechenden BuBauflagen umfaften. Bei dieser Praxis ,
hatte der Seelsorger an sich leicht die Méglichkeit, je nach den persénlichen .
Bedingungen des Beichtenden seine Fragen zu stellen. Anderseits wurde
dadurch aber der ganze Beichtvorgang zu sehr verlangsamt, da viele un-
notige Fragen gestellt und beantwortet werden muBiten. So bildete sich
ganz von selbst der Brauch heraus, daB man den Pénitenten selbst den
Gewissenspiegel in die Hand gab, damit sie daraus ihre Anklage aufsetzten.
Das war zeitsparender und auch sonst sehr heilsam. So entstanden die
Beichtspiegel, deren Entwicklung ein Blick in die Gebetbuch- und Kate-
chismusliteratur der Vergangenheit zeigt®. .

Aber auch hier zeigten sich bald mancherlei Nachteile. Dem geschriebenen
Wort fehlte vor allem die Anpassungsfihigkeit an die jeweilige Situation
sowohl des Beichtenden als auch der zur Frage stehenden stindigen Hand-
lung. Grundsitzlich hdtte man darum so viele Beichtspiegel schaffen miis-
sen, wie es das seelsorgliche Bediirfnis verlangte. In Wirklichkeit begniigte
man sich mit einem Einheitsbeichtspiegel, der fiir alle zu dienen hatte. Als
dann spiter wenigstens der Kinderbeichtspiegel hinzukam, wurde die Lage
tatséchlich nur verschlechtert — und zwar in doppelter Hinsicht: entweder
war er hicht kindertiimlich genug, dann wurden die Kinder von Anfang an
mit Begriffen und Vorstellungen belastet, die flir sie unvollziehbar waren
und damit eine Quelle fiir viele Gewissensverbildungen wurden. Oder aber
seine Sprache und Anklage entsprach wirklich der psychologischen Situa-

8 Hierzu B. XKurtscheid, Art. ,Beichtspiegel® in Lex. Th. K. 2 106/107. Es wiire
ein sehr dankenswertes Unternehmen, wenn einer die Entwicklung des Beicht-
spiegels zum Thema einer umfassenden Studie bzw. Dissertation machen wollte.
Soweit ich sehe, ist hier noch fast alles ,terra-virgo®.



270 Heinrich Bacht S. J.

tion des Kindes, dann bestand die Gefahr, daB dieser ,primitive* Beicht-
spiegel als eiserner und unverinderlicher Bestand mit ins Leben hinaus-
genommen wurde. Selbst dort, wo man den heranwachsenden’ jungen Men-
schen im Grofien Katechismus oder im Ditzesangebetbuch einen Erwach-
senenbeichtspiegel in die Hand gab, muBite der Seelsorger immer wieder
erleben, dafli man sich doch lieber an den im Erstbeichtunterricht angelern-
ten- Beichtspiegel hielt. Die Folgen fiir die Gewissensbildung liegen klar
zutage. Der unpersénlich-schematische Eindruck, den so viele Beichtankla-
gen machen, ist hier begriindet.

Noch ein zweites Moment ist hier geltend zu machen. Dadurch, dafl unsere
Kinder bei der heutigen Praxis der Frithkommunion in so jungen Jahren
den entscheidenden Unterricht iber Siinde, Bufle und Beichte erhalten, ist
es unvermeidlich, daB sie bisweilen eine sehr ,,primitive” und unzulédngliche
Vorstellung von der Siinde iiberhaupt mit ins Leben hinausnehmen. Jeder
Erzieher weif}, wie schwer es ist, einem Kind die verschiedenen Momente
klar zu machen, die zum Wesen, zumal der schweren Slinde gehéren, und
wie leicht sich falsche Urteile in Kinderherzen festsetzen kénnen. Wie man-
cher Mensch leidet jahrelang unter dem Gedanken, da oder dort im Kindes-
alter eine schwere Siinde begangen zu haben, wo objektiv von einer solchen
gar keine Rede sein konnte. Ein Beweis dafiir, daB viele nicht zu einera
klaren Siindenbegriff kommen, ist die Tatsache, daB man oft in der Beichte
Dinge, welche gar nichts (formell) Schuldhaftes an sich tragen, friedlich
neben wirklichen (schweren) Siinden hort.

Wenn nun aber, sei es wegen der Unzulidnglichkeit des Beichtspiegels
oder auch wegen der Mingel der Gewissensbildung, schon die Gewissens-
erforschung und die Anklage ungeniigend bleiben, darf es nicht wundern,
daB ‘aus der Beichte keine entsprechende Frucht gewonnen wird. Dem
Beichtenden fehlt ja die innere Einsicht und Wertung der tatsichlichen Un-
ordnung und Verderbtheit seines Herzens. Wie soll dann die Reue echt und
der Vorsatz wirksam sein? Dem Beichtvater aber wird durch die notwendig
schematische und ,vulgire* Anklage keine Handhabe geboten, den wahren
Seelenzustand des Beichtenden zu beurteilen.

Wie wire solchen Gefahren zu begegnen? Dazu einige Anregungen. Zu-
niichst miifte es jedem Seelsorger ein wichtiges Anliegen sein, dariiber zu
wachen, daB der junge Mensch nicht mit einem unzulinglichen Beichtspiegel
ins Leben geht. Eine der vordringlichsten Aufgaben des Schulentlassungs-
unterrichtes und der Gruppenstunden fiir die reifere Jugend wére es
darum, dort noch einmal von Grund auf die Fragen der Gewissensbildung
und des Beichtspiegels zu behandeln. Es gibt dazu schon mancherlei wert-
volle Hilfen. An erster Stelle stehen die bisch#flichen Richtlinien, die 1942
iiber das Thema ,Fiihrung zu BuBe und BuBsakrament“ herausgegeben
wurden®. Sie sind der Niederschlag jahrelanger intensiver Gemeinschafts-
arbeit iiber dieses ganze Fragengebiet. Sodann ist sehr zu empfehlen, was

? Neuerdings abgedruckt in den Katech. Bldttern 72 (1947) 25—29; 84—92.



Krise des Bufisakramentes? 27L

in dem Werkbuch , Parochia“! {iber Erstbeichtunterricht, Beichtspiegel und
Gewissensbildung behandelt wird. Wenn unsere Jugend in d em Geist zur
Gewissensbildung und Gewissenerforschung erzogen‘ wiirde, wie er aus.
diesen Seiten spricht, und wenn unsere Erwachsenen dazu angeleitet wiir-
den, sich einen persénlichen Beichtspiegel zu schaffen, wie es dort an-
geraten wird, dann wiirde ein wesentlicher Schritt zur Uberwindung der
»Beichtkrise“ getan sein®'.

Das andere, was zu geschehen hiitte, wire dies: Der Seelsorger miifite
dariiber wachen, daB seine Beichtkinder den rechten Begriff vom Wesen
der Siinde bekimen. Vor allem miiite ihnen, zwar nicht terminologisch,
wohl aber sachlich klargemacht werden, worin der Unterschied zwischen
einer eigentlichen und uneigentlichen Siinde (peccatum formale/materiale)
besteht, daB in der Beurteilung einer Handlung letzten Endes das person-
liche Gewissen entscheidend ist, und zwar das Gewissensurteil, wie es die
Tat selber begleitete, nicht aber wie es sich nachher bildete, daB eine eigent~ .
liche Beichtpflicht nur gegeniiber sicher als schwer siindhaft erkannten Ver-
gehen besteht usw. Das Ziel muB also die Heranbildung eines zwar zarten,
aber durchaus objektiven, freien, selbstindigen Gewissens sein'®. Ohne dies
hat alles Reden von der Miindigkeit und Sendung des Laien keinen Sinn.

II. Der ,gute Vorsatz®

Zu Beginn sei hier ein Zitat aus einem angesehenen protestantischen
theologischen Lexikon wiedergegeben™. Was in diesem Artikel {iber die
katholische Beichte zu lesen ist, ist zweifelsohne zum grofBen Teil schief und
falsch. Aber auch aus dem Irrtum 138t sich noch manche Anregung und
Mahnung erheben. Es heifit da: ,Es soll . .. nicht die Aufrichtigkeit des BuB-
gefiihls (in der katholischen Beichtpraxis) angezweifelt werden. Aber in der
Regel geht wohl die augenblickliche Zerknirschung nicht in wirklich sitt-
liche Impulse iiber. Infolge davon, dafi durch die Absolution die Siinden
getilgt sind, fehlt leicht Menschen mit einem robusteren Gewissen das Ge-
fiihl, daB sie die Schuld gegeniiber ihrem Gatten oder sonst einem Néchsten
doch noch auf andere Weise gutzumachen hitten. Sie sind ganz iiber ihre
Schuld beruhigt. Damit werden Verfehlungen, deren Uberwindung auf
sittlichem Gebiet liegen, auf das religidse geschoben. Die rein religitse Be~
handlung der Schuld fiihrt somit nicht ganz selten zur sittlichen Laxheit.
Denn die Ermahnungen des Beichtvaters verlieren leicht mit dem Augen-
blick, wo die Absolution gesprochen ist, ihre Kraft. Zwar lehrt die Kirche

10 Von K. Borgmann wihrend des Krieges im Alsatia~Verlag, Colmar, heraus-
gegeben; die erwihnten Abschnitte auf S. 343—372.

11 Vom katechetischen Standpunkt aus scheint mir sehr beachtlich zu sein, was.
K. Tilmann unter dem Titel , Unsere Kinder-Beichtpraxis im Lichte des NT“
geschrieben hat (Katech. Blitter 71 (1946) 17—24; 56—60; 86—92; 109-—115;
137—150). — Einen vorziiglichen Beichtspiegel fiir den Mann findet man in dem
Biichlein ,Ménner vor Gott* (herausgegeben von Msgr. Hiirth).

12 Hier kann u. a. das wertvolle Biichlein von H. Hirschmann S. J., Gewissen
und Gewissensbildung (erschienen als Erginzung zur Christenfibel von Raskop~

Pieper; eine Neuauflage wére sehr zu begriiien) niitzlich sein.
13 Religion in Geschichte und Gegenwart 1 (1909) Sp. 1476.



272 ' Heinrich Bacht S. J.

... die Ersatzpflicht. Aber diese Restitution wird vielfach nicht geiibt, weil
sie ein feines sittliches Empfinden voraussetzt . . .« , _

Es wére nicht schwer, die mannigfachen Irrtiimer dieser Darstellung auf-
zuweisen. Aber darum geht es hier nicht. Wir wollen hier nur die eine
Frage — an uns selbst — stellen: Gibt es in unserer Beichtpraxis nicht
manches, was zu einer solchen Darstellung AnlaB bietet? Wir alle wissen
sehr wohl, daB zur Giltigkeit der Beichte der entschiedene Wille gehort,
sich zu bessern und den angerichteten Schaden wieder gutzumachen. In-
sofern ist es nicht wahr, da8 in der Beichte nur eine religitse, nicht aber
auch eine sittliche Uberwindung der Schuld geschehe bzw. beabsichtigt
werde. Aber in praxi liegen die Dinge doch oft anders. Der gute Vorsatz
bleibt nur zu oft ,,in statu implicito“; d. h. man wihnt ihn in der Reue ein-
geschlossen. Aber so wahr es ist, da der Wille zur Besserung und zur
Wiedergutmachung in der logischen Konsequenz einer aufrichtigen Reue
liegt, so ist es doch, psychologisch betrachtet, gefihrlich, wenn man sich
nicht daran gewodhnt, auch ausdriicklich iiber die kiinftige Handlungs-
weise und Lebensgestaltung nachzusinnen. — Oder aber der Vorsatz bleibt
zu sehr im allgemeinen stecken und kommt darum nicht zu seiner notwen-
digen Wirkkraft. Und doch ist gerade dies von so entscheidender Wichtig-~
keit. Es ist gewiB nicht richtig, daf die BuBle, wie Luther meinte, nichts
anderes sei als die ,nova vita“!t, Aber bisweilen mochte es scheinen, als ob
dies Moment der Anbahnung der Lebenserneuerung in iibertriebener Oppo~
sition zu Luthers Irrtum katholischerseits zu wenig beachtet werde, wenig-
stens in der tatséchlichen Ubung. .

Vor allem fehlt nur zu oft der ernsthafte und konkrete Wille, den an-
gerichteten Schaden wieder gutzumachen. Viele vergessen, daB von der
‘Wiedergutmachungspflicht nicht nur innerhalb des 7. Gebotes die Rede ist.
Sie denken hochstens noch dort an eine solche Verpflichtung, wo es um die
Wiederherstellung des guten Namens Dritter geht. Aber. abgesehen davon,
daBl man auch hier oft geneigt ist, die Dinge nicht allzu tragisch zu nehmen,
da sich ja leicht mancherlei Entpflichtungsgriinde einstellen, bleiben andere
Fille ganz auBer Betracht, wo ebenso eine , Wiedergutmachung® — wenn
auch nicht aus strengen Gerechtigkeitsgriinden notwendig wire. Ich er-
innere mich, von einem Protestanten die Klage gehort zu haben: ,Ihr
Katholiken macht euch die Dinge leicht. Wenn ihr euer Gewissen beladen
fiihlt, weil ihr euch mit eurer Frau, euren Arbeitskameraden iiberworfen
oder ihnen durch euer Verhalten wehe getan habt, dann geht ihr beichten
und macht die Sache vor dem Priester ab, der euch nicht kennt. Wir da-
gegen, denen ein solcher Weg nicht offen steht, miissen sorgen, daB wir mit
unserer Frau, unseren Arbeitskameraden wieder ins Reine kommen. Und
das ist viel schwerer!“ Es ist die gleiche Anklage, wie sie auch in dem oben
erwihnten Lexikon zu finden war. Ist nicht etwas Wahres daran? Miiiten
die Seelsorger ihre Beichtkinder nicht dazu erziehen, sich bei jeder Beichte
zu fragen, wie sie ihre Schuld gegen den Nichsten wieder gutmachen kénn~

14 ygl. die siebte seiner 95 Thesen; Denz. 747; Neuner-Roos 545. e



Krise des BuBlsakramentes? 273

ten? Hat nicht auch Christus von uns gefordert, uns zuvor mit unserem
Bruder zu versshnen, ehe wir unsere Gabe darbringen (Mt 5, 23)? An der
Ehrlichkeit und Festigkeit des Wiedergutmachungswillens wird man die
Aufrichtigkeit der Reue am leichtesten feststellen konnen. Wem es wirk-
lich leid ist, Argernis gegeben und anderen wehe getan zu haben, dem kann
es nicht schwer sein, einen Weg zu finden, sich mit ihnen wieder aus-
zusGhnen.

Freilich wére es irrig, wollte man meinen, daB nur der Weg der aus-
driicklichen Abbitte oder Wiederverséhnung in Frage kime. Im Gegenteil,
pastorale Klugheit wird oftmals davon abraten. Der eben zitierte Einwand
des Protestanten {ibersieht ja ein sehr wichtiges Moment, daB namlich die
Beichte in sich schon eine Willensbekundung ist, mit allen, die man be-
leidigt hat, wieder ins Reine zu kommen. Es ist ja nicht so, als ob die Beichte

- ein rein privater und interner Vorgang zwischen dem Beichtenden und sei-
nem Herrgott wire. In Wirklichkeit geschieht sie, auch wenn sie ,Privat-
buBe” ist, irgendwie ,in facie Ecclesiae“, d. h. vor der kirchlichen Offent-
lichkeit. Wenn der Mann, der vielleicht die Woche hindurch der Frau und
Familie mancherlei AnlaB zu schweren Verédrgerungen und Verbitterungen
gab, am Samstag zur Beichte geht, dann beweist er damit auch vor seiner
Familie seinen Besserungs- und Wiedergutmachungswillen, oft sogar wirk-
samer, als wenn er in einer bloB konventionellen Form vor den andern Ab-
bitte leisten wiirde. Freilich ist dabei vorausgesetzt, daB sein Verhalten
nach der Beichte die Sinneséinderung auch nach auBen bekundet.

Aus alledem ergibt sich, von welcher Wichtigkeit die Erziehung zu einem
wirkkréftigen und ganz praktisch gehaltenen Vorsatz ist. In der sorgsame-
ren Pflege dieses Wesensstiickes der Beichte ist u. E. ein zweites entschei-
dendes Mittel zur Uberwindung der ,Krise“ des BufBlsakramentes zu
finden?®,

III. Die BuBauflage

Es muB einigermaBen verwundern, daB bei den Kontroversen iiber die
Verwaltung und den Empfang des BuBisakramentes die mit der BuBauflage
gegebenen Fragen nicht ausdriicklich behandelt worden sind. Wenn es in
diesen Auseinandersetzungen letztlich darum ging, dem Beichtinstitut jene
Wirksamkeit und Fruchtbarkeit zu sichern, die es seiner urspriinglichen
Idee und seiner Geschichte nach haben muB, dann ist mit der heutigen
Praxis der BuBauflage ein Faktor aufgezeigt, der u. E. nicht zum gering-
sten Teil fiir die Unfruchtbarkeit so vieler Beichten haftbar zu machen ist.
Dies wird deutlich, wenn man die heutige Praxis mit dem vergleicht, was
das Tridentinum'® {iber den Sinn und die Aufgabe der Genugtuung lehrt.

Beim Studium der neun Kapitel, in denen das Konzil die katholische
Lehre iiber Bufle und Beichte darlegt, muBl es auffallen, da3 die beiden

15 DaB hier der Ansatzpunkt fir die Anleitung zur Ubung des ,besonderen
Vorsatzes“ gegeben ist, sei nur kurz angemerkt; vgl. auch die frither genannten
Bischoflichen Instruktionen (Katech. Blitter 12 (1947) S. 89).

18 sess. 14 cp. 8; Denz. 904 f; Neuner-Roos 569 f.

18



274 Heinrich Bacht S. J.

o
letzten Abschnitte, di\éxvoh »der Notwendigkeit und der Frucht der Genug-
tuung® handeln, so ausfiihrlich- gehalten sind. Dahinter steht das Bewuft-
sein, daB ,gerade die Genugtuungsleistung unter allen Teilen der Beichte
... zur damaligen Zeit am meisten angegriffen wurde“. Gegeniiber den An-
griffen der Reformatoren stellt die Kirche fest, da8 die Priester die Ver-
pflichtung haben, nach MaBigabe ihrer iibernatiirlichen Klugheit heilsame

~ Genugtuungsstrafen aufzuerlegen, welche der Eigenart der Vergehen und
den Fihigkeiten des Beichtkindes angepafit sein sollen. Das Recht und die

” Verpflichtung dazu wird aus der Tatsache hergeleitet, dafli Gott nicht immer

mit der Schuld auch die ganze Strafe nachlasse. Zudem sei es der gott-

lichen Gerechtigkeit entsprechend, dafl ein Unterschied gemacht werde bei
der Siindennachlassung in der Taufe und in der Beichte, da ja die Schuld
des Getauften viel schwerer wiege als die des Ungetauften. Aber es sei auch
eine Forderung der géttlichen Milde, daB den Getauften die Siinden nur
nachgelassen wiirden, wenn sie bereit seien, Genugtuung zu leisten, weil
wir Menschen sonst das Siindigen zu leicht ndhmen und so in immer schwe-
rere Vergehen fallen wiirden, so ,Zorn aufhéufend fiir den Tag des Zornes®

(Rém 2, 5). ‘

Dann werden im einzelnen die Aufgaben besprochen, welche diese BuBi-
auflage erfiillen soll. Ihre erste Funktion sei es, den Siinder mit Nachdruck
(magnopere) von der Siinde zuriickzuschrecken, indem sie wie ein Ziigel die
slindigen Leidenschaften hemme. Sodann solle sie ihn fiir die Zukunft vor-
sichtiger und wachsamer machen, — doch wohl dadurch, dafl der Schmerz
bzw. die Miihe, welche die auferlegte BuBe verursacht, eine heilsame Furcht
vor dem Riickfall in die Seele senkt. Wenn man an die harten BuBen denkt,
die in der alten Kirche gebréiuchli.ch waren, wird man nicht abstreiten
koénnen, daB sie diese Wirkung tatsédchlich haben konnten. Ferner, so fahrt
das Konzil fort, seien die Genugtuungsstrafen Heilmittel gegen die Uber-
bleibsel der Siinde; sie wiirden die siindhaften Gewohnheiten durch die
Ubung der entgegengesetzten Tugenden zerstéren und iiberwinden. End-
lich — und damit spricht das Konzil einen tiefen theologischen Gedanken
aus, der den gnadenhaften Charakter der BuBauflage erkennen lafit —
mache uns das Genugtuungsleiden Christus #hnlich und vereinige uns mit
Thm, der ja auch fiir unsere Siinden gelitten habe. Darin liege dann auch
das sicherste Unterpfand dafiir, daB wir einst mit Thm verherrlicht wiirden.
Diese Verbindung unseres BuBlleidens mit dem des Herrn sei es ja, die ihm
einzig seinen entsiihnenden Wert verleihe. — Wenn -die Reformatoren
immer wieder betonten, daB der Mensch ohne Christus seine Siinden nicht
tilgen kénne, wenn sie der kirchlichen Bufipraxis einen versteckten Pela-
gianismus und Paganismus vorwarfen, dann waren sie dafiir blind, daB
nach katholischer Lehre all unser Biifien nur dadurch iiberhaupt ent-
sithnende Kraft besitzt, weil und insofern es mit dem Siihneleiden Christi
verbunden ist.

Das MaB der BuBauflage muB sich nun nach der Art des Vergehens und
dem Vermdgen des Beichtenden richten. Aber diese mildernde Feststellung
findet ihr gewichtiges Regulativ in der Warnung, der Priester diirfe sich



Krise des BuBsakramentes? | 215

nicht durch eine zu leichte BuBle an fremder Schuld mitschuldig machen.

Denn — das ist der dahinter stehende Gedanke — aus der peinvollen

Schwere der auferlegten BuBle solle der Siinder eine wirksame Hilfe gegen

den Riickfall gewinnen, die ihm aber verloren gehe, wenn die BuBie um
_ihrer Gringfiigigkeit willen diese Wirkung nicht haben kénne. — Ubrigens

solle der Priester nicht {ibersehen, da8 die BuBe nicht nur heilenden, son-

dern auch Strafcharakter habe, sie solle auch eine gebt'ihrende Ziichtigung
fiir die begangenen Fehler sein.

Soweit das Konzil von Trient. Und nun stellen wir die entscheidende
Frage: Glauben wir wirklich, daB die Gebete oder kleinen Frémmigkeits-
libungen, die nach der heute durchgéingigen Praxis als BuBe auferlegt wer-
den, als poenae satisfactoriae, als Genugtuungsstrafen anzusprechen
sind? Kann man von ihnen im Ernst erwarten, daB sie den Siinder kraft-
voll von neuer Siinde abschrecken? Dafl sie seiner Siindenneigung einen
wirksamen Ziigel anlegen? DaB sie die Uberbleibsel der Siinde ausbrennen?
Da8 sie helfen, dem géttlichen Zorngericht wirksam vorzubeugen? Daf an
ihrer Last dem Siinder die Bedeutung und Schwere seiner Schuld aufgehen
kann? DaB durch sie der Beichtende mit dem leidenden Christus ver-
einigt wird!"? _

Gewil}, wir diirfen nicht tibertreiben! Dadurch, daB die BuBleistung ein
Teil des Sakramentes ist, hat sie ihre Wirkung ex opere operato, d. h. sie
schépft ihre ganze Krdft aus den Verdiensten Christi und gewinnt dadurch
eine Wirksamkeit, die ihr als blo8 menschlicher Leistung niemals inne-
wohnen wiirde. Aber man darf diese theologische Lehre nicht falsch an-

" wenden oder auslegen. Die Wirkkraft ex opere operato eignet der Genug-
tuung nur insoweit, als es sich um die Tilgung der zeitlichen Strafen han-
delt, wobei aber immer noch beizufiigen bleibt, daB auch die spezifische
Wirkung der Sakramente von der Verfassung und Mitarbeit des Empfin-
gers nicht unabhéngig ist, wenigstens was den Grad und das Ma83 der zu
empfangenden Gnaden betrifft. Aber wie das Tridentinum ausdriicklich
lehrt, ist die Tilgung der drohenden zeitlichen Strafen keineswegs die
einzige Funktion der BuBauflage. Dazu aber, daB die Genugtuung wirksam
von dem Riickfall in die Siinde abhalte, dafl sie die Siindeniiberbleibsel und
die Slindengewshnung tilge, daB sie eine heilsame Furcht vor der géttlichen
Strafgerechtigkeit einflofie, kann man sich kaum auf ihre Wirkweise ex
opere operato berufen, zum mindesten nicht, wenn man jene subjektiv-
persdnlichen Momente auler acht 146t. ) '

Wohl kann man mit gutem Recht, um die mildere Praxis unserer Zeit
gegeniiber der groferen Bulistrenge fritherer Zeiten einigermafBen zu recht-
fertigen, darauf hinweisen, daB nicht nur die auferlegte BuBle, sondern
auch schon das Siindenbekenntnis selbst einen Genugtuungswert habe. Es
ist durchaus richtig, daB fiir den neuzeitlichen Menschen gerade das Be-

17 Vgl. J. Salsmans S.J., Pour votre salutaire pénitence (NouvRevThéol 57
(1930) 215—222), wo u. a. auf die eindringlichen Mahnungen der Synode von
Mecheln (1920) an die Beichtvidter hingewiesen wird, bei der BuBauflage ge-
wissenhafter zu sein.

18*



276 Heinrich Bacht S. J.

kennen der Siinde vor dem Priester die gréfte BuBe ist, jedenfalls eine
viel empfindlichere als etwa fiir den Menschen des -Altertums oder auch
noch des Mittelalters. Das 148t sich nicht nur an dem frither weitverbreite-
ten Institut der Laienbeichte ablesen?®, sondern kommt schon in der Namen-
* gebung zum Ausdruck: Fiir den antiken Menschen war das vierte Sakra-
ment vorzugsweise ,Poenitentia — Bufle¥, fiir den heutigen dagegen ist es
vor allem ,,Confessio — Beichte“. Wie wenig schwer in fritheren Zeiten das
Siindenbekenntnis gegentiber der Verpflichtung der BuBiibernahme wurde,
ist iibrigens schon daraus ersichtlich, daB der hl. Chrysostomus zwar aus-
‘giebig von der Notwendigkeit der Bufie spricht, aber fast niemals auf die
Notwendigkeit des Bekenntnisses vor dem Priester zu sprechen kommt,
offenbar aus der Erkenntnis heraus, da8 fiir seine Zuhérer nicht hier die
eigentlichen Schwierigkeiten lagen®. ¢

Es ist also’ durchaus zu beriicksichtigen, daf in manchen Fillen das Be-
kenntnis als solches schon jene abschreckende und sorit heilend-erziehe-
rische Funktion erfiillt, von der das Tridentinum spricht. Aber ol damit die
mehr als milde Praxis in der heutigen BuBauflage bereits gerechtfertigt
ist, scheint mehr als fraglich. Fiir die eigentliche Andachtsbeichte mag das
noch eher gelten, — vorausgesetzt, da88 die Anklage nicht so im allgemeinen
und Belanglosen stecken bleibt, so daB von einer Verdemiitigung nicht mehr-
die Rede sein kann. Aber fiir uns, wie auch fiir das Trienter Konzil dreht
es sich ja zunéchst nicht so sehr um die Andachtsbeichte als um jene Fille,
wo schwere Siinden gebeichtet werden.

Sollen wir also zur frithchristlichen BuBstrenge zuriickkehren, deren Nie-
derschlag wir in den BuBblichern finden? Sollen wir wieder Unzucht oder
Ehebruch mit jahrelangem Ausschluf} aus der kirchlichen Altargemeinschaft
und der Auflage von langjihrigen harten Kasteiungen belegen? Keines-
wegs! Wir sind uns bewuBt, daB der einzelne Seelsorger kein Recht hat, °
entgegen der offensichtlich milderen Grundrichtung des kirchlichen Lehr-
amtes zu einem iiberholten Rigorismus zuriickzukehren. Auch hier gibt es
keinen Archaismus! Wohl aber sollte der Seelsorger Wege suchen, auf denen
er dem eindeutigen Willen des kirchlichen Lehramtes, wie er im Triden-
tinum zum Ausdruck kommt, besser entsprechen kann. Einige Hinweise
und Anregungen sind vielleicht gestattet®.

Die BuBle muBl (immer unter der Voraussetzung, daf schwere Silinden
gebeichtet wurden) wirklich ,,zu spiiren® sein. Sie muf} eine heilsame, von
der Wiederholung der Siinde abschreckende Wirkung ausiiben kénnen. Nur
dann wird die medizinisch-pddagogische Wirkung erreicht, von der das
Konzil von Trient spricht. Kann man das aber von den paar Gebeten sagen,
die zumeist auferlegt werden? — Sodann muf} die BuBe der Sonderart der
verschiedenen Beichtkinder angepaBt sein. Ein und dasselbe Werk kann fiir

18 Vgl. A. Teetaert O. Min. Cap., La Confession aux laiques dans 1’Eglise latine,
1926. :

19 P, Galtier, De Paenitentia, 1931, S. 339—346. .

2 Vgl. den oben (Anm. 17) erwahnten Artikel von J. Salsmans S. J., der das
gleiche Anliegen ausspricht.



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 277

den einen leicht, fiir den andern aber empfindlich schwer sein. Was soll man-
da zu den Beichtvitern sagen, die fiir alle mehr oder minder die gleiche
BufBle bereit haben? Gewi8, es ist viel einfacher, jedem, der kommt, ein Ge-
setz vom Rosenkranz aufzugeben. Aber ist damit wirklich etwas erreicht? —
Vor allem aber mufB die BuBle der Eigenart der Vergehen entsprechen. Siin-
den der Lieblosigkeit sollen durch Werke der Nichstenliebe gesiihnt werden
{Krankenbesuch, Hilfsbereitschaft usw.), Genufisucht und Sinnlichkeit durch
freiwillige Abstinenz (Fasten, Verzicht auf das Rauchen usw.), Geiz und
Habgier durch Almosen, Stolz und Eitelkeit durch Verdemiitigung (Abbitte
leisten bei den Beleidigten u. 3.), religiose Gleichgiiltigkeit durch religiose
Ubungen (Beten des Kreuzweges, Wallfahrt, Teilnahme am heiligen Opfer,
Anhéren bestimmter Predigten oder Vortriage usw.). Hier gibt es, wie man
sieht, eine grofie Zahl von Méglichkeiten. Es werden sich wahrscheinlich
allmé&hlich dem einzelnen Beichtvater von selbst eine Reihe von BuBitypen
herausbilden, so daB er im Einzelfall nicht erst lange nachzusinnen braucht,
um das Rechte zu finden. Auf jeden Fall wiirde er so einen Weg beschreiten,
der dem wahren Bediirfnis der Beichtendeh entschieden entsprechen wiirde,
und so einen wichtigen Beitrag zur Uberwindung der Krise des BuBsakra-
mentes leisten.

Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschait
Unser religiéses Bild vom Heiligen Geist
Von Dozent Dr. Johann Au ? r, Freising

. Immer noch ist fiir viele Christen der Heilige Geist der ,,Unbekagnte
Gott“. Hierflir ein wenig den Grund*aufzuzeigen und eine Abhilfe zu
suchen, haben sich die folgenden Zeilen zum Ziel gesetzt.

L. Zur philosophischen Struktur unseres konkreten Gottesbildes

Unser religidses Leben, unser Beten und Opfern, die Kultur unserer reli-
gitsen Gefiihle und davon ausstrahlend die ganze Seelenkultur, das alles
wird in seiner spezifischen Qualitdt und Intensitédt, ja in seiner tiefsten
Seinsform und selbst in seinem Dasein.durch unsere religiése Erkenntnis,
durch unser konkretes Bild von Gott bestimmt. .

Unser Gottesbild aber ist, wenn es Uiberhaupt um eine echte, religiose
Wirklichkeit geht, nicht bloB um einen philosophischen Begriff, immer so
weit und groB, dall es vom ganzen Menschen getragen ist, den ganzen Men-
schen formend und vom ganzen Menschen geformt. Es ist nicht bloB aus
duBerer und innerer Erfahrung gewonnen, nicht blof durch geistige Seins-
und Wertideen gestaltet, noch viel weniger aus bloBen Begriffen gebaut.
Zwei grofle Spannungen unseres existentiellen Verhaltens gegeniiber aller
erkennbaren Wirklichkeit gehen in das religiose Gottesbild mit ein: Die
Spannung zwischen Wirklichkeit (Gegenstand) und Erkennen und die
Spannung zwischen Sache und Person.





