
Krise des Bußsakramentes? 267 

hineinzusteuern. Eine Ehe, obgleich sie die Erfindung des •Feindes" ist, hat 
nämlich auch ihren Nutzen. In der Nachbarschaft Deines Patienten leben 
doch sicherlich mehrere junge Damen, die ihm ein christliches Leben recht 
schwierig machen dürften, falls Du ihn überreden könntest, eine von ihnen 
zu heiraten. Bitte gib mir genaue Nachricht darüber in Deinem nächsten 
Schreiben. Inzwischen versuche es Dir klar zu machen, daß •verliebt" sein 
nicht notwendigerweise günstig ist, weder für uns noch für die andere 
Seite. Das ist einfach eine Gelegenheit, die wir sowohl wie der •Feind" 
auszubeuten versuchen. Genau wie die meisten übrigen Dinge, über die 
sich die Menschen so viel Kopfzerbrechen machen, wie z. B. Gesundheit 
und Krankheit, Alter und Jugend oder Krieg und Frieden • all das ist, 
soweit das geistliche Leben in Frage kommt, zunächst einmal Rohmaterial. 

Dein Dich liebender Onkel 
Screwtape. 

Krise des Bußsakramentes? 
Gedanken und Anregungen zur heutigen Beichtpraxis 

Von Heinrich B a c h t S. J., Buren i. W. 

Vorbemerkung: Die folgenden Ausführungen wollen, vor allem in ihrem 
dritten Teil, nicht so sehr als fertige Thesen verstanden sein, als vielmehr Prie- 
stern und Laien für die Verwaltung und den Empfang des Bußsakramentes An- 
regung und Hilfe bieten. Darum bitten wir unsere Leser ausdrücklich um ihre 
Stellungnahme, um selbst wieder Anregung zu empfangen.    Die Schriftleitung. 

Wenn auch die Kontroverse um die Andachtsbeichte, die bis unmittelbar 
vor dem Kriege die Gemüter bewegte, durch die autoritativen Worte der 
Enzyklika •Mystici Corporis"1 grundsätzlich beendet ist, so dürfen wir uns 

1 Die Stelle steht im dritten Teil des Rundschreibens, in dem eine Reihe von 
Irrtümern auf dem Gebiet des aszetischen Lebens besprochen wird. Zu ihnen 
rechnet der Papst auch •die falschen Anschauungen jener, die behaupten, man 
dürfe die häufige Beichte der läßlichen Sünden nicht so hoch einschätzen; das 
allgemeine Sündenbekenntnis, das die Braut Christi Tag für Tag zusammen mit 
den ihr im Herrn vereinten Kindern durch die Priester am Fuß des Altares ab- 
legt, sei ihr vorzuziehen". Gewiß gibt es mannigfache Weisen zur Tilgung der 
läßlichen Schuld. Aber dennoch behält die häufige Andachtsbeichte, •die nicht 
ohne den Antrieb des Heiligen Geistes in der Kirche eingeführt wurde", ihre Be- 
deutung. •Mögen also die, welche in den Reihen des jüngeren Klerus die Hoch- 
schätzung der häufigen Beichte zu verringern und herabzusetzen suchen, wohl 
bedenken, daß sie eine Sache betreiben, die dem Geiste Christi fremd und für 
den mystischen Leib unseres Heilandes ein Unsegen ist". • In der Enzyklika 
über die heilige Liturgie •Mediator Dei" vom 20. November 1947 kommt Pius XII. 
nochmals eindringlich auf diesen Punkt zurück: •Da jedoch die Ansichten, die 
von einigen hinsichtlich der öfteren Beicht geteilt werden, dem Geiste Christi 
und seiner makellosen Braut gänzlich zuwiderlaufen und für das geistliche 
Leben geradezu verheerend sind, rufen Wir in Erinnerung, was Wir darüber 
bereits im Rundschreiben •Mystici Corporis" mit Schmerz gesehrieben haben, und 
Wir dringen erneut darauf, daß ihr das, was Wir dort mit überaus besorgten 
Worten dargelegt haben, euren Gläubigen, insbesondere den Priesteramtskandi- 
daten und dem jungen Klerus, zu ernster Erwägung und gelehriger Ausführung 
einschärft." 



268 Heinrich Bacht S. J. 

doch nicht darüber hinwegtäuschen, daß damit noch lange nicht alle Fragen 
gelöst und die Anliegen erfüllt sind, die mehr oder minder ausdrücklich im 
Hintergrund der ganzen Auseinandersetzung standen. Bei näherem Zu- 
sehen wird nämlich deutlich, daß es sich dabei nicht einmal nur um das 
Institut der Devotionsbeichte2 handelt, sondern um die sinnvolle und frucht- 
bare Verwirklichung des Bußsakramentes überhaupt. 

Wir gehen von der Tatsache aus, daß in den letzten Jahrhunderten und 
vor allem seit den Kommuniondekreten Pius' X. die Beichthäufigkeit ge- 
waltig gestiegen ist. Man braucht als Vergleichspunkt nicht einmal die 
Väterzeit zu nehmen, in der bekanntlich das Bußinstitut nur in ganz be- 
stimmten Fällen in Anspruch genommen wurde, so daß sich die neueren 
Dogmengeschichtler mit Recht fragen, ob ein Augustinus je in seinem Leben 
gebeichtet hat*. Auch im hohen Mittelalter und in der vortridentinischen 
Zeit blieb der Empfang des Beichtsakramentes sehr beschränkt. Das hängt 
zum Teil mit der Tatsache zusammen, daß ja auch der Eucharistieempfang 
viel seltener war4. Wenn die hl. Birgitta (t 1373), die doch die römischen 
Verhältnisse gut kannte, sagen konnte: •Auf eine Person, die beichtet und 
kommuniziert, kommen wohl hundert, die niemals gebeichtet und ebenso- 
wenig kommuniziert habeii", oder wenn ein italienischer Anonymus im 
Jahre 1380 schreibt: •Sage mir, wo sind die Italiener, die ... einmal im 
Jahre, ja auch nur einmal im Leben ihre Sünden beichten, den Leib Christi 
empfangen oder in die Messe gehen oder überhaupt außer der Taufe, dem 
Ordo und der Ehe ein kirchliches Sakrament empfangen"5, so spricht das 
deutlich genug. Immerhin ist zuzugeben, daß Beicht- und Kommunion- 
häufigkeit nicht einfach parallel laufen. Jedenfalls weist Browe" darauf hin, 
daß manche Synoden (z. B. von Münster 1279; Paris 1485) wohl zur öfteren 
Beichte raten, nicht aber zur öfteren Kommunion. 

Wir haben hier nicht nach den Gründen für den selteneren Empfang des 
Bußsakramentes in früheren Zeiten zu fragen. Uns genügt die Tatsache, 
daß zumal seit Pius X. die oftmalige Beichte sich durchgesetzt hat, so daß 
es heute weithin Brauch geworden ist, daß eifrige Christen monatlich oder 
gar wöchentlich beichten, wie ja auch für Theologiestudenten und Ordens- 
leute die Wochenbeichte sogar kirchenrechtlich vorgesehen ist7. 

Auf der andern Seite wird niemand bestreiten, daß die geringe Frucht, 
die man bei häufig Beichtenden so oft feststellen muß, sehr zum Nach- 

2 Über die dogmatischen Fragen, die mit der Andachtsbeichte zusammen- 
hängen, vgl. M. Schmaus, Dogmatik 3, 2 § 268; daselbst S. 604/605 die Literatur 
zur ganzen Kontroverse. • Karl Rahner, Vom Sinn der häufigen Andachts- 
beichte, in: ZAM 9 (19341 323 ff. -- Während des Krieges erschien der wertvolle 
Artikel von Erzabt Benedikt Baur O. S. B., Grundsätzliches und Praktisches zur 
Andachtsbeichte (Theol. u. Seels. November 1943 S. 73-^82). 

3 Vgl. P. Galtier S. J., Saint Augustin, a-t-il confesse? (Rev. Prat. d'Apol (1921) 
S. 74•80; 274•275). 

4 Vgl. dazu die reich belegte Studie von P. Browe S. J., Die häufige Kommunion 
im Mittelalter, 1938. 

5 Browe a. a. O. S. 26/27. 
7 CIC can. 1367 schärft den Bischöfen und Ordensobern ein, dafür Sorge zu 

tragen. Eine kirchenrechtliche Verpflichtung zur Wochenbeichte, die unmittelbar 
die Untergebenen betrifft, gibt es nicht. 



Krise des Bußsakramentes? 269 

denken zwingt. Mehr als einmal ist darum gerade von eifrigen und ge- 
wissenhaften Seelsorgern die Frage aufgeworfen worden, ob der Nutzen 
der häufigen Beichte den Opfern entspreche, welche die Verwaltung des 
Bußsakramentes erheischt. Wir glauben nicht fehl zu gehen, wenn wir das 
bereitwillige Echo, das die an der Devotionsbeichte erhobene Kritik bei 
nicht wenigen Seelsorgern gefunden hat, auf diese Erfahrung zurück- 
führen. 

Wenn es auch irrig war, aus dieser Resignation heraus gegen das Institut 
der Andachtsbeichte als solches Stellung zu nehmen, so bleibt doch zu 
fragen, ob nicht in der Praxis der Beichte, wie sie seit langem von Gläu- 
bigen und Seelsorgern gehandhabt wird, sachliche Gründe liegen, die für 
ihre sehmerzlich empfundene (Unfruchtbarkeit haftbar zu machen sind. An 
solchen Gründen dürften wohl vor allem drei zu nennen sein. 

I. Beichtspiegelund Gewissensbildung 

Kennzeichnen wir zunächst einmal die heutige Situation. In der alten 
Kirche bestand bekanntlich der Brauch, daß der Priester, vor dem man 
seine Beichte ablegte, von sich aus die entsprechenden Fragen stellte. Zu 
diesem Zweck waren ihm die •Bußbücher" in die Hand gegeben, die mit 
fortschreitender Ausführlichkeit den ganzen Bereich der •einschlägigen" 
Sünden mit den entsprechenden Bußauflagen umfaßten. Bei dieser Praxis 
hatte der Seelsorger an sich leicht die Möglichkeit, je nach den persönlichen 
Bedingungen des Beichtenden seine Fragen zu stellen. Anderseits wurde 
dadurch aber der ganze Beichtvorgang zu sehr verlangsamt, da viele un- 
nötige Fragen gestellt und beantwortet werden mußten. So bildete sich 
ganz von selbst der Brauch heraus, daß man den Pönitenten selbst den 
Gewissenspiegel in die Hand gab, damit sie daraus ihre Anklage aufsetzten. 
Das war zeitsparender und auch sonst sehr heilsam. So entstanden die 
Beichtspiegel, deren Entwicklung ein Blick in die Gebetbuch- und Kate- 
chismusliteratur der Vergangenheit zeigt8. 

Aber auch hier zeigten sich bald mancherlei Nachteile. Dem geschriebenen 
Wort fehlte vor allem die Anpassungsfähigkeit an die jeweilige Situation 
sowohl des Beichtenden als auch der zur Frage stehenden sündigen Hand- 
lung. Grundsätzlich hätte man darum so viele Beichtspiegel schaffen müs- 
sen, wie es das seelsorgliche Bedürfnis verlangte. In Wirklichkeit begnügte 
man sich mit einem Einheitsbeichtspiegel, der für alle zu dienen hatte. Als 
dann später wenigstens der Kinderbeichtspiegel hinzukam, wurde die Lage 
tatsächlich nur verschlechtert • und zwar in doppelter Hinsicht: entweder 
war er nicht kindertümlich genug, dann wurden die Kinder von Anfang an 
mit Begriffen und Vorstellungen belastet, die für sie unvollziehbar waren 
und damit eine Quelle für viele Gewissensverbildungen wurden. Oder aber 
seine Sprache und Anklage entsprach wirklich der psychologischen Situa- 

8 Hierzu B. Kurtscheid, Art. •Beichtspiegel" in Lex. Th. K. 2 106/107. Es wäre 
ein sehr dankenswertes Unternehmen, wenn einer die Entwicklung des Beicht- 
spiegels zum Thema einer umfassenden Studie bzw. Dissertation machen wollte. 
Soweit ich sehe, ist hier noch fast alles •terra-virgo". 



270 Heinrich Bacht S. J. 

tion des Kindes, dann bestand die Gefahr, daß dieser •primitive" Beicht- 
spiegel als eiserner und unveränderlicher Bestand mit ins Leben hinaus- 
genommen wurde. Selbst dort, wo man den heranwachsenden jungen Men- 
schen im Großen Katechismus oder im Diözesangebetbuch einen Erwach- 
senenbeichtspiegel in die Hand gab, mußte der Seelsorger immer wieder 
erleben, daß man sich doch lieber an den im Erstbeichtunterricht angelern- 
ten- Beichtspiegel hielt. Die Folgen für die Gewissensbildung liegen klar 
zutage. Der unpersönlich-schematische Eindruck, den so viele Beichtankla- 
gen machen, ist hier begründet. 

Noch ein zweites Moment ist hier geltend zu machen. Dadurch, daß unsere 
Kinder bei der heutigen Praxis der Frühkommunion in so jungen Jahren 
den entscheidenden Unterricht über Sünde, Buße und Beichte erhalten, ist 
es unvermeidlich, daß sie bisweilen eine sehr •primitive" und unzulängliche 
Vorstellung von der Sünde überhaupt mit ins Leben hinausnehmen. Jeder 
Erzieher weiß, wie schwer es ist, einem Kind die verschiedenen Momente 
klar zu machen, die zum Wesen, zumal der schweren Sünde gehören, und 
wie leicht sich falsche Urteile in Kinderherzen festsetzen können. Wie man- 
cher Mensch leidet jahrelang unter dem Gedanken, da oder dort im Kindes- 
alter eine schwere Sünde begangen zu haben, wo objektiv von einer solchen 
gar keine Rede sein konnte. Ein Beweis dafür, daß viele nicht zu einem 
klaren Sündenbegriff kommen, ist die Tatsache, daß man oft in der Beichte 
Dinge, welche gar nichts (formell) Schuldhaftes an sich tragen, friedlich 
neben wirklichen (schweren) Sünden hört. 

Wenn nun aber, sei es wegen der Unzulänglichkeit des Beichtspiegels 
oder auch wegen der Mängel der Gewissensbildung, schon die Gewissens- 
erforschung und die Anklage ungenügend bleiben, darf es nicht wundern, 
daß aus der Beichte keine entsprechende Frucht gewonnen wird. Dem 
Beichtenden fehlt ja die innere Einsicht und Wertung der tatsächlichen Un- 
ordnung und Verderbtheit seines Herzens. Wie soll dann die Reue echt und 
der Vorsatz wirksam sein? Dem Beichtvater aber wird durch die notwendig 
schematische und •vulgäre" Anklage keine Handhabe geboten, den wahren 
Seelenzustand des Beichtenden zu beurteilen. 

Wie wäre solchen Gefahren zu begegnen? Dazu einige Anregungen. Zu- 
nächst müßte es jedem Seelsorger ein wichtiges Anüegen sein, darüber zu 
wachen, daß der junge Mensch nicht mit einem unzulänglichen Beichtspiegel 
ins Leben geht. Eine der vordringlichsten Aufgaben des Schulentlassungs- 
unterrichtes und der Gruppenstunden für die reifere Jugend wäre es 
darum, dort noch einmal von Grund auf die Fragen der Gewissensbildung 
und des Beichtspiegels zu behandeln. Es gibt dazu schon mancherlei wert- 
volle Hilfen. An erster Stelle stehen die bischöflichen Richtlinien, die 1942 
über das Thema •Führung zu Buße und Bußsakrament" herausgegeben 
wurden9. Sie sind der Niederschlag jahrelanger intensiver Gemeinschafts- 
arbeit über dieses ganze Fragengebiet. Sodann ist sehr zu empfehlen, was 

9 Neuerdings abgedruckt in den Katech. Blättern 72 (1947) 25•29; 84•92. 



Krise des Bußsakramentes? 27L 

in dem Werkbuch •Parochia"10 über Erstbeichtunterricht, Beichtspiegel und 
Gewissensbildung behandelt wird. Wenn unsere Jugend indem Geist zur 
Gewissensbildung und Gewissenerforschung erzogen würde, wie er aus 
diesen Seiten spricht, und wenn unsere Erwachsenen dazu angeleitet wür- 
den, sich einen persönlichen Beichtspiegel zu schaffen, wie es dort an- 
geraten wird, dann würde ein wesentlicher Schritt zur Überwindung der 
•Beichtkrise" getan sein". 

Das andere, was zu geschehen hätte, wäre dies: Der Seelsorger müßte 
darüber wachen, daß seine Beichtkinder den rechten Begriff vom Wesen 
der Sünde bekämen. Vor allem müßte ihnen, zwar nicht terminologisch, 
wohl aber sachlich klargemacht werden, worin der Unterschied zwischen 
einer eigentlichen und uneigentlichen Sünde (peccatum formale/materiale) 
besteht, daß in der Beurteilung einer Handlung letzten Endes das persön- 
liche Gewissen entscheidend ist, und zwar das Gewissensurteil, wie es die 
Tat selber begleitete, nicht aber wie es sich nachher bildete, daß eine eigent- 
liche Beichtpflicht nur gegenüber sicher als schwer sündhaft erkannten Ver- 
gehen besteht usw. Das Ziel muß also die Heranbildung eines zwar zarten, 
aber durchaus objektiven, freien, selbständigen Gewissens sein". Ohne dies, 
hat alles Reden von der Mündigkeit und Sendung des Laien keinen Sinn. 

II. Der •gute Vorsatz" 

Zu Beginn sei hier ein Zitat aus einem angesehenen protestantischen, 
theologischen Lexikon wiedergegeben13. Was in diesem Artikel über die 
katholische Beichte zu lesen ist, ist zweifelsohne zum großen Teil schief und 
falsch. Aber auch aus dem Irrtum läßt sich noch manche Anregung und 
Mahnung erheben. Es heißt da: •Es soll... nicht die Aufrichtigkeit des Buß- 
gefühls (in der katholischen Beichtpraxis) angezweifelt werden. Aber in der 
Regel geht wohl die augenblickliche Zerknirschung nicht in wirklich sitt- 
liche Impulse über. Infolge davon, daß durch die Absolution die Sünden 
getilgt sind, fehlt leicht Menschen mit einem robusteren Gewissen das Ge- 
fühl, daß sie die Schuld gegenüber ihrem Gatten oder sonst einem Nächsten, 
doch noch auf andere Weise gutzumachen hätten. Sie sind ganz über ihre 
Schuld beruhigt. Damit werden Verfehlungen, deren Überwindung auf 
sittlichem Gebiet liegen, auf das religiöse geschoben. Die rein religiöse Be- 
handlung der Schuld führt somit nicht ganz selten zur sittlichen Laxheit. 
Denn die Ermahnungen des Beichtvaters verlieren leicht mit dem Augen- 
blick, wo die Absolution gesprochen ist, ihre Kraft. Zwar lehrt die Kirche 

10 Von K. Borgmann während des Krieges, im Alsatia-Verlag, Colmar, heraus- 
gegeben; die erwähnten Abschnitte auf S. 343•372. 

11 Vom katechetischen Standpunkt aus scheint mir sehr beachtlich zu sein, was. 
K. Tilmann unter dem Titel •Unsere Kinder-Beichtpraxis im Lichte des NT" 
geschrieben hat (Katech. Blätter 71 (1946) 17•24; 56•60; 86•92; 109•115; 
137•150). • Einen vorzüglichen Beichtspiegel für den Mann findet man in dem 
Büchlein •Männer vor Gott" (herausgegeben von Msgr. Hürth). 

" Hier kann u. a. das wertvolle Büchlein von H. Hirschmann S. J-, Gewissen 
und Gewissensbildung (erschienen als Ergänzung zur Christenfibel von Raskop- 
Pieper; eine Jleuauflage wäre sehr zu begrüßen) nützlich sein. 

15 Religion in Geschichte und Gegenwart 1 (1909) Sp. 1476. 



272 Heinrich Bacht S. J. 

... die Ersatzpflicht. Aber diese Restitution wird vielfach nicht geübt, weil 
sie ein feines sittliches Empfinden voraussetzt..." 

Es wäre nicht schwer, die mannigfachen Irrtümer dieser Darstellung auf- 
zuweisen. Aber darum geht es hier nicht. Wir wollen hier nur die eine 
Frage • an uns selbst • stellen: Gibt es in unserer Beichtpraxis nicht 
manches, was zu einer solchen Darstellung Anlaß bietet? Wir alle wissen 
sehr wohl, daß zur Gültigkeit der Beichte der entschiedene Wille gehört, 
sich zu bessern und den angerichteten Schaden wieder gutzumachen. In- 
sofern ist es nicht wahr, daß in der Beichte nur eine religiöse, nicht aber 
auch eine sittliche Überwindung der Schuld geschehe bzw. beabsichtigt 
werde. Aber in praxi liegen die Dinge doch oft anders. Der gute Vorsatz 
bleibt nur zu oft •in statu implicito",' d. h. man wähnt ihn in der Reue ein- 
geschlossen. Aber so wahr es ist, daß der Wille zur Besserung und zur 
Wiedergutmachung in der logischen Konsequenz einer aufrichtigen Reue 
liegt, so ist es doch, psychologisch betrachtet, gefährlich, wenn man sich 
nicht daran gewöhnt, auch ausdrücklich über die künftige Handlungs- 
weise und Lebensgestaltung nachzusinnen. • Oder aber der Vorsatz bleibt 
zu sehr im allgemeinen stecken und kommt darum nicht zu seiner notwen- 
digen Wirkkraft. Und doch ist gerade dies von so entscheidender Wichtig- 
keit. Es ist gewiß nicht richtig, daß die Buße, wie Luther meinte, nichts 
anderes sei als die •nova vita"14. Aber bisweilen möchte es scheinen, als ob 
dies Moment der Anbahnung der Lebenserneuerung in übertriebener Oppo- 
sition zu Luthers Irrtum katholischerseits zu wenig beachtet werde, wenig- 
stens in der tatsächlichen Übung. 

Vor allem fehlt nur zu oft der ernsthafte und konkrete Wille, den an- 
gerichteten Schaden wieder gutzumachen. Viele vergessen, daß von der 
Wiedergutmachungspflicht nicht nur innerhalb des 7. Gebotes die Rede ist. 
Sie denken höchstens noch dort an eine solche Verpflichtung, wo es um die 
Wiederherstellung des guten Namens Dritter geht. Aber abgesehen davon, 
daß man auch hier oft geneigt ist, die Dinge nicht allzu tragisch zu nehmen, 
da sich ja leicht mancherlei Entpflichtungsgründe einstellen, bleiben andere 
Fälle ganz außer Betracht, wo ebenso eine •Wiedergutmachung" • wenn 
auch nicht aus strengen Gerechtigkeitsgründen notwendig wäre. Ich er- 
innere mich, von einem Protestanten die Klage gehört zu haben: •Ihr 
Katholiken macht euch die Dinge leicht. Wenn ihr euer Gewissen beladen 
fühlt, weil ihr euch mit eurer Frau, euren Arbeitskameraden überworfen 
oder ihnen durch euer Verhalten wehe getan habt, dann geht ihr beichten 
und macht die Sache Vor dem Priester ab, der euch nicht kennt. Wir da- 
gegen, denen ein solcher Weg nicht offen steht, müssen sorgen, daß wir mit 
unserer Frau, unseren Arbeitskameraden wieder ins Reine kommen. Und 
das ist viel schwerer!" Es ist die gleiche Anklage, wie sie auch in dem oben 
erwähnten Lexikon zu finden war. Ist nicht etwas Wahres daran? Müßten 
die Seelsorger ihre Beichtkinder nicht dazu erziehen, sich bei jeder Beichte 
zu fragen, wie sie ihre Schuld gegen den Nächsten wieder gutmachen könn- 

14 Vgl. die siebte seiner 95 Thesen; Denz. 747; Neuner-Roos 545.  • 



Krise des Bußsakramentes? 273 
« 

ten? Hat nicht auch Christus von uns gefordert, uns zuvor mit unserem 
Bruder zu versöhnen, ehe wir unsere Gabe darbringen (Mt 5, 23)? An der 
Ehrlichkeit und Festigkeit des Wiedergutmachungswillens wird man die 
Aufrichtigkeit der Reue am leichtesten feststellen können. Wem es wirk- 
lich leid ist, Ärgernis gegeben und anderen wehe getan zu haben, dem kann 
es nicht schwer sein, einen Weg zu finden, sich mit ihnen wieder aus- 
zusöhnen. 

Freilich wäre es irrig, wollte man meinen, daß nur der Weg der aus- 
drücklichen Abbitte oder Wiederversöhnung in Frage käme. Im Gegenteil, 
pastorale Klugheit wird oftmals davon abraten. Der eben zitierte Einwand 
des Protestanten übersieht ja ein sehr wichtiges Moment, daß nämlich die 
Beichte in sich schon eine Willensbekundung ist, mit allen, die man be- 
leidigt hat, wieder ins Reine zu kommen. Es ist ja nicht so, als ob die Beichte 
ein rein privater und interner Vorgang zwischen dem Beichtenden und sei- 
nem Herrgott wäre. In Wirklichkeit geschieht sie, auch wenn sie •Privat- 
buße" ist, irgendwie •in facie Ecclesiae", d. h. vor der kirchlichen Öffent- 
lichkeit. Wenn der Mann, der vielleicht die Woche hindurch der Frau und 
Familie mancherlei Anlaß zu schweren Verärgerungen und Verbitterungen 
gab, am Samstag zur Beichte geht, dann beweist er damit auch vor seiner 
Familie seinen Besserungs- und Wiedergutmachungswillen, oft sogar wirk- 
samer, als wenn er in einer bloß konventionellen Form vor den andern Ab- 
bitte leisten würde. Freilich ist dabei vorausgesetzt, daß sein Verhalten 
nach der Beichte die Sinnesänderung auch nach außen bekundet. 

Aus alledem ergibt sich, von welcher Wichtigkeit die Erziehung zu einem 
wirkkräftigen und ganz praktisch gehaltenen Vorsatz ist. In der sorgsame- 
ren Pflege dieses Wesensstückes der Beichte ist u. E. ein zweites entschei- 
dendes Mittel zur Überwindung der •Krise" des Bußsakramentes zu 
finden15. 

III. DieBußauflage 

Es muß einigermaßen verwundern, daß bei den Kontroversen über die 
Verwaltung und den Empfang des Bußsakramentes die mit der Bußauflage 
gegebenen Fragen nicht ausdrücklich behandelt worden sind. Wenn es in 
diesen Auseinandersetzungen letztlich darum ging, dem Beichtinstitut jene 
Wirksamkeit und Fruchtbarkeit zu sichern, die es seiner ursprünglichen 
Idee und seiner Geschichte nach haben muß, dann ist mit der heutigen 
Praxis der Bußauflage ein Faktor aufgezeigt, der u. E. nicht zum gering- 
sten Teil für die Unfruchtbarkeit so vieler Beichten haftbar zu machen ist. 
Dies wird deutlich, wenn man die heutige Praxis mit dem vergleicht, was 
das Tridentinum16 über den Sinn und die Aufgabe der Genugtuung lehrt. 

Beim Studium der neun Kapitel, in denen das Konzil die katholische 
Lehre über Buße und Beichte darlegt, muß es auffallen, daß die beiden 

18 Daß hier der Ansatzpunkt für die Anleitung zur Übung des •besonderen 
Vorsatzes" gegeben ist, sei nur kurz angemerkt; vgl. auch die früher genannten 
Bischöflichen Instruktionen (Katech. Blätter 12 (1947) S. 89). 

16 sess. 14 cp. 8; Denz. 904 f; Neuner-Eoos 569 f. 

18 



274 Heinrich Bacht S. J. 

letzten Abschnitte, dievvon •der Notwendigkeit und der Frucht der Genug- 
tuung" handeln, so ausführlich gehalten sind. Dahinter steht das Bewußt- 
sein, daß •gerade die Genugtuungsleistung unter allen Teilen der Beichte 
... zur damaligen Zeit am meisten angegriffen wurde". Gegenüber den An- 
griffen der Reformatoren stellt die Kirche fest, daß die Priester die Ver- 
pflichtung haben, nach Maßgabe ihrer übernatürlichen Klugheit heilsame 
Genugtuungsstrafen aufzuerlegen, welche der Eigenart der "Vergehen und 
den Fähigkeiten des Beichtkindes angepaßt sein sollen. Das Recht und die 
Verpflichtung dazu wird aus der Tatsache hergeleitet, daß Gott nicht immer 
mit der Schuld auch die ganze Strafe nachlasse. Zudem sei es der gött- 
lichen Gerechtigkeit entsprechend, daß ein Unterschied gemacht werde bei 
der Sündennachlassung in der Taufe und in der Beichte, da ja die Schuld 
des Getauften viel schwerer wiege als die des Ungetauften. Aber es sei auch 
eine Forderung der göttlichen Milde, daß den Getauften die Sünden nur 
nachgelassen würden, wenn sie bereit seien, Genugtuung zu leisten, weil 
wir Menschen sonst das Sündigen zu leicht nähmen und so in immer schwe- 
rere Vergehen fallen würden, so •Zorn aufhäufend für den Tag des Zornes" 
(Rom 2, 5). 

Dann werden im einzelnen die Aufgaben besprochen, welche diese Buß- 
auflage erfüllen soll. Ihre erste Funktion sei es, den Sünder mit Nachdruck 
(magnopere) von der Sünde zurückzuschrecken, indem sie wie ein Zügel die 
sündigen Leidenschaften hemme. Sodann solle sie ihn für die Zukunft vor- 
sichtiger und wachsamer machen, • doch wohl dadurch, daß der Schmerz 
bzw. die Mühe, welche die auferlegte Buße verursacht, eine heilsame Furcht 
vor dem Rückfall in die Seele senkt. Wenn man an die harten Bußen denkt, 
die in der alten Kirche gebräuchlich waren, wird man nicht abstreiten 
können, daß sie diese Wirkung tatsächlich haben konnten. Ferner, so fährt 
das Konzil fort, seien die Genugtuungsstrafen Heilmittel gegen die Über- 
bleibsel der Sünde; sie würden die sündhaften Gewohnheiten durch die 
Übung der entgegengesetzten Tugenden zerstören und überwinden. End- 
lich • und damit spricht das Konzil einen tiefen theologischen Gedanken 
aus, der den gnadenhaften Charakter der Bußauflage erkennen läßt • 
mache uns das Genugtuungsleiden Christus ähnlich und vereinige uns mit 
Ihm, der ja auch für unsere Sünden gelitten habe. Darin liege dann auch 
das sicherste Unterpfand dafür, daß wir einst mit Ihm verherrlicht würden. 
Diese Verbindung unseres Bußleidens mit dem des Herrn sei es ja, die ihm 
einzig seinen entsühnenden Wert verleihe. • Wenn • die Reformatoren 
immer wieder betonten, daß der Mensch ohne Christus seine Sünden nicht 
tilgen könne, wenn sie der kirchlichen Bußpraxis einen versteckten Pela- 
gianismus und Paganismus vorwarfen, dann waren sie dafür blind, daß 
nach katholischer Lehre all unser Büßen nur dadurch überhaupt ent- 
sühnende Kraft besitzt, weil und insofern es mit dem Sühneleiden Christi 
verbunden ist. 

Das Maß der Bußauflage muß sich nun nach der Art des Vergehens und 
dem Vermögen des Beichtenden richten. Aber diese mildernde Feststellung 
findet ihr gewichtiges Regulativ in der Warnung, der Priester dürfe sich 



Krise des Bußsakramentes? 275 

nicht durch eine zu leichte Buße an fremder Schuld mitschuldig machen. 
Denn • das ist der dahinter stehende Gedanke • aus der peinvollen 
Schwere der auferlegten Buße solle der Sünder eine wirksame Hilfe gegen 
den Rückfall gewinnen, die ihm aber verloren gehe, wenn die Buße um 
ihrer Gringfügigkeit willen diese Wirkung nicht haben könne. • Übrigens 
solle der Priester nicht übersehen, daß die Buße nicht nur heilenden, son- 
dern auch Strafcharakter habe, sie solle auch eine gebührende Züchtigung 
für die begangenen Fehler sein. 

Soweit das Konzil von Trient. Und nun stellen wir die entscheidende 
Frage: Glauben wir wirklich, daß die Gebete oder kleinen Frömmigkeits- 
übungen, die nach der heute durchgängigen Praxis als Buße auferlegt wer- 
den, als poenae satisfactoriae, als Genugtuungsstrafen anzusprechen 
sini|? Kann man von ihnen im Ernst erwarten, daß sie den Sünder kraft- 
voll von neuer Sünde abschrecken? Daß sie seiner Sündenneigung einen 
wirksamen Zügel anlegen? Daß sie die Überbleibsel der Sünde ausbrennen? 
Daß sie helfen, dem göttlichen Zorngericht wirksam vorzubeugen? Daß an 
ihrer Last dem Sünder die Bedeutung und Schwere seiner Schuld aufgehen 
kann? Daß durch sie der Beichtende mit dem leidenden Christus ver- 
einigt wird"? 

Gewiß, wir dürfen nicht übertreiben! Dadurch, daß die Bußleistung ein 
Teil des Sakramentes ist, hat sie ihre Wirkung ex opere operato, d. h. sie 
schöpft ihre ganze Kraft aus den Verdiensten Christi und gewinnt dadurch 
eine Wirksamkeit, die ihr als bloß menschlicher Leistung niemals inne- 
wohnen würde. Aber man darf diese theologische Lehre nicht falsch an- 
wenden oder auslegen. Die Wirkkraft ex opere operato eignet der Genug- 
tuung nur insoweit, als es sich um die Tilgung der zeitlichen Strafen han- 
delt, wobei aber immer noch beizufügen bleibt, daß auch die spezifische 
Wirkung der Sakramente von der Verfassung und Mitarbeit des Empfän- 
gers nicht unabhängig ist, wenigstens was den Grad und das Maß der zu 
empfangenden Gnaden betrifft. Aber wie das Tridentinum ausdrücklich 
lehrt, ist die Tilgung der drohenden zeitlichen Strafen keineswegs die 
einzige Funktion der Bußauflage. Dazu aber, daß die Genugtuung wirksam 
von dem Rückfall in die Sünde abhalte, daß sie die Sündenüberbleibsel und 
die Sündengewöhnung tilge, daß sie eine heilsame Furcht vor der göttlichen 
Strafgerechtigkeit einflöße, kann man sich kaum auf ihre Wirkweise ex 
opere operato berufen, zum mindesten nicht, wenn man jene subjektiv- 
persönlichen Momente außer acht läßt. 

Wohl kann man mit gutem Recht, um die mildere Praxis unserer Zeit 
gegenüber der größeren Bußstrenge früherer Zeiten einigermaßen zu recht- 
fertigen, darauf hinweisen, daß nicht nur die auferlegte Buße, sondern 
auch schon das Sündenbekenntnis selbst einen Genugtuungswert habe. Es 
ist durchaus richtig, daß für den neuzeitlichen Menschen gerade das Be- 

17 Vgl. J. Salsmans S. J., Pour votre salutaire penitence (NouvKevTheol 57 
(1930) 215•222), wo u. a. auf die eindringlichen Mahnungen der Synode von 
Mecheln (1920) an die Beichtväter hingewiesen wird, bei der Bußauflage ge- 
wissenhafter zu sein. 

18* 



276 Heinrich Bacht S. J. 

kennen der Sünde vor dem Priester die größte Buße ist, jedenfalls eine 
viel empfindlichere als etwa für den Menschen des Altertums oder auch 
noch des Mittelalters. Das läßt sich nicht nur an dem früher weitverbreite- 
ten Institut der Laienbeichte ablesen18, sondern kommt schon in der Namen- 
gebung zum Ausdruck: Für den antiken Menschen war das vierte Sakra- 
ment vorzugsweise •Poenitentia • Buße", für den heutigen dagegen ist es 
vor allem •Confessio • Beichte". Wie wenig schwer in früheren Zeiten das 
Sündenbekenntnis gegenüber der Verpflichtung der Bußübernahme wurde, 
ist übrigens schon daraus ersichtlich, daß der hl. Chrysostomus zwar aus- 
giebig von der Notwendigkeit der Buße spricht, aber fast niemals auf die 
Notwendigkeit des Bekenntnisses vor dem Priester zu sprechen kommt, 
offenbar aus der Erkenntnis heraus, daß für seine Zuhörer nicht hier die 
eigentlichen Schwierigkeiten lagen19. 

Es ist also durchaus zu berücksichtigen, daß in manchen Fällen das Be- 
kenntnis als solches schon jene abschreckende und somit heilend-erziehe- 
rische Funktion erfüllt, von der das Tridentinum spricht. Aber ob* damit die 
mehr als milde Praxis in der heutigen Bußauflage bereits gerechtfertigt 
ist, scheint mehr als fraglich. Für die eigentliche Andachtsbeichte mag das 
noch eher gelten, • vorausgesetzt, daß die Anklage nicht so im allgemeinen 
und Belanglosen stecken bleibt, so daß von einer Verdemütigung nicht mehr 
die Rede sein kann. Aber für uns, wie auch für das Trienter Konzil dreht 
es sich ja zunächst nicht so sehr um die Andachtsbeichte als um jene Fälle, 
wo schwere Sünden gebeichtet werden. 

Sollen wir also zur frühchristlichen Bußstrenge zurückkehren, deren Nie- 
derschlag wir in den Bußbüchern finden? Sollen wir wieder Unzucht oder 
Ehebruch mit jahrelangem Ausschluß aus der kirchlichen Altargemeinschaft 
und der Auflage von langjährigen harten Kasteiungen belegen? Keines- 
wegs! Wir sind uns bewußt, daß der einzelne Seelsorger kein Recht hat, 
entgegen der offensichtlich milderen Grundrichtung des kirchlichen Lehr- 
amtes zu einem überholten Rigorismus zurückzukehren. Auch hier gibt es 
keinen Archaismus! Wohl aber sollte der Seelsorger Wege suchen, auf denen 
er dem eindeutigen Willen des kirchlichen Lehramtes, wie er im Triden- 
tinum zum Ausdruck kommt, besser entsprechen kann. Einige Hinweise 
und Anregungen sind vielleicht gestattet20. 

Die Buße muß (immer unter der Voraussetzung, daß schwere Sünden 
gebeichtet wurden) wirklich •zu spüren" sein. Sie muß eine heilsame, von 
der Wiederholung der Sünde abschreckende Wirkung ausüben können. Nur 
dann wird die medizinisch-pädagogische Wirkung erreicht, von der das 
Konzil von Trient spricht. Kann man das aber von den paar Gebeten sagen, 
die zumeist auferlegt werden? • Sodann muß die Buße der Sonderart der 
verschiedenen Beichtkinder angepaßt sein. Ein und dasselbe Werk kann für 

18 Vgl. A. Teetaert O. Min. Cap., La Confession aux laiques dans l'Eglise latine, 
1926. 

18 P. Galtier, De Paenitentia, 1931, S. 339•346. 
20 Vgl. den oben (Anm. 17) erwähnten Artikel von J. Salsmans S. J., der das 

gleiche Anliegen ausspricht. 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 277 

den einen leicht, für den andern aber empfindlich schwer sein. Was soll man 
da zu den Beichtvätern sagen, die für alle mehr oder minder die gleiche 
Buße bereit haben? Gewiß, es ist viel einfacher, jedem, der kommt, ein Ge- 
setz vom Rosenkranz aufzugeben. Aber ist damit wirklich etwas erreicht? • 
Vor allem aber muß die Buße der Eigenart der Vergehen entsprechen. Sün- 
den der Lieblosigkeit sollen durch Werke der Nächstenliebe gesühnt werden 
(Krankenbesuch, Hilfsbereitschaft usw.), Genußsucht und Sinnlichkeit durch 
freiwillige Abstinenz (Fasten, Verzicht auf das Rauchen usw.), Geiz und 
Habgier durch Almosen, Stolz und Eitelkeit durch Verdemütigung (Abbitte 
leisten bei den Beleidigten u. ä.), religiöse Gleichgültigkeit durch religiöse 
Übungen (Beten des Kreuzweges, Wallfahrt, Teilnahme am heiligen Opfer, 
Anhören bestimmter Predigten oder Vorträge usw.). Hier gibt es, wie man 
sieht, eine große Zahl von Möglichkeiten. Es werden sich wahrscheinlich 
allmählich dem einzelnen Beichtvater von selbst eine Reihe von Bußtypen 
herausbilden, so daß er im Einzelfall nicht erst lange nachzusinnen braucht, 
um das Rechte zu finden. Auf jeden Fall würde er so einen Weg beschreiten, 
der dem wahren Bedürfnis der Beichtenden entschieden entsprechen würde, 
und so einen wichtigen Beitrag zur Überwindung der Krise des Bußsakra- 
mentes leisten. 

Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 
Unser religiöses Bild vom Heiligen Geist 

Von Dozent Dr. Johann A u e r, Freising » 
Immer noch ist für viele Christen der Heilige Geist der •Unbekannte 

Gott". Hierfür ein wenig den Grund* aufzuzeigen und eine Abhilfe zu 
suchen, haben sich die folgenden Zeilen zum Ziel gesetzt. 

I. Zur philosophischen Struktur unseres konkreten Gottesbildes 
Unser religiöses Leben, unser Beten und Opfern, die Kultur unserer reli- 

giösen Gefühle und davon ausstrahlend die ganze Seelenkultur, das alles 
wird in seiner spezifischen Qualität und Intensität, ja in seiner tiefsten 
Seinsform und selbst in seinem Dasein, durch unsere religiöse Erkenntnis, 
durch unser konkretes Bild von Gott bestimmt. 

Unser Gottesbild aber ist, wenn es überhaupt um eine echte, religiöse 
Wirklichkeit geht, nicht bloß um einen philosophischen Begriff, immer so 
weit und groß, daß es vom ganzen Menschen getragen ist, den ganzen Men- 
schen formend und vom ganzen Menschen geformt. Es ist nicht bloß aus 
äußerer und innerer Erfahrung gewonnen, nicht bloß durch geistige Seins- 
und Wertideen gestaltet, noch viel weniger aus bloßen Begriffen gebaut. 
Zwei große Spannungen unseres existentiellen Verhaltens gegenüber aller 
erkennbaren Wirklichkeit gehen in das religiöse Gottesbild mit ein: Die 
Spannung zwischen Wirklichkeit (Gegenstand) und Erkennen und die 
Spannung zwischen Sache und Person. 




