Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 277

den einen leicht, fiir den andern aber empfindlich schwer sein. Was soll man-
da zu den Beichtvitern sagen, die fiir alle mehr oder minder die gleiche
BufBle bereit haben? Gewi8, es ist viel einfacher, jedem, der kommt, ein Ge-
setz vom Rosenkranz aufzugeben. Aber ist damit wirklich etwas erreicht? —
Vor allem aber mufB die BuBle der Eigenart der Vergehen entsprechen. Siin-
den der Lieblosigkeit sollen durch Werke der Nichstenliebe gesiihnt werden
{Krankenbesuch, Hilfsbereitschaft usw.), Genufisucht und Sinnlichkeit durch
freiwillige Abstinenz (Fasten, Verzicht auf das Rauchen usw.), Geiz und
Habgier durch Almosen, Stolz und Eitelkeit durch Verdemiitigung (Abbitte
leisten bei den Beleidigten u. 3.), religiose Gleichgiiltigkeit durch religiose
Ubungen (Beten des Kreuzweges, Wallfahrt, Teilnahme am heiligen Opfer,
Anhéren bestimmter Predigten oder Vortriage usw.). Hier gibt es, wie man
sieht, eine grofie Zahl von Méglichkeiten. Es werden sich wahrscheinlich
allmé&hlich dem einzelnen Beichtvater von selbst eine Reihe von BuBitypen
herausbilden, so daB er im Einzelfall nicht erst lange nachzusinnen braucht,
um das Rechte zu finden. Auf jeden Fall wiirde er so einen Weg beschreiten,
der dem wahren Bediirfnis der Beichtendeh entschieden entsprechen wiirde,
und so einen wichtigen Beitrag zur Uberwindung der Krise des BuBsakra-
mentes leisten.

Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschait
Unser religiéses Bild vom Heiligen Geist
Von Dozent Dr. Johann Au ? r, Freising

. Immer noch ist fiir viele Christen der Heilige Geist der ,,Unbekagnte
Gott“. Hierflir ein wenig den Grund*aufzuzeigen und eine Abhilfe zu
suchen, haben sich die folgenden Zeilen zum Ziel gesetzt.

L. Zur philosophischen Struktur unseres konkreten Gottesbildes

Unser religidses Leben, unser Beten und Opfern, die Kultur unserer reli-
gitsen Gefiihle und davon ausstrahlend die ganze Seelenkultur, das alles
wird in seiner spezifischen Qualitdt und Intensitédt, ja in seiner tiefsten
Seinsform und selbst in seinem Dasein.durch unsere religiése Erkenntnis,
durch unser konkretes Bild von Gott bestimmt. .

Unser Gottesbild aber ist, wenn es Uiberhaupt um eine echte, religiose
Wirklichkeit geht, nicht bloB um einen philosophischen Begriff, immer so
weit und groB, dall es vom ganzen Menschen getragen ist, den ganzen Men-
schen formend und vom ganzen Menschen geformt. Es ist nicht bloB aus
duBerer und innerer Erfahrung gewonnen, nicht blof durch geistige Seins-
und Wertideen gestaltet, noch viel weniger aus bloBen Begriffen gebaut.
Zwei grofle Spannungen unseres existentiellen Verhaltens gegeniiber aller
erkennbaren Wirklichkeit gehen in das religiose Gottesbild mit ein: Die
Spannung zwischen Wirklichkeit (Gegenstand) und Erkennen und die
Spannung zwischen Sache und Person.



278 Johannes Auer

Die Spannung zwischen Wirklichkeit und Erkennen:
Wir Menschen haben als leib-geistige Wesen von Gott die Fihigkeit zu einer
allgemeinen Erkenntnis erhalten. Doch diese unsere Erkenntnis ist nicht
eine Wesensschau, wie sie Gott zu eigen ist, der die Wirklichkeit auBer sich
als Schipfer von ihrem Urgrund im Werden und Sein her kennt. Unsere
Erkenntnis dringt von auBen nach innen in die Wirklichkeit erfahrend,
abstrahierend, intuitiv ahnend vor. Es ist schwer zu sagen, welche Kraft
des Herzens und der Phantasie uns von Wirklichkeiten kiindet, die wir gar
nicht mehr voll erkennen und begreifen kénnen; aber es ist sicher, daB wir
um solche Wirklichkeiten nicht nur im Glauben, sondern auch im Denken
wissen. Dieses Wissen um nicht mehr begreifliche, begrifflich bestimmbare
Wirklichkeiten nun 148t uns vor allem diese Spannung zwischen Wirklich-
keit und Erkennen erleben, die wir etwa folgendermafien zum Ausdruck
bringen koénnen: unser Erkennen ist gegenstandsbezogen, sachbestimmt;
die Besonderheit des menschlichen Erkennens von auBien her bedingt je-
doch, dafl wir um Wirklichkeiten wissen, die wir nicht mehr ,,begreifen®;
dazu wird unser Erkennen nicht nur vom Gegenstand, sondern auch von
unserer menschlichen Seins- und Erkennensstruktur wesenhaft beeinflufit,
gemifB dem alten scholastischen Satz: was aufgenommen wird, wird nach
Art des Aufnehmenden aufgenommen; unsere Erkenntnis ist eben primir
aufnehmend, nicht schopferisch. Dieser allgemein-philosophische Befund
fithrt in der Frage nach unserer Gotteserkenntnis zu der Verschiedenheit
jener zwei berithmten Richtungen, die gewdhnlich als positive und negative
Theologie bezeichnet werden®.

Die positive Theologie will wissenschaftliche Theologie sein und
sieht ihre Hauptaufgabe in der positiven, begrifflichen Bestimmung des in

“der Offenbarung Gegebenen und religiés Erfahrbaren. Die Beschrinkung,
die die Unendlichkeit des theologischen Gegenstandes ,Gott* dem Men-
‘schen auferlegt, geht in diese Theologie dadurch ein, daB die natiirlichen
Begriffe nur ,analog” auf Gott angewendet werden. Diese Methode ermég-
licht ein gemeinsames Reden iiber Gott, 14uft aber Gefahr, aus dem persén-
lichen, unendlichen Gott des Glaubens einen begrifflich bestimmten Gegen-
stand der Metaphysik zu machen. —Dienegative Theologie schaut
mehr auf die¢ Unendlichkeit und findet an unseren Aussagen iiber Gott
wertvoller die Bestimmung dessen, was von ihm begrifflich nicht mehr
ausgesagt werden kann. Hier wird unser Geist und Herz davor bewahrt,
sich mit den eigenen Begriffen zu begniigen, die doch nur menschliches
MaB auch auf das Unendliche anweénden wollen, die immer in Gefahr
sind, die unerklérliche Wirklichkeit der konkreten géttlichen (fiir uns histo-
rischen) Tat, der freien géttlichen Liebe zu einer notwendigen und damit
unpersonlichen und ungéttlichen Folgerung aus einem sachlichen All-
gemeinbegriff oder einer abstrakten Idee zu machen.

Die andere, vielleicht noch wichtigere und der ersten zugrundeliegende

Spannung ist die Spannung zwischen Sache und Person. In

* Vgl. Th. Steinbiichel, Gott und Mensch, Miinchen 1941; Nikolaus v. Cues,
Der verborgene Gott, Miinchen 1941.



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft

der Sphire des religiosen Lebens kénnen wir vielleicht diese Spannung
besser durch die erlebnismiBige, subjektive Spannung zwischen ,,Geist und
Herz* zum Ausdruck bringen. Es gibt eine Theologie, die mehr
vom Geiste (Thomas), und eine solche, die mehr vom Herzen aus-
geht (Bonaventura, Scotus). Die erstere kennt eine Kklare Trennung
zwischen dem Reden iiber Gott und dem Reden mit Gott; Glaubenswissen-
schaft und lebendige Religion sind streng unterschieden, fast getrennt; der
Gott auch des religiésen Lebens erscheint mehr in der Unendlichkeit seiner
analog bestimmbaren Eigenschaften. Die Theologie des Herzens
bringt diese klare Scheidung zwischen Reden iiber und Reden mit Gott
nicht so fertig, weil ihr Gott immer der konkrete, lebendige Gott ist, der
_sich nicht durch allgemeine Wesenseigenschaften und nicht durch all-
‘gemeine Ideen bestimmen 14Bt, der einmalig, individuell-personhaft, das
faktische Du dem eigenen Ich gegeniiber ist. Der Gott der Religion ist
schlechthin der personliche Gott, der dem suchenden Herzen des Menschen
in Gnade persénlich begegnet. Nicht das gottliche Wesen und die géttlichen
Eigenschaften, sondern Er selbst als das letzte Du unseres menschlichen
Ich steht im Brennpunkt des Interesses auch im Reden iiber Gott. Tiefer,
als wir es gerne wahrhaben méchten, steht oft diese Spannung zwischen
den einzelnen scheinbar getrennten, theologischen Schulen. Nur eine diinne,
nominalistische Dialektik kann diese michtige, existentielle Spannung
iiberspringen, nur ein naturalistischer oder personalistischer Positivismus
~ kann sie zerschlagen und damit sich selber den Weg zur wahren Wirklich-

keit verbauen und sich steril machen?, '

IL Unser konkretes Bild vom dreieinigen Gott

Diese beiden Spannungen also, die eigentlich aus einer gemeinsamen
Wurzel stammen, aus der geistigen Doppelnatur des Menschen,ydie sach-
und zugleich ideenbezogene Erkenntniskraft und person- und zugleich
wirklichkeitbezogene Willens- oder Tatkraft enthilt, gehen in unser Gottes-
bild ein. Wir miissen Gott kennen, ein Bild von ihm haben (Positive Theo-
logie), wenn wir ihn suchen, ihn lieben, und wir miissen zugleich wissen,
daB er grofer ist als alles menschlich Erfafbare, Erkennbare, groBer als
alle unsere Begriffe und Bilder (Negative Theologie), wenn wir ihn als
Gott in heiliger Ehrfurcht anbeten sollen. Gottesfurcht ist der Anfang, die
Fiille und Krone aller Weisheit (Spr 9, 10; Sir 1, 16; 20, 22), die Gottesliebe
ist das hochste Gebot des Testamentes Jesu Christi (Mt 22, 34-40; Jo 15, 12,
17; 1 Kor 13) und der Quellgrund der christlichen Religion (1 Jo 4, 8-18).

So finden wir schon bei oberflichlicher Betrachtung in unserem religidsen
Bild von Gott dem Vater und Gott dem Sohn deutlich diese beiden Seiten,
die perstnliche Nihe und die unendliche, seinsmiflige Erhabenheit und
Ferne deutlich ausgeprigt. — Gott der Vater, dem wir als Kinder
vertrauend nahen diirfen (Mt 6, 30, 33), ist zugleich der allméchtige Schép-
fer und der heilige Herr der Heerscharen. Gerade durch die Verbindung

2 A. Anwander, Das Prinzip des Gegensatzes in den Religionen, Wiirzburg 1937.



280 Johannes Auer

des atl. Jahvebildes mit dem ntl. Vater-Gott, den uns Jesus Christus ver-
kiindigt, haben wir von Gott-Vater jenes groBe, religitse Bild, das wirklich
in héchstem MaBe die obengenannten Spannungen enthidlt und dadurch
jene, echte Religiositdt in uns — mit Hilfe der immer angebotenen Gnade
— ermdoglicht, die das Christentum kennzeichnet.

Goti der Sohn steht als der Gott-Mensch Jesus Christus vor dem
Auge unserer Seele. Das Bild, das die Evangelien von ihm geben und das
die Kirche gegeniiber allen vereinseitigenden Irrlehren immer festgehalten
hat, schlieBt deutlich die oben angedeuteten Spannungen in sich: In einer
Innigkeit, die der Weisheit und Liebe Gottes selbst entsprungen und die
uns nur durch die gottliche Offenbarung erschlossen ist, sind hier wirklich
das unendliche Wesen Gottes und der persénlich nahe Menschenbruyder ver-
bunden. Wie das Wesen des Christentums selbst, so ist auch der ganze Sinn
der christlichen Frommigkeit in dieser ursakramentalen Gestalt des Jesus
Christus gegriindet, und der religiése Reichtum, der in der Anbetung und
Nachfolge Christi aufbricht, kann uns zeigen, welch groSe Bedeutung die
obengenannte Spannung im Gottesbild fiir das religiése Leben besitzt.

Wenn wir unter diesem Gesichtspunkt einmal das konkrete Bild vom
Heiligen Geist darzustellen versuchen, miissenwir zunichst feststel-
len, daB wir im Grunde gar kein solches besitzen. Der erste Grund hierfiir
ist sicherlich der, da88 der Begriff , Geist“ zu keiner konkreten Vorstellung
gefiihrt hat, wie etwa der Begriff Vater und Sohn. Dadurch, da3 der Sohn
Gottes uns als Mensch erschienen ist, ist uns auch der himmlische Vater in
der konkreten Vorstellung nihergekommen, hat Menschenantlitz angenom-~
men, ohne sein Wohnen im unzugiéinglichen Lichte (1 Tim 6, 16) zu verlieren.
Doch der Geist ist unvorstellbar. Das sinnenfreudige Mittelalter bis hinein
in das Barock, die Zeit vom 11. bis 17. Jahrhundert, nahm allerdings keinen
Anstand, auch den Heiligen Geist in Menschengestalt darzustellen. ,Bald
wiegt er $ich bei der Erschaffung der Welt, als Kind dargestellt, fast wie
ein Moses im Binsenkérblein, auf den Wassern des Abgrundes, wihrend der
Sohn am Ufer stehend das Licht von der Finsternis scheidet; bald schmiegt
er sich liebend an den Vater, und der Sohn, etwas #lter dargestellt, blickt
ihn liebesentziickt an; bald thront er, an Alter dem Vater und dem Sohn
gleich, an ihrer Seite auf dem Throne der Herrlichkeit, so namentlich oft
in der Darstellung von Marii Krénung*?®, Seit dem Breve Benedikt XV. vom
1. Oktober 1745 ist es aber nicht mehr zulissig, den Heiligen Geist in
menschlicher Gestalt darzustellen. Er erscheint heute wieder, wie im ganzen
ersten Jahrtausend, im Bilde unter der Gestalt der Taube*.

Das Mittelalter kannte auch im Abendland noch eine reiche Andacht zum
Heiligen Geist, wie uns die zahlreichen Heiliggeistspitdler und Heiliggeist-
orden dieser Zeit zeigen. Die Ostkirche, deren Religiositit immer mehr auf

8 M. Meschler, Die Gabe des Heiligen Pfingstfestes, Freiburg 1887, S. 417.

4 S. Thomas S. th. III ¢. 39 a. 6 ad 4 zeigt eingehend, warum der Heilige Geist
gerade im Symbol der Taube erschienen ist: a) weil sie das Bild der simplicitas
(Mt 10, 16), b) weil sie in ihrem Leben Verhaltensweisen zeigt, die den sieben

Geistesgaben entisprechen, c¢) weil sie der Herold des Friedens mit Gott (Gen
8, 11), d) weil sie ein animal amicabile et gregale (Eph 5, 25, Cant 6, 8) ist.



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 281

bildhafte Ideen und auf Symbole ausgerichtet war, bewahrte sich die tiefe
Verehrung zum Heiligen Geist wie aber auch die seit dem Mittelalfer dort
iibliche Darstellung der Heiligsten Dreifaltigkeit durch drei Engel (Geist)-
Gestalten. Uns ist die rechte Verehrung zum Heiligen Geist in der allgemei-
nen Volksfrommigkeit weitestgehend verlorengegangen, weil der Heilige
"'Geist keine Bildgestalt, ,kein Gesicht“ mehr hat, das ihn in wirkliche Be-
ziehung zu uns Menschen bringt. Das Taubensymbol spricht den niichternen
Abendldnder von heute nicht unmittelbar religiés an. So wird er also nicht
oder nur wenig verehrt. Und es ist, als ob innere, gnadenhafte Zusammen-
hinge hier bestiinden: auch Inhalt und Sinn seiner Sendung an uns wird
von uns nicht mehr so recht gehort und verstanden. Die géttliche Allmacht
des Vaters und die gottliche Weisheit des Sohnes finden noch Anbetung und
Verehrung, aber die géttliche Liebe erscheint nur mehr im Transparent des
leidenden Gottmenschen als Gegenstand der Verehrung, so wie die Welt
" nur mehr ‘die leidende und helfende Liebe in etwa kennt und schiitzt; die
ehrfiirchtig-heilige, echt personale, geistige Liebe ist so wenig bekannt, wie
- die personale Liebe in Gott, der Heilige Geist. Verbrechen und Not der Zeit
machen es noch schwerer, Gott als ,die Liebe* zu erfahren. Die dadurch
bedingte Verkiimmerung des christlichen Gottesbegriffes macht sich im
konkreten religiésen Leben unserer Tage allenthalben bemerkbar. Wir
miissen darum wieder mehr den Heiligen Geist kennen lernen, verehren
und anbeten, um in diesem Tun und durch seine Gnadenhilfe wieder die
christliche Liebe, das christliche Gemeinschaftsbewufltsein, den Sinn fiir
die personale Geistigkeit und schlieBlich das rechte Bild von Gott, der die
Liebe ist, zu gewinnen.

III. Unser konkretes, religioses Bild vom Heiligen Geist

Wollen wir eine neue Verehrung des Heiligen Geistes erreichen, miissen
* wir ein neues Bild von ihm gewinnen, das die religiése Existenz des abend-
léndischen Menschen wieder wachruft.

1. Das mittelalterliche Bild des Heiligen Geistes

Suchen wir zunichst noch einmal die Eigenart der mittelalterlichen Ver-
ehrung des Heiligen Geistes herauszustellen, um einen Ausgangspunkt fiir
unsere Uberlegungen zu gewinnen. Wenn wir die zahlreichen Hymnen die-
ser Zeit an den Heiligen Geist durchlesen — und die Theologie dieser Hym-
nen gibt uns einen besonderen Einblick in die konkrete Frommigkeit ihrer
Verfasser und Beter —, so miissen wir feststellen: es wird im Grunde immer
besungen, was die dritte géttliche Person fiir uns zu unserem Nutzen und
Vorteil tut, nicht was sie fiir unser Christsein in sich oder fiir die Ehre
Gottes in dieser Welt bedeutét. Der Grundgedanke ist immer: Der Heilige
Geist reinigt und heilt, erleuchtet, hilft und stirkt: pater pauperum, dator
munerum, lumen cordium; er hilft die Not des Menschen, des Leibes, des
Geistes und des Herzens iiberwinden®. Ein Blick in die Entwicklung der

5 J. Kehrein, Lateinische Sequenzen des Mittelalters, Mainz 1873, S. 106—117;

G. M. Dreves-Cl. Blume, Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung, 2 Bde.,
« Leipzig 1909, IT S. 153—174.



282 , Johannes Auer

Gnadenlehre und des Firmsakramentes zeigen uns diese Einschréinkungen
noch deutlicher. ~ _

In der alten Kirche — und bei den Griechen heute noch — war die
Gnadenlehre als allgemeine Heilslehre in-der Christusmystik und
~ Geistmystik grundgelegt. Unser neues Leben in Christus und das Wohnen
des Geistes in uns (womit Glaube und Liebe als menschlich-christlich-pneu-
matische Grundhaltungen verbunden waren) bildeten die Grundlage fiir die
Deutung des christlichen Daseins. Seitdem in der Westkirche, besonders
durch Augustinus, in der Auseinandersetzung mit dem Pelagianismus und
Manichsismus eine typisch-abendlindische Gnadenlehre herausgebildet
wurde, trat an Stelle der alten Seinsbetrachtung die Vorbetonung der Frage
von der Wirksamkeit Gottes und seiner Gnade und vom Mitwirken des
Menschen und seiner Freiheit. Den fiir unser Thema entscheidenden Schritt
in der Ausdeutung der Gnade machte aber erst das Mittelalter, als im
aristotelischen Thomismus des 13. Jahrhunderts statt der perSonalen
Wirkungsbetrachtung, wie sie in den augustinischen Franzis-
kanertheologie — die Gnade und.iibernatiirliche Liebe im Menschen noch
gleichsetzte — weiterlebte, die mehr sachliche Seinsqualitdts-
betrachtung vorherrschend wurde, die zwischen der iibernatiirlichen
Liebe im Menschen und der von Gott geschaffenen habituellen Gnade einen
realen Unterschied ansetzte. Da obendrein noch der grofle Lehrmeister der
Scholastik, Petrus Lombardus, eine irrige Lehre iiber das Wirken des Heili-
gen Geistes im Menschen aufgestellt hatte, gegen die die ganze Theologie
bis zum extremen Nominalismus Stellung nahm — er hatte behauptet, die
tibernatiirlichen Akte im Menschen wiirden durch den Heiligen Geist un-
mittelbar gewirkt, was die Freiheit und Sittlichkeit dieser Akte ganz zer-
stéren wiirde —, erschien die Annahme einer von der iibernatiirlichen Liebe
verschiedenen, irgendwie sachlich bestimmten Gnadenqualitét im Namen
des Kampfes gegen den Irrtum geradezu gefordert. Damit war der Heilige
Geist, als der Geist der wesenhaften und personalen Liebe, weitestgehend
aus der eigentlichen Gnadenlehre hinausgedringt. So erscheint er in den
Hymnen immer als die Kraft, die dem Menschen hilft, die menschlichen
Voraussetzungen fiir die Gnade zu schaffen. Einige Franziskaner der zwei-
ten Hilfte des 13. Jahrhunderts, am tiefsten vielleicht Wilhelm von Ware,
der Lehrer des Johannes Duns Scotus, hatten noch gelehrt, daB die Gnade
- zwar nicht der Heilige Geist sei, daB es aber auch keine habituelle Gnade
im Menschen geben kénne, wenn nicht zugleich der Heilige Geist dem Men-
schen einwohne. Im groBen und ganzen wurde aber auch in der Franzis-
kanertheologie besonders des Nominalismus die Gnade ihres personalen
Sinnes, namlich ihrer Beziehung zum Heiligen Geist, beraubt, und als der
Nominalismus auch noch fiir die Verirrungen der Reformatoren des 16.
Jahrhunderts verantwortlich gemacht werden konnte, wurden Thomas und
seine Schule, vor allem auf dem Tridentinum, die fithrende Theologie der
Kirche, und der unmittelbare Zusammenhang des Heiligen Geistes mit der
Gnade verschwand zunéchst — fast bis Scheeben — ganz aus der Erorte-
rung iiber die Gnade.



'Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 283

Auch die Entwicklung in der Auffassung des Firmsakramentes
146t uns die Einengung in der Geistbetrachtung des Mittelalters besser ver-
stehen. Das heilige Sakrament der Firmung, das im Altertum der Kirche
immer unmittelbar im Anschlu3 an die Taufe, auch die Kindertaufe, ge-
spendet wurde, erschien als Salbung mit dem Heiligen Geiste und als Voll-
endung der Taufe. Seit dem vierten Jahrhundert mehr und mehr von der
Taufe getrennt, erhielt es im Abendland den Namen Confirmatio, wodurch
zuerst an Stelle der Seinsbetrachtung die Wirkungsbetrachtung trat. Die
Entleerung des Ubernatiirlichen im Nominalismus und gar der Bruch der
Refdrmation konnte aus diesem heiligen Sakrament schlieBlich jenes pada-
gogische Fest machen, das mehr der Verfestigung der Trennung von der
alten Mutterkirche als dem eigentlichen christlichen Gnadenanliegen bis in
die neueste Zeit dienen sollte. .

Diese Uberlegungen lassen uns die besondere Auffassung des Mittelalters
vom Heiligen Geist leichter verstehen. Sie sind uns aber auch schon ein
Fingerzeig, wo wir heute wieder ansetzen miissen, um das volle, konkrete
Bild vom Heiligen Geist zu gewinnen, das Sein und Wirken, personale und
sachbezogene Betrachtungsweise in sich vereinigt.

2. Der Heilige Geistin der Heiligen Schrift

Wir gehen zu diesem Zweck von einigen Worten der Heiligen Schrift aus,
die wir in der mittelalterlichen Geistauffassung und -verehrung nicht oder
nicht geniigend beriicksichtigt finden, und suchen so wieder ein Bild vom
Heiligen Geist zu gewinnen, das sich in der Alten Kirche in der Auffassung
von Gnade und Firmung wirksam zeigte und sich in ganz besonderer Weise
als notwendiges Heilmittel fiir die Schiden unserer Zeit erweisen wird.
Stellen wir zunichst die wichtigsten Stellen des Neuen Testamentes zusam-
men, die nicht vom Wirken des Heiligen Geistes auf uns, sondern von
seinem Seinund Wohnenund Leben in uns sprechen:

Gal 4, 4-7: Da kam die Fiille der Zeit und Gott sandte seinen Sohn, geboren aus
einem Weibe, unterworfen dem Gesetze. Er sollte die, die unter dem Gesetze
standen, loskaufen, und wir sollten die Annahme an Kindesstatt erhalten.
Daf} ihr aber S6hne seid, steht dadurch fest, daB Gott in unsere Herzen den

Geist seines Sohnes sandte, der da ruft: Abba, Vater! So bist Du denn nicht
mehr Knlecht, sondern Sohn; wenn aber Sohn, dann auch Erbe durch Gott.

Rom 8, 14-17: Denn alle, die-sich vom Geiste Gottes leiten lassen, sind Kinder
Gottes. Ihr habt ja nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, um von
neuem in Furcht zu leben, sondern ihr habt den Geist der Kindschaft emp-
fangen, der uns rufen 148t: Abba, Vater! Der Geist selbst bezeugt es unserem
Geiste, daB3 wir Kinder Gottes sind. Wenn aber Kinder, dann auch Erben;
Erben Gottes und Miterben Christi.

Eph 2, 11: Durch ihn' (Christus) haben wir beide (Juden und Heiden) in dem
einen Geist (dem Geiste Christi) Zutritt zum Vater.

Der Geist Gottes selbst also, der Heilige Geist, der auch der Geist Christi
ist, erscheint hier als der Geist unserer Gotteskindschaft. Wir erleben diese
Gotteskindschaft dadurch, daB wir die Freiheit der Gotteskinder in uns
erleben. Dieses Erlebnis ist eine Gnade, die der Heilige Geist uns selber



284 V Johannes Auer

schenkt. Es zeigt sich vor allem darin, daB wir den unendlich heiligen und
allméchtigen Gott wirklich als Vater. erkennen und rufen kdnnen, ja der
Geist selbst ruft in uns Gott als den Vater. Gottes Herrschaftsbereich, sein
" Reich ist damit unsere Heimat geworden. Friede, Geborl,genheit, Treue der
Heimat erfiillt das Gotteskind; Liebe, Freude, Friede, Geduld,-Milde, Giite,
Treue, Sanftmut, Enthaltsamkeit aber sind Friichte des Geistes (Gal 5, 22).
So echt und ernst ist unsere Gotteskindschaft, dafl wir auch Erben Gottes,
Erben seines Reiches und Miterben seines wesensgleichen Sohnes Christus
sind. Der Geist Gottes als ,,Geist der Kindschaft® ist auch das. ,,Unterpfand
unseres Erbes“ (Eph 1,14). So kann auch Johannes fast ein Lebensalter
spéter noch schreiben:
1 Jo 3, 1-2: Seht, welch grofie Liebe uns der Vater erwiesen hat: Wir heilen Kin-
der Gottes, und wir sind es auch. Darum kennt ung die Welt nicht, weil sie
ihn (den Vater) nicht kennt. Geliebte, jetzt sind wir Kinder Gottes; noch ist

nicht offenbar, was wir sein werden. Doch wissen wir, wenn er einmal offen-
bar werden wird, werden wir ihm #hnlich sein und ihn schauen, wie er ist.

Ebd. 3, 2¢: Wer seine (Christi) Gebote hilt, bleibt in Gott und Gott in ihm. Da8
er in uns bleibt, erkennen wir aber an dem Geist, den er uns gegeben hat.

Ebd. 4, 13: Dafl wir aber in Gott bleiben, und er in uns bleibt, erkennen wir
daran, daf3 er uns von seinem Geiste mitgeteilt hat.

Ebd. 4, 16: Gott ist die Liebe. Wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott, und Gott.
bleibt in ihm ... Die Liebe kennt keine Furcht.

ROm 5, 5a: Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen
Geist, der uns verliehen wurde.

Jesus ist der Anfang und das Fundament, die Verdienstursache und als
gottmenschliches Haupt des mystischen Leibes die Gestaltursache unserer
Gotteskindschaft. Der Geist, den Christus uns vom Vater schickte und schik-
ken lieB3, ist die eigentliche, néchste Wirkursache unserer Gotteskindschaft,
der Lebensgrund des neuen Lebens der Gotteskinder. Weil aber der Heilige
Geist der Geist Christi ist, ist auch Christus der Lebensgrund unserer
Gotteskindschaft. In Christus einverleibt heifit aus Gott geboren werdén.
Der lebendige Zusammenhang des Kindes zum Vater ist die Liebe. Unsere
Kindesliebe zu Gott muBl nun ebenso Gottes Geschenk wie unser persén-
liches Mittun sein. Das wesenhafte Band dieser gegenseitigen Liebe aber
ist nach Johannes der Heilige Geist selbst. Wie der Vater Christus liebt,
so liebt Christus uns (Jo 15, 9-10). Im Heiligen Geist sind wir eins unter-
einander und mit Christus, wie Christus eins ist mit seinem Vater (Jo 17,
21, 23). ,Vater, ith habe ihnen Deinen (Vater) Namen kundgetan, damit die
Liebe, mit der Du mich geliebt hast, in ihnen sei und ich in ihnen* (Jo 17,
26). Das ist das letzte Wort des hohenpriesterlichen Gebetes des Herrn.

3. Der Geistder Gotteskindschaft

Dije angefiihrten wenigen Stellen lassen den Heiligen Geist vor allem
als die personliche, géttliche Liebe erscheinen. An vielen anderen Stellen
— man denke an die bekannten Gegeniiberstellungen von Geist und Fleisch
(Gal 1, 5, 16; Rom 7, 14-8, 17), von Geist und Gesetzesbuchstaben (R6m 7, 1-6;
2 Kor 3, 6) — meint pneuma mehr die neue geistige Gestalt, die der Christ



Der Heilige Geist, der Geist der  Gotteskindschaft 285

durch die Wirkung des Heiligen Geistes gewinnt, oder die Kraft — die
Gnade, wiirden wir heute sagen —, die Gott uns zu unserer Hilfe, zum
geistlichen Leben und Wirken schenkt. Die genannten Stellen aber gentigen
uns, um den Heiligen Geist als Geist der Kindschaft wieder neu zu ver-
stehen. )

Wir gehen dabei von einer kurzen Uberlegung iiber unsere Gotteskind-
schaft aus. Wir sind nicht Gottes Kinder von Natur; dieser Sinn von Schn~
schaft kommt nur dem einzigen zu, dem Logos (Jo 1, 1), der Fleisch gewor-
den ist {(Jo1,14), und ‘den der Vater selbst vom Himmel aus seinen ,ge-
liebten Sohn“ genannt (Mk 1,11). Wir sind es aber auch nicht bloB durch
rechtliche Adoption. So wie der Mensch urspriinglich nach Gottes Bild und
Gleichnis (Gen 1, 26) geschaffen ist, so und noch viel mehr darf und kann
er in Christus wieder Gottes Bild und Gleichnis, Gottes Kind, das dem
Vater gléicht (Mt 5, 48), werden.
~ Das Vater-Sohn-Verhiltnis ist ja schon fiir uns Menschen nicht blo8 ein
biologisches (Abstammungsverhiltnis), auch nicht bloB ein juristisch-kultu-
relles {die Summe der Rechte und Pflichten des Vaters gegeniiber dem Schn
und umgekehrt), sondern etwas viel Tieferes, weil Personales: daB nimlich
das Kind zum Vater ,mein Vater“ sagen darf und der Vater zum Kind
,mein Kind“. Diese gegenseitige menschlich-personale Anerkennung des
Kindes durch den Vater und des Vaters durch das Kind 146t uns ein wenig
ahnen, worum es sich in dem Vater-Sohn-Verhiltnis handelt,  daf hier
fhdmlich ein durch und durch werterfiilltes Seinsverhiltnis vorliegt. Wenn
aber schon im Menschenleben dieses Kindschaftsverhiltnis so tief greift,
dann miissen wir das Wesen der Gotteskindschaft noch tiefer suchen.

Die hohe Theologie des Mittelalters hat zwei beriihmte Erkldrungen fiir
dieses Gotteskindschaftsverhiltnis gegeben. Thomas von Aquin hat
unsere Gotteskindschaft vor allem in der heiligmachenden Gnade begriin-
det gesehen. In seiner aristotelischen Denkweise bestimmt er sie als eine
dauernde {iibernatiirliche Seinsweise (habitus), die eine Teilhabe an der
gottlichen Natur (2 Petr 1,4) darstellt. Das Charakteristische dieser Sicht
besteht darin, daB sie alle, auch die religidsen Wirklichkeiten, mit einer
Metaphysik bewiltigt, die in erster Linie sachliches Sein (Natur) und Wir-
ken (Kausalitit und Finalitdt) aussagt. Demgegeniiber sucht die. alte,
augustinische Franziskanerschule die religiésen Wirklichkeiten mit mehr
dynamisch-personalen Aussagen zu beschreiben und zu bestimmen. Auch
hier ist eine Grundlage der Gotteskindschaft die Gnade. Aber die Gnade
wird hier anders gesehen

Bei Bonaventura ist die Ghade noch das stand1g in uns einflieBende
“und dadurch immer mit Gott der Urquelle verbindende Licht und bei den
folgenden Magistern, vor allem seit Wilhelm v. Ware und fortwirkend
besonders in der Lehre des Johannes Duns Scotus ist sie der tiefe
iibernatiirliche Grund der wahren selbstlosen Liebe. Die Gleichsetzung von
Gnade und Liebe ist nicht etwa schon eine Verfliichtigung des iibernatiir-
lichen Wesenscharakters, der Gnade, immer bleibt sie die unerfahrbare,
von Gott geschenkte Macht. Als Liebe wurzelt die Gnade im Willen, weil



286 Johannes Auer

eben in der Franziskanertheologie der Wille als Freiheit der existentielle
Grund des menschlichen Wesens ist; bei Thomas erfal3t die Gnade die gei-
stige Seelensubstanz, weil flir ihn der Geist der Existenzgrund des Men-
schen ist. — Der libernatiirliche Charakter der Liebe hat aber in der Lehre
der Franziskanertheologen noch einen tieferen, einen géttlichen Grund.
Diese iibernatiirliche Liebe ist ja nicht eine bloBe Seinsverfassung der Seele
des Menschen im allgemeinen, sondern steht in besonderer Beziehung zur
wesenhaften und personalen Liebe in Gott, zum Heiligen Geist, der der
Seele des Gotteskindes einwohnt als der ,slile Seelengast”. )

Es ist nun nicht so, als ob der Heilige Geist selbst im Menschen die iiber-
‘natiirlichen Akte setzen wiirde, wie Petrus Lombardus gelehrt hatte; in
diesem Falle wiren die iibernatiirlichen Akte nicht mehr freie Akte des
verantwortlichen Menschen und somit auch nicht verdienstvoll und sittlich.
Diese sachlich-kausale Betrachtung der seelischen Akte liegt der augusti-
nisch-franziskanischen Denkweise fern. Man wird aber den oben genann-
ten Stellen aus Gal 4 und R6m 8 nicht gerecht, wenn man nur.annimmt, da8
der Mensch schon allein in der Kraft der gnadenhaften Umwandlung Gott
seinen Vater nennen kann. Der Geist selber ruft vielmehr in uns das Abba,
sagt Gal4, 7. Gott hat uns seinen Geist ins Herz gegeben (1 Jo 4, 13), die
Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der
uns selbst gegeben ist (R6m 5, 5).

Wilhelm v. Ware, der Lehrer des Johannes Duns Scotus, schreibt in sei-
nem Sentenzenkommentar hierzu: ,,In der Seele, die im Stande der Vollkommen-
heit (Gotteskindschaft) ist, findet sich eine dreifache Liebe, der Liebesakt (das
Lieben), der Liebeshabitus (die Fihigkeit und Geneigtheit zu lieben) und die
ungeschaffene Caritas (der Heilige Geist). Der Liebesakt kann nicht ohne den
Liebeshabitus und ohne die ungeschaffene Liebe sein. Die ungeschaffene Liebe
(der Heilige Geist) kann als Liebe nicht ohne den Liebeshabitus in der Seele
sein, mag sie auch in einer anderen Hinsicht (als gottliches Sein zum Beispiel)
ohne den Habitus in der Seele wohnen“s. — Ein anderer Franziskaner dieser
Zeit, Eustachius v. Arras, schreibt iiber das Verhéltnis der iibernatiirlichen
Liebe zum Heiligen Geist: ,Wegen der volligen Untrennbarbeit und der aus-
driicklichen Gleichgestaltetheit (conformitas) zwischen Liebe und Heiligem Geist
muB man sagen: Die Liebe, mit der wir Gott unmittelbar (formaliter) lieben,
kann niemals ohne jene ungeschaffene Liebe sein, die der Heilige Geist selbst
ist, mag auch die Liebesfihigkeit das ausgeprigte und unmittelbare Gleichbild
des Heiligen Geistes sein. Weil aber der Heilige Geist die Wirkursache ist, hiingt
der Liebesakt vom EinfluB des Heiligen Geistes ebenso ab wie von dem (der
Wirkung dessen), in dem er ist’. — Petrus v. Falgario, ebenfalls in der
zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts, bringt hierfiir noch tiefere, spekulative
Griinde. Einmal, so lehrt er, fithrt die Liebe unmittelbar zum Ziel, vervollkomm-
net somit das licbende Wesen, vereinigt mit dem Ziele; das alles kann nicht die
wankelmiitige, geschaffene Liebe allein leisten, sondern nur die Festigkeit und
Dauerhaftigkeit der ungeschaffenen Liebe (est ex caritatis creatae instabilitate
et caritatis increatae stabilitate); dazu hat die geschaffene Liebe ein gar viel-
faltiges Wesen, die ungeschaffene Liebe hingegen ist ganz einfach (ex caritatis
creatae. essentialitate multiplici et caritatis increatae simplicitate); ,,so ist-die (un-
geschaffene) Liebe vorziiglich ein Geschenk, das festigt und vervollkommnet, in

6 T dist. 17 q 1, Wien, Nat. Bibl. Cod. lat. 1424 £. 43 b.
7 QD de Corruptione caritatis seu gratiae, ad 3, Florenz, Bibl. Nat. B. 6/912
f. 106a. ¥ S



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 287

Bewegung setzt, vereint und zur Ruhe bringt, bei deren Gegenwart Gott der
Seele sein Ebenbild einprigt, d. h. die ganze geschaffene Liebe eingieit, die in
der Kraft jener (ungeschaffenen Liebe) Festigkeit, Vollkommenheit, Bewegung
und Vereinigung schafft*s.

Der iibernatiirliche Charakter der Gnade, der bei Thomas mehr mit der

sachlich-metaphysischen Bestimmung ,Teilhabe an der géttlichen Natur*
(2 Petr 1, 4) wiedergegeben ist, wird also in der Franziskanerschule mit der
unmittelbaren Beziehung zum einwohnenden Heiligen Geist erkldrt. Diese
Denk- und Sprechweise wird wohl der paulinischen ‘und johanneischen
Redeweise, besonders auch dem Hohenpriesterlichen Gebet Jesu, in hohe-
rem Mafe gerecht. Und wir glauben, daB es auch. dem modernen Denken
niher liegt und unserem religiosen Empfinden und Wollen mehr entspricht,
nicht so sehr an ein sachliches Ursache-Wirkungs-Verhiltnis, als vielmehr
an ein personales Zusammenwirken zu denken.

Durch die Einwohnung des Heiligen Geistes im Menschen ist diesern die
Maoglichkeit gegeben, an der Liebesbewegung der dritten géttlichen Person,
die vom Vater und vom Sohne ausgeht und im Sohne zum Vater zuriick-
kehrt, irgendwie Anteil zu gewinnen. Man wiirde den Sinn der Worte Jesu
im Hohenpriesterlichen Gebet wohl nicht wiedergeben, wenn man die tiber-
natiirliche Gottesliebe im Menschen nur als menschliche Liebe, die mit Hilfe
eines von Gott geschaffenen iibernatiirlichen Seelenhabitus sich betétigt,
auffassen wiirde. So sachlich mechanisch denkt und redet die Heilige
Schrift noch nicht. Diese Redeweise ist aus der aristotelischen Philosophie
geboren, die aus den Naturwissenschaften kommt. Man wird den schlich-
ten religiosen Gehalt der genannten Schriftstellen wohl eher treffen, wenn
man die iibernatiirliche Gottesliecbe des Menschen so erklirt, daB3 der
Mensch sich erfassen 146t und erfaB8t wird von der méchtigen Liebesbewe-
gung des Heiligen Geistes, der wesenhaften und personlichen Liebe in der
Gottheit, die der Seele des Geheiligtén persénlich einwohnt.

Wir verstehen das vielleicht besser, wenn wir mit dieser unserer iiber-
natiirlichen Liebe unsere Weltliebe und Weltverlorenheit vergleichen. Un-
sere Weltliebe ist daher zu erkliren, daB wir von den irdischen Trieben
unseies Leibes und unseres Herzens erfa8t werden und uns erfassen lassen.
Ein wichtiger Unterschied zwischen unserer Liebe zu Gott und unserer.
Liebe zur Welt diirfte nun darin liegen, daBl die Weltliebe ein personales
Absinken, ein Sichverlieren darstellt — je mehr der Mensch von der Welt-
liebe erfaBt ist, um so mehr sinkt er schuldhaft von der geistigen Persona-
litdt zur sinnlichen Materialitdt ab ~—, wihrend die Gottesliebe vielmehr
ein personales Sichsammeln und Sichschenken bedeutet ~— je mehr der
Mensch von der Gottesliebe erfait wird, um so mehi wird er freie, geistige
Personlichkeit. Die géttliche Hingabe an den Menschen und die menschliche
Hingabe an Gott wachsen geradezu gleichzeitig; bleibt auch Gott immer
die ,,zuvorkommende Liebe*, so wird der Mensch doch durch seinen Liebes-
akt, der ihn ins Einvernehmen mit der Liebesbewegung des Heiligen Gei-
stes bringt, immer freier, und der Liebesakt wird, obgleich nur durch die

8 QlIb. de caritate, Assisi, Bibl. Com. Cod. 159 f. 178 c—179h.



288 Johannes Auer

gnidige Teilhabe an der Liebesbewegung des Heiligen Geistes ermdéglicht,
doch immer mehr sein eigener verdienstvoller Akt. Diese Auffassung nimmt
der Gnade nichts von ihrer wesenhaften Ubernatiirlichkeit und Seinshaftig-
keit. Aber das Sein ist hier nicht so sehr als statische Qualitiit, sondern mehr
als iibernatiirliche Befindlichkeit gefaft.

Ein Analogon aus der menschlichen Liebe mag uns das Gesagte noch ver-
deutlichen: Der Einflufl etwa eines guten Freundes guf die geistige Entschei-
dung eines Menschen zum Besseren ist als Sicherfassenlassen und ErfaBt-
werden vom Idealismus des Freundes zu verstehen, wobei freilich zu be-
achten ist — denn alles Irdische ist nur ein Gleichnis —, daB8 unter Men-
schen immer die objektiven Werte fiir die Héherfilhrung maBgebend sind
(der Freund erschlieit dem andern wieder die freie Sicht fiir diese objekti-
ven Werte), wihrend in der Gnade oder Liebe die personale’ Liebesbewe-
gung des Heiligen Geistes selbst entscheidend ist, wenn auch diese Liebe
des Geistes die Weisheit Gottes und so auf eine neue Weise auch die héhere
Gotteserkenntnis miteinschlieBt. Dieses personale Freundesverhiltnis zwi-
schen dem Heiligen Geist und dem Menschen finden wir bei Paulus aus-
gedriickt, wenn er einmal sagt, der Geist selbst rufe Abba, Vater (Gal),
wihrend er das anderemal sagt, der Geist lasse uns rufen Abba, Vater
(Rém).

Wir kénnen den Heiligen Geist als Geist der Gotteskindschaft noch tiefer
verstehen, wenn wir uns noch kurz der Sakramentenlehre zu-
wenden. Wie das Menschenkind auf natiirliche Weise geboren wird, so
mufBl das Gotteskind auch einmal eigens einmal geboren werden aus dem
Wasser und dem Geist (Jo 4, 5). Der Pneumabegriff erscheint hier deutlich
nicht schlechthin substantial, sondern vor allem dynamisch-existentiell:
was aus Geist geboren ist, ist Geist. Dieses ,,aus Geist geboren” wird als
»Geburt von oben her* (Jo 4, 7) gekennzeichnet. Die Wiedergeburt geschieht
durch die Gabe des Heiligen Geistes. So fordert Petrus in seiner Pfingst-
predigt: ,Ein jeder von euch lasse sich taufen, auf daB ihr Vergebung eurer
Siinden und die Gabe des Heiligen Geistes empfanget* (Apg2,38). -Am
besten wird man diese Stellen wohl so auslegen, daB man in der Taufe
nicht nur die Reinigung im Wasser und die Entsiindigung durch Eingliede-
rung in Christus gemé8 RoOm 6 sieht, sondern damit gegeben und durch
ein eigenes #ufleres Zeichen, die Salbung mit Chrisam, symbolisch aus-
gedriickt, die Salbung mit dem Heiligen Geist als Grund und Sinn unserer
Heiligung und als Unterpfand unserer realen Gotteskindschaft betrachtet.
Die Verbindung mit dem Heiligen Geist wire dann im oben ausgefiihrten
Sinn als reale Einwohnung zu verstehen, die dem Menschen die Méglichkeit
eines dynamisch-existentiellen ErfaBtwerdens und Sicherfassenlassens —
von der Liebesmacht dieses Geistes — in sich schlieBt.

Die Betrachtung des Heiligen Geistes als des Geistes der Gotteskindschaft
eréffnet uns auch eine neue, wertvolle Sicht fiir das Sakrament der heili-
gen Firmung. Die bisherige Betrachtung der Firmung war weitest-
gehend vom Pfingstfest her bestimmt. Bei der Himmelfahrt hatte Christus



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 289

verheiBen: ,Ihr werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf
euch herabkommt, und ihr sollt meine Zeugen sein in Jerusalem und in
ganz Judia und Samaria, ja bis an die Grenzen der Erde“ (Apg 1, 8). Nach
dem Pfingstereignis wurde das Wahrheit, und diese Kraft des Heiligen Gei-
stes, die sich in den Aposteln wirksam erwies und die schon Isaias (11, 1)
als sechs bzw. sieben Gaben vorherverkiindigt hatte, war eigentlich immer
der Gesichtspunkt, unter dem die Wirkung der Firmung gesehen wurde.
Firmung ist das Sakrament der Miindigkeit und Reife, der Ritterschlag zum
Kampf fiir Christi Reich®.

In neuester Zeit hat P. Placius Rupprecht OSB." nun eine neue Auf-
fassung vorgelegt, die wohl neben der obigen Beachtung verdient. Er geht
von dem Zusammenhang der Firmung mit der Taufe aus, wie er in der
Schrift angedeutet und fiir die Viterzeit klar bezeugt wird. Er schlieBt
dabei auf einen Sinnzusammenhang, der nur noch bei Cyrill von Jerusalem
angedeutet, sonst aber auch bei den Vitern nicht vertreten erscheint.
Danach ist nédmlich die Firmung nicht eigentlich Sakrament der Reife und
Mannbarkeit, sondern vielmehr der eigentliche AbschluB der Wiedergeburt.
P. Placidus zieht fiir diesen Gedanken eine religionsgeschichtliche Parallele
heran. Der Mensch ist nicht nur Lebewesen, sondern auch Kulturwesen,
Glied einer Gemeinschaft mit Geschichte und Kultur. Diese Tatsache kommt
bei vielen Religionen, vor allem den primitiveren, noch deutlich dadurch
zum Ausdruck, da8 das Kind, das von der Mutter als lebensfihig flir diese
Welt geboren wurde, erst noch die Annahme oder Anerkennung durch den
Vater haben muB, wenn es auch als Glied der Gemeinschaft, die der Vater
als Mann gestaltet und vertritt, leben soll und darf. Die Anerkennung
durch den Vater ist nicht nur eine juristische Form, sondern eine sakrale
Handlung, die eigentlich erst die Geburt fiir dieses Leben vollendet. Dieses
interessante religionsgeschfchtliche Moment findet P. Placidus in der Taufe
Jesu angedeutet, wo der Wassertaufe im Jordan unmittelbar die Anerken-
nung durch den himmlischen Vater folgt (Mk 1, 11), die sich aber ebenfalls
nicht als bloSe Anerkennung kundtut, sondern mit der v1elmehr zugleich
die Salbung mit dem Heiligen Geist bezeugt wurde.

Cyrill von Jerusalem entfaltet diesen ganzen Zusammenhang in seiner dritten
Mystagogischen Katechese mit folgenden Worten: ,Da ihr auf Christus getauft
seid und Christus angezogen habt, seid ihr gleichgestaltet worden dem Sohne
Gottes. Gott ndmlich, der uns vorherbestimmi{ hat zur Annahme an Kindes Statt,
hat uns gleichgestaltig gemacht dem glorreichen Leibe des Christus. Da ihr nun
Teilhabende an dem Christus, d. i. dem Gesalbten, seid, werdet ihr mit Recht
Christen, d. i. Gesalbte, genannt. Gesalbte aber wurdet ihr, als ihr das Gleichbild

9 Besonders M. Laros hat diese Idee zu verbreiten versucht durch seine Biicher
~PhAngstgeist liber uns“ und ,,Volk im Heiligen Geist“, Regensburg 1936 und
1946. Er findet selbst das allgemeine Priestertum noch im: Firmsakrament, nicht
im Taufsakrament begriindet. Nach dem Rundschreiben ,Mediator Dei“ hingegen
wird das Laienpriestertum im Sakrament der Taufe grundgelegt. — ,,Die post-
baptismale Salbung. Ihr symbolischer Gehalt und ihre sakramentale Zugehorig--
keit (zur Firmung) nach den Zeugnissen der alten Kirche“ behandelt ausfithrlich
das glgichnamige Buch von Bernhard Welte (Freiburg 1939).

10 Theol. Qschr. 127 (1947), S. 262—2717.

19



290 Johannes Auer .

des Heiligen Geistes empfinget und alles bildlich an euch geschah, dieweil ihr
Abbilder Christi seid. Denn dieser ist im Jordan getauft worden und hat mit
dem Leib seiner Gottheit die Wasser beriihrt; er ist aus ihnen wieder aufgestie-
gen und empfing die wesenhafte Heimsuchung des Heiligen Geistes, so daBl der
Gleiche auf dem Gleichen ruhte. Und euch ist auf dhnliche Weise, als ihr aus
dem Brunnen der heiligen Wasser aufstieget, das Chrisma, d. i. die Salbung,
gegeben worden, das Gleichbild jener, mit der Christus gesalbt wurde.“ — Deut-
lich kommt hier zum Ausdruck: Christ sein heift Christus #hnlich sein, zur
Ahnlichkeit mit Christus gehort aber, wie eben der Name sagt, wie Christus
gesalbt sein mit dem Heiligen Geiste (Is 61, 1; Lk 4, 18). Diese Salbung mit dem
Heiligen Geist ist darum auch die Vollendung der Bruderschaft mit Christus
und der Gotteskindschaft. Im feierlichen Taufritus der Westkirche ist, getrennt
von der Firmung, die Salbung mit Chrisam erhalten, wohl als Rest der grofien
Salbung, die in der Urzeit mit der Taufe eng verkniipft war. Diese Chrisam-
salbung bei der Taufe darf uns jedoch nicht hindern, die deutlich von der Taufe
getrennte Firmung hinsichtlich ihrer Wirkung in besonderen Zusammenhang mit
der Taufe zu bringen. Vielleicht darf mit der Bedeutung der Chrisamsalbung
bei der Taufe auch besonders begriindet werden, warum die Kirche nach der
Nottaufe, auch wenn sie bestimmt giiltig gespendet ist, die Nachholung der
feierlichen Zeremonien verlangt!l. :

Wie weit die von P. Placidus angefiihrte religionsgeschichtliche Parallele
hier anwendbar ist, mag dahingestellt bleiben. Sicher ist die Notwendigkeit
der Salbung mit dem Heiligen Geist, dem Geist Jesu Christi, fiir jeden, der
Christ, d. i. Gesalbter, genannt wird'®. So erweist sich die heilige Firmung
als Sakrament, das vollendet, was die heilige Taufe geschenkt hat, weil der
Heilige Geist selbst der Geist der Gotteskindschaft ist.

11 CIC can. 759 § 3, can. 760. — Gewil} ist die Wiedergeburt aus dem Heiligen
Geist schon mit der Wassertaufe gewihrleistet. Doch ist die Salbung mit Chrisam
ebenso wie die Firmung nach dem Bericht der Apostelgeschichte nicht leicht zu
hoch anzusetzen, auch wenn sie nicht necessitate madii zum Heile notwendig ist.
Das wird neuerdings bestitigt durch den ErlaB der Sakramentenkonkgregation
vom 14. 9. 1947, nach dem mit Wirkung vom 1. 7. 1947 Pfarrer und andere Prie-
ster mit pfarrlichen Rechten im Notfall als ministri extraordinarii die Firmung
spenden konnen. Diese Vollmacht wurde erteilt, um im Notfall Erwachsenen
und Kindern, diesen auch vor dem Alter des Vernunftgebrauchs, die besondere
Gnade der Firmung zuteil werden zu lassen. Ferner sei darauf hingewiesen, da3
die Ostkirche und die kleineren christlichen Kirchen, die die Firmung beibehalten
haben, sich grundsitzlich als Kirchen betrachten, wahrend gerade die christlichen
Gemeinschaften, die sich in der Reformation getrennt haben und keine Firmung
mehr kennen, immer ,den Einzelnen“ oder hichstens die Einzelgemeinde her-
vorkehren und das iibernatiirliche organische GemeinschaftsbewuBtsein ent-
behren. Ist vielleicht der Heilige Geist gerade darin als der Geist der Kirche als
iibernatiirlicher Gemeinschaft und als Geist des iibernatiirlichen Lebens zu er-
kennen? Die Antwort erteilt das Rundschreiben ,Mystici Corporis®, nach dem
der Heilige Geist, ,,die Seele des mystischen Leibes®, nicht nur die Aufgabe hat,
die Kirche und ihre Glieder dem géttlichen Erléser immer #hnlicher zu machen,
sondern auch alle Teile des Leibes untereinander und mit ihrem Haupt so innig
zu ‘verbinden, daB ohne diese Einheit im Heiligen Geist das tiefste Wesen der
kirchlichen Gemeinschaft gar nicht verstanden werden kann.

12 yVielleicht 148t sich aus der Auffassung der heiligen Firmung als des Sakra-
mentes, das die Gotteskindschaft vollendet, verstehen, warum ihr eigentlicher,
ordentlicher Spender der Bischof ist. Die Vollendung der Gotteskindschaft soll
eben von dem eigentlichen Vater in der Kirche, von einem Bischof als Nachfolger
der Apostel, geschehen.



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 291

IV. Der Geist der Gotteskindschaft und unser christliches Leben

Unser christliches Leben befindet sich in einer eigenartigen Spannung,
die wir wohl am Anfang unserer Bekehrung mehr empfinden, die aber nie
ganz aus unserem christlichen Menschenleben verschwindet. Wir kennen
den Willen Gottes in der sachlichen Form seiner Gebote und haben diese
Gebote wegen des ,,anderen Gesetzes in unseren Gliedern“ (Rém 7, 23) nach
Art der Menschengesetze kasuistisch entfaltet und miissen das tun; denn
wir empfinden diese Gebote immer wieder auch als Gesetz, das zu halten
uns Christus mahnt (Mt 5, 17), je mehr das ,andere Gesetz“ durch unsere
schwache Menschennatur seine Geltung anmeldet. Wir wissen aber auch
gliaubig um unsere Gotteskindschaft und also um die Freiheit der Kinder
Gottes?®, daB wir von Christus ,fiir die Freiheit frei gemacht (Gal 5, 1), zur
Freiheit berufen sind“ (Gal 5, 13). Wir sind gerettet, freilich ,erst der Hoff-
nung nach“ (Rém 8, 21), ,wir erwarten durch den Geist, kraft des Glaubens,
die erhoffte Rechtfertigung® (Gal 5, 5). Christus hat darum das Zweitafel-
gesetz nicht aufgeldst; er hat es aber auch nicht blo8 neu eingeschirft, son-
dern vielmehr ,erfiillt und vollendet* (Mt 5, 17). Welche Grundgedanken
unseres christlichen Glaubens erkliren uns nun den Sinn dieser ,,Erfiillung
des Gesetzes? Es werden wohl folgende vier Gedanken sein:

1. Gott, der Geber des Gesetzes, erscheint im Neuen Testament nicht mehr
bloB als der allmichtige Herr, vor dem uns heilige Furcht erfafit (das
tremendum-Erlebnis), Gott ist vielmehr durch Christus ganz unser Vater
geworden, zu dem wir in kindlicher Liebe vertrauend gehen (das fascino-
sum-Erlebnis).

2. Die zehn Gebote sind demnach von der Liebe Gottes gegeben, und
weil auch wir in der Gnade Gottes lieben kénnen, wie es sich gebiihrt, haben
sie im grofen, neuen Gebot Christi, im Gebot der totalen Liebe zu Gott
und den Menschen einen neuen einheitlichen Sinn bekommen. Zu dem
mehr sachlichen Sinn der atl. Gebote ist vor allem die personale Sinn-
.erfillung hinzugetreten: alle sachliche Pflichterfiillung geschieht aus per-
sénlicher Liebe zu unserem Vater im Himmel, der aus Liebe zu uns diese
Verpflichtungen zu unserem Heile gegeben hat.

3. Das sittliche Element, die Miihe und persénliche Verantwortung, die
mit der Erfiillung der Gebote verbunden sind, Leiden, Verzicht und Wagnis, -
haben auBerdem noch dadurch einen neuen Sinn erhalten, daB wir als
Christen nicht mehr allein, in existentieller Einsamkeit schlechthin (wie
der Mensch ohne Christus) dies alles leisten miissen, sondern vielmehr ,in
. Christus” leben und sterben, wirken, leiden und kdmpfen. , Nicht mehr ich
lebe, Christus lebt in mir® (Gal2, 20). ,Durch Christus ist mir die Welt
gekreuzigt und bin ich der Welt gekreuzigt“ (Gal 6, 14). Das ist das grofie
Thema Pauli iiberhaupt: ,,in Christus®, durch die mystisch-persénliche Liebe
Christi ist die sachliche Last des Gesetzes schon {iberwunden. Da uns nun
aber Christus vor allem als die individuelle, historische Gestalt aus der
Offenbarung bekannt ist, gleitet fiir unser menschliches Denken diese

13 R, Egenter, Freiheit der Kinder Gottes, Freiburg 1938.

19°



292 Johannes Auer

Christusmystik sehr leicht entweder wieder in eine nur wirkursichlich-
gnadenhafte Verbindung mit dem verklarten Christus ab, wodurch das
letzte Personale wieder verloren geht, oder in die platonisch-bildhafte Er-
klirung der modernen Mysterientheologie, die stark am Bildhaft-Gleichnis-
haften hingen bleibt, oder gar in das bloB Moralisch-Menschliche der Nach-
folge Christi, wodurch Christus zum menschlichen Vorbild herabsinken
wiirde. Die rechte Christusmystik verlangt daher rechte Geistmystik.

4. , Wir besitzen den Geist Christi“ (1 Kor 2, 16). Diese Geistmystik kann
das eigentlich personale Element in unserer christlich-religiésen Haltung
am sichersten bewahren und auswerten, wenn sie in der oben angefiihrten
Form verstanden wird: der Heilige Geist, die wesenhafte und personhafte
Liebe Gottes, wohnt dem menschlichen Herzen ein. Im personalen ‘und
gnadenhaften Mitvollzug der Liebesbewegung des Heiligen Geistes (der
Liebe des Vaters zum Sohn und zur Schépfung und der Liebe des Geistes
zum Vater und zu Christus und in Christus zum Vater), wird die Gottes-
kindschaft als ganz persénliches, von Gott geschenkte Wirklichkeit in unse-
ren tiefsten, christlich-personalen Grund hineingenommen.

So wichtig fiir die Theologie die klare Scheidung zwischen Gnade und
Heijligem Geist selbst ist, ebenso wichtig ist fiir das konkrete, religitse
Leben der unmittelbare personale Bezug unserer Personmitte zum Heiligen
Geist Gottes als dem Geist der Gotteskindschaft. Erst in diesem Geist voll-
endet und erfiillt sich unser konkretes christliches Leben von Gott her und
auf Gott hin. Wenn zu allem menschlich-existenziellen Tun im christlichen
Sinn gemif der Grundstruktur des christlichen Menschenbildes drei Ele-
mente gehoéren: das sachliche, das moralische und das personale®, so kénnen
wir sagen: Wie durch den rechten christlichen Gottesbegriff (der Schépfer-
tum, Herrentum und Vatertum Gottes zusammenfaBt), vor allem die sach-
liche Seite der christlichen Existenz: das Gesetz, das Verstindnis fiir die
Endgiiltigkeit und Verpflichtung einer aus Liebe uns geoffenbarten Welt-
ordnung gewdhrleistet ist, so durch die rechte Christusmystik die morali-
sche Seite: das Sollen und Diirfen und Kénnen der Erfiilllung des Gesetzes,
und durch die recht verstandene Geistmystik die personale Beziehung des
Christen zu Christus und zum Vater, insofern der Heilige Geist Geist des
Vaters und Geist Christi ist, der uns in Gnaden realiter innewohnt und uns
gnédig Anteil gewihrt an seiner wesenhaften und personalen Liebesbewe-
gung. Nur so, im Heiligen Geist, wird unser Christenleben wieder ganz
hineingestellt in die Ubernatur, lebt von der Gnade, der Teilhabe an der
Natur des dreieinigen Gottes. Das Fehlen eines rechten persénlichen Ver-
hiltnisses zum Heiligen Geist 148t in manchen Christen auch keine echte’
trinitarische Frommigkeit mehr aufkommen?®,

14 Wie von diesen drei Gesichtspunkten her methodisch das iibernatiirliche
Wesen der Gnade erfaBt werden kann, dariiber siche den demniichst erscheinen-
den Aufsatz des Verfassers in der Zeitschr. f. Kath. Theol.

15 Vgl. R. Angermair: Gottes Geist gibt meinem Geiste Zeugnis. Zur Natur-
lehre der Caritas, in: Caritas 43 (1938), S. 161—169; hier wird die: titige, christ-
liche Liebe auch in der personalen-religiosen Verbindung mit dem Heiligen
Geist verstanden. (Die Schriftleitung erinnert vor allem an den ersten Band der



- " Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 293

V. Unser neues Bild und unsere Verehrung des Heiligen Geistes

Kehren wir zum Ausgangspunkt unserer Untersuchungen zuriick. Wir
betonten, daB die Wirksamkeit der religiosen Bilder fiir unser religitses
Leben abhéngt von der Spannung zwischen Seinsmiichtigkeit und Person,
zwischen konkreter Ndhe und unendlicher Ferne, die dem Bildinhalt eignet.
Unser neues Bild vom Heiligen Geist enthilt diese Spannungen.

Der Heilige Geist ist der unendliche Gott, der sich erschreckend groB in
uns zeigt und uns immer wieder {liber uns selbst hinausruft, der aber auch
in seiner persdnlichen und wesenhaften Liebe in uns Wohnung genommen
hat. In ihm ist uns Christus, der verkliirte Herr, so nahe und innerlich, daB
Paulus schreiben konnte: -, Der Herr (Christus) ist der Geist* (2 Kor 3, 17).
So wie uns Christus fiir unser leib-geistiges Dasein in der Art der voriiber-
gehenden zeitlichen Existenz alles Leiblichen immer wieder im Genuf der
heiligsten Eucharistie innerlich gegenwirtig wird, so ist er unserem Geiste
in der Art seiner gottlichen Herrlichkeit immer in seinem Geist, der in uns
wohnt, zugegen. Dadurch kommt der Heilige Geist sowohl unserer mensch-
lichen Hilflosigkeit wie auch unserer personalen, Wesenheit nahe. Er 148t
uns Gott den Vater rufen, indem er uns Anteil gibt an der Stimme dessen,
der allein vollgiiltig, weil wesenhaft, Gott seinen Vater nennen konnte,
an der Stimme Christi. Er hilft uns darum auch aus unserer weltverlorenen
Unféhigkeit heraus beten. ,,Wir wissen nicht, um was wir bitten sollen, wie
es sich gebiihrt; da tritt der Geist selbst fiir uns ein mit unaussprechlichen
Seufzern“ (R6m 8, 26). Weil der Heilige Geist das unendliche, lebendigste
Sein ist, und wir in Gnaden Anteil bekommen an diesem Leben, darum
sagt Jesus: ,Wer an mich glaubt, aus dessen Leibe werden, wie die Schrift
sagt (Is58,11), Strome lebendigen Wassers flieBen. Damit meinte er den
Geist“ (Jo 7, 38). ,Das Wasser, das ich ihm gebe, wird in thm zu einem Quell,
der fortstromt ins ewige Leben* (Jo 4, 14). Der Heilige Geist ist darum auch
der Grund unserer eschatologischen Existenz: ,, Wir, die wir die Erstlings-
gabe des Geistes bereits besitzen, seufzen in unserem Inneren und harren
auf die Kindschaft Gottes, auf die Erlosung unseres Leibes; denn erst der
Hoffnung nach sind wir gerettet® (Rém 8, 23 f).

Wir sind Gotteskinder durch die Gnade; aber die Gnade ist nicht ein
schlechthin sachlicher Besitz, sondern schlieBt einen persénlichen Bezug zu
Gott ein, den wir verlieren, zerstdren kénnen. Wie ist dieser Gnadenverlust,
der Verlust der Gotteskindschaft, wohl am besten zu verstehen? Vielerlei
Erkldrungsversuche hat die Theologie schon vorgelegt'®. Nach obiger Gna-

Biicher augustinischer und franziskanischer Geistigkeit: ,Die Gotteskindschaft
vor dem Vater. Thr Werden, Sein und Leben“ von Marianus Miiller O.F. M.
(Freiburg 1938), ohne sich allerdings die MiBdeutungen anderer kirchlicher From-~
migkeitsformen in diesem Buch zu eigen zu machen).

18 Eustachius von Arras faBt einmal die Lehren des 13. Jahrhunderts in vier
Punkte zusammen und sagt: die Gnade ist verlierbar a) weil sie nur Akzidenz
ist, b) weil ihr Subjekt der freie, wankelmiitige Wille ist, ¢) weil Gott die Gnade
frei schenkt und darum auch nicht geben kann, d) weil die Gnade die Seele nicht
ganz einnimmt, daher die Mdoglichkeit bleibt, daB die kontridre Form der Siinde
die Gnade verdringt. (Florenz. Bibl. Nat. Cod. B 6/912 £. 102r—110v).



294 . . Johannes Atier

denauffassung diirfen wir diesen Verlust wohl so erkldren: Der Mensch ver-
fallt in dem, was wir Siinde nennen, wieder der Selbstliebe oder der Welt-
liebe; er tritt also aus der Licbesbewegung des Heiligen Geistes bewuBt
und freiwillig wieder heraus, 148t sich nicht mehr von ihr erfassen und
wird nicht mehr von ihr erfaB3t, hat nicht mehr Anteil an ihr. Durch die
l1dBliche Siinde verliert er die Geneigtheit und teilweise die Fahigkeit, sich
von der Liebesbewegung des Heiligen Geistes erfassen zu lassen (Betriibet
nicht den Heiligen Geist, mit dem ihr besiegelt seid Eph 4, 30). Durch die
schwere Siinde benimmt sich der Mensch iiberhaupt der Fihigkeit, wieder
zu der Liebesbewegung des persénlich einwohnenden Heiligen Geistes zu-
riickzukehren, weil die schwere Siinde den Heiligen Geist als persdnliche
Liebe Gottes vertreibt (Loscht den Geist nicht aus! Thess 5, 19). Die Siinde
wider den Heiligen Geist endlich (Mt 12, 31) ist der letzte personliche An-
griff des Menschen auf den Heiligen Geist selbst; diese Siinde wird nicht
vergeben, weil der Mensch sich dem Heiligen Geist selbst verschliet, so da
das Kommen des Geistes in das Herz und die Teilhabe an seiner Liebes-
bewegung fiir immer ausgeschlossen bleibt.

So ist in diesem Bild vom Heiligen Geist nicht nur die Unendlichkeit des
gottlichen Lebens, sondern ebenso die Nihe der liebenden Einwohnung
gegeben, ebenso die Freude der siiBen Freundschaft des Herzens wie auch
der Ernst, den der Gedanke an den Verlust dieser Freundschaft durch die
eigene Armseligkeit und Hilflosigkeit uns einflé8t. ——. Das mahnt uns,
unsere Gotteskindschaft, um die wir gldubig wissen, auch stéindig zu leben:

“Wer aus Gott geboren ist, hért Gottes Wort (Jo 8, 47), wahrt vor allem die
Liebe: jeder, der liebt, ist aus Gott geboren und kennt Gott (1 Jo4,7), tut
Gutes, nichts Béses (3 Jo 11), verfillt nicht dér Weltliebe, sondern iiber-
windet die Welt (1Jo02, 15; 5, 4), ist vor Gott, seinem Vater, immer voll
Vertrauen und Demut wie ein echtes Kind (Mt 18, 3). Die Apostelfiirsten
mahnen uns: ,Mit Hilfe der Gnade (des Heiligen Geistes) singt Gott in
euren Herzen Psalmen, Lobgesinge und geistliche (vom Geist eingegebene)
Lieder. Was immer ihr tun mégt in Wort oder Werk, das alles tut im Namen
des Herrn Jesus Christus und danket durch ihn Gott dem Vater “ (Kol 3, 16).

Die personliche Begegnung mit dem Heiligen Geist ist fiir uns Christen
heute von besonderer Wichtigkeit. Im rechten Bild des Vaters findet die
Welt als Schopfung, die Geschichte als Vorsehung und die Gemeinschaft
als Gottesfamilie ihre sachliche Sicherung und religiése Verankerung im
Ewigen. Im rechten Bild des Sohnes 146t sich unsere Kulturarbeit als christ-
liche Weltgestaltung, unser persénliches Leben als eschatologischer Durch-
gang christlich verstehen und titigen. Das rechte Bild vom Heiligen Geist
als dem gottlichen Seelengast und Geist unserer Gotteskindschaft aber ist
Triger und Garant unserer christlichen Innerlichkeit, die der
Verlorenheit an die Welt und die Masse ebenso wie der zur Verzweiflung
treibenden Vereinsamung einer stoisch-stolzen Menschenauffassung ent-
gegensteht.





