
Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 277 

den einen leicht, für den andern aber empfindlich schwer sein. Was soll man 
da zu den Beichtvätern sagen, die für alle mehr oder minder die gleiche 
Buße bereit haben? Gewiß, es ist viel einfacher, jedem, der kommt, ein Ge- 
setz vom Rosenkranz aufzugeben. Aber ist damit wirklich etwas erreicht? • 
Vor allem aber muß die Buße der Eigenart der Vergehen entsprechen. Sün- 
den der Lieblosigkeit sollen durch Werke der Nächstenliebe gesühnt werden 
(Krankenbesuch, Hilfsbereitschaft usw.), Genußsucht und Sinnlichkeit durch 
freiwillige Abstinenz (Fasten, Verzicht auf das Rauchen usw.), Geiz und 
Habgier durch Almosen, Stolz und Eitelkeit durch Verdemütigung (Abbitte 
leisten bei den Beleidigten u. ä.), religiöse Gleichgültigkeit durch religiöse 
Übungen (Beten des Kreuzweges, Wallfahrt, Teilnahme am heiligen Opfer, 
Anhören bestimmter Predigten oder Vorträge usw.). Hier gibt es, wie man 
sieht, eine große Zahl von Möglichkeiten. Es werden sich wahrscheinlich 
allmählich dem einzelnen Beichtvater von selbst eine Reihe von Bußtypen 
herausbilden, so daß er im Einzelfall nicht erst lange nachzusinnen braucht, 
um das Rechte zu finden. Auf jeden Fall würde er so einen Weg beschreiten, 
der dem wahren Bedürfnis der Beichtenden entschieden entsprechen würde, 
und so einen wichtigen Beitrag zur Überwindung der Krise des Bußsakra- 
mentes leisten. 

Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 
Unser religiöses Bild vom Heiligen Geist 

Von Dozent Dr. Johann A u e r, Freising » 
Immer noch ist für viele Christen der Heilige Geist der •Unbekannte 

Gott". Hierfür ein wenig den Grund* aufzuzeigen und eine Abhilfe zu 
suchen, haben sich die folgenden Zeilen zum Ziel gesetzt. 

I. Zur philosophischen Struktur unseres konkreten Gottesbildes 
Unser religiöses Leben, unser Beten und Opfern, die Kultur unserer reli- 

giösen Gefühle und davon ausstrahlend die ganze Seelenkultur, das alles 
wird in seiner spezifischen Qualität und Intensität, ja in seiner tiefsten 
Seinsform und selbst in seinem Dasein, durch unsere religiöse Erkenntnis, 
durch unser konkretes Bild von Gott bestimmt. 

Unser Gottesbild aber ist, wenn es überhaupt um eine echte, religiöse 
Wirklichkeit geht, nicht bloß um einen philosophischen Begriff, immer so 
weit und groß, daß es vom ganzen Menschen getragen ist, den ganzen Men- 
schen formend und vom ganzen Menschen geformt. Es ist nicht bloß aus 
äußerer und innerer Erfahrung gewonnen, nicht bloß durch geistige Seins- 
und Wertideen gestaltet, noch viel weniger aus bloßen Begriffen gebaut. 
Zwei große Spannungen unseres existentiellen Verhaltens gegenüber aller 
erkennbaren Wirklichkeit gehen in das religiöse Gottesbild mit ein: Die 
Spannung zwischen Wirklichkeit (Gegenstand) und Erkennen und die 
Spannung zwischen Sache und Person. 



278 Johannes Auer 

Die Spannung zwischen Wirklichkeit und Erkennen: 
Wir Menschen haben als leib-geistige Wesen von Gott die Fähigkeit zu einer 
allgemeinen Erkenntnis erhalten. Doch diese unsere Erkenntnis ist nicht 
eine Wesensschau, wie sie Gott zu eigen ist, der die Wirklichkeit außer sich 
als Schöpfer von ihrem Urgrund im Werden und Sein her kennt. Unsere 
Erkenntnis dringt von außen nach innen in die Wirklichkeit erfahrend, 
abstrahierend, intuitiv ahnend vor. Es ist schwer zu sagen, welche Kraft 
des Herzens und der Phantasie uns von Wirklichkeiten kündet, die wir gar 
nicht mehr voll erkennen und begreifen können; aber es ist sicher, daß wir 
um solche Wirklichkeiten nicht nur im Glauben, sondern auch im Denken 
wissen. Dieses Wissen um nicht mehr begreifliche, begrifflich bestimmbare 
Wirklichkeiten nun läßt uns vor allem diese Spannung zwischen Wirklich- 
keit und Erkennen erleben, die wir etwa folgendermaßen zum Ausdruck 
bringen können: unser Erkennen ist gegenstandsbezogen, sachbestimmt; 
die Besonderheit des menschlichen Erkennens von außen her bedingt je- 
doch, daß wir um Wirklichkeiten wissen, die wir nicht mehr •begreifen"; 
dazu wird unser Erkennen nicht nur vom Gegenstand, sondern auch von 
unserer menschlichen Seins- und Erkennensstruktur wesenhaft beeinflußt, 
gemäß dem alten scholastischen Satz: was aufgenommen wird, wird nach 
Art.des Aufnehmenden aufgenommen; unsere Erkenntnis ist eben primär 
aufnehmend, nicht schöpferisch. Dieser allgemein-philosophische Befund 
führt in der Frage nach unserer Gotteserkenntnis zu der Verschiedenheit 
jener zwei berühmten Richtungen, die gewöhnlich als positive und negative 
Theologie bezeichnet werden1. 

Die positive Theologie will wissenschaftliche Theologie sein und 
sieht ihre Hauptaufgabe in dar positiven, begrifflichen Bestimmung des in 
der Offenbarung Gegebenen und religiös Erfahrbaren. Die Beschränkung, 
die die Unendlichkeit des theologischen Gegenstandes •Gott" dem Men- 
schen auferlegt, geht in diese Theologie dadurch ein, daß die natürlichen 
Begriffe nur •analog" auf Gott angewendet werden. Diese Methode ermög- 
licht ein gemeinsames Reden über Gott, läuft aber Gefahr, aus dem persön- 
lichen, unendlichen Gott des Glaubens einen begrifflich bestimmten Gegen- 
stand der Metaphysik zu machen. • DienegativeTheologie schaut 
mehr auf die, Unendlichkeit und findet an unseren Aussagen über Gott 
wertvoller die Bestimmung dessen, was von ihm begrifflich nicht mehr 
ausgesagt werden kann. Hier wird unser Geist und Herz davor bewahrt, 
sich mit den eigenen Begriffen zu begnügen, die doch nur menschliches 
Maß auch auf das Unendliche anwdnden wollen, die immer in Gefahr 
sind, die unerklärliche Wirklichkeit der konkreten göttlichen (für uns histo- 
rischen) Tat, der freien göttlichen Liebe zu einer notwendigen und damit 
unpersönlichen und ungöttlichen Folgerung aus einem sachlichen All- 
gemeinbegriff oder einer abstrakten Idee zu machen. 

Die andere, vielleicht noch wichtigere und der ersten zugrundeliegende 
Spannung ist die Spannung zwischen Sache und Person. In 

1 Vgl. Th. Steinbüchel, Gott und Mensch, München 1941; Nikolaus v. Cues, 
Der verborgene Gott, München 1941. 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 

der Sphäre des religiösen Lebens können wir vielleicht diese Spannung 
besser durch die erleßnismäßige, subjektive Spannung zwischen •Geist und 
Herz" zum Ausdruck bringen. Es gibt eine Theologie, die mehr 
vomGeiste (Thomas), und eine solche, diemehrvomHerzen aus- 
geht (Bonaventura, Scotus). Die erstere kennt eine klare Trennung 
zwischen dem Reden über Gott und dem Reden mit Gott; Glaubenswissen- 
schaft und lebendige Religion sind streng unterschieden, fast getrennt; der 
Gott auch des religiösen Lebens erscheint mehr in der Unendlichkeit seiner 
analog bestimmbaren Eigenschaften. Die Theologie des Herzens 
bringt diese klare Scheidung zwischen Reden über und Reden mit Gott 
nicht so fertig, weil ihr Gott immer der konkrete, lebendige Gott ist, der 
sich nicht durch allgemeine Wesenseigenschaften und nicht durch all- 
gemeine Ideen bestimmen läßt, der einmalig, individuell-personhaft, das 
faktische Du dem eigenen Ich gegenüber ist. Der Gott der Religion ist 
schlechthin der persönliche Gott, der dem suchenden Herzen des Menschen 
in Gnade persönlich begegnet. Nicht das göttliche Wesen und die göttlichen 
Eigenschaften, sondern Er selbst als das letzte Du unseres menschlichen 
Ich steht im Brennpunkt des Interesses auch im Reden über Gott. Tiefer, 
als wir es gerne wahrhaben möchten, steht oft diese Spannung zwischen 
den einzelnen scheinbar getrennten, theologischen Schulen. Nur eine dünne, 
nominalistische Dialektik kann diese mächtige, existentielle Spannung 
überspringen, nur ein naturalistischer oder personalistischer Positivismus 
kann sie zerschlagen und damit sich selber den Weg zur wahren Wirklich- 
keit verbauen und sich steril machen2. 

II. Unser konkretes Bild vom dreieinigen Gott 
Diese beiden Spannungen also, die eigentlich aus einer gemeinsamen 

Wurzel stammen, aus der geistigen Doppelnatur des Menschen* die sach- 
und zugleich ideenbezogene Erkenntniskraft und person- und zugleich 
wirklichkeitbezogene Willens- oder Tatkraft enthält, gehen in unser Gottes- 
bild ein. Wir müssen Gott kennen, ein Bild von ihm haben (Positive Theo-, 
logie), wenn wir ihn suchen, ihn lieben, und wir müssen zugleich wissen, 
daß er größer ist als alles menschlich Erfaßbare, Erkennbare, größer als 
alle unsere Begriffe und Bilder (Negative Theologie), wenn wir ihn als 
Gott in heiliger Ehrfurcht anbeten sollen. Gottesfurcht ist der Anfang, die 
Fülle und Krone aller Weisheit (Spr 9,10; Sir 1,16; 20, 22), die Gottesliebe 
ist das höchste Gebot des Testamentes Jesu Christi (Mt 22, 34-40; Jo 15,12, 
17; 1 Kor 13) und der Quellgrund der christlichen Religion (1 Jo4,8-18). 

So finden wir schon bei oberflächlicher Betrachtung in unserem religiösen 
Bild von Gott dem Vater und Gott dem Sohn deutlich diese beiden Seiten, 
die persönliche Nähe und die unendliche, seinsmäßige Erhabenheit und 
Ferne deutlich ausgeprägt. • Gott der Vater, dem wir als Kinder 
vertrauend nahen dürfen (Mt 6, 30, 33), ist zugleich der allmächtige Schöp- 
fer und der heilige Herr der Heerscharen. Gerade durch die Verbindung 

2 A. Anwander, Das Prinzip des Gegensatzes in den Religionen, Würzburg 1937. 



280 Johannes Auer 

des atl. Jahvebildes mit dem ntl. Vater-Gott, den uns Jesus Christus ver- 
kündigt, haben wir von Gott-Vater jenes große, religiöse Bild, das wirklich 
in höchstem Maße die obengenannten Spannungen enthält und dadurch 
jene, echte Religiosität in uns • mit Hilfe der immer angebotenen Gnade 
• ermöglicht, die das Christentum kennzeichnet. 

Gott der Sohn steht als der Gott-Mensch Jesus Christus vor dem 
Auge unserer Seele. Das Bild, das die Evangelien von ihm geben und das 
die Kirche gegenüber allen vereinseitigenden Irrlehren immer festgehalten 
hat, schließt deutlich die oben angedeuteten Spannungen in sich: In einer 
Innigkeit, die der Weisheit und Liebe Gottes selbst entsprungen und die 
uns nur durch die göttliche Offenbarung erschlossen ist, sind hier wirklich 
das unendliche Wesen Gottes und der persönlich nahe Menschenbruder ver- 
bunden. Wie das Wesen des Christentums selbst, so ist auch der ganze Sinn 
der christlichen Frömmigkeit in dieser ursakramentalen Gestalt des Jesus 
Christus gegründet, und der religiöse Reichtum, der in der Anbetung und 
Nachfolge Christi aufbricht, kann uns zeigen, welch große Bedeutung die 
obengenannte Spannung im Gottesbild für das religiöse Leben besitzt. 

Wenn wir unter diesem Gesichtspunkt einmal das konkrete Bild vom 
Heiligen Geist darzustellen versuchen, müssen wir zunächst feststel- 
len, daß wir im Grunde gar kein solches besitzen. Der erste Grund hierfür 
ist sicherlich der, daß der Begriff •Geist" zu keiner konkreten Vorstellung 
geführt hat, wie etwa der Begriff Vater und Sohn. Dadurch, daß der Sohn 
Gottes uns als Mensch erschienen ist, ist uns auch der himmlische Vater in 
der konkreten Vorstellung nähergekommen, hat Menschenantlitz angenom- 
men, ohne sein Wohnen im unzugänglichen Lichte (1 Tim 6,16) zu verlieren. 
Doch der Geist ist unvorstellbar. Das sinnenfreudige Mittelalter bis hinein 
in das Barock, die Zeit vom 11. bis 17. Jahrhundert, nahm allerdings keinen 
Anstand, auch den Heiligen Geist in Menschengestalt darzustellen. •Bald 
wiegt er Sich bei der Erschaffung der Welt, als Kind dargestellt, fast wie 
ein Moses im Binsenkörblein, auf den Wassern des Abgrundes, während der 
Sohn am Ufer stehend das Licht von der Finsternis scheidet; bald schmiegt 
er sich liebend an den Vater, und der Sohn, etwas älter dargestellt, blickt 
ihn liebesentzückt an; bald thront er, an Alter dem Vater und dem Sohn 
gleich, an ihrer Seite auf dem Throne der Herrlichkeit, so namentlich oft 
in der Darstellung von Maria Krönung"3. Seit dem Breve Benedikt XV. vom 
1. Oktober 1745 ist es aber nicht mehr zulässig, den Heiligen Geist in 
menschlicher Gestalt darzustellen. Er erscheint heute wieder, wie im ganzen 
ersten Jahrtausend, im Bilde unter der Gestalt der Taube4. 

Das Mittelalter kannte auch im Abendland noch eine reiche Andacht zum 
Heiligen Geist, wie uns die zahlreichen Heiliggeistspitäler und Heiliggeist- 
orden dieser Zeit zeigen. Die Ostkirche, deren Religiosität immer mehr auf 

3 M. Meschler, Die Gabe des Heiligen Pfingstfestes, Freiburg 1887, S. 417. 
4 S. Thomas S. th. III q. 39 a. 6 ad 4 zeigt eingehend, warum der Heilige Geist 

gerade im Symbol der Taube erschienen ist: a) weil sie das Bild der simplicitas 
(Mt 10,16), b) weil sie in ihrem Leben Verhaltensweisen zeigt, die den sieben 
Geistesgaben entsprechen, c) weil sie der Herold des Friedens mit Gott (Gen 
8,11), d) weil sie ein animal amicabile et gregale (Eph 5,25, Gant 6,8) ist 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 281 

bildhafte Ideen und auf Symbole ausgerichtet war, bewahrte sich die tiefe 
Verehrung zum Heiligen Geist wie aber auch die seit dem Mittelalter dort 
übliche Darstellung der Heiligsten Dreifaltigkeit durch drei Engel (Geist)- 
Gestalten. Uns ist die rechte Verehrung zum Heiligen Geist in der allgemei- 
nen Volksfrömmigkeit weitestgehend verlorengegangen, weil der Heilige 
Geist keine Bildgestalt, •kein Gesicht" mehr hat, das ihn in wirkliche Be- 
ziehung zu uns Menschen bringt. Das Taubensymbol spricht den nüchternen 
Abendländer von heute nicht unmittelbar religiös an. So wird er also nicht 
oder nur wenig verehrt. Und es ist, als ob innere, gnadenhafte Zusammen- 
hänge hier bestünden: auch Inhalt und Sinn seiner Sendung an uns wird 
von uns nicht mehr so recht gehört und verstanden. Die göttliche Allmacht 
des Vaters und die göttliche Weisheit des Sohnes finden noch Anbetung und 
Verehrung, aber die göttliche Liebe erscheint nur mehr im Transparent des 
leidenden Gottmenschen als Gegenstand der Verehrung, so wie die Welt 
nur mehr 'die leidende und helfende Liebe in etwa kennt und schätzt; die 
ehrfürchtig-heilige, echt personale, geistige Liebe ist so wenig bekannt, wie 
die personale Liebe in Gott, der Heilige Geist. Verbrechen und Not der Zeit 
machen es noch schwerer, Gott als •die Liebe" zu erfahren. Die dadurch 
bedingte Verkümmerung des christlichen Gottesbegriffes macht sich im 
konkreten religiösen Leben unserer Tage allenthalben bemerkbar. Wir 
müssen darum wieder mehr den Heiligen Geist kennen lernen, verehren 
und anbeten, um in diesem Tun und durch seine Gnadenhilfe wieder die 
christliche Liebe, das christliche Gemeinschaftsbewußtsein, den Sinn für 
die personale Geistigkeit und schließlich das rechte Bild von Gott, der die 
Liebe ist, zu gewinnen. 

III. Unser konkretes, religiöses Bild vom Heiligen Geist 
Wollen wir eine neue Verehrung des Heiligen Geistes erreichen, müssen 

wir ein neues Bild von ihm gewinnen, das die religiöse Existenz des abend- 
ländischen Menschen wieder wachruft. 

1. Das mittelalterliche Bild des Heiligen Geistes 
Suchen wir zunächst noch einmal die Eigenart der mittelalterlichen Ver- 

ehrung des Heiligen Geistes, herauszustellen, um einen Ausgangspunkt für 
unsere Überlegungen zu gewinnen. Wenn wir die zahlreichen Hymnen die- 
ser Zeit an den Heiligen Geist durchlesen • und die Theologie dieser Hym- 
nen gibt uns einen besonderen Einblick in die konkrete Frömmigkeit ihrer 
Verfasser und Beter •, so müssen wir feststellen: es wird im Grunde immer 
besungen, was die dritte göttliche Person für uns zu unserem Nutzen und 
Vorteil tut, nicht was sie für unser Christsein in sich oder für die Ehre 
Gottes in dieser Welt bedeutet. Der Grundgedanke ist immer: Der Heilige 
Geist reinigt und heilt, erleuchtet, hilft und stärkt: pater pauperum, dator 
munerum, lumen cordium; er hilft die Not des Menschen, des Leibes, des 
Geistes und des Herzens überwinden5. Ein Blick in die Entwicklung der 

s J. Kehrein, Lateinische Sequenzen des Mittelalters, Mainz 1873, S. 106•117; 
G. M. Dreves-Cl. Blume, Ein Jahrtausend lateinischer Hymnendichtung, 2 Bde., 
Leipzig 1909, II S. 153•174. 



282 Johannes Auer 

Gnadenlehre und des Firmsakramentes zeigen uns diese Einschränkungen 
noch deutlicher. 

In der alten Kirche • und bei den Griechen heute noch • war die 
Gnadenlehre als allgemeine Heilslehre in der Christusmystik und 
Geistmystik grundgelegt. Unser neues Leben in Christus und das Wohnen 
des Geistes in uns (womit Glaube und Liebe als menschlich-christlich-pneu- 
matische Grundhaltungen verbunden waren) bildeten die Grundlage für die 
Deutung des christlichen Daseins. Seitdem in der Westkirche, besonders 
durch Augustinus, in der Auseinandersetzung mit dem Pelagianismus und 
Manichäismus  eine  typisch-abendländische  Gnadenlehre  herausgebildet 
wurde, trat an Stelle der alten Seinsbetrachtung die Vorbetonung der Frage 
von der Wirksamkeit Gottes und seiner Gnade und vom Mitwirken des 
Menschen und seiner Freiheit. Den für unser Thema entscheidenden Schritt 
in der Ausdeutung der Gnade machte aber erst das Mittelalter, als im 
aristotelischen Thomismus des 13. Jahrhunderts statt der personalen 
Wirkungsbetrachtung,  wie  sie  in  den  augustinischen  Franzis- 
kanertheologie • die Gnade und. über natürliche Liebe im Menschen noch 
gleichsetzte • weiterlebte, die mehr sachliche Seinsqualitäts- 
betrachtung vorherrschend wurde, die zwischen der übernatürlichen 
Liebe im Menschen und der von Gott geschaffenen habituellen Gnade einen 
realen Unterschied ansetzte. Da obendrein noch der große Lehrmeister der 
Scholastik, Petrus Lombardus, eine irrige Lehre über das Wirken des Heili- 
gen Geistes im Menschen aufgestellt hatte, gegen die die ganze Theologie 
bis zum extremen Nominalismus Stellung nahm • er hatte behauptet, die 
übernatürlichen Akte im Menschen würden durch den Heiligen Geist un- 
mittelbar gewirkt, was die Freiheit und Sittlichkeit dieser Akte ganz zer- 
stören würde •, erschien die Annahme einer von der übernatürlichen Liebe 
verschiedenen, irgendwie sachlich bestimmten Gnadenqualität im Namen 
des Kampfes gegen den Irrtum geradezu gefordert. Damit war der Heilige 
Geist, als der Geist der wesenhaften und personalen Liebe, weitestgehend 
aus der eigentlichen Gnadenlehre hinausgedrängt. So erscheint er in den 
Hymnen immer als die Kraft, die dem Menschen hilft, die menschlichen 
Voraussetzungen für die Gnade zu schaffen. Einige Franziskaner der zwei- 
ten Hälfte des 13. Jahrhunderts, am tiefsten vielleicht Wilhelm von Ware, 
der Lehrer des Johannes Duns Scotus, hatten noch gelehrt, daß die Gnade 

" zwar nicht der Heilige Geist sei, daß es aber auch keine habituelle Gnade 
im Menschen geben könne, wenn nicht zugleich der Heilige Geist dem Men- 
schen einwohne. Im großen und ganzen wurde aber auch in der Franzis- 
kanertheologie besonders des Nominalismus die Gnade ihres personalen 
Sinnes, nämlich ihrer Beziehung zum Heiligen Geist, beraubt, und als der 
Nominalismus auch noch für die Verirrungen der Reformatoren des 16. 
Jahrhunderts verantwortlich gemacht werden konnte, wurden Thomas und 
seine Schule, vor allem auf dem Tridentinum, die führende Theologie der 
Kirche, und der unmittelbare Zusammenhang des Heiligen Geistes mit der 
Gnade verschwand zunächst • fast bis Scheeben • ganz aus der Erörte- 
rung über die Gnade. 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindsdiaft 283 

Auch die Entwicklung in der Auffassung des Firms äkramentes 
läßt uns die Einengung in der Geistbetrachtung des Mittelalters besser ver- 
stehen. Das heilige Sakrament der Firmung, das im Altertum der Kirche 
immer unmittelbar im Anschluß an die Taufe, auch die Kindertaufe, ge- 
spendet wurde, erschien als Salbung mit dem Heiligen Geiste und als Voll- 
endung der Taufe. Seit dem vierten Jahrhundert mehr und mehr von der 
Taufe getrennt, erhielt es im Abendland den Namen Confirmatio, wodurch 
zuerst an Stelle der Seinsbetrachtung die Wirkungsbetrachtung trat. Die 
Entleerung des Übernatürlichen im Nominalismus und gar der Bruch der 
Reformation konnte aus diesem heiligen Sakrament schließlich jenes päda- 
gogische Fest machen, das mehr der Verfestigung der Trennung von der 
alten Mutterkirche als dem eigentlichen christlichen Gnadenanliegen bis in 
die neueste Zeit dienen sollte. 

Diese Überlegungen lassen uns die besondere Auffassung des Mittelalters 
vom Heiligen. Geist leichter verstehen. Sie sind uns aber auch schon ein 
Fingerzeig, wo wir heute wieder ansetzen müssen, um das volle, konkrete 
Bild vom Heiligen Geist zu gewinnen, das Sein und Wirken, personale und 
sachbezogene Betrachtungsweise in sich vereinigt. 

2. DerHeiligeGeistinderHeiligenSchrift. 
Wir gehen zu diesem Zweck von einigen Worten der Heiligen Schrift aus, 

die wir in der mittelalterlichen Geistauffassung und -Verehrung nicht oder 
nicht genügend berücksichtigt finden, und suchen so wieder ein Bild vom 
Heiligen Geist zu gewinnen, das sich in der Alten Kirche in der Auffassung 
von Gnade und Firmung wirksam zeigte und sich in ganz besonderer Weise 
als notwendiges Heilmittel für die Schäden unserer Zeit erweisen wird. 
Stellen wir zunächst die wichtigsten Stellen des Neuen Testamentes zusam- 
men, die nicht vom Wirken des Heiligen Geistes auf uns, sondern von 
seinem SeinundWohnenundLebenin uns sprechen: 
Gal4, 4-7: Da kam die Fülle der Zeit und Gott sandte seinen Sohn, geboren aus 

einem Weibe, unterworfen dem Gesetze. Er sollte die, die unter dem Gesetze 
standen, loskaufen, und wir sollten die Annahme an Kindesstatt erhalten. 
Daß ihr aber Söhne seid, steht dadurch fest, daß Gott in unsere Herzen den 
Geist seines Sohnes sandte, der da ruft: Abba, Vater! So bist Du denn nicht 
mehr Knecht, sondern Sohn; wenn aber Sohn, dann auch Erbe durch Gott. 

Rom 8,14-17: Denn alle, die sich vom Geiste Gottes leiten lassen, sind Kinder 
Gottes. Ihr habt ja nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, um von 
neuem in Furcht zu leben, sondern ihr habt den Geist der Kindschaft emp- 
fangen, der uns rufen läßt: Abba, Vater! Der Geist selbst bezeugt es unserem 
Geiste, daß wir Kinder Gottes sjnd. Wenn aber Kinder, dann auch Erben; 
Erben Gottes und Miterben Christi. 

Eph2,11: Durch ihn (Christus) haben wir beide (Juden und Heiden) in dem 
einen Geist (dem Geiste Christi) Zutritt zum Vater. 

Der Geist Gottes selbst also, der Heilige Geist, der auch der Geist Christi 
ist, erscheint hier als der Geist unserer Gotteskindsdiaft. Wir erleben diese 
Gotteskindschaft dadurch, daß wir die Freiheit der Gotteskinder in uns 
erleben. Dieses Erlebnis ist eine Gnade, die der Heilige Geist uns selber 



284 Johannes Auer 

schenkt. Es zeigt sich vor allem darin, daß wir den unendlich heiligen und 
allmächtigen Gott wirklich als Vater, erkennen und rufen können, ja der 
Geist selbst ruft in uns Gott als den Vater. Gottes Herrschaftsbereich, sein 
Reich ist damit unsere Heimat geworden. Friede, Geborgenheit, Treue der 
Heimat erfüllt das Gotteskind; Liebe, Freude, Friede, Geduld,-Milde, Güte, 
Treue, Sanftmut, Enthaltsamkeit aber sind Früchte des Geistes (Gal 5, 22). 
So echt und ernst ist unsere Gotteskindschaft, daß wir auch Erben Gottes, 
Erben seines Reiches und Miterben seines wesensgleichen Sohnes Christus 
sind. Der Geist Gottes als •Geist der Kindschaft" ist auch das •Unterpfand 
unseres Erbes" (Eph 1,14). So kann auch Johannes fast ein Lebensalter 
später noch schreiben: 
1 Jo 3,1-2: Seht, welch große Liebe uns der Vater erwiesen hat: Wir heißen Kin- 

der Gottes, und wir sind es auch. Darum kennt uns die Welt nicht, weil sie 
ihn (deir Vater) nicht kennt. Geliebte, jetzt sind wir Kinder Gottes; noch ist 
nicht offenbar, was wir sein werden. Doch wissen wir, wenn er einmal offen- 
bar werden wird, werden wir ihm ähnlich sein und ihn schauen, wie er ist. 

Ebd. 3, 2t: Wer seine (Christi) Gebote hält, bleibt in Gott und Gott in ihm. Daß 
er in uns bleibt, erkennen wir aber an dem Geist, den er uns gegeben hat. 

Ebd. 4,13: Daß wir aber in Gott bleiben, und er in uns bleibt, erkennen wir 
daran, daß er uns von seinem Geiste mitgeteilt hat. 

Ebd. 4,16: Gott ist die Liebe. Wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott, und Gott. 
bleibt in ihm ... Die Liebe kennt keine Furcht. 

Rom 5,5a: Die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen 
Geist, der uns verliehen wurde. 

Jesus ist der Anfang und das Fundament, die Verdienstursache und als 
gottmenschliches Haupt des mystischen Leibes die Gestaltursache unserer 
Gotteskindschaft. Der Geist, den Christus uns vom Vater schickte und schik- 
ken ließ, ist die eigentliche, nächste Wirkursache unserer Gotteskindschaft, 
der Lebensgrund des neuen Lebens der Gotteskinder. Weil aber der Heilige 
Geist der Geist Christi ist, ist auch Christus der Lebensgrund unserer 
Gotteskindschaft. In Christus einverleibt heißt aus Gott geboren werden. 
Der lebendige Zusammenhang des Kindes zum Vater ist die Liebe. Unsere 
Kindesliebe zu Gott muß nun ebenso Gottes Geschenk wie unser persön- 
liches Mittun sein. Das wesenhafte Band dieser gegenseitigen Liebe aber 
ist nach Johannes der Heilige Geist selbst. Wie der Vater Christus liebt, 
so liebt Christus uns (Jo 15, 9-10). Im Heiligen Geist sind wir eins unter- 
einander und mit Christus, wie Christus eins ist mit seinem Vater (Jo 17, 
21, 23). •Vater, ich habe ihnen Deinen (Vater) Namen kundgetan, damit die 
Liebe, mit der Du mich geliebt hast, in ihnen sei und ich in ihnen" (Jo 17, 
26). Das ist das letzte Wort des hohenpriesterlichen Gebetes des Herrn. 

3. Der Geist der Gotteskindschaft 
Die angeführten wenigen Stellen lassen den Heiligen Geist vor allem 

als die persönliche, göttliche Liebe erscheinen. An vielen anderen Stellen 
• man denke an die bekannten Gegenüberstellungen von Geist und Fleisch 
(Gal 1, 5,16; Rom 7,14-8,17), von Geist und Gesetzesbuchstaben (Rom 7,1-6; 
2 Kor 3, 6) • meint pneuma mehr die neue geistige Gestalt, die der Christ 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 285 

durch die Wirkung des Heiligen Geistes gewinnt, oder die Kraft • die 
Gnade, würden wir heute sägen •, die Gott uns zu unserer Hilfe, zum 
geistlichen Leben und Wirken schenkt. Die genannten Stellen aber genügen 
uns, um den Heiligen Geist als Geist der Kindschaft wieder neu zu ver- 
stehen. 

Wir gehen dabei von einer kurzen Überlegung über unsere Gotteskind- 
schaft aus. Wir sind nicht Gottes Kinder von Natur; dieser Sinn von Sohn- 
schaft kommt nur dem einzigen zu, dem Logos (Jo 1,1), der Fleisch gewor- 
den ist (Jo 1,14), und den der Vater selbst vom Himmel aus seinen •ge- 
liebten Sohn" genannt (Mk 1,11). Wir sind es aber auch nicht bloß durch 
rechtliche Adoption. So wie der Mensch ursprünglich nach Gottes Bild und 
Gleichnis (Gen 1, 26) geschaffen ist, so und noch viel mehr darf und kann 
er in Christus wieder Gottes Bild und Gleichnis, Gottes Kind, das dem 
Vater gleicht (Mt 5,48), werden. 

Das Vater-Sohn-Verhältnis ist ja schon für uns Menschen nicht bloß ein 
biologisches (Abstammungs Verhältnis), auch nicht bloß ein juristisch-kultu- 
relles (die Summe der Rechte und Pflichten des Vaters gegenüber dem Sohn 
und umgekehrt), sondern etwas viel Tieferes, weil Personales: daß nämlich 
das Kind zum Vater •mein Vater" sagen darf und der Vater zum Kind 
•mein Kind". Diese gegenseitige menschlich-personale Anerkennung des 
Kindes durch den Vater und des Vaters durch das Kind läßt uns ein wenig 
ahnen, worum es sich in dem Vater-Sohn-Verhältnis handelt, ,daß hier 
nämlich ein durch und durch werterfülltes Seinsverhältnis vorliegt. Wenn 
aber schon im Menschenleben dieses Kindschaftsverhältnis so tief greift, 
dann müssen wir das Wesen der Gotteskindschaft noch tiefer suchen. 

Die hohe Theologie des Mittelalters hat zwei berühmte Erklärungen für 
dieses Gotteskindschaftsverhältnis gegeben. Thomas von Aquin hat 
unsere Gotteskindschaft vor allem in der heiligmachenden Gnade begrün- 
det gesehen. In seiner aristotelischen Denkweise bestimmt er sie als eine 
dauernde übernatürliche Seinsweise (habitus), die eine Teilhabe an der 
göttlichen Natur (2 Petr 1,4) darstellt. Das Charakteristische dieser Sicht 
besteht darin, daß sie alle, auch die religiösen Wirklichkeiten, mit einer 
Metaphysik bewältigt, die in erster Linie sachliches Sein (Natur) und Wir- 
ken (Kausalität und Finalität) aussagt. Demgegenüber sucht die alte, 
augustinische Franziskanerschule die religiösen Wirklichkeiten mit mehr 
dynamisch-personalen Aussagen zu beschreiben und zu bestimmen. Auch 
hier ist eine Grundlage der Gotteskindschaft die Gnade. Aber die Gnade 
wird hier anders gesehen. 

Bei Bonaventura ist die Gnade noch das ständig in uns einfließende 
und dadurch immer mit Gott der Urquelle verbindende Licht und bei den 
folgenden Magistern, vor allem seit Wilhelm v. Ware und fortwirkend 
besonders in der Lehre des Johannes Duns Scotus ist sie der tiefe 
übernatürliche Grund der wahren selbstlosen Liebe. Die Gleichsetzung von 
Gnade und Liebe ist nicht etwa schon eine Verflüchtigung des übernatür- 
lichen Wesenscharakters, der Gnade, immer bleibt sie die unerfahrbare, 
von Gott geschenkte Macht. Als Liebe wurzelt die Gnade im Willen, weil 



286 Johannes Auer 

eben in der Franziskanertheologie der Wille als Freiheit der existentielle 
Grund des menschlichen Wesens ist; bei Thomas erfaßt die Gnade die gei- 
stige Seelensubstahz, weil für ihn der Geist der Existenzgrund des Men- 
schen ist. • Der übernatürliche Charakter der Liebe hat aber in der Lehre 
der Franziskanertheologen noch einen tieferen, einen göttlichen Grund. 
Diese übernatürliche Liebe ist ja nicht eine bloße Seinsverfassung der Seele 
des Menschen im allgemeinen, sondern steht in besonderer Beziehung zur 
wesenhaften und personalen Liebe in Gott, zum Heiligen Geist, der der 
Seele des Gotteskindes einwohnt als der •süße Seelengast". 

Es ist nun nicht so, als ob der Heilige Geist selbst im Menschen die über- 
natürlichen Akte setzen würde, wie Petrus Lombardus gelehrt hatte; in 
diesem Falle wären die übernatürlichen Akte nicht mehr freie Akte des 
verantwortlichen Menschen und somit auch nicht verdienstvoll und sittlich. 
Diese sachlich-kausale Betrachtung der seelischen Akte liegt der augusti- 
nisch-franziskanischen Denkweise fern. Man wird aber den oben genann- 
ten Stellen aus Gal 4 und Rom 8 nicht gerecht, wenn man nur annimmt, daß 
der Mensch schon allein in der Kraft der gnadenhaften Umwandlung Gott 
seinen Vater nennen kann. Der Geist selber ruft vielmehr in uns das Abba, 
sagt Gal 4, 7. Gott hat uns seinen Geist ins Herz gegeben (1 Jo 4,13), die 
Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der 
uns selbst gegeben ist (Rom 5, 5). 

Wilhelm v. Ware, der Lehrer des Johannes Duns Scotus, schreibt in sei- 
nem Sentenzenkommentar hierzu: •In der Seele, die im Stande der Vollkommen- 
heit (Gotteskindschaft) ist, findet sich eine dreifache Liebe, der Liebesakt (das 
Lieben), der Liebeshabitus (die Fähigkeit und Geneigtheit zu lieben) und die 
ungeschaffene Caritas (der Heilige Geist). Der Liebesakt kann nicht ohne den 
Liebeshabitus und ohne die ungeschaffene Liebe sein. Die ungeschaffene Liebe 
(der Heilige Geist) kann als Liebe nicht ohne den Liebeshabitus in der Seele 
sein, mag sie auch in einer anderen Hinsicht (als göttliches Sein zum Beispiel) 
ohne den Habitus in der Seele wohnen"«. • Ein anderer Franziskaner dieser 
Zeit, Eustachiusv. Arras, schreibt über das Verhältnis der übernatürlichen 
Liebe zum Heiligen Geist: •Wegen der völligen Untrennbarbeit und der aus- 
drücklichen Gleichgestaltetheit (conformitas) zwischen Liebe und Heiligem Geist 
muß man sagen: Die Liebe, mit der wir Gott unmittelbar (formaliter) lieben, 
kann niemals ohne jene ungeschaffene Liebe sein, die der Heilige Geist selbst 
ist, mag auch die Liebesfähigkeit das ausgeprägte und unmittelbare Gleichbild 
des Heiligen Geistes sein. Weil aber der Heilige Geist die Wirkursache ist, hängt 
der Liebesakt vom Einfluß des Heiligen Geistes ebenso ab wie von dem (der 
Wirkung dessen), in dem er ist7. • Petrus v. Falgario, ebenfalls in der 
zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts, bringt hierfür noch tiefere, spekulative 
Gründe. Einmal, so lehrt er, führt die Liebe unmittelbar zum Ziel, vervollkomm- 
net somit das liebende Wesen, vereinigt mit dem Ziele; das alles kann nicht die 
wankelmütige, geschaffene Liebe allein leisten, sondern nur die Festigkeit und 
Dauerhaftigkeit der ungeschaffenen Liebe (est ex caritatis creatae instabilitate 
et caritatis increatae stabilitate); dazu hat die geschaffene Liebe ein gar viel- 
fältiges Wesen, die ungeschaffene Liebe hingegen ist ganz einfach (ex caritatis 
creatae essentialitate multiplici et caritatis increatae simplicitate); •so ist-die (un- 
geschaffene) Liebe vorzüglich ein Geschenk, das festigt und vervollkommnet, in 

6 I dist. 17 q 1, Wien, Nat. Bibl. Cod. lat. 1424 f. 43 b. 
7 QD de Corruptione caritatis seu gratiae, ad 3, Florenz, Bibl. Nat. B. 6/912 

f. 106 a. ' 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 287 

Bewegung setzt, vereint und zur Ruhe bringt, bei deren Gegenwart Gott der 
Seele sein Ebenbild einprägt, d. h. die ganze geschaffene Liebe eingießt, die in 
der Kraft jener (ungeschaffenen Liebe) Festigkeit, Vollkommenheit, Bewegung 
und Vereinigung schafft"8. 

Der übernatürliche Charakter der Gnade, der bei Thomas mehr mit der 
sachlich-metaphysischen Bestimmung •Teilhabe an der göttlichen Natur" 
(2 Petr 1,4) wiedergegeben ist, wird also in der Franziskanerschule mit der 
unmittelbaren Beziehung zum einwohnenden Heiligen Geist erklärt. Diese 
Denk- und Sprechweise wird wohl der paulinischen und johanneischen 
Redeweise, besonders auch dem Hohenpriesterlichen Gebet Jesu, in höhe- 
rem Maße gerecht. Und wir glauben, daß es auch dem modernen Denken 
näher liegt und unserem religiösen Empfinden und Wollen mehr entspricht, 
nicht so sehr an ein sachliches Ursache-Wirküngs-Verhältnis, als vielmehr 
an ein personales Zusammenwirken zu denken. 

Durch die Einwohnung des Heiligen Geistes im Menschen ist diesem die 
Möglichkeit gegeben, an der Liebesbewegung der dritten göttlichen Person, 
die vom Vater und vom Sohne ausgeht und im Sohne zum Vater zurück- 
kehrt, irgendwie Anteil zu gewinnen. Man würde den Sinn der Worte Jesu 
im Hohenpriesterlichen Gebet wohl nicht wiedergeben, wenn man die über- 
natürliche Gottesliebe im Menschen nur als menschliche Liebe, die mit Hilfe 
eines von Gott geschaffenen übernatürlichen Seelenhabitus sich betätigt, 
auffassen würde. So sachlich mechanisch denkt und redet die Heilige 
Schrift noch nicht. Diese Redeweise ist aus der aristotelischen Philosophie 
geboren, die aus den Naturwissenschaften kommt. Man wird den schlich- 
ten religiösen Gehalt der genannten Schriftstellen wohl eher treffen, wenn 
man die übernatürliche Gottesliebe des Menschen so erklärt, daß der 
Mensch sich erfassen läßt und erfaßt wird von der mächtigen Liebesbewe- 
gung des Heiligen Geistes, der wesenhaften und persönlichen Liebe in der 
Gottheit, die der Seele des Geheiligten persönlich einwohnt. 

Wir verstehen das vielleicht besser, wenn wir mit dieser unserer über- 
natürlichen Liebe unsere Weltliebe und Weltverlorenheit vergleichen. Un- 
sere Weltliebe ist daher zu erklären, daß wir von den irdischen Trieben 
unseres Leibes und unseres Herzens erfaßt werden und uns erfassen lassen. 
Ein wichtiger Unterschied zwischen unserer Liebe zu Gott und unserer 
Liebe zur Welt dürfte nun darin liegen, daß die Weltliebe ein personales 
Absinken, ein Sichverlieren darstellt • je mehr der Mensch von der Welt- 
liebe erfaßt ist, um so mehr sinkt er schuldhaft von der geistigen Persona- 
lität zur sinnlichen Materialität ab •, während die Gottesliebe vielmehr 
ein personales Sichsammeln und Sichschenken bedeutet • je mehr der 
Mensch von der Gottesliebe erfaßt wird, um so mehr wird er freie, geistige 
Persönlichkeit. Die göttliche Hingabe an den Menschen und die menschliche 
Hingabe an Gott wachsen geradezu gleichzeitig; bleibt auch Gott immer 
die •zuvorkommende Liebe", so wird der Mensch doch durch seinen Liebes- 
akt, der ihn ins Einvernehmen mit der Liebesbewegung des Heiligen Gei- 
stes bringt, immer freier, und der Liebesakt wird, obgleich nur durch die 

8 Qlb. de caritate, Assisi, Bibl. Com. Cod. 159 f. 178 c•179 b. 



288 Johannes Auer 

gnädige Teilhabe an der Liebesbewegung des Heiligen Geistes ermöglicht, 
doch immer mehr sein eigener verdienstvoller Akt. Diese Auffassung nimmt 
der Gnade nichts von ihrer wesenhaften Übernatürlichkeit und Seinshaftig- 
keit. Aber das Sein ist hier nicht so sehr als statische Qualität, sondern mehr 
als übernatürliche Befindlichkeit gefaßt. 

Ein Analogon aus der menschlichen Liebe mag uns das Gesagte noch ver- 
deutlichen: Der Einfluß etwa eines guten Freundes auf die geistige Entschei- 
dung eines Menschen zum Besseren ist als Sicherfassenlassen und Erfaßt- 
werden vom Idealismus des Freundes zu verstehen, wobei freilich zu be- 
achten ist • denn alles Irdische ist nur ein Gleichnis •, daß unter Men- 
schen immer die objektiven Werte für die Höherführung maßgebend sind 
(der Freund erschließt dem andern wieder die freie Sicht für diese objekti- 
ven Werte), während in der Gnade oder Liebe die personale Liebesbewe- 
gung des Heiligen Geistes selbst entscheidend ist, wenn auch diese Liebe 
des Geistes die Weisheit Gottes und so auf eine neue Weise auch die höhere 
Gotteserkenntnis miteinschließt. Dieses personale Freundesverhältnis zwi- 
schen dem Heiligen Geist und dem Menschen finden wir bei Paulus aus- 
gedrückt, wenn er einmal sagt, der Geist selbst rufe Abba, Vater (Gal), 
während er das anderemal sagt, der Geist lasse uns rufen Abba, Vater 
(Rom). 

Wir können den Heiligen Geist als Geist der Gotteskindschaft noch tiefer 
verstehen, wenn wir uns noch kurz der Sakramentenlehre zu- 
wenden. Wie das Menschenkind auf natürliche Weise geboren wird, so 
muß das Gotteskind auch einmal eigens einmal geboren werden aus dem 
Wasser und dem Geist (Jo 4, 5). Der Pneumabegriff erscheint hier deutlich 
nicht schlechthin substantial, sondern vor allem dynamisch-existentiell: 
was aus Geist geboren ist, ist Geist. Dieses •aus Geist geboren" wird als 
•Geburt von oben her" (Jo 4, 7) gekennzeichnet. Die Wiedergeburt geschieht 
durch die Gabe des Heiligen Geistes. So fordert Petrus in seiner Pfingst- 
predigt: •Ein jeder von euch lasse sich taufen, auf daß ihr Vergebung eurer 
Sünden und die Gabe des Heiligen Geistes empfanget" (Apg 2, 38). Am 
besten wird man diese Stellen wohl so auslegen, daß man in der Taufe 
nicht nur die Reinigung im Wasser und die Entsündigung durch Eingliede- 
rung in Christus gemäß Rom 6 sieht, sondern damit gegeben und durch 
ein eigenes äußeres Zeichen, die Salbung mit Chrisam, symbolisch aus- 
gedrückt, die Salbung mit dem Heiligen Geist als Grund und Sinn unserer 
Heiligung und als Unterpfand unserer realen Gotteskindschaft betrachtet. 
Die Verbindung mit dem Heiligen Geist wäre dann im oben ausgeführten 
Sinn als reale Einwohnung zu verstehen, die dem Menschen die Möglichkeit 
eines dynamisch-existentiellen Erfaßtwerdens und Sicherfassenlassens • 
von der Liebesmacht dieses Geistes • in sich schließt. 

Die Betrachtung des Heiligen Geistes als des Geistes der Gotteskindschaft 
eröffnet uns auch eine neue, wertvolle Sicht für das Sakrament der heili- 
gen Firmung. Die bisherige Betrachtung der Firmung war weitest- 
gehend vom Pfingstfest her bestimmt. Bei der Himmelfahrt hatte Christus 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 289 

verheißen: •Ihr werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen, der auf 
euch herabkommt, und ihr sollt meine Zeugen sein in Jerusalem und in 
ganz Judäa und Samaria, ja bis an die Grenzen der Erde" (Apg 1, 8). Nach 
dem Pfingstereignis wurde das Wahrheit, und diese Kraft des Heiligen Gei- 
stes, die sich in den Aposteln wirksam erwies und die schon Isaias (11,1) 
als sechs bzw. sieben Gaben vorherverkündigt hatte, war eigentlich immer 
der Gesichtspunkt, unter dem die Wirkung der Firmung gesehen wurde. 
Firmung ist das Sakrament der Mündigkeit und Reife, der Ritterschlag zum 
Kampf für Christi Reich'. 

In neuester Zeit hat P. Placius Rupprecht OSB.10 nun eine neue Auf- 
fassung vorgelegt, die wohl neben der obigen Beachtung verdient. Er geht 
von dem Zusammenhang der Firmung mit der Taufe aus, wie er in der 
Schrift angedeutet und für die Väterzeit klar bezeugt wird. Er schließt 
dabei auf einen Sinnzusammenhang, der nur noch bei Cyrill von Jerusalem 
angedeutet, sonst aber auch bei den Vätern nicht vertreten erscheint. 
Danach ist nämlich die Firmung nicht eigentlich Sakrament der Reife und 
Mannbarkeit, sondern vielmehr der eigentliche Abschluß der Wiedergeburt. 
P. Placidus zieht für diesen Gedanken eine religionsgeschichtliche Parallele 
heran. Der Mensch ist nicht nur Lebewesen, sondern auch Kulturwesen, 
Glied einer Gemeinschaft mit Geschichte und Kultur. Diese Tatsache kommt 
bei vielen Religionen, vor allem den primitiveren, noch deutlich dadurch 
zum Ausdruck, daß das Kind, das von der Mutter als lebensfähig für diese 
Welt geboren wurde, erst noch die Annahme oder Anerkennung durch den 
Vater haben muß, wenn es auch als Glied der Gemeinschaft, die der Vater 
als Mann gestaltet und vertritt, leben soll und darf. Die Anerkennung 
durch den Vater ist nicht nur eine juristische Form, sondern eine sakrale 
Handlung, die eigentlich erst die Geburt für dieses Leben vollendet. Dieses 
interessante religionsgeschichtliche Moment findet P. Placidus in der Taufe 
Jesu angedeutet, wo der Wassertaufe im Jordan unmittelbar die Anerken- 
nung durch den himmlischen Vater folgt (Mk 1,11), die sich aber ebenfalls 
nicht als bloße Anerkennung kundtut, sondern mit der vielmehr zugleich 
die Salbung mit dem Heiligen Geist bezeugt wurde. 

Cyrill von Jerusalem entfaltet diesen ganzen Zusammenhang in seiner dritten 
Mystagogischen Katechese mit folgenden Worten: •Da ihr auf Christus getauft 
seid und Christus angezogen habt, seid ihr gleichgestaltet worden dem Sohne 
Gottes. Gott nämlich, der uns vorherbestimmt hat zur Annahme an Kindes Statt, 
hat uns gleichgestaltig gemacht dem glorreichen Leibe des Christus. Da ihr nun 
Teilhabende an dem Christus, d. i. dem Gesalbten, seid, werdet ihr mit Recht 
Christen, d. i. Gesalbte, genannt. Gesalbte aber wurdet ihr, als ihr das Gleichbild 

9 Besonders M. Laros hat diese Idee zu verbreiten versucht durch seine Bücher 
•Pfingstgeist über uns" und •Volk im Heiligen Geist", Regensburg 1936 und 
1946. Er findet selbst das allgemeine Priestertum noch im Firmsakrament, nicht 
im Tauf sakrament begründet. Nach dem Rundschreiben •Mediator Dei" hingegen 
wird das Laienpriestertum im Sakrament der Taufe grundgelegt. • •Die post- 
baptrsmale Salbung. Ihr symbolischer Gehalt und ihre sakramentale Zugehörig- 
keit (zur Firmung) nach den Zeugnissen der alten Kirche" behandelt ausführlich 
das gleichnamige Buch von Bernhard Weite (Freiburg 1939). 

10 Theol. Qschr. 127 (1947), S. 262•277. 

19 



290 Johannes Auer 

des Heiligen Geistes empfinget und alles bildlich an euch geschah, dieweil ihr 
Abbilder Christi seid. Denn dieser ist im Jordan getauft worden und hat mit 
dem Leib seiner Gottheit die Wasser berührt; er ist aus ihnen wieder aufgestie- 
gen und empfing die wesenhafte Heimsuchung des Heiligen Geistes, so daß der 
Gleiche auf dem Gleichen ruhte. Und euch ist auf ähnliche Weise, als ihr aus 
dem Brunnen der heiligen Wasser aufstieget, das Chrisma, d. i. die Salbung, 
gegeben worden, das Gleichbild jener, mit der Christus gesalbt wurde." • Deut- 
lich kommt hier zum Ausdruck: Christ sein heißt Christus ähnlich sein, zur 
Ähnlichkeit mit Christus gehört aber, wie eben der Name sagt, wie Christus 
gesalbt sein mit dem Heiligen Geiste (Is 61,1; Lk 4,18). Diese Salbung mit dem 
Heiligen Geist ist darum auch die Vollendung der Bruderschaft mit Christus 
und der Gotteskindschaft. Im feierlichen Taufritus der Westkirche ist, getrennt 
von der Firmung, die Salbung mit Chrisam erhalten, wohl als Rest der großen 
Salbung, die in der Urzeit mit der Taufe eng verknüpft war. Diese Chrisam- 
salbung bei der Taufe darf uns jedoch nicht hindern, die deutlich von der Taufe 
getrennte Firmung hinsichtlich ihrer Wirkung in besonderen Zusammenhang mit 
der Taufe zu bringen. Vielleicht darf mit der Bedeutung der Chrisamsalbung 
bei der Taufe auch besonders begründet werden, warum die Kirche nach der 
Nottaufe, auch wenn sie bestimmt gültig gespendet ist, die Nachholung der 
feierlichen Zeremonien verlangt11. 

Wie weit die von P. Placidus angeführte religionsgeschichtliche Parallele 
hier anwendbar ist, mag dahingestellt bleiben. Sicher ist die Notwendigkeit 
der Salbung mit dem Heiligen Geist, dem Geist Jesu Christi, für jeden, der 
Christ, d. i. Gesalbter, genannt wird". So erweist sich die heilige Firmung 
als Sakrament, das vollendet, was die heilige Taufe geschenkt hat, weil der 
Heilige Geist selbst der Geist der Gotteskindschaft ist. 

11 CIC can. 759 § 3, can. 760. • Gewiß ist die Wiedergeburt aus dem Heiligen 
Geist schon mit der Wassertaufe gewährleistet. Doch ist die Salbung mit Chrisam 
ebenso wie die Firmung nach dem Bericht der Apostelgeschichte nicht leicht zu 
hoch anzusetzen, auch wenn sie nicht necessitate mSdii zum Heile notwendig ist. 
Das wird neuerdings bestätigt durch den Erlaß der Sakramentenkonkgregation 
vom 14. 9. 1947, nach dem mit Wirkung vom 1. 7. 1947 Pfarrer und andere Prie- 
ster mit pfarrlichen Rechten im Notfall als ministri extraordinarii die Firmung 
spenden können. Diese Vollmacht wurde erteilt, um im Notfall Erwachsenen 
und Kindern, diesen auch vor dem Alter des Vernunftgebrauchs, die besondere 
Gnade der Firmung zuteil werden zu lassen. Ferner sei darauf hingewiesen, daß 
die Ostkirche und die kleineren christlichen Kirchen, die die Firmung beibehalten 
haben, sich grundsätzlich als Kirchen betrachten, während gerade die christlichen 
Gemeinschaften, die sich in der Reformation getrennt haben und keine Firmung 
mehr kennen, immer •den Einzelnen" oder höchstens die Einzelgemeinde her- 
vorkehren und das übernatürliche organische Gemeinschaftsbewußtsein ent- 
behren. Ist vielleicht der Heilige Geist gerade darin als der Geist der Kirche als 
übernatürlicher Gemeinschaft und als Geist des übernatürlichen Lebens zu er- 
kennen? Die Antwort erteilt das Rundschreiben •Mystici Corporis", nach dem 
der Heilige Geist, •die Seele des mystischen Leibes", nicht nur die Aufgabe hat, 
die Kirche und ihre Glieder dem göttlichen Erlöser immer ähnlicher zu machen, 
sondern auch alle Teile des Leibes untereinander und mit ihrem Haupt so innig 
zu verbinden, daß ohne diese Einheit im Heiligen Geist das tiefste Wesen der 
kirchlichen Gemeinschaft gar nicht verstanden werden kann. 

12 Vielleicht läßt sich aus der Auffassung der heiligen Firmung als des Sakra- 
mentes, das die Gotteskindschaft vollendet, verstehen, warum ihr eigentlicher, 
ordentlicher Spender der Bischof ist. Die Vollendung der Gotteskindschaft soll 
eben von dem eigentlichen Vater in der Kirche, von einem Bischof als Nachfolger 
der Apostel, geschehen. 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 291 

IV. Der Geist der Gotteskindschaft und unser christliches Leben 

Unser christliches Leben befindet sich in einer eigenartigen Spannung, 
die wir wohl am Anfang unserer Bekehrung mehr empfinden, die aber nie 
ganz aus unserem christlichen Menschenleben verschwindet. Wir kennen 
den Willen Gottes in der sachlichen Form seiner Gebote und haben diese 
Gebote wegen des •anderen Gesetzes in unseren Gliedern" (Rom 7, 23) nach 
Art der Menschengesetze kasuistisch entfaltet und müssen das tun; denn 
wir empfinden diese Gebote immer wieder auch als Gesetz, das zu halten 
uns Christus mahnt (Mt 5,17), je mehr das •andere Gesetz" durch unsere 
schwache Menschennatur seine Geltung anmeldet. Wir wissen aber auch 
gläubig um unsere Gotteskindschaft und also um die Freiheit der Kinder 
Gottes13, daß wir von Christus •für die Freiheit frei gemacht (Gal 5,1), zur 
Freiheit berufen sind" (Gal 5,13). Wir sind gerettet, freilich •erst der Hoff- 
nung nach" (Rom 8, 21), •wir erwarten durch den Geist, kraft des Glaubens, 
die erhoffte Rechtfertigung" (Gal 5, 5). Christus hat darum das Zweitafel- 
gesetz nicht aufgelöst; er hat es aber auch nicht bloß neu eingeschärft, son- 
dern vielmehr •erfüllt und vollendet" (Mt 5,17). Welche Grundgedanken 
unseres christlichen Glaubens erklären uns nun den Sinn dieser •Erfüllung" 
des Gesetzes? Es werden wohl folgende vier Gedanken sein: 

1. Gott, der Geber des Gesetzes, erscheint im Neuen Testament nicht mehr 
bloß als der allmächtige Herr, vor dem uns heilige Furcht erfaßt (das 
tremendum-Erlebnis), Gott ist vielmehr durch Christus ganz unser Vater 
geworden, zu dem wir in kindlicher Liebe vertrauend gehen (das fascino- 
sum-Erlebnis). 

2. Die zehn Gebote sind demnach von der Liebe Gottes gegeben, und 
weil auch wir in der Gnade Gottes lieben können, wie es sich gebührt, haben 
sie im großen, neuen Gebot Christi, im Gebot der totalen Liebe zu Gott 
und den Menschen einen neuen einheitlichen Sinn bekommen. Zu dem 
mehr sachlichen Sinn der atl. Gebote ist vor allem die personale Sinn- 
erfüllung hinzugetreten:, alle sachliche Pflichterfüllung geschieht aus per- 
sönlicher Liebe zu unserem Vater im Himmel, der aus Liebe zu uns diese 
Verpflichtungen zu unserem Heile gegeben hat. 

3. Das sittliche Element, die Mühe und persönliche Verantwortung, die 
mit der Erfüllung der Gebote verbunden sind, Leiden, Verzicht und Wagnis, 
haben außerdem noch dadurch einen neuen Sinn erhalten, daß wir als 
Christen nicht mehr allein, in existentieller Einsamkeit schlechthin (wie 
der Mensch ohne Christus) dies alles leisten müssen, sondern vielmehr •in 
Christus" leben und sterben, wirken, leiden und kämpfen. •Nicht mehr ich 
lebe, Christus lebt in mir" (Gal 2, 20). •Durch Christus ist mir die Welt 
gekreuzigt und bin ich der Welt gekreuzigt" (Gal 6,14). Das ist das große 
Thema Pauli überhaupt: •in Christus", durch die mystisch-persönliche Liebe 
Christi ist die sachliche Last des Gesetzes schon überwunden. Da uns nun 
aber Christus vor allem als die individuelle, historische Gestalt aus der 
Offenbarung bekannt ist, gleitet für unser menschliches Denken diese 

18 R. Egenter, Freiheit der Kinder Gottes, Freiburg 1939. 

19* 



292 Johannes Auer 

Christusmystik sehr leicht entweder wieder in eine nur wirkursächlich- 
gnadenhafte Verbindung mit dem verklärten Christus ab, wodurch das 
letzte Personale wieder verloren geht, oder in die platonisch-bildhafte Er- 
klärung der modernen Mysterientheologie, die stark am Bildhaft-Gleichnis- 
haften hängen bleibt, oder gar in das bloß Moralisch-Menschliche der Nach- 
folge Christi, wodurch Christus zum menschlichen Vorbild herabsinken 
würde. Die rechte Christusmystik verlangt daher rechte Geistmystik. 

4. •Wir besitzen den Geist Christi" (1 Kor 2,16). Diese Geistmystik kanri 
das eigentlich personale Element in unserer christlich-religiösen Haltung 
am sichersten bewahren und auswerten, wenn sie in der oben angeführten 
Form verstanden wird: der Heilige Geist, die wesenhafte und personhafte 
Liebe Gottes, wohnt dem menschlichen Herzen ein. Im personalen und 
gnadenhaften Mitvollzug der Liebesbewegung des Heiligen Geistes (der 
Liebe des Vaters zum Sohn und zur Schöpfung und der Liebe des Geistes 
zum Vater und zu Christus und in Christus zum Vater), wird die Gottes- 
kindschaft als ganz persönliches, von Gott geschenkte Wirklichkeit in unse- 
ren tiefsten, christlich-personalen Grund hineingenommen. 

So wichtig für die Theologie die klare Scheidung zwischen Gnade und 
Heiligem Geist selbst ist, ebenso wichtig ist für das konkrete, religiöse 
Leben der unmittelbare personale Bezug unserer Personmitte zum Heiligen 
Geist Gottes als dem Geist der Gotteskindschaft. Erst in diesem Geist voll- 
endet und erfüllt sich unser konkretes christliches Leben von Gott her und 
auf Gott hin. Wenn zu allem menschlich-existenziellen Tun im christlichen 
Sinn gemäß der Grundstruktur des christlichen Menschenbildes drei Ele- 
mente gehören: das sachliche, das moralische und das personale", so können 
wir sagen: Wie durch den rechten christlichen Gottesbegriff (der Schöpfer- 
tum, Herrentum und Vatertum Gottes zusammenfaßt), vor allem die sach- 
liche Seite der christlichen Existenz: das Gesetz, das Verständnis für die 
Endgültigkeit und Verpflichtung einer aus Liebe uns geoffenbarten Welt- 
ordnung gewährleistet ist, so durch die rechte Christusmystik die morali- 
sche Seite: das Sollen und Dürfen und Können der Erfüllung des Gesetzes, 
und durch die recht verstandene Geistmystik die personale Beziehung des 
Christen zu Christus und zum Vater, insofern der Heilige Geist Geist des 
Vaters und Geist Christi ist, der uns in Gnaden realiter innewohnt und uns 
gnädig Anteil gewährt an seiner wesenhaften und personalen Liebesbewe- 
gung. Nur so, im Heiligen Geist, wird unser Christenleben wieder ganz 
hineingestellt in die Übernatur, lebt von der Gnade, der Teilhabe an der 
Natur des dreieinigen Gottes. Das Fehlen eines rechten persönlichen Ver- 
hältnisses zum Heiligen Geist läßt in manchen Christen auch keine echte 
trinitarische Frömmigkeit mehr aufkommen15. 

14 Wie von diesen drei Gesichtspunkten her methodisch das übernatürliche 
Wesen der Gnade erfaßt werden kann, darüber siehe den demnächst erscheinen- 
den Aufsatz des Verfassers in der Zeitschr. f. Kath. Theol. 

15 Vgl. R. Angermair: Gottes Geist gibt meinem Geiste Zeugnis. Zur Natur- 
lehre der Caritas, in: Caritas 43 (1938), S. 161•169; hier wird die tätige, christ- 
liche Liebe auch in der personalen-religiösen Verbindung mit dem Heiligen 
Geist verstanden. (Die Schriftleitung erinnert vor allem an den ersten Band der 



Der Heilige Geist, der Geist der Gotteskindschaft 293 

V. Unser neues Bild und unsere Verehrung des Heiligen Geistes 

Kehren wir zum Ausgangspunkt unserer Untersuchungen zurück. Wir 
betonten, daß die Wirksamkeit der religiösen Bilder für unser religiöses 
Leben abhängt von der Spannung zwischen Seinsmächtigkeit und Person, 
zwischen konkreter Nähe und unendlicher Ferne, die dem Bildinhalt eignet. 
Unser neues Bild vom Heiligen Geist enthält diese Spannungen. 

Der Heilige Geist ist der unendliche Gott, der sich erschreckend groß in 
uns zeigt und uns immer wieder über uns selbst hinausruft, der aber auch 
in seiner persönlichen und wesenhaften Liebe in uns Wohnung genommen 
hat. In ihm ist uns Christus, der verklärte Herr, so nahe und innerlich, daß 
Paulus schreiben konnte: •Der Herr (Christus) ist der Geist" (2 Kor 3,17). 
So wie uns Christus für unser leib-geistiges Dasein in der Art der vorüber- 
gehenden zeitlichen Existenz alles Leiblichen immer wieder im Genuß der 
heiligsten Eucharistie innerlich gegenwärtig wird, so ist er unserem Geiste 
in der Art seiner göttlichen Herrlichkeit immer in seinem Geist, der in uns 
wohnt, zugegen. Dadurch kommt der Heilige Geist sowohl unserer mensch- 
lichen Hilflosigkeit wie auch unserer personalen, Wesenheit nahe. Er läßt 
uns Gott den Vater rufen, indem er uns Anteil gibt an der Stimme dessen, 
der allein vollgültig, weil wesenhaft, Gott seinen Vater nennen konnte, 
an der Stimme Christi. Er hilft uns darum auch aus unserer weltverlorenen 
Unfähigkeit heraus beten. •Wir wissen nicht, um was wir bitten sollen, wie 
es sich gebührt; da tritt der Geist selbst für uns ein mit unaussprechlichen 
Seufzern" (Rom 8, 26). Weil der Heilige Geist das unendliche, lebendigste 
Sein ist, und wir in Gnaden Anteil bekommen an diesem Leben, darum 
sagt Jesus: •Wer an mich glaubt, aus dessen Leibe werden, wie die Schrift 
sagt (Is 58,11), Ströme lebendigen Wassers fließen. Damit meinte er den 
Geist" (Jo 7, 38). •Das Wasser, das ich ihm gebe, wird in ihm zu einem Quell, 
der fortströmt ins ewige Leben" (Jo 4,14). Der Heilige Geist ist darum auch 
der Grund unserer eschatologischen Existenz: •Wir, die wir die Erstlings- 
gabe des Geistes bereits besitzen, seufzen in unserem Inneren und harren 
auf die Kindschaft Gottes, auf die Erlösung unseres Leibes; denn erst der 
Hoffnung nach sind wir gerettet" (Rom 8, 23 f). 

Wir sind Gotteskinder durch die Gnade; aber die Gnade ist nicht ein 
schlechthin sachlicher Besitz, sondern schließt einen persönlichen Bezug zu 
Gott ein, den wir verlieren, zerstören können. Wie ist dieser Gnadenverlust, 
der Verlust der Gotteskindschaft, wohl am besten zu verstehen? Vielerlei 
Erklärungsversuche hat die Theologie schon vorgelegt16. Nach obiger Gna- 

Bücher augustinischer und franziskanischer Geistigkeit: •Die Gotteskindschaft 
vor dem Vater. Ihr Werden, Sein und Leben" von Marianus Müller O. F. M. 
(Freiburg 1938), ohne sich allerdings die Mißdeutungen anderer kirchlicher Fröm- 
migkeitsformen in diesem Buch zu eigen zu machen). 

16 Eustachius von Arras faßt einmal die Lehren des 13. Jahrhunderts in vier 
Punkte zusammen und sagt: die Gnade ist verlierbar a) weil sie nur Akzidenz 
ist, b) weil ihr Subjekt der freie, wankelmütige Wille ist, c) weil Gott die Gnade 
frei schenkt und darum auch nicht geben kann, d) weil die Gnade die Seele nicht 
ganz einnimmt, daher die Möglichkeit bleibt, daß die konträre Form der Sünde 
die Gnade verdrängt. (Florenz. Bibl. Nat. Cod. B 6/912 f. 102 r•110 v). 



294 Johannes Aüer 

denauffassung dürfen wir diesen Verlust wohl so erklären: Der Mensch ver- 
fällt in dem, was wir Sünde nennen, wieder der Selbstliebe oder der Welt- 
liebe; er tritt also aus der Liebesbewegung des Heiligen Geistes bewußt 
und freiwillig wieder heraus, läßt sich nicht mehr von ihr erfassen und 
wird nicht mehr von ihr erfaßt, hat nicht mehr Anteil an ihr. Durch die 
läßliche Sünde verliert er die Geneigtheit und teilweise die Fähigkeit, sich 
von der Liebesbewegung des Heiligen Geistes erfassen zu lassen (Betrübet 
nicht den Heiligen Geist, mit dem ihr besiegelt seid Eph 4,30). Durch die 
schwere Sünde benimmt sich der Mensch überhaupt der Fähigkeit, wieder 
zu der Liebesbewegung des persönlich einwohnenden Heiligen Geistes zu- 
rückzukehren, weil die schwere Sünde den Heiligen Geist als persönliche 
Liebe Gottes vertreibt (Löscht den Geist nicht aus! Thess 5,19). Die Sünde 
wider den Heiligen Geist endlich (Mt 12, 31) ist der letzte persönliche An- 
griff des Menschen auf den Heiligen Geist selbst; diese Sünde wird nicht 
vergeben, weil der Mensch sich dem Heiligen Geist selbst verschließt, so daß 
das Kommen des Geistes in das Herz und die Teilhabe an seiner Liebes- 
bewegung für immer ausgeschlossen bleibt. 

So ist in diesem Bild vom Heiligen Geist nicht nur die Unendlichkeit des 
göttlichen Lebens, sondern ebenso die Nähe der liebenden Einwohnung 
gegeben, ebenso die Freude der süßen Freundschaft des Herzens wie auch 
der Ernst, den der Gedanke an den Verlust dieser Freundschaft durch die 
eigene Armseligkeit und Hilflosigkeit uns einflößt. • Das mahnt uns, 
unsere Gotteskindschaft, um die wir gläubig wissen, auch ständig zu leben: 
Wer aus Gott geboren ist, hört Gottes Wort (Jo 8,47), wahrt vor allem die 
Liebe: jeder, der liebt, ist aus Gott geboren und kennt Gott (1 Jo4, 7), tut 
Gutes, nichts Böses (3 Jo 11), verfällt nicht der Weltliebe, sondern über- 
windet die Welt (1 Jo 2,15; 5,4), ist vor Gott, seinem Vater, immer voll 
Vertrauen und Demut wie ein echtes Kind (Mt 18, 3). Die Apostelfürsten 
mahnen uns: •Mit Hilfe der Gnade (des Heiligen Geistes) singt Gott in 
euren Herzen Psalmen, Lobgesänge und geistliche (vom Geist eingegebene) 
Lieder. Was immer ihr tun mögt in Wort oder Werk, das alles tut im Namen 
des Herrn Jesus Christus und danket durch ihn Gott dem Vater " (Kol 3,16). 

Die persönliche Begegnung mit dem Heiligen Geist ist für uns Christen 
heute von besonderer Wichtigkeit. Im rechten Bild des Vaters findet die 
Welt als Schöpfung, die Geschichte als Vorsehung und die Gemeinschaft 
als Gottesfamilie ihre sachliche Sicherung und religiöse Verankerung im 
Ewigen. Im rechten Bild des Sohnes läßt sich unsere Kulturarbeit als christ- 
liche Weltgestaltung, unser persönliches Leben als eschatologischer Durch- 
gang christlich verstehen und tätigen. Das rechte Bild vom Heiligen Geist 
als dem göttlichen Seelengast und Geist unserer Gotteskindschaft aber ist 
Träger und Garant unserer christlichen Innerlichkeit, die der 
Verlorenheit an die Welt und die Masse ebenso wie der zur Verzweiflung 
treibenden Vereinsamung einer stoisch-stolzen Menschenauffassung ent- 
gegensteht. 




