
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Unsere Marienfrömmigkeit 
Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Immer häufiger vernimmt man innerhalb der katholischen Christenheit das 
Wort von einem beginnenden marianischen Zeitalter, von dem neuen mariani- 
schen Menschen, von einer •marianischen Christusgestaltung der Welt", und oft 
wird an solche Gedanken der Glaube an eine allgemeine, tiefgreifende und glück- 
bringende Wende des Weltgeschehens geknüpft, die Hoffnung auf eine kommende 
Zeit des Friedens und der christlichen Erneuerung. Die fortschreitende Klärung 
und Abrundung des marianischen Dogmas durch die Theologie, die Frömmig- 
keit des christlichen Volkes, marianische Lebensbewegungen, die immer deut- 
licheren Hinweise der letzten Päpste, die Weltweihe an Maria, endlich die Er- 
scheinungen und Verheißungen Martens selbst • alles weise in die gleiche Rich- 
tung. Der nüchterne Beobachter wird solch hochgespannten Erwartungen gegen- 
über in einer so aufgewühlten Zeit wie der unsrigen von vornherein mit einer 
gewissen Skepsis begegnen. Er erinnert sich daran, daß man schon einmal in der 
Kirche mit echtem Enthusiasmus und prophetischer Eindringlichkeit von einem 
Zeitalter christlicher Vollendung sprach, von einer Zeit des Friedens und der 
Innerlichkeit • und es waren nicht die Schlechtesten, die solches kündeten. Da- 
mals • an der Wende vom hohen zum späten Mittelalter • war es ein Zeitalter 
des Heiligen Geistes, das die heilsgeschichtlichen Epochen des Vaters und des 
Sohnes ablösen sollte. Eine Welle der Hoffnung ging durch die Reihen des 
reformfreudigen Mönchtums und ergriff darüber hinaus die religiöse Laienwelt; 
jahrzehntelang wollte das Wort vom •Ewigen Evangelium" (Geh Offb 14,6) nicht 
verstummen. Aber der anfänglich reine Eifer schlug schon bald in einen engen, 
unduldsamen Fanatismus um; je mehr die vom Geist Ergriffenen den Boden 
der Offenbarung verließen, sich in gewagten Spekulationen und Prophezeiungen 
ergingen und sich dabei auf persönliche Einsprechungen und Gesichte beriefen. 
Das Ende waren unerquickliche Auseinandersetzungen, Unruhe und Verwirrung 
stiftende sektiererische Bewegungen und kirchliche Verurteilungen. 

Trotz solcher und ähnlicher Gefahren, wie sie apokalyptische Zeiten immer 
wieder mit sich bringen, verriete es einen unerleuchteten und unkirchlichen 
Geist, wollte man unter dem Vorwand von Klugheit und Rechtgläubigkeit oder 
mit dem Hinweis auf tatsächlich vorhandene Maßlosigkeiten und Irrtümer echte 
Antriebe in der Kirche Gottes nicht zur Auslösung kommen lassen. Zu diesen 
echten und von Gott bewirkten Antrieben zur Erneuerung des christlichen Lebens 
gehört aber ohne Zweifel der Aufschwung der Marienverehrung seit den Tagen 
von La Salette (1852) und Lourdes (1858) und der feierlichen Dogmatisierung der 
Unbefleckten Empfängnis (1854) durch Pius IX. Es mag nicht* zufällig sein, daß 
ungefähr um dieselbe Zeit (1842) die •Abhandlung über die vollkommene An- 
dacht zu Maria" des heiligen Ludwig Maria Grignion de Montfort (t 1716) wieder 
entdeckt wurde. Obwohl Pius XII. anläßlich der Heiligsprechung Ludwig Marias 
(1947) ausdrücklich betont, die •vraie devotion" sei diejenige der Tradition und 
der Kirche, insofern sie unter der Leitung Mariens zur Vereinigung mit Jesus 
strebe1, so war doch bis dahin die Mutter des Herrn kaum jemals in einem so 
umfassenden heilsgeschichtlichen Zusammenhang geschaut worden, wie es hier 
geschah. Die •Andacht" zu Maria ist nicht eine von den vielen möglichen An- 
dachten in der Kirche, sondern hat geradezu eine heilsnotweifdige Bedeutung 
für jeden Christen. Nach dem Plan der göttlichen Vorsehung sollte sie zunächst 
Jahrhunderte hindurch als Geheimnis bewahrt werden und erst in den letzten 

1 L'Osservatore Romano, 23. Juli 1947, Nr. 169. 



296 Im Spiegel der Zeit 

Zeiten die zweite Ankunft Christi in den Seelen heraufführen. Von ihrer Ent- 
deckung und Verkündigung verspricht sich Grignioh einen Aufschwung des 
christlichen Lebens und der Heiligkeit, wie ihn die Welt bis dahin noch nicht 
gesehen habe. Die großen Heiligen dieser Endzeit werden die Mehrzahl der 
anderen Heiligen ebenso sehr an Heiligkeit übertreffen, wie die Zedern des 
Libanon das niedere Gesträuch überragen2. Grignion selbst hält diese Zeit für 
nahe- bevorstehend. 

Ähnlich wie die Frömmigkeit strebte nun auch die Theologie, gewiß nicht ohne 
Anstoß durch die religiöse Bewegung ihrer Zeit, nach einer Gesamtschau der 
Mariengestalt. Gleich der erste Versuch in dieser Richtung durch Matthias Josef 
Scheeben war trotz aller Kontroversen, die sich an ihn knüpften, ein großer 
Wurf. Wie es diesem großen Theologen der Neuscholastik überhaupt eigen war, 
die inneren Zusammenhänge der Offenbarungsgeheimnisse aufzuzeigen, so ver- 
suchte er auch die verschiedenen Gnadenprivilegien Mariens in einheitlicher 
Weise aus dem Christusgeheimnis begreiflich zu machen. Wie beim Fall des 
Menschengeschlechtes Mann und Frau beteiligt waren, so sollten nach Gottes An- 
ordnung auch bei seiner Wiederherstellung beide Geschlechter mitwirken. Was 
Eva verdarb, sollte Maria wiedergutmachen dürfen. Darum wurde sie als Ge- 
hilfin und neue Eva Christus, dem zweiten Adam, in bräutlicher Weise zugesellt. 
Unter dem Gedanken der inneren Zuordnung von Mutterschaft und Brautschaft 
werden alle Geheimnisse Mariens zusammengefaßt. Sie gipfeln in der Tatsache 
ihrer unmittelbaren, wenn auch untergeordneten, werkzeuglichen Mitwirkung an 
der objektiven Erlösung. Seitdem stehen die Fragen nach ihrer Miterlöserschaft 
und im Zusammenhang damit nach der Art und Weise ihrer Gnadenvermittlung 
im Mittelpunkt der Mariologie. Die Abhandlungen der letzten Jahrzehnte über 
diese Streitfragen sind außerordentlich zahlreich, wobei allerdings die deutsche 
Theologie, wie ja überhaupt in der spekulativen Durchdringung der Glaubens- 
geheimnisse, nicht sonderlich stark vertreten ist. Nun werden uns in einem Jahr 
gleich drei Bücher vorgelegt, die sich mit der heilsgeschichtlichen Gestalt Mariens 
befassen. Das erste ist eine Übersetzung aus dem Englischen; es hat George 
Smith vom St. Edmunds College in Old Hall zum Verfasser3; die beiden übrigen 
stammen von dem Salzburger Exegeten Josef TMUersberger4 und dem Dozenten 
an der Ordenshochschule Schönstatt Heinrich Maria Köster5. 

Smith scheint zunächst im Vergleich mit anderen Mariologen unserer Zeit 
sehr zurückhaltend und nüchtern zu sein. Die Miterlöserschaft Mariens ist nach 
ihm nicht als eine unmittelbare, wirkursächliche Beteiligung an der objektiven 
Erlösung zu verstehen. Ihr Anteil am Erlösungswerk ist vielmehr in einer Hin- 
sicht nicht anders als der aller Erlösten; er ist daher der allgemeinen Erlösungs- 
lehre zu entnehmen. •Da (Maria) eine der Erlösten ist, ein Glied des mystischen 
Leibes, ist ihre miterlösende Tätigkeit von derselben Art wie diejenige der 
anderen Glieder. Sie besteht darin, die Zuwendung (Aneignung, application) der 
Erlösungsfrüchte Christi zu bewerkstelligen" (237). Dennoch nimmt Maria unter 
allen Erlösten eine Vorzugsstellung ein, auf Grund deren sie mit Recht Mit- 
erlöserin genannt wird. Denn •indem sie frei und ganz überlegt ihre Zustimmung 
dazu gab, die Mutter des Erlösers zu werden" (236), ward sie in einzigartiger 

2 Traite de la vraie devotion ä la Sainte Vierge, Edition du centenaire 1842• 
1942, Librairie Mariale, Calvaire Montfort, Pontchäteau (L-Inf.) 1943, Kp. I, 
art. Ill, Nr. 47, S. 33. 

3 George Smith, Die Stellung Mariens im Erlösungswerke Christi. Aus dem 
Englischen übertragen von B. Erasmi. Paderborn, Ferd. Schöningh, 1947, 263 S., 
8°. 

4 Josef Dillersberger, Das Neue Wort über Maria. Die Stellung Marias in der 
Heilsordnung nach •Mystici Corporis" Pius' XII., Salzburg, Otto Müller, 1947, 
297 S., 8». 

5 Dr. Heinrich Maria Köster, Die Magd des Herrn. Theologische Versuche und 
Überlegungen. Limburg a. d. Lahn, Lahnverlag 1947, 588 S., 8°. 



Im Spiegel der Zeit 297 

Weise zur Mitarbeit am Erlösungswerk berufen, und indem sie dieser ihrer Be- 
rufung im Leben und Leiden ihres Sohnes treu blieb, indem sie sich vor allem 
mit seinem Opfer in so inniger Weise vereinigte, wie es keinem anderen Men- 
schen möglich war, verdiente sie sich den Titel einer Miterlöserin. Zunächst hat 
sie also einmal sich selbst miteriöst und ihre eigene Herrlichkeit mitverdient, und 
zwar in einem Grade, wie er niemandem sonst zukam. •Aber darüber hinaus 
war ihre Christusähnlichkeit so vollkommen, ihre einzigartige von Ewigkeit vor- 
her bestimmte Mitarbeit mit dem Erlöser so lebensvoll und so innig mit dem 
Kern seines Werkes verbunden, die Übereinstimmung ihres Willens mit dem 
seinigen so vollendet, daß ihre Verdienste, die sie auf Grund des Billigkeits- 
anspruchs für andere erwirbt, unbegrenzt sind. Sie hat (darum) für alle 
Menschen • auf die Art und Weise, wie die Erlösten für andere verdienen 
können • jede Gnade verdient, die sie empfangen" (237). Aus dieser Sicht der 
Miterlöserschaft folgt dann auch Sinn und Umfang der allgemeinen Gnaden- 
vermittlung. •Weil (Maria) für alle ihr Jawort gegeben, weil sie für die ganze 
Welt die Opfergabe bereitet und durch ihre Zustimmung mitdargebracht hat, 
darf sie auch die Gnadenvermittlerin für alle sein" (Erasmi 247). 

Bei aller Nüchternheit in Sprache und Gedankenaufbau hat das Buch 
von Smith einen Vorzug gegenüber der üblichen Mariologie unserer durch- 
gängigen theologischen Handbücher. Es faßt alle Gnadenvorzüge Mariens in 
klarer und folgerichtiger Weise unter einem zentralen Gedanken zusammen, der 
sich aus dem Geheimnis des mystischen Leibes Christi ergibt: Maria ist als'bevor- 
zugtes Glied des geheimnisvollen Herrenleibes die erste und vor allen aus- 
gezeichnete Mithelferin beim Erlösungswerk ihres Sohnes. •Während Scheeben", 
sagt Erasmi in seinem Nachwort, •die Privilegien (Mariens) vorab aus der Gottes- 
gebärerschaft ableitet und erst im Laufe der Untersuchung die Stellung der 
Gottesmutter in der übernatürlichen Ordnung und ihrer Mitwirkung als Dia- 
konin beim priesterlichen Opfer ihres Sohnes darstellt, macht Smith die Idee 
von der Gliedschaft Mariens im Leibe Christi zum wesentlichen Fundament seiner 
Mariologie" (241). Sein Verdienst liegt also darin, daß er die abendländische Er- 
lösungslehre, wie sie die Hochscholastik, insbesondere Thomas von Aquin, zum 
Abschluß brachte und wie sie auf dem Konzil von Trient feierlich bestätigt 
wurde, allseitig und konsequent mit dem Gedanken des geheimnisvollen Leibes 
Christi verband und auf die Gestalt und Aufgabe Mariens anwandte. Mit Recht 
sieht darum Erasmi in der Enzyklika •Mystici Corporis" eine Bestätigung und 
Rechtfertigung für die hier dargebotene Synthese (242). 

Wenn nun der Untertitel des zweiten der oben angekündigten Bücher lautet: 
•Die Stellung Mariens in der Heilsordnung nach .Mystici Corporis' Pius' XII.", 
so möchte man meinen, es stimme in wesentlichen Punkten mit der Auffassung 
von Smith überein. Dem ist aber nicht so. Sowohl in der Sprache wie auch im 
Inhalt unterscheiden sich beide Bücher wesentlich voneinander. Dillers- 
b e r g e r will nicht nur belehren, sondern auch erbauen und aneifern. Daher ist 
seine Sprache die des Herzens; seine Ausführungen gleichen bisweilen einem 
begeisterten Loblied auf die Stellung Mariens im Heilsplane Gottes. Er will keine 
abgerundete Mariologie vorlegen, sondern einfach •die letzten abschließenden 
Sätze jenes nun bereits berühmt gewordenen Rundschreibens Papst Pius' XII. 
über die Kirche als .Mystischen Leib' Christi" (9), die von Maria handeln, exege- 
sieren und in ihrem vollen Gehalt erschließen. Er sieht die Eigenart und das Be- 
sondere dieser Sätze darin, daß sie uns, entsprechend der neuen Schau Christi, 
auch ein neues Marienbild entwerfen, welches nicht so so sehr ihre nach innen 
gewandten Züge • ihren inwendigen Reichtum und ihre einzigartigen persön- 
lichen Gnadengaben • als vielmehr ihre weltzugewandten Züge hervortreten 
lassen. Das Wort des Papstes gliedert sich dem Verfasser in vier Sinnabschnitte, 
und so handelt er 1. Von Maria und der Menschwerdung Gottes, angefangen von 
ihrem Jawort auf die Botschaft des Engels bis zu ihrer Vermittlung auf der 



298 Im Spiegel der Zeit 

Hochzeit zu Kana, 2. von Maria beim. Erlösungswerk ihres Sohnes, also vor allem 
von ihrem Verhältnis zum Kreuzesopfer, 3. von Maria und der Kirche auf Erden, 
d. h. von ihrer Fürbitte um die erste Herabkunft des Heiligen Geistes und ihrem 
Sühneleiden bis zum Tode, 4. von Mariens fürbittender und gnadenspendender 
Tätigkeit im Himmel. 

So sehr wir einzelne Kapitel mit großer Freude gelesen haben und manche An- 
regung empfingen, so können wir doch die hier angewandte •Exegese" nicht in 
allem billigen und glauben sogar einige dogmatische Fragen stellen zu müssen. 

Zunächst einmal: Ist das Bild von Maria, das uns der Papst in knappen Um- 
rissen entwirft, wirklich so neu und epochemachend, wie Dillersberger es dar- 
stellt? Gewiß: das Schlußwort des Rundschreibens ist keineswegs bloß eine 
fromme Zugabe, die mit dem übrigen Inhalt wenig zu tun hätte. Es spricht viel- 
mehr, in engem Anschluß an das Hauptthema, in einem folgerichtigen und ge- 
schlossenen Aufbau von Maria als der Mutter der Glieder des Leibes Christi. 
Aber rechtfertigt diese einheitliche, der heutigen Theologie entnommene Schau 
schon die Behauptung, es handle sich hier um etwas wesentlich Neues, um einen 
so tiefgehenden Anstoß zur Neufassung unseres Marienbildes, daß man noch nicht 
abschätzen könne, •zu wie viel neuen ,Dogmen' über Maria mit diesem Worte 
des Papstes der Weg gebahnt" sei? (10) Wir können das wirklich nicht sagen. Im 
Gegenteil: Wir bemerken die betonte Zurückhaltung des obersten Hirten der 
Kirche in den strittigen Fragen der Mariologie. Wie nahe hätte es gelegen, bei 
Erwähnung der innigen Anteilnahme Mariens am Opfer ihres Sohnes von der 
•Miterlöserin" zu sprechen, wie die letzten Päpste es so oft getan haben6 und 
mit ihnen die Theologen der verschiedenen Richtungen. Pius XII. vermeidet den 
Ausdruck bewußt, weil er zu vielen Mißverständnissen Anlaß gegeben hat und 
einer sehr genauen Erklärung bzw. mancher Einschränkungen bedarf. Es könnte 
sogar sein, daß sich in Zukunft auch die Theologen nach dem Sprachgebrauch des 
Heiligen Vaters richten und mit viel größerer Vorsicht als bisher von einer •Mit- 
erlöserschaft" Mariens sprechen. 

Das führt uns gleich zum zweiten Einwand, den wir gegen Dillersberger zu er- 
heben haben. Auch er unterscheidet klar die allein unsere Erlösung bewirkende 
Opferhandlung Christi und die Darbietung des vollzogenen Opfers durch Maria. 
Aber er glaubt, zur rechtsgültigen Anrechnung und Auswirkung des Erlösungs- 
opfers habe es der Zustimmung Mariens bedurft, die befugt gewesen sei, Christus 
im Namen der Menschheit mit der Darbietung des Opfers zu beauftragen und zu 
•belasten" (117 f). •Christus war vermöge seiner Stellung", sagt Dillersberger, 
•als neuer Adam und Haupt des Menschengeschlechtes der einzig befugte Hohe- 
priester, der allein in sich die Vollmacht trug, im Namen der ganzen Mensch- 
heit ein Opfer darzubringen. Er bedurfte hiezu nur der besonderen Be- 
auftragung von Seiten einer Person, die ihrerseits befugt war, als Laien- 
vertreterin für die gesamte Menschheit zu handeln, dann konnte dieses Opfer 
nach allen Regeln strengster Gerechtigkeit (secundum rigorem justitiae) der 
Menschheit angerechnet und gutgeschrieben werden7. Dillersberger glaubt die 
zur strengen Rechtsgültigkeit eines Opfers notwendige Funktion des Laien- 
darbieters aus eigener •genauen Betrachtung des gesamten Opferritus des Alten 
Bundes" (102) schließen zu müssen. Dort sei die Rolle des •Laien-Darbringers" 
•das erste Wesentliche, damit ein Opfer überhaupt zustande komme" (ebda.). 

8 Z. B. Leo XIII.: Jucunda semper 8. September 1894 (A.S.S. XXVII, 178). • 
Pius X.: Ad diem illum, 2. Februar 1904 (Acta Pii X., vol. I. 1905, 153 f.). • 
Benedikt XV.: Inter sodalicia, 22. März 1918 (A. A. S. 1918, 182). • Pius XI.: 
Explorata res., 2. Februar 1923 (A. A. S. 1923, 104/105). 

7 S. 117. Ähnlich S. 109: •Gewiß konnte Christus, der Herr, ein Opfer dar- 
bringen, dazu war er Priester. Aber daß dieses Opfer auch wirklich mit Fug und 
Recht dem ganzen Menschengeschlecht zugeschrieben und gutgeschrieben werden 
konnte, dazu bedurfte es eines Auftrags von jemand anderem. Dieser andere 
war Mari a." Derselbe Gedanke S. 118, 122,133, 139, 151. 



Im Spiegel der Zeit 299 

Wie immer man diese Frage entscheiden mag, ganz unabhängig davon ist Chri- 
stus auf Grund seiner hypostatischen Union das geborene Haupt der Mensch- 
heit, der darum zum rechtsgültigen Vollzug seines Opfers keiner zusätzlichen 
Beauftragung durch irgendeinen anderen Menschen mehr bedarf. Im anderen 
Falle würde sowohl der Begriff des Hauptes wie auch der des gottmenschlichen 
Mittle'rtums unterhöhlt. Wenn also in irgendeinem Sinne die Zustimmung der 
übrigen Menschheit notwendig war, damit das Opfer Christi ihr zugute komme, 
dann kann es sich nur um die Ordnung der subjekiven Erlösung handeln, um die 
Aneignung der Erlösungsfrucht, nicht aber um das Zustandekommen des Opfers 
selbst. Und unter dieser Voraussetzung wäre nochmals zu fragen, ob wirklich 
zunächst so etwas wie ein Gesamtakt der Menschheit erforderlich war, bevor 
die vollzogene Erlösung den einzelnen zugute kommen konnte. Auch das möchten 
wir leugnen, weil es einen solchen Akt, den Maria im Namen der Menschheit 
hätte leisten sollen, nicht gibt8. 

Damit kommen wir zu dem Versuch von Kost er, in ähnlicher Weise wie 
Dillersberger den Anteil Mariens am Erlösungswerk herauszustellen. Zwar würde 
er wohl die These Dillersbergers, Maria habe •völlig aktiv" (Di 123), wenn auch 
nicht innerlich in den eigentlichen Opferakt eingehend, und in d e r Weise an der 
objektiven Erlösung mitgewirkt, daß •ihr Schmerz ein integraler Bestandteil des 
Opfers Christi" wurde und •die Gesamtopfertat Christi" •Seine eigene und der 
Mutter Opfer-Gesinnung und -Werk" •als ein einziges holocaustum" (Ganz- 
opfer) umfaßte (Di 151), ablehnen. Aber anderseits möchte er doch auch wieder 
nicht die Mitwirkung Mariens bloß auf den Bereich der subjektiven Erlösung 
beschränkt Wissen. So kommt er zu einer Lösung, die den Anspruch erhebt, These 
und Antithese in einer Synthese aufzuheben (Kö 296). 

Seine Theorie ist folgende: Das übernatürliche Heil des Menschen kommt 
durch eine personale Begegnung zwischen Gott und Mensch zustande. Dabei tritt 
uns Gott konkret in Christus entgegen (der ja als Person auf Seiten Gottes steht); 
in ihm bietet er dem Menschen das Heil an, und zwar zunächst dem Menschen- 
geschlecht als ganzem. Maria ist nun diejenige, die im Namen der Menschheit 
das dargebotene Heil entgegennimmt. Erst dadurch wird dieses auch dem ein- 
zelnen zugänglich. Damit ist zugleich gegeben, daß man das Heil nur durch An- 
teilnahme an Mariens Gestalt und an ihrer Empfängnisbereitschaft für Gottes 
Gnade erlangen kann. Sie ist für die Menschheit so etwas wie eine metaphysische 
•Artidee", an der die einzelnen teilhaben müssen, wollen sie im Raum der christ- 
lichen Heilsordnung stehen. •Christliches Dasein ist wesentlich Nachvollzug der 
Mariengestalt ... Wer in der Kirche steht, kann sein marianisches Verhältnis 
nicht bestimmen, sondern findet sich darin vor" (468). •Was nottut, ist gleichsam 
eine Ausweitung Mariens auf und eine Eingestaltung hinein in die Gläubigen: 
eine Perichorese der Größten unter den Menschen mit einem jeden anderen 
nach ihr, eine Investierung des einzelnen mit ihren Tugenden und ihren Ver- 
diensten, seine Aufnahme gleichsam in das Schicksal und in die Gestalt 
Mariens" (50). 

Man kann dem Versuch von Köster, Mariens Gestalt aus einer einheitlichen 
Wurzel heraus zu begreifen, eine gewisse Großartigkeit nicht absprechen. In 
fließender, moderner, freilich bisweilen manieriert wirkender Sprache, mit rei- 
chen Belegen und großer Gelehrsamkeit, rundet der Verfasser seinen Versuch 
nach allen Seiten hin ab. Die Geheimnisse der Unbefleckten Empfängnis, der 
Gottesmutterschaft, der Miterlösung und allgemeinen Gnadenvermittlung stehen 
nach ihm alle unter dem gleichen Strukturgesetz. Mariens Stellung hebt sich klar 
von derjenigen Christi ab, ist ihr eindeutig untergeordnet und hat dennoch eine 

8 Zur näheren Begründung vgl. Karl Rahner S. J., Probleme heutiger Mario- 
logie. In: Aus der Theologie der Zeit. Herausgegeben im Auftrag der theologi- 
schen Fakultät München, Gregorius-Verlag, vorm. Friedr. Pustet, Regensburg 
1948, S. 100 ff. 



300 Im Spiegel der Zeit 

ganz zentrale Bedeutung im christlichen Leben. Wenn nur die theologischen Vor- 
aussetzungen dieser •Synthese" stimmen würden! Nun ist aber von Karl Rahner 
gezeigt worden, daß Köster weder das Verhältnis Mariens zu Christus noch ihr 
Verhältnis zu den Menschen theologisch befriedigend bestimmt. Denn die Aul- 
gabe, die Köster Maria im Heilsgeschehen zuschreibt, wird im Grunde schon von 
Christus erfüllt, wenn anders man mit seinem wahren Menschsein und damit 
mit seinem Mittlertum ernst macht. •Jesus selbst in seiner Menschheit ist das 
entscheidende Ja der Menschheit zu Gott, nicht nur das Ja Gottes zur Mensch- 
heit"10. •Wenn wir (darum) die .Vermählung' zwischen Gott und der Menschheit 
im freien Ja zwischen dem sich mitteilenden Gott und dem gehorsamen Geschöpf 
sehen, dann sind wir gar nicht .verleitet', wenn wir den .Höhepunkt' dieser Ver- 
mählung ,in die Gestalt' Christi und nicht in erster Linie in Marias Ja hinein- 
verlegen"11. • Was aber das Verhältnis Mariens zu den Menschen angeht, so 
wendet sich Rahner mit Recht gegen den Begriffsplatonismus, der sich bei 
Köster findet, daß nämlich •Maria uns irgendwie, wenn auch nur analog, wie 
eine Artidee umfasse und so ihr Akt (der Entgegennahme des Heils) schon Akt 
der Gesamtmenschheit sei"12. •Wenn ihr Akt .metaphysische Allgemeingültigkeit' 
hat und somit die ,Selbstdarbietung der Menschheit' schon vollzogen hat, dann 
werden • ob man will oder nicht • die ,Selbstdarbietungen' der einzelnen im 
letzten doch belanglose Wiederholungen und Abspiegelungen jenes einen Aktes 
auf dem Hintergrund einer platonisch nichtigen Zeit"13. Ist der Akt Mariens 
aber nur so gedacht, •daß er eine Wirkung zeitigt, die der ganzen Menschheit 
... zugute kommt, und in diesem vageren Sinn ,im Namen der Menschheit' .stell- 
vertretend' geschieht"14, dann enthält er, weil er nach Köster als zur objektiven 
Erlösung gehörend betrachtet wird, eine wirkursächliche Anteilnahme Mariens 
an der Heilsbewirkung, die doch gerade ausgeschlossen werden soll. Somit scheint 
die von Köster vorgeschlagene Synthese theologisch nicht annehmbar zu sein. 

Aber auch von der Frömmigkeit her gesehen haben wir im Anschluß an das 
Buch von Köster einige Fragen zu stellen. Kann unser Verhältnis zu Gott so ein- 
seitig, wie der Verfasser es tut, auf das Marianische, also das Empfängnisbereite, 
Wartende, Bräutliche und Mütterliche beschränkt werden? (Ganz abgesehen da- 
von, daß diese Seite unseres Verhältnisses zu Gott nur zum Teil durch die an sich 
vom Materiellen her genommenen Kategorien von Potenz und Akt, von Materie 
und Form einsichig gemacht wird15.) Nehmen wir in der Gnade nicht ebenso am 
Geheimnis Christi und damit auch am Geheimnis des dreifaltigen Gottes teil, und 
sind wir nicht Verwalter und Ausspender dieser Geheimnisse geworden, wie 
Paulus sagt? Auf die Empfängnis der Gnade hin muß also auch das Handeln 
folgen, das Handeln in der Kraft Gottes • wenn man will, das väterliche, starke 
Element unserer Frömmigkeit •, die Mitarbeit im Reiche Christi, das Kämpfen 
und Erobern. Man denke nur einmal an die Frömmigkeit Pauli, die trotz aller 
Betonung des Vorranges der Gnade von solcher Art ist. Das wäre dann zugleich 
auch ein Gegengewicht gegen die Gefahr einer •efflminierten Christlichkeit", von 
der der Verfasser spricht (490). Und daß diese Gefahr durch ein Überbetonen des 
Marianischen, insbesondere des allzu bewußt Marianischen, durchbricht, glauben 
nicht wenige heute feststellen zu können. Damit wäre aber dem gottgewollten 
Antrieb zur Verlebendigung unseres Glaubens, für den auch wir den Aufbruch 
der Marienfrömmigkeit in unseren Tagen ansehen, ein schlechter Dienst er- 
wiesen. 

9 K. Rahner, a. a. O. S. 85 ff.   10 Ebd. S. 97. 
11 Ebd. S. 98; dagegen Köster S. 137.   12 Ebd. S. 103.    la Ebd. S. 104. 
14 Ebd. S. 105. 
15 Selbstverständlich haben die Begriffe im vorliegenden Fall einen tiefen 

Sinn; sie haben aber auch ihre Grenzen, was beim Verfasser dadurch zum Aus- 
druck kommt, daß er die an sich metaphysischen Kategorien immer wieder ins 
Psychologische wendet, und sie dann nicht mehr den ganzen Sachverhalt treffen. 



Im Spiegel der Zeit 301 

Wenn wir einmal, unabhängig von den hier besprochenen Büchern, unsere 
heutige marianische Aufgabe kennzeichnen sollen, dann möchten wir folgendes 
sagen: Zu allererst dürften wir in unserer Marienfrömmigkeit nirgendwo den 
sicheren Boden des Glaubens verlassen. Wir sollten vor allem unseren Laien 
keine Lösungen vortragen, die vorerst nur die Privatmeinung eines einzelnen 
sind; denn für gewöhnlich werden solche Lösungen doch nur halb verstanden 
und dann vereinfacht und vergröbert als sicheres Glaubensgut weitergegeben. 
Sodann müßte unsere marianische Frömmigkeit von jeder Schwärmerei und 
jedem Fanatismus befreit werden, andernfalls wird sie sektiererisch und engt die 
Fülle unseres Glaubens ein. Wenn auf irgendeinem Gebiet des religiösen Lebens, 
dann müssen wir, wenigstens in Deutschland, sowohl in der Mariologie wie auch 
in der Marienfrömmigkeit die rechte Mitte finden zwischen einem, leider gerade 
unter Theologen zu beobachtenden, bedauernswerten, ganz und gar unkatholi- 
schen Minimismus und einem ebenso verfehlten wie gefährlichen Maximalismus. 
Von der Lösung dieser Frage wird es nicht zum geringsten Teil abhängen, ob der 
allenthalben spürbare Auftrieb im religiösen Leben ebenso den Geist durchformt 
wie auch von unserem Herzblut getragen wird. Geradezu vorbildlich hatPiusXIL, 
anläßlich der Heiligsprechung Grignipns de Montfort, von dieser Diskretion, 
dieser weisen Unterscheidung in der Marienfrömmigkeit gesprochen, wenn er 
klar und deutlich den eigentlichen Gehalt der Grignionschen •Andacht zu 
Maria" von ihrer Form unterscheidet. •Form und Praxis dieser .Andacht' können 
variieren, der Zeit, dem Ort und den persönlichen Neigungen entsprechend. In 
den Grenzen der gesunden und sicheren Lehre, der Rechtgläubigkeit und der 
Würde des Kultes, läßt die Kirche ihren Kindern einen billigen Spielraum der 
Freiheit. Sie hat im übrigen das Bewußtsein, daß die wahre und vollkommene 
Andacht zur Allerseligsten Jungfrau nicht derart an diese Formen gebunden ist, 
daß eine von ihnen das Monopol in Anspruch nehmen könnte"16. • Besser könnte 
nicht gesagt werden, um was es uns hier ging. 

18 L'Osservatore Romano a. a. O. 




