
LITERATURBERICHT 

I. Religionsphilosophie 
Von Johannes B. LotzS. J., Pullach bei München 

Rosenmöller Bernhard, Metaphysik der Seele. Münster i. W., Aschen- 
dorffsche Verlagsbuchhandlung, 1947, VIII u. 224 S., 8°. 

Der Titel •Metaphysik der Seele" deu- 
tet an, daß dieses Buch, das den Gedan- 
kengehalt der •Religionsphilosophie" 
(1932) zum größten Teil in sich auf- 
genommen hat, •von dem Tiefengrund 
der Seele", und d. h. •von ihrer wesent- 
lichen Beziehung zu Gott" (V) handelt. 
Die Darstellung entfaltet sich in 
drei Teilen. 

Im e r s t e n erscheint der Tiefengrund 
als das •personal-geistige Leben" (1). In 
seinen personalen Akten nimmt der 
Mensch •in Freiheit Stellung" (2), wo- 
durch er erst zum eigentlichen Mensch- 
sein reift. Da hierbei immer Werte be- 
antwortet werden, diese aber einen •we- 
sentlichen Bezug auf Gott" (3) besagen, 
ist im personalen Leben immer schon 
•irgendeine Kenntnis von Gott" (3), ja 
eine ausdrückliche oder einschlußweise 
•Anerkennung des Daseins Gottes" (1) 
enthalten. Kenntnis meint schlichtes, 
noch dunkles und unbestimmtes Begeg- 
nen im Gegensatz zu Erkenntnis als dem 
Herausheben der Gründe mit Urteilen 
und Schließen; Anerkennung ist noch 
nicht Überzeugung •aus klar erkannten 
Gründen" (4) als Grundhaltung für das 
ganze Leben. Doch handelt es sich um 
freie Stellungnahme; denn •alle perso- 
nalen Akte sind sittlicher Natur" (4). Die 
geschilderte Gottbezogenheit ermöglicht 
erst personales Leben, weil sie allein den 
Werten ihr volles Gewicht und den ent- 
sprechenden Antworten ihre Eigenart 
und ihren letzten Ernst verleiht. Diese 
Grundlinien werden im einzelnen ver- 
deutlicht am sinnerfragenden Denken, 
an der ästhetischen Wertnahme, an den 
sittlichen Akten (Gewissen, Schuld, Reue, 
Liebe, Vertrauen, Ehrfurcht, Gehorsam) 
und an der Unruhe zu Gott. 

Der zweite Teil zeigt, daß es dem 
personalen Denken gelingt, von der mehr 
keimhaften Kenntnis zu der entfalteten 
Erkenntnis und von der bloßen Anerken- 
nung zu der begründeten Überzeugung 
von Gott und seinem Dasein vorzudrin- 
gen. Dabei bedarf es •einer personalen 

Hinwendung" (95), die das Seiende ernst 
nimmt, weil es ausgeschlossen ist, •daß 
man auf dem Wege des sogenannten neu- 
tralen, interesselosen Denkens die Exi- 
stenz Gottes irgendwie errechnen könn- 
te" (95). So wird das voll ausgewertet, 
was man bei den Gottesbeweisen zwar 
•beiläufig erwähnt", in deren Durchfüh- 
rung aber kaum beachtet, daß sie näm- 
lich •Mithilfe Gottes" und •ethische Ein- 
stellung" (99) verlangen, weshalb auch 
die freie Hingabe eine wesentliche Vor- 
bedingung für sie darstellt. Was die logi- 
sche Eigenart jener Erkenntnis oder 
Überzeugung angeht, so ist sie durch das 
erfahrene Endliche vermittelt, das sie als 
das Gegebene auf seinen einzig mög- 
lichen Grund zurückführt. Sie entwickelt 
sich in zwei Stufen; zuerst als •schlichte 
Entfaltung" des im personalen Akt im- 
mer schon Vollzogenen, •ohne daß der 
Erkenntnisgrund als solcher dem Be- 
wußtsein aufzuleuchten braucht" (97); 
dann als eigentlicher Gottesbeweis, der 
in seiner •abstrakten Formulierung" 
(98) die Gründe •ausdrücklich heraus- 
hebt" (97).' Im einzelnen steigen die Got- 
tesbeweise vom Sinn und Wert unseres 
personalen Lebens sowie der Werte, auf 
die es antwortet, zu Gott als dem •einzig 
möglichen Sinn- und Wertgrund" (112) 
auf. Außerdem verweisen die Bindung 
unseres Willens und unser Streben nach 
personaler Vollendung auf den Gott, 

. ohne den sie nicht bestehen könnten. Den 
Kontingenzbeweis, der von •der Abhän- 
gigkeit des Endlichen im Dasein" (125) 
ausgeht, will R. entweder überhaupt 
nicht als •selbständigen Beweis" (127) 
oder höchstens als vorbereitende Hin- 
führung zulassen; nur wenn die kausale 
in eine Sinn-Betrachtung (das in seinem 
Wesen sinnvolle Endliche muß auch in 
seinem Dasein sinnvoll sein) verwandelt 
wird, kann man ihn anerkennen. Vom 
ontologischen Gottesbeweis hingegen 
heißt es, er schließe •in der Vorausset- 
zung, daß sinnvolles Sein existiert, und 
daß dieses Sein einen unendlichen Sinn- 
grund hat" (136); ein davon durchdrun- 



Literaturbericht 303 

genes Denken entnimmt mit Recht der 
christlichen Gottesidee Gottes Dasein. 

Aus den bisher gewonnenen Einsichten 
sucht der dritteTeil •das Wesen der 
Person und ihre Wesensbeziehung zu 
Gott aufzuhellen" (1), indem er •die Bin- 
dung des Seelengrundes an Gott" (160) 
erörtert. Grundlegend ist dafür die Fest- 
stellung: •Die Erfahrung allein kann die 
Gotteserkenntnis nicht begründen" (160). 
Jeder Gottesbeweis setzt ein •Wissen um 
Gottes Dasein schon irgendwie" (161) 
voraus. Und die Gottesidee wird gewiß 
an der Erfahrung gefüllt; doch das 
Entscheidende, nämlich die leere •Idee 
des Unendlichen und Heiligen" (167), 
•stammt aus einer anderen Quelle" (162). 
Letztlich wirkt das göttliche Licht selbst 
•unmittelbar in unsere Vernunft hinein"; 
diese Einstrahlung ist •die natürliche 
Mithilfe, die Gott dem Geiste schenkt" 
(178). Sie erzeugt das ursprüngliche, noch 
dunkle Gotteswissen in uns und befähigt 
uns dazu, dieses zu entfalten. Die Er- 
leuchtungslehre, die damit von Augusti- 
nus und Bonaventura her wieder auf- 
genommen wird, will nichts weiter sein 
als eine volle Auswertung der auf das 
geistige Leben angewandten allgemeinen 
Wahrheit von der Mitwirkung Gottes 
beim Wirken seiner Geschöpfe. Wie wir 

» diese Mitwirkung nicht erfahren können, 
sondern erschließen müssen, so auch 
ihren Sonderfall, die Erleuchtung. Diese 
wird durch die Besiegelung des Geistes 
ergänzt, mit der Gott auch unseren Wil- 
len und unsere Liebe bewegt und auf 
sich hinrichtet. Erst Erleuchtung und Be- 
siegelung ermöglichen das personale 
Leben; kraft ihrer ist der Mensch in sei- 
nem Seelengrund immer schon bei sich 
und bei Gott, und zwar durch ein ver- 
borgenes, geheimes Wissen, das sich 
selbst dem wachen Bewußtsein und der 
Freiheit entzieht, aber in den bewußten 
freien Akten stets am Werke ist. 

II 
1. R.s Werk greift ein Grundanliegen 

des gegenwärtigen geistigen Ringens auf, 
nämlich die Frage nach dem Persona- 
le n im Menschen. Seine Antwort bleibt 
nicht an der Oberfläche, sondern- dringt 
in die Tiefe der eigentlichen Probleme 
vor; deshalb muß sie durch die Analyse 
letzter, nur schwer faßbarer Gegeben- 
heiten hindurchgehen. Trotzdem ist die 
Darstellung schlicht, klar und verhältnis- 
mäßig leicht verständlich. Dazu wird das 
Ganze in einer konkreten, lebensvollen 
Sprache geboten, die von echter innerer 
Ergriffenheit zeugt. So kann das Buch 

(über seine wissenschaftliche Bedeutung 
hinaus) dem geistig wachen Leser reiche 
Anregungen für seine personale Selbst- 
verwirklichung, vor allem für eine leben- 
dige, werterfüllte Begegnung mit Gott 
vermitteln. 

Versuchen wir nun diese Metaphysik 
der Seele wissenschaftlich zu würdigen, 
so ist zunächst festzustellen, daß die 
metaphysische Wesensbestimmung der 
Person als des selbständigen Trägers 
einer Geistnatur den Hintergrund aller 
Erörterungen bildet. Davon hebt sich als 
Thema der Untersuchung die Verwirk- 
lichung des Personalen oder des eigent- 
lichen Menschseins ab, d. h. die Entfal- 
tung dessen, was die obige Wesens- 
bestimmung in sich birgt. Hierbei sind 
vor allem zwei Momente entscheidend: 
diefreieStellungnahme und die 
Verwurzelung in Gott; beide 
durchdringen sich so tief, daß jedes von 
ihnen irgendwie die Voraussetzung des 
anderen ist. Tatsächlich kann der Mensch 
als Gottes Ebenbild letztlich nur insoweit 
bei sich sein, als er bei Gott ist; aber 
auch umgekehrt kann er nur insoweit bei 
Gott sein, als er bei sich ist. Indem er in 
der Freiheit sich selbst ergreift, umfaßt 
er immer schon Gott; und erst indem er 
in der Freiheit Gott umfaßt, ergreift er 
wirklich sich selbst. Um diesen Zusam- 
menhang hat nicht nur die große Über- 
lieferung der Philosophia per- 
ennis gewußt; ihn hat jenes Philoso- 
phieren, das von Kierkegaard her um 
die menschliche Existenz kreist, in 
unseren Tagen machtvoll herausgestellt 
(Sartre und seine Geistesverwandten 
ausgenommen). Die vom Kern der Sache 
aus zu vollziehende Synthese dieser 
beiden Ströme, die R. in Angriff nimmt, 
ist eine Hauptaufgabe unserer Zeit. 

2. Bei seinem Unternehmen knüpft R. 
an die platonisch-augustinische Richtung 
(in Bonaventuras Prägung) an. Sicher 
läßt deren Erleuchtung-s lehre die 
Verwurzelung des Menschen in Gott mit 
besonderer Eindringlichkeit hervortre- 
ten. Darin ist sie offenbar der Ab- 
straktionstheorie bei Thomas 
von Aquin überlegen, die viel mehr den 
Menschen auf sich selbst zu stellen und 
damit von Gott zu lösen scheint. Hiermit 
hängt zusammen, daß die Erleuchtung 
dem Erfassen das existente Einzelne 
(Gott) zuordnet, während die Abstraktion 
gerade das wesenhafte Allgemeine her- 
aushebt. Dieser Verschiedenheit im ob- 
jektiven Pol entspricht wohl auch ein 
Unterschied im subjektiven Pol, insofern 
.nämlich die Erleuchtung einen indivi- 



304 Literaturbericht 

duellen Aufschwung auslöst, die Ab- 
straktion hingegen ein allgemeingültiges, 
vom Einzelnen unabhängiges Wissen 
setzt. Schließlich läßt die Erleuchtung 
dem Wissen seine Einbettung in die 
Liebe und überhaupt in den gesamt- 
menschlichen Vollzug; die Abstraktion 
aber lockert anscheinend diese Verflech- 
tung und präpariert aus dem lebendigen 
Ganzen ein bloßes Wissen heraus. 

Vergleichen wir die beiden Auf- 
fassungen an Hand dieser vielleicht über- 
spitzten Typisierung, so hat offensicht- 
lich die Erleuchtungstheorie einen mehr 
archaischen Charakter, während die Ab- 
straktionstheorie ein weiter fortgeschrit- 
tenes, späteres Stadium der Entwicklung 
darstellt. In ersterer nämlich bilden Gott 
und Mensch, Einzelnes und Allgemeines, 
Gesamtvollzug und Wissen eine noch so- 
zusagen undifferenzierte Einheit; in letz- 
terer hingegen sind alle diese Elemente 
differenziert auseinandergetreten. Die 
Gefahr der Erleuchtungslehre ist, daß 
unter der Übermacht des Gesamtvoll- 
zugs, des Einzelnen und Gottes das Wis- 
sen, das Allgemeine und der Mensch zu 
kurz kommen. Im Gegensatz hierzu liegt 
die Gefahr der Abstraktionstheorie dar- 
in, daß das Wissen, das Allgemeine und 
der Mensch den Gesamtvollzug, das Ein- 
zelne und Gott nahezu verdrängen. Droht 
auf der einen Seite der Ontologismus, in 
dem ein zu naher Gott den Menschen 
aufsaugt, so schreckt auf der anderen 
Seite ein Rationalismus, in dem ein zu 
ferner Gott dem Menschen entschwindet. 

Alles deutet darauf hin, daß die echte 
Lösung des Problems noch einmal eine 
Synthese im Schöße der Philosophia 
perennis selbst verlangt, eine Syn- 
these nämlich zwischen Erleuch- 
tungslehre und Abstraktions- 
theorie. Damit wird eine durch die 
Differenzierung hindurchgegangene Ein- 
heit der obigen Elemente gefordert: also 
ein in seiner Eigenart voll ausgebildetes 
Wissen, aber ganz hineingebunden in den 
Gesamtvollzug; die vom Einzelnen unab- 
hängige Allgemeingültigkeit, aber ein- 
gebettet in den individuellen Auf- 
schwung; das wesenhafte Allgemeine, 
aber als Unterwegs zum existenten Ein- 
zelnen (Gott); der selbsttätige Mensch, 
aber unter der Einwirkung Gottes. Ein- 
zig durch diese Synthese werden die vor- 
hin aufgezeigten Gefahren überwunden, 
wird insbesondere die ausgewogene Mitte 
zwischen, Nähe und Ferne, Immanenz 
und Transzendenz Gottes gefunden. 

3. Einer solchen Synthese scheint 
auch R. trotz seines Betonens der Er- 

leuchtungslehre zuzustreben. Jedenfalls 
führt er die Erleuchtung auf die Mit- 
wirkung Gottes zurück, die also die 
Eigen-Wirkung des Menschen nicht aus-, 
sondern einschließt. Außerdem ist für 
ihn der Gottesbeweis eine Entfaltungs- 
stufe des Wissens, die als Schlußfolge- 
rung in ihrer •abstrakteren Formulie- 
rung" die Eigen-Art des Wissens anschei- 
nend voll ausbildet. • Schon vor Jahren 
habe ich selbst die genannte Synthese in 
ihren Grundlinien zu entwickeln ver- 
sucht (Sein und Wert I, Paderborn 1938, 
115•119). 

Doch aufs Ganze gesehen, neigt R.s 
Synthese zu einseitig der Er- 
leuchtungslehre zu. So findet er 
keinen rechten Zugang zur Abstraktion; 
einmal meint er, es lasse sich nicht er- 
klären, •wie die Erkenntnis der all- 
gemeinen Wesenheit als allgemeiner ent- 
steht" (85); dann wieder führt er die We- 
sens- und Werterkenntnis allein auf die 
•Erleuchtungslehre" (85) zurück. Damit 
im Zusammenhang wird die Bedeutung 
des metaphysischen Kausalprinzips nicht 
hinreichend gewürdigt; es sei in allen 
seinen Formulierungen •nicht evident" 
(125) oder •nicht unmittelbar einleuch- 
tend" (126); hier liegt der letzte Grund 
für R.s Einwände gegen den Kontingenz- 
beweis. Außerdem wird die logische 
Kraft des Wissens wohl unterschätzt; 
das scheinen Sätze wie der folgende 
nahezulegen: •Das nur wissenwollende 
Denken kann ... die Erkenntnis des Da- 
seins Gottes nicht erringen" (70), obgleich 
dieser Satz vor allem auch seinen rich- 
tigen Sinn haben kann und bei R. tat- 
sächlich hat. Die angedeutete Minder- 
bewertung bringt es vielleicht mit sich 
(soweit das nicht eine Frage der Veranla- 
gung des Verf. ist), daß die logische Glie- 
derung und Durcharbeitung der Gedan- 
kengänge nicht bis zur letzten (sozusagen 
erbarmungslosen) dialektischen Schärfe 
geführt ist. Alles wird zu viel dem per- 
sonalen, logisch nicht weiter zerleg- und 
begründbaren Aufschwung anheimge- 
geben. Daher liegt über dem ganzen 
Werk das Schweben einer gewissen Un- 
bestimmtheit und Ungreifbarkeit, ja 
manchmal einer Unklarheit (das ist die 
Kehrseite der konkreten lebensvollen 
Darstellung, die R. ausgezeichnet); hier- 
durch allein wird u. E. die logisch kaum 
einwandfreie Annahme des ontologischen 
Gottesbeweises verständlich. 

III 
1. Mit Hilfe des bisher Gesagten gilt es 

die Begegnung des Menschen 
m i t G o 11, wie sie sich bei R. darstellt, 



Literaturbericht 305 

einer genaueren Prüfung zu unterziehen. 
Wenn ich recht sehe, sind drei Stu- 
fen des Grotteswissens zu unterscheiden. 

Am meisten als Wissen entfaltet ist die 
Erkenntnis oder Überzeugung, die 
entweder durch Herausstellen der Gründe 
eine wissenschaftliche Gestalt annimmt 
oder unter der bloßen Einwirkung der 
nicht als solcher herausgestellten Gründe 
in vorwissenschaftlicher Schlichtheit auf- 
tritt. Hierbei geht es um einen expliziten 
bzw. impliziten Beweis, also um eine 
eigentliche , Schlußfolgerung. • Dieser 
Stufe zu Grunde liegt die noch unent- 
faltete Kenntnis oder Anerkennung, 
die, da den personalen Akten innewoh- 
nend, selbst dem personalen Bereich an- 
gehört und daher bewußt und frei voll- 
zogen wird. Obgleich sie ein mittelbares, 
d. h. durch das Endliche vermitteltes Er- 
fassen ist, bedeutet sie weder ein Schlie- 
ßen noch auch nur ein Urteilen, sondern 
vielmehr ein bloßes Hinnehmen oder 
Empfangen. Der Gottesbeweis ist eine 
Entfaltung dieser ursprünglichen, perso- 
nales Leben erst ermöglichenden Gottes- 
begegnung. • Dahinter steht als dritte 
Stufe das geheime, verborgene Gottes- 
wissendesSeelengrundes, das 
dem wachen Bewußtsein und der Frei- 
heit und somit dem gesamten personalen 
Bereich vorausgeht, zugleich aber dessen 
tiefste Möglichkeitsbedingung bildet. 
Hier handelt es sich um jenen innersten 
Kern des Menschen, in dem er als Per- 
son oder Geist irgendwie •dem leib- 
seelischen Sein" (71) überlegen und die 
Seele •bei sich selbst als dem erleuchte- 
ten und besiegelten Ebenbilde Gottes" 
(206) und damit bei Gott ist. Zwar kann 
nie von einem Schauen seiner Herrlich- 
keit die Rede sein; •aber der Herr gibt 
sich der Seele unmittelbar kund, so daß 
Sie das Berührtsein durch Ihn erfährt 
und fähig ist, in irgendeiner wahren, 
wenn auch unvollkommenen Weise die 
göttliche Wesenheit und seine Existenz 
zu erfassen" (179). R. selber spürt, daß er 
sich mit diesen Aufstellungen der •reinen 
Geistigkeit" (215) des Mystikers nähert. 

2. Alle drei Stufen treffen echte Phä- 
nomene. Doch ist die Deutung und die 
Unterbauung, die R. ihnen gibt, 
nicht befriedigend; und sie kann nicht 
befriedigend gelingen, weil er in 
seiner Synthese die Seite der Abstrak- 
tionstheorie und folglich die Rolle des 
Allgemeinen nicht genügend be- 
rücksichtigt. 

Das zeigt sich schon bei der ersten 
Stufe des Gottesbeweises. Dieser 
hat nämlich in all seinen Formen irgend- 

wie kausalen Charakter; immer kommen 
Wirk-, äußere Formal- bzw. Exemplar- 
und Finalursächlichkeit entweder einzeln 
oder vereint ins Spiel, was auch bei R. 
wenigstens tatsächlich der Fall ist. Einem 
solchen Beweis aber fehlt die wirkliche 
Überzeugungskraft, wenn das metaphy- 
sische Kausalprinzip nicht einleuchtend 
ist und darum der absoluten Geltung 
entbehrt. Gewiß ist es wahr, daß ein ech- 
tes Sichentscheiden •dem Denken durch 
allgemeine Grundsätze (Axiome) nicht 
abgenommen werden" (101) kann; doch 
ist es ebenso wahr, daß bloßes Sichent- 
scheiden allgemeine Grundsätze nicht er- 
setzen kann. Andernfalls wird der Got- 
tesbeweis entweder zu einem irrationa- 
len Sprung oder zu einer irgendwie un- 
mittelbaren Schau. 

Da sich der Gottesbeweis als Entfal- 
tung der ursprünglichen, persona- 
len Gottesbegegnung darstellt, 
muß beide eine gewisse Gemeinsamkeit 
der Struktur verbinden. Von hier aus 
könnte man zunächst geneigt sein, anzu- 
nehmen, die personale Gottesbegegnung 
sei ein unentf alteter Gottesbeweis. Doch 
ist das kaum möglich, weil jene Kennt- 
nis oder Anerkennung nach R. gerade 
nicht als Schließen, ja nicht einmal als 
Urteilen aufgefaßt werden darf. Wenn 
sie aber als bloßes, gewiß durch das End- 
liche vermitteltes Hinnehmen oder Emp- 
fangen gekennzeichnet wird, so scheint 
eher ein Erschauen Gottes am 
Endlichen oder im Spiegel des End- 
lichen vorzuliegen als ein auch nur un- 
entf alteter Beweis. Danach wäre der 
Gottesbeweis der ersten Stufe kraft der 
oben festgestellten Gemeinsamkeit der 
Struktur nichts anderes als ein entfalte- 
tes Erschauen oder ein in die Form des 
Beweises geprägtes Erschauen; infolge- 
dessen würde es sich überhaupt nicht um 
eine eigentliche, sondern lediglich um 
eme scheinbare Schlußfolgerung han- 
deln, wodurch das Zurücktreten der all- 
gemeinen Grundsätze, besonders des 
Kausalprinzips, seine Erklärung fände. 
Schon macht sich die Unter Schätzung des 
Allgemeinen deutlicher in ihren ÄuSf 
wirkungen bemerkbar. 

Überprüfen wir unsere Auslegung der 
dritten Stufe an dem geheimen Gotte s- 
wissen des Seelengrundes, das ja 
die tiefste Wurzel der beiden andern 
Stufen bildet und deshalb für deren Ei- 
genart von bestimmendem Einfluß ist. 
Sicher kann hier von keinerlei Beweis 
die Rede sein, weil sich Gott nach R. der 
Seele unmittelbar kundgibt. Allerdings 
ist dieser Ausdruck nicht zu pressen; 

20 



306 Literaturbericht 

denn sonst hätten wir jene •Intuition des 
göttlichen Wesens" (182), die der Ontolo- 
gismus lehrt, und die R. ausdrücklich ab- 
lehnt. Wenn also einerseits ein •natur- 
haftes" (94) Erschauen Gottes anzuneh- 
men ist, so entzündet sich dieses ander- 
seits doch am Endlichen, nämlich an der 
Seele als dem erleuchteten und besiegel- 
ten Ebenbilde Gottes. Im Seelengrunde 
ist die Seele immer schon bei sich als 
dem Ebenbilde Gottes und erschaut da- 
mit im Spiegel ihrer selbst den unend- 
lichen Gott. Dieses Bei-sich, das zugleich 
und untrennbar das Bei-Gott besagt, ge- 
hört zum Wesen der Seele, macht den 
Wurzelgrund oder (mit einem modernen 
Wort) das A p r i o r i ihres gesamten Le- 
bens aus. In die beiden anderen Stufen 
bringt sie notwendig ihr Apriori mit, 
weshalb diese gleichfalls ein Erschauen, 
eben lediglich eine weitere Ausbreitung, 
eine mehr bewußte und durchgegliederte 
Entfaltung des Apriori darstellen; so sehr 
verleiht das Apriori dem Aufstieg zu 
Gott seine Kraft, daß allgemeine Grund- 
sätze und eigentliche Schlußfolgerung 
kaum mehr erforderlich sind. 

3. Unser Deutungsversuch vermittelt 
eine einheitliche Sicht der drei Stufen 
des Gotteswissens bei R. und entspricht 
auch ganz dessen Primat der Erleuch- 
tungslehre vor der Abstraktionstheorie. 
Um ein Urteil über diese Auf- 
fassung zu gewinnen, wenden wir 
uns zunächst dem phänomenologischen 
Befund zu. 

Darin bilden allgemeine Wesen- 
heiten und Prinzipien anders als bei R. 
den entscheidenden Angelpunkt, um den 
sich alles dreht. Schon im vorwissen- 
schaftlichen Gotterleben sind sie am 
Werke, ohne freilich als solche hervor- 
zutreten (deshalb kann hier der Vorgang 
wie ein Erschauen wirken); und im wis- 
senschaftlichen Gottesbeweis werden sie 
nach ihrer Eigenart scharf umrissen 
sichtbar (deshalb stellt sich hier der Vor- 
gang, wenn man das Phänomen nicht 
verfehlt, eindeutig als eigentliche Schluß- 
folgerung dar). Bisher bewegen wir uns 
noch in dem, was wir dieersteStufe 
des Gotteswissens nannten; für sie wird 
R. unsere Phänomenanalyse zunächst 
irgendwie zugeben. Letzten Endes jedoch 
macht er damit nicht ernst, weil das Er- 
schauen der beiden anderen Stufen das 
innerste Wesen auch der ersten Stufe 
ausmacht. Nun aber hat R. keinen durch- 
schlagenden Beweis dafür geliefert, daß 
es wirklich ein Erschauen gibt und geben 
muß (auf seinen wichtigsten Beweis- 
grund kommen wir unten zurück). Daher 

ist es an uns, aus unserer Phänomen- 
analyse der ersten Stufe die Folgerun- 
gen für die beiden anderen Stufen zu 
ziehen. 

Ein einheitliches Durchbauen der Ge- 
danken verlangt, daß die zweite 
Stufe, die bei R. Kenntnis oder An- 
erkennung heißt, dem vorwissenschaft- 
lichen Gotterleben eingeordnet werde. 
Sie teilt also dessen Wesen und Struktur 
und ist damit selbst ein impliziter Be- 
weis. Um jedoch dem Phänomen gerecht 
zu werden, muß man beachten, daß viele 
verschiedene Grade des Impliziten, der 
Ausdrücklichkeit bzw. Einschließlichkeit, 
möglich sind. Ein Erfassen kann sich so 
weit von dem durchgegliederten Beweis 
entfernen, daß es kaum mehr als Schlie- 
ßen oder auch nur als Urteilen erscheint, 
sondern vielmehr wie ein bloßes Hin- 
nehmen oder Empfangen aussieht. Trotz- 
dem verbirgt sich in seiner sozusagen 
schauhaften Einfachheit dieselbe Struk- 
tur wie in der entfalteten Schlußfolge- 
rung (ähnlich wie das weiße Licht die 
Farbenfülle des Spektrums enthält). 

Entscheidend ist, was sich aus dem ein- 
heitlichen Durchbauen für die dritte 
Stufe, für das geheime Gotteswissen 
des Seelengrundes ergibt. Da es weder 
ein Beweis noch ein Erschauen sein kann, 
scheint es völlig zu verschwinden. Oder 
läßt es sich auch in unserer Sicht in 
einem echten Sinne wahren? Zunächst 
darf man sagen: wie bei R. alles auf 
einen, ersten Anfang des Erschauens zu- 
rückging, so muß bei uns alles aus dem 
noch ganz unentfalteten Keim des Be- 
weises erwachsen. Bewegende Mitte des 
Beweises aber ist das Allgemeine als 
Grundsatz und als Wesenheit, wobei 
jener in dieser wurzelt, weil er nur deren 
notwendige Gesetzlichkeiten auslegt. Der 
Gottes-Beweis, der das unendliche oder 
absolute Sein ,?um Inhalt hat, verlangt 
als den ihm einzig entsprechenden Keim 
das Sein als allgemeine, noch unbe- 
stimmte Wesenheit, als alles umgreifen- 
den, aber noch leeren Raum. Dieser An- 
fang birgt die ungeheure Spannung zwi- 
schen dem Allumgreifenden und dem 
Unbestimmten, zwischen dem Sein und 
dem Leeren in sich. Aus ihr bricht die 
Dynamik hervor, die erst dort, wo die 
allgemeine Wesenheit des Seins ihren 
letzten Grund hat, in der allbestimmten 
Fülle, im unendlichen oder absoluten 
Sein zur Ruhe kommt. So ist im all- 
gemeinen Sein die ganze Bewegung des 
Gottes-Beweises keimhaft angelegt und 
unentfaltet vorgezeichnet, oder Gott ist 
im Sein auf die Weise des dynami- 



Literaturbericht 307 

seh en Vorgriffes gegenwärtig (tie- 
fer durchgeführt ist dieser Zusammen- 
hang in der bereits genannten Schrift 
•Sein und Wert" I, besonders 82•128). 
Dieses durch das leere Sein vermittelte 
dynamische Bei-Gott-Sein (nicht ein Er- 
schauen Gottes) bildet den Urbesitz der 
menschlichen Seele, stellt das Wesen des 
Seelengrundes dar, ist das Apriori, das 
ihr gesamtes Leben und besonders die- 
beiden andern Stufen durchformt. 

IV 
Hier gilt es einen Einwand zu lösen, 

der sich gebieterisch meldet. Auch wir 
scheinen mehr die Erleuchtung als 
die Abstraktionzu vertreten, da ja 
das Sein als Apriori offenbar der Seele 
von Gott eingeprägt, nicht aber aus den 
Sinnesgegebenheiten abstraktiv gewon- 
nen ist. 

1. Die Antwort auf diese Frage läßt 
sich von der Tatsache her entwickeln, 
daß jedes Seelenvermögen sein For- 
malobjekt in sich trägt und einzig 
durch das in ihm angelegte Formalobjekt 
gerade dieses bestimmte ist. So wird der 
endliche Geist als solcher durch das in 
ihm vorgezeichnete Sein und die damit 
gegebene Dynamik zum Absoluten kon- 
stituiert. Das ist die ursprüngliche 
Erleuchtung, die sein Wesen aus- 
macht und in jedem Schritt seines Tuns 
als aktuelle Erleuchtung durch Gottes 
Mitwirkung zu weiterer Entfaltung 
kommt. • Hierzu tritt für den Men- 
schengeist die Bindung an den Leib und 
dessen Sinne und dadurch die Verwei- 
sung auf die Welt. Deshalb öffnet sich 
ihm nie direkt der Zugang zum Sein, 
sondern immer nur auf dem Umweg über 
die durch die Sinne angeschaute Welt. 
Anfänglich also bei der Äußerlichkeit 
der Sihnesgegebenheiten verweilend, er- 
reicht der Mensch das Sein erst durch 
einen Verinnerlichungsprozeß, in dem er 
sich selbst zusammen mit seinem Gegen- 
stand in das Sein als den innersten 
Grund beider hineinbewegt. Das aber 
nennt man mit anderen Worten Heraus- 
heben des Seins aus den Sinnesgegeben- 
heiten oder Abstraktion. Wie die 
Urerleuchtung im Sinne des Formal- 
objektes erst die abstraktive Verinner- 
lichung ermöglicht, so wird erst durch 
die abstraktive Verinnerlichung die 
Vollerleuchtung im Sinne des ak- 
tuellen Seinsergreifens verwirklicht. Da- 
mit wäre die ausgewogene Syn- 
these von Erleuchtungslehre und Ab- 
straktionstheorie gefunden. 

Zum Apriori des Geistes gehört nur 

das Sein als Urerleuchtung im 
Sinne des Formalobjekts. Infolgedessen 
sind im Urbesitz der Seele das Bei-sich 
und Bei-Gott ebenfalls lediglich als An- 
lage zu finden. Zu ihrem wirklichen Voll- 
zug vermag sich der Mensch einzig durch 
Vermittlung der Abstraktion zu erheben. 
Zunächst im Außer-sich des Sinneslebens 
verloren, gewinnt die Seele ihr Bei-sich 
erst durch den Rückgang auf das Sein, 
wobei ihr zugleich und untrennbar das 
Bei-Gott auf die Weise des dynamischen 
Vorgriffs zuteil wird. Des genaueren 
liegt ein Wechsel Verhältnis vor: durch 
ihr Bei-sich ist die Seele bei Gott, und 
durch ihr Bei-Gott ist sie bei sich. 

Doch dringt die Vollerleuchtung erst 
bis zum unbestimmten oder leeren Sein 
vor, das weder den Seinsbesitz noch den 
Selbst- und Gottesbesitz zum Abschluß 
bringt. Weiter treibt die dem Sein eigene 
Dynamik zum Absoluten, in der, wie wir 
sahen, die ganze Bewegung des Got- 
tesbeweises vorgezeichnet ist. Seine 
Entfaltung verlangt, daß das durch die 
Abstraktion über das welthaft Seiende 
erhobene Sein einem neuen Durchgang 
durch die Welt unterworfen werde. Da- 
bei zeigen sich immer schärfer die Rela- 
tivität des, innerweltlich Seienden und 
die Absolutheit des Seins, die im Wider- 
spruchs- und dann im Kausalprinzip ihre 
grundsätzliche Formulierung finden. 
Diese Wesensgesetzlichkeiten fuhren die 
Bewegung des Beweises schließlich über 
alles welthaft Seiende hinaus und lassen 
als dessen letzten Grund unzweideutig 
das absolute, unendliche oder göttliche 
Sein hervortreten. Hiermit vollendet sich 
der Seinsbesitz ebenso wie der Gottes- 
und Selbstbesitz, wobei sich alle drei 
Momente gegenseitig bedingen. Wie die 
Abstraktion der unentfaltete Gottes- 
Beweis ist, so ist der Gottes-Beweis 
nichts weiter als die entfaltete Abstrak- 
tion. 

Nach allem haben sich folgende 
Stufen ergeben: Urerleuchtung als 
Formalobjekt; Vollerleuchtung durch die 
Abstraktion; Erfüllung der Dynamik zum 
Absoluten durch den Beweis, der vor- 
wissenschaftlich oder wissenschaftlich 
ausgeprägt sein kann. 

2. Die Eigenart unserer Auffas- 
sung zeichnet sich noch schärfer ab, 
wenn wir sie von der nunmehr erreich- 
ten Stufe aus mit R.s Konzeption 
vergleichen. 

Sein Erschauen Gottes am Endlichen, 
worin alle drei Stufen des Gotteswissens 
übereinkommen, erhebt sich vom End- 
lichen irgendwie unmittelbar zum exi- 
stenten Gott (bei der dritten Stufe ist 

20' 



308 Literaturbericht 

ausdrücklich von einem unmittelbaren 
Sich-kundgeben Gottes im Seelengrund 
die Rede), ohne eigentlich durch Ab- 
straktion und Beweis vermittelt zu sein. 
Damit wird die mühsame Arbeit des 
Durchgangs durch Leib und Welt 
nicht in ihrem vollen Ernst gewürdigt, 
ja letztlich übersprungen; denn im innere 
sten Kern der Sache kommt alles auf die 
Erleuchtung von Gott her, nicht aber auf 
die Abstraktion vom Menschen und der 
Welt her an. 

Hier kündigt sich ein fast platonisches 
Menschenbild an, das die leib- 
seelische Einheit bedroht. Zwar an den 
Leib gebunden und so in die Welt hin- 
eingestellt, ist der Geist doch von sich 
allein aus bei Gott; deshalb bedarf er des 
Bezugs zu Leib und Welt nur, um das 
immer schon vorhandene Gotteswissen 
bewußter in Besitz zu nehmen. Hinter 
unserer Auffassung hingegen steht ein 
Menschenbild, das sich ganz auf den Bo- 
den der leib-seelischen Einheit stellt. In- 
folgedessen kommt der Geist einzig im 
Durchgang durch Leib und Welt, also 
durch Abstraktion und Beweis zu. Gott; 
er ist auf diesen Durchgang angewiesen, 
um sein Gotteswissen erstmalig zu er- 
werben, nicht nur um ein bereits unab- 
hängig - davon gegebenes Gotteswissen 
sich bewußt anzueignen. Ebenso ist der 
Geist nicht von sich aus bei sich, sondern 
er kommt erst im Durchgang durch Leib 
und Welt zu sich. 

In diesem Zusammenhang sei kurz der 
wichtigste Beweisgrund, den Ro- 
senmöller für seine Ansicht bringt, 
besprochen. Er meint, die Idee des Un- 
endlichen könne nicht aus dem Endlichen 
gebildet werden ja dieses könne erst 
vom Unendlichen her als Endliches be- 
griffen werden; deshalb müsse wenig- 
stens die leere Idee des Unendlichen an- 
derswoher stammen, d. h. durch die Er- 
leuchtung eingestrahlt sein. Tatsächlich 
wären wir nicht imstande, die Idee des 
Unendlichen aus dem Endlichen abstrak- 
tiv zu erarbeiten, wenn uns nicht die Ur- 
erleuchtung des allumfassenden, aber 
leeren Seins im Sinne des Formalobjek- 
tes unseres Geistes verliehen würde. 
Mehr jedoch braucht es nicht, weshalb 
ein direktes Einstrahlen der auch nur 
unerfüllten Gottesidee nicht erforder- 
lich ist. 

Fassen, wir abschließend unsere 
Auffassung zusammen: 

.1. Es galt, im Schöße der Philosophia 
perrennis selbst die echte Synthese 

zwischen  Erleuchtungslehre 
und   Abstraktionstheorie   zu 
finden, um beider Einseitigkeiten und 
Gefahren zu bannen. Nun hat sich ein 
erleuchtendes Einwirken Gottes ergeben, 
das einzig durch die Selbsttätigkeit des 
Menschen in Abstraktion und Beweis zur 
Verwirklichung kommt; umgekehrt stellt 
sich jeder Schritt der Selbsttätigkeit des 
Menschen in Abstraktion und Beweis als 
eine ständig mitwirkende und gleicher- 
maßen fortschreitende Erleuchtung von 
Seiten Gottes dar. • Zugleich umschließt 
das Allgemeine durch den dynamischen 
Vorgriff und den darin vorgezeichneten 
Beweis immer schon das existente Ein- 
zelne (Gott); ebenso tritt aber auch das 
existente Einzelne stets und wesenhaft 
nur durch Vermittlung des Allgemeinen 
hervor, wobei wiederum der dynamische 
Vorgriff notwendig dem entfalteten Be- 
weis vorausgeht und ihn erst ermöglicht. 
• Damit ist ferner die dem einzelnen 
Menschen überlegene Allgemeingültig- 
keit des Wissens gewährleistet, jedoch 
eingebettet in den individuellen existen- 
ziellen   Aufschwung;   denn   weder   die 
erste Verinnerlichung der Abstraktion 
noch die zweite  gesteigerte Verinner- 
lichung des Beweises verwirklichen sich 
ohne den Einsatz der Freiheit als das, 
was sie eigentlich sind (sonst drohen sie 
zum leeren, nichtigen Gedankenspiel zu 
werden). Umgekehrt wird der Einsatz 
der Freiheit nie zu einer irrationalen, 
nicht weiter zu  rechtfertigenden  Ent- 
scheidung, weil er stets von der All- 
gemeingültigkeit des Wissens getragen 
und durchseelt ist. • Schließlich liegt 
kraft der Allgemeingültigkeit ein in sei- 
ner Eigenart voll ausgebildetes Wissen 
vor; nicht weniger ist aber kraft des Ein- 
satzes der Freiheit alles in den Gesamt- 
vollzug hineingebunden. 

Alle diese Gegensatzpaare durchzieht 
die Grundspannung von Trans- 
zendenz und Immanenz Gottes. 
Der in der Welt stehende Mensch ist Gott 
so fern, daß er nicht von ihm aufgesogen 
wird; der durch Abstraktion und Beweis 
aufsteigende Mensch ist Gott so nahe, 
daß er ihn nicht verliert. Wegen Gottes 
Nähe ist das Bei-sich des Menschen 
durch sein Bei-Gott vermittelt; wegen 
Gottes Ferne ist das Bei-Gott des Men- 
schen durch sein Bei-sich vermittelt. 
Wenn der Mensch mit seiner Freiheit sich 
selbst ergreift, greift er wegen Gottes 
Nähe immer schon nach Gott aus; und 
wenn er mit seiner Freiheit nach Gott 
ausgreift, muß er wegen Gottes Ferne 
immer erst sich selbst ergreifen: Denken 



Literaturbericht 309 

und Freiheit stellen Gott und den Men- 
schen zugleich in Nähe und Ferne zu- 
einander, indem das Sein wirklich und 
nur Formalobjekt ist, indem die Abstrak- 
tion wirklich und nur den dynamischen 
Vorgriff eröffnet, indem der Beweis Gott 
wirklich und nur so erreicht. 

2. Mit der angedeuteten Synthese ge- 
winnt die Philosophia perennis selbst 
erst die Voraussetzungen, die sie zu der 
weiteren Synthese mit dem Phi- 
losophieren, das in unseren Tagen 
um die menschliche Existenz 
kreist, befähigen. Einerseits vermag sie 
nämlich dessen echte Anliegen wirklich 
aufzunehmen; anderseits ist sie im- 
stande, dessen Grenzen zu überwinden. 

Wie die Existenzphilosophie sieht 
die Abstraktion den Menschen in seiner 
Bindung an die Welt; dem Versinken in 
der Welt, das ihn dabei oft bedroht, wirkt 
die im Beweis sich vollendende Dynamik 
zum Absoluten entgegen. • Wenn die 
Existenzphilosophie den Menschen in 
die Offenheit des leeren, unbestimmten 
Seins stellt, so entspricht dieses dem vor- 
läufigen Endpunkt des verinnerlichen- 
den Rückgangs aus den Sinnesgegeben- 
heiten; der bodenlose Abgrund des 
Nichts aber, der das Sein manchmal bei- 
nahe verschlingt, wird dadurch über- 
wunden, daß das Sein immer schon ein 
Unterwegs zu Gott bedeutet und zum 
absoluten Sein als seinem letzten Grund 
hinführt. • Daher ist die für die Exi- 
stenzphilosophie zentrale Grundstim- 
mung der Angst auch der Abstraktion in 
der Phase des Nicht-mehr der Welt und 
des Noch-nicht Gottes nicht fremd; 
doch trägt sie als Noch-nicht Gottes 
stets wenigstens den Keim der Gebor- 
genheit in sich. • Nach der Existenzphi- 
losophie (Jaspers) ringt der Mensch in 
Verzweiflung um den verborgenen, ja 
entschwindenden Gott; dagegen wohnt 

dem Ringen von Abstraktion und Beweis 
immer schon die Hoffnung inne, weil es 
zugleich eine mehr und mehr aufstrah- 
lende Erleuchtung ist, in der sich Gott 
zeigt und dem Menschen nähert. • Die 
Existenzphilosophie macht schließlich 
die Selbstverwirklichung vom eigenen 
freien Einsatz des Menschen abhängig, 
unterliegt aber dabei der Gefahr eines 
irrationalen Subjektivismus; auch die 
Abstraktion stellt alles auf die Selbst- 
tätigkeit und Freiheit des Einzelnen, die 
jedoch immer von sachgebundener Ein- 
sicht durchseelt sind. 

3. Auf das Gpsagte zurückblickend, 
stellen wir am Ende die Frage, inwiefern 
die echte Synthese von Erleuchtungs- 
lehre und Abstraktionstheorie für A s - 
zese und Mystik von Bedeutung 
ist. Anscheinend kleine Verschiebungen 
im dahinterstehenden Menschenbild kön- 
nen unabsehbare Auswirkungen für das 
aszetische Streben und das mystische Er- 
leben haben, auch wenn es sich nur um 
die natürlichen Voraussetzungen dafür 
handelt. Von dem Unterschied zwischen 
Erschauen und Abstraktions-Beweis 
hängt es ab, ob im Ringen um Gott die 
Welt ernst genommen wird. Erleuchtung- 
als Abstraktion sagt, daß es wesentlich 
auf die Selbsttätigkeit des Menschen an- 
kommt; Abstraktion als Erleuchtung 
sagt, daß im Kerne alles menschlichen 
Bemühens Gott am Werke ist. Vom Er- 
schauen her wird eine Mystik des positi- 
ven Sehens oder des hellen Lichtes 
näherliegen; zu dem in der Welt verwur- 
zelten Menschen von Abstraktions-Be- 
weis hingegen gehört die Mystik des 
negativen Erleidens oder der dunklen 
Nacht. Sicher ist das Erschauen mehr 
durch Mystizismus gefährdet als die Hal- 
tung Abstraktion-Beweis, trotz aller 
auch hier bestehenden Offenheit für das 
mystische Leben. 

II. Zur Gesdüdite der Erteilung der geistlichen Übungen 
Von Emerich Raitzvo.nFrentzS. J., Schloß Bürg am Kocher 

Ignacio Iparraguirre S. J., Pratica de los Ejercicios de San Ignacio 
de Loyola en vida de su autor (1522•1556), Bilbao, Rom 1946, 52 u. 320 'S.,. 
Gr. 8°. 

Ignatius Iparraguirre S. J. hat ein um- 
fangreiches und weitschichtiges Werk zu 
veröffentlichen begonnen, das für die 
Geschichte der Frömmigkeit von großem 
Wert sein wird. Es soll eine vollständige 
Geschichte der Erteilung, der Exerzitien 
des hl. Ignatius werden. Der erste, schon 
recht umfangreiche Band beschränkt sich 
auf die Lebenszeit des Heiligen, 1522 bis 

1556. Vorgänger hat das Unternehmen 
nur zwei recht bescheidene in den Arbei- 
ten   von   Diertins1   und   Bernard2,   die 

1 Ignatius Diertins S. J., Historia Exer- 
citiorum spiritualium, Insulis 1887. 

2. Henri Bernard S. I., Essai historique 
sur les exercices spirituels de Saint 
Ignace, Louvain 1926. 




