LITERATURBERICHT .

1. Religionsphilosophie
Von Johannes B. L o tzS. J, Pullach bei Miinchen

Rosenmdller Bernhard, Metaphysik der Seele. Miinster i. W., Aschen-
dorffsche Verlagsbuchhandlung, 1947, VIII u. 224 S., 8°.

1

Der Titel ,Metaphysik der Seele“ deu-
tet an, daB dieses Buch, das den Gedan-
kengehalt der ,,Rehglonsphllosophm“
(1932) zum groBten Teil in sich auf-
genommen hat, ,von dem Tiefengrund
der Seele“, und d. h. ,,von ihrer wesent-
lichen Beziehung zu Gott“ (V) handelt.
Die Darstellung entfaltet sich in
drei Teilen.

Im ersten erscheint der Tiefengrund
‘als das ,personal-geistige Leben“ (1). In
seinen personalen Akten nimmit der
Mensch ,in Freiheit Stellung“ (2), wo-
durch er erst zum eigentlichen Mensch-
sein reift. Da hierbei immer Werte be-
antwortet werden, diese aber einen ,,we-
sentlichen Bezug auf Gott“ (3) besagen,
ist im personalen Leben immer schon
sirgendeine Kenntnis von Gott“ (3), ja
eine ausdriickliche oder einschluBweise
»Anerkennung des Daseins Gottes“ (1)
enthalten. Kenntnis meint schlichtes,
noch dunkles und unbestimmtes Begeg-
nen im Gegensatz zu Erkenntnis als dem
Herausheben der Griinde mit Urteilen
und SchlieBen; Anerkennung ist noch
nicht Uberzeugung ,aus klar erkannten
Griinden“ (4) als Grundhaltung fiir das
ganze Leben. Doch handelt es sich um
freie Stellungnahme; denn ,alle perso-
nalen Akte sind sittlicher Natur“ (4). Die
geschilderte Gottbezogenheit ermdoglicht
erst personales Leben, weil sie allein den
Werten ihr volles Gewicht und den ent-
sprechenden Antworten ihre Eigenart
und ihren letzten Ernst verleiht. Diese
Grundlinien werden im einzelnen ver-
deutlicht am sinnerfragenden Denken,
an der dsthetischen Wertnahme, an den
sittlichen Akten (Gewissen, Schuld, Reue,
Liebe, Vertrauen, Ehrfurcht, Gehorsam)
und an der Unruhe zu Gott.

Der zweite Teil zeigt, daB es dem
personalen Denken gelingt, von der mehr
keimhaften Kenntnis zu der entfalteten
Erkenntnis und von der bloBen Anerken-~
nung zu der begriindeten Uberzeugung
von Gott und seinem Dasein vorzudrin-
gen. Dabei bedarf es ,einer personalen

Hinwendung® (95), die das Seiende ernst
nimmt, weil es ausgeschlossen ist, ,dag
man auf dem Wege des sogenannten neu-
tralen, interesselosen Denkens die Exi-
stenz Gottes irgendwie errechnen kénn-
te* (95). So wird das voll ausgewertet,
was man bei den Gottesbeweisen zwar
»beildufig erwdhnt“, in deren Durchfith-
rung aber kaum beachtet, dafl sie ndm-
lich ,, Mithilfe Gottes* und ,ethische Ein-
stellung“ (89) verlangen, weshalb auch
die freie Hingabe eine wesentliche Vor-
bedingung fiir sie darstellt. Was die logi-
sche Eigenart jener Erkenntnis oder
Uberzeugung angeht, so ist sie durch das
erfahrene Endliche vermittelt, das sie als
das Gegebene auf- seinen einzig mog-
lichen Grund zuriickfiihrt. Sie entwickelt
sich in zwei Stufen; zuerst als ,,schhchte
Entfaltung® des im personalen Akt im-
mer schon Vollzogenen, ,,ohne daB der
Erkenntnisgrund als solcher dem Be-
wufitsein aufzuleuchten braucht (97);
dann als eigentlicher Gottesbeweis, der
in seiner ,abstrakten Formulierung*
(98) die Griinde ,ausdriicklich heraus-
hebt« (97). Im einzelnen steigen die Got-
tesbeweise vom Sinn und Wert unseres
personalen Lebens sowie der Werte, auf
die es antwortet, zu Gott als dem ,einzig
méglichen Sinn- und Wertgrund“ (112)
auf. Aullerdem verweisen die Bindung
unseres Willens und unser Streben nach
personaler Vollendung auf den Gott,

. ohne den sie nicht bestehen kénnten. Den

Kontingenzbeweis, der von ,der Abhén-
gigkeit des Endlichen im Dasein® (125)
ausgeht, will R. entweder uberhaupt
nicht als ,selbstindigen Beweis“ (127)
oder hdchstens als vorbereitende Hin-
fiuhrung zulassen; nur wenn die kausale
in eine Sinn-Betrachtung (das in seinem
Wesen sinnvolle Endliche mufi auch in
seinem Dasein sinnvoll sein) verwandelt
wird, kann man ihn anerkennen. Vom
ontologischen Gottesbeweis hingegen
heifit es, er schliee ,in der Vorausset-
zung, daf sinnvolles Sein existiert, und
dafB dieses Sein einen unendlichen Sinn-
grund hat“ (136); ein davon durchdrun-



Literaturbericht

genes Denken entnimmti mit Recht der
christlichen Gottesidee Gottes Dasein.

Aus den bisher gewonnenen Einsichten
sucht der dritte Teil ,das Wesen der
Person und ihre Wesensbeziehung zu
Gott aufzuhellen“ (1), indem er ,die Bin-
dung des Seelengrundes an Gott“ (160)
erdrtert. Grundlegend ist dafiir die Fest-
 stellung: ,,Die Erfahrung allein kann die
Gotteserkenntnis nicht begriinden* (160).
Jeder Gottesbeweis setzt ein ,,Wissen um
Gottes Dasein schon irgendwie“ (161)
voraus. Und die Gottesidee wird gewi3
an der Erfahrung gefiillt; doch das
Entscheidende, némlich die leere ,Idee
des Unendlichen und Heiligen“ (167),
»Stammt aus einer anderen Quelle“ (162).
Letztlich wirkt das gottliche Licht selbst
sunmittelbar in unsere Vernunft hinein*;
diese Einstrahlung ist ,die natiirliche
Mithilfe, die Gott dem Geiste schenkt*
(178). Sie erzeugt das urspriingliche, noch
dunkle Gotteswissen in uns und befdhigt
uns dazu, dieses zu entfalten. Die Er-
leuchtungsiehre, die damit von Augusti-
nus und Bonaventura her wieder auf-
genommen wird, will nichts weiter sein
als eine volle Auswertung der auf das
geistige Leben angewandten -allgemeinen
Wahrheit von der Mitwirkung Gottes
beim Wirken seiner Geschopfe. Wie wir
diese Mitwirkung nicht erfahren konnen,
sondern erschlieBen miissen, so auch
ihren Sonderfall, die Erleuchtung. Diese
wird durch die Besiegelung des Geistes
erginzt, mit der Gott auch unseren Wil-
len und unsere Liebe bewegt und auf
sich hinrichtet. Erst Erleuchtung und Be-
siegelung ermoéglichen das personale
Leben; kraft ihrer ist der Mensch in sei-
nem Seelengrund immer schon bei sich
und bei Gott, und zwar durch ein ver-
borgenes, geheimes Wissen, das sich
selbst dem wachen BewufBitsein und der
Freiheit entzieht, aber in den bewuBiten
freien Akten stets am Werke ist.

II

1. R.s Werk greift ein Grundanliegen
des gegenwiirtigen geistigen Ringens auf,
namlich die Frage nachdem Persona-
len im Menschen. Seine Antwort bleibt
nicht an der Oberfidche, sondern. dringt
in die Tiefe der eigentlichen Probleme
vor; deshalb muf sie durch die Analyse
letzter, nur schwer faBbarer Gegeben-
heiten hindurchgehen. Trotzdem ist die
Darstellung schlicht, klar und verhiltnis-
miBig leicht versténdlich. Dazu wird das
Ganze in einer konkreten, lebensvollen
Sprache geboten, die von echter innerer
Ergriffenheit zeugt. So kann das Buch

303

(iber seine wissenschaftliche Bedeutung
hinaus) dem geistig wachen Leser reiche
Anregungen fiir seine personale Selbst-
verwirklichung, vor allem fiir eine leben-
dige, werterfiillte Begegnung mit Gott
vermitteln.

Versuchen wir nun diese Metaphysik
der Seele wissenschaftlich zu wiirdigen,
so ist zuniéchst festzustellen, daB die
metaphysische Wesensbestimmung der
Person als des selbstdndigen Trégers
einer Geistnatur den Hintergrund aller
Erorterungen bildet. Davon hebt sich als
Thema der Untersuchung die Verwirk-
lichung des Personalen oder des eigent—
lichen Menschseins ab, d. h. die Entfal-
tung dessen, was die obige Wesens-
bestimmung in sich birgt. Hierbei sind
vor allem zwei Momente entscheidend:
diefreieStellungnahme und die
Verwurzelung in Gott; beide
durchdringen sich so tief, daB jedes von
ihnen irgendwie die Voraussetzung des
anderen ist. Tatsdchlich kann der Mensch
als Gottes Ebenbild letztlich nur insoweit
bei sich sein, als er bei Gott ist; aber
auch umgekehrt kann er nur insoweit bei
Gott sein, als er bei sich ist. Indem er in
der Freiheit sich selbst ergreift, umfat
er immer schon Gott; und erst indem er
in der Freiheit Gott umfaft, ergreift er
wirklich sich selbst. Um diesen Zusam-
menhang hat nicht nur die groie Uber-
lieferung der Philosophia per-
ennls gewuBt; ihn hat jenes Philoso-
phieren, das von Kierkegaard her um
die menschliche Existenz kreist, in
unseren Tagen machtvoll herausgestellt
(Sartre und selne Geistesverwandten
ausgenommen). Die vom Kern der Sache

. aus zu vollziehende Synthese dieser

beiden Strome, die R. in Angriff nimmt,
ist eine Hauptaufgabe unserer Zeit.

2. Bei seinem Unternehmen kniipft R.
an die platonisch-augustinische Richtung
(in Bonaventuras Prégung) an. Sicher
laBtderenErleuchtungslehredie
Verwurzelung des Menschen in Gott mit
besonderer Eindringlichkeit hervortre-
ten. Darin ist sie offenbar der Ab-
straktionstheorie bei Thomas
von Aquin iiberlegen, die viel mehr den
Menschen auf sich selbst zu stellen und
damit von Gotf zu 16sen scheint. Hiermit
héngt zusammen, daf3 die Erleuchtung
dem Erfassen das existente Einzelne
(Gott) zuordnet, wihrend die Abstraktion
gerade das wesenhafte Allgemeine her-
aushebt. Dieser Verschiedenheit im ob-
jektiven Pol entspricht wohl auch ein
Unterschied im subjektiven Pol, insofern

nimlich die Erleuchtung einen indivi-



304

duellen Aufschwung auslost, die Ab-
straktion hingegen ein allgemeingiiltiges,
vom Einzelnen unabhingiges Wissen
setzt. SchlieBlich 148t die Erleuchtung
dem Wissen seine Einbettung in die
Liebe und iiberhaupt in den gesami-
menschlichen Vollzug; die Abstraktion
aber lockert anscheinend diese Verflech-
tung und prépariert aus dem lebendigen
Ganzen ein bloBes Wissen heraus.
Vergleichen wir die beiden Auf-
fassungen an Hand dieser vielleicht iiber-
spitzten Typisierung, so hat offensicht-
lich die Erleuchtungstheorie einen mehr
archaischen Charakter, wihrend die Ab-
straktionstheorie ein weiter fortgeschrit-
tenes, spiteres Stadium der Entwicklung
darstellt. In ersterer nimlich bilden Gott
und Mensch, Einzelnes und Allgemeines,
Gesamtvollzug und Wissen eine noch so-
zusagen undifferenzierte Einheit; in letz-
terer hingegen sind alle diese Elemente
differenziert auseinandergetreten. Die
Gefahr der Erleuchtungslehre ist, daf3
unter der Ubermacht des Gesamtvoll-
zugs, des Einzelnen und Gottes das Wis-
sen, das Allgemeine und der Mensch zu
kurz kommen. Im Gegensatz hierzu liegt
die Gefahr der Abstraktionstheorie dar-
in, daB das Wissen, das Allgemeine und
der Mensch den Gesamtvollzug, das Ein-
zelne und Gott nahezu verdriangen. Droht
auf der einen Seite der Ontologismus, in
dem ein zu naher Gott den Menschen
aufsaugt, so schreckt auf der anderen
Seite ein Rationalismus, in dem ein zu
ferner Gott dem Menschen entschwindet.
Alles deutet darauf hin, daB die echte
Losung des Problems noch einmal eine
Synthese im Schofe der Philosophia
perennis selbst verlangt, eine Syn-
these nimlichzwischen Erleuch-
tungslehre und Abstraktions-
theorie. Damit wird eine durch die
Differenzierung hindurchgegangene Ein-
heit der obigen Elemente gefordert: also
ein in seiner Eigenart voll ausgebildetes
Wissen, aber ganz hineingebunden in den
Gesamtvollzug; die vom Einzelnen unab-
hingige Allgemeingiiltigkeit, aber ein-
gebettet in den individuellen Auf-
schwung; das wesenhafte Allgemeine,
aber als Unterwegs zum existenten Ein-
zelnen (Gott); der selbsttdatige Mensch,
aber unter der Einwirkung Gottes. Ein-
zig durch diese Synthese werden die vor-
hin aufgezeigten Gefahren iberwunden,
wird insbesondere die ausgewogene Mitte
zwischen . Ndhe und Ferne, Immanenz
und Transzendenz Gottes gefunden.

3. Einer solchen Synthese scheint
auch R. trotz seines Betonens der Er-

Literaturbericht

leuchtungslehre zuzustreben. Jedenfalls
fiihrt er die Erleuchtung auf die Mit-
Wirkung Gottes zuriick, die also die
Eigen-Wirkung des Menschen nicht aus-,
sondern einschlieBt. AuBerdem ist fiir
ihn der Gottesbeweis eine Entfaltungs-
stufe des Wissens, die als SchluBifolge-
rung in ihrer ,abstrakteren Formulie-
rung“ die Eigen-Art des Wissens anschei-
nend voll ausbildet. — Schon vor Jahren
habe ich selbst die genannte Synthese in
ihren Grundlinien zu entwickeln ver-
sucht (Sein und Wert I, Paderborn 1938,
115—119).

Doch aufs Ganze gesehen, neigt R.s
Synthese zu einseitig der Er-
leuchtungslehre zu. So findet er
keinen rechten Zugang zur Abstraktion;
einmal meint er, es lasse sich nicht er-
kliren, ,wie die Erkenntnis der all-
gemeinen Wesenheit als allgemeiner ent-
steht“ (85); dann wieder fiihrt er die We-
sens- und Werterkenntnis allein auf die
nErleuchtungslehre“ (85) zuriick. Damit
im Zusammenhang wird die Bedeutung
des metaphysischen Kausalprmz1ps nicht
hinreichend gewiirdigt; es sei in allen
seinen Formulierungen ,nicht evident“
(125) oder ,nicht unmittelbar einleuch-
tend“ (126); hier liegt der letzte Grund
fiir R.s Einwénde gegen den Kontingenz-
beweis. AuBerdem wird die logische
Kraft des Wissens wohl unterschitzt;
das scheinen Sitze wie der folgende
nahezulegen: ,Das nur wissenwollende
Denken kann ... die Erkenntnis des Da-
seins Gottes nicht erringen® (70), obgleich
dieser Satz vor allem auch seinen rich-
tigen Sinn haben kann und bei R. tat-
sdchlich hat. Die angedeutete Minder-
bewertung bringt es vielleicht mit sich
(soweit das nicht eine Frage der Veranla-
gung des Verf. ist), daB die logische Glie-
derung und Durcharbeitung der Gedan-
kenginge nicht bis zur letzten (sozusagen
erbarmungslosen) dialektischen Schirfe
gefiihrt ist. Alles wird zu viel dem per-
sonalen, logisch nicht weiter zerleg- und
begriindbaren Aufschwung anheimge-
geben. Daher liegt iiber dem ganzen
Werk das Schweben einer gewissen Un-
bestimmtheit und Ungreifbarkeit, ja
manchmal einer Unklarheit (das ist die
Kehrseite der konkreten lebensvollen
Darstellung, die R. ausgezeichnet); hier-
durch allein wird u. E. die logisch kaum
einwandfreie Annahme des ontologischen
Gottesbeweises verstandlich.

I11

1. Mit Hilfe des bisher Gesagten g11t es
die Begegnung des Menschen
mit Gott, wie sie sich bei R. darstellt,



Litei'aturb.ericht

einer genaueren Priifung zu unterziehen.
Wenn ich recht sehe, sind drei Stu-~
f e n des Gotteswissens zu unterscheiden.

Am meisten als Wissen entfaltet ist die
Erkenntnis oder. Uberzeugung, die
entweder durch Herausstellen der Griinde
eine wissenschaftliche Gestalt annimmt
oder unter der bloBen Einwirkung der
nicht als solcher herausgestellten Griinde
in vorwissenschaftlicher Schlichtheit auf-
tritt. Hierbei geht es um einen expliziten
bzw. impliziten Beweis, also um eine
eigentliche . SchluSfolgerung. — Dieser
Stufe zu Grunde liegt die noch unent-
faltete Kenntnis oder Anerkennung,
die, da den personalen Akten innewoh-
nend, selbst dem personalen Bereich an-
gehért und daher bewuBt und frei voll-
zogen wird. Obgleich sie ein mittelbares,
d. h. durch das Endliche vermitteltes Er-
fassen ist, bedeutet sie weder ein Schlie-
Ben noch auch nur ein Urteilen, sondern
vielmehr ein bloBes Hinnehmen oder
Empfangen. Der Gottesbeweis ist eine
Entfaltung dieser urspriinglichen, perso-
nales Leben erst erméglichenden Gottes-
begegnung. — Dahinter steht als dritte
Stufe das geheime, verborgene Gottes-
wissendes Seelengrundes, das
dem wachen BewuBtsein und der Frei-
heit und somit dem gesamten personalen
Bereich vorausgeht, zugleich aber dessen
tiefste Moglichkeitsbedingung bildet.
Hier handelt es sich um jenen innersten
Kern des Menschen, in dem er als Per-
son oder Geist 1rgendw1e ndem leib-

seelischen Sein® (71) {iberlegen und die -

Seele ,,bei sich selbst als dem erleuchte-
ten und besiegelten Ebenbilde Gottes*
(206) und damit bei Gott ist. Zwar kann
nie von einem Schauen seiner Herrlich-
keit die Rede sein; ,aber der Herr gibt
sich der Seele unmittelbar kund, so daB
sie das Beriihrisein durch Ihn erfidhrt
und fihig ist, in irgendeiner wahren,
wenn auch unvollkommenen Weise die
gottliche Wesenheit und seine Existenz
zu erfassen” (179). R. selber spiirt, daB er
sich mit dlesen Aufstellungen der ,reinen
Geistigkeit® (215) des Mystikers ndhert.

2. Alle drei Stufen treffen echte Phi-
nomene. Doch ist die Deutung und die
Unterbauung, die R. ihnen gibt,
nicht befriedigend; und sie kannnicht
befriedigend gelingen, weil er in
seiner Synthese die Seite der Abstrak-
tionstheorie und folglich die Rolle des
Allgemeinen nicht genugend be-
riicksichtigt.

Das zeigt sich schon bei der ersten
Stufe des Gottesbeweises, Dieser
hat nimlich in all seinen Formen irgend-

20

305

wie kausalen Charakter; immer kommen
Wirk-, &uBere Formal- bzw. Exemplar-
und Finalurséichlichkeit entweder einzeln
oder vereint ins Spiel, was auch bei R.
wenigstens tatsédchlich der Fall ist. Einem
solchen Beweis aber fehlt die wirkliche
Uberzeugungskraft, wenn das metaphy-
sische Kausalprinzip nicht einleuchtend
ist und darum der absoluten Geltung
entbehrt. GewiB ist es wahr, daf3 ein ech-
tes Sichentscheiden ,,dem Denken durch
allgemeine Grundsitze (Axiome) nicht
abgenommen werden® (101) kann; doch
ist es ebenso wahr, daB bloBes Sichent-
scheiden allgemeine Grundsétze nicht er-
setzen kann. Andernfalls wird der Got-
tesbeweis entweder zu einem irrationa-
len Sprung oder zu einer irgendwie un-
mittelbaren Schau.

Da sich der Gottesbeweis als Entfal-
tung derurspriinglichen, persona-
len Gottesbegegnung darstellt,
mufB} beide eine gewisse Geme1nsamke1t
der Struktur verbinden. Von hier aus
konnte man zunichst geneigt sein, anzu~
nehmen, die personale Gottesbegegnung
sei eln unentfalteter Gottesbeweis. Doch
ist das kaum méglich, weil jene Kennt-
nis oder Anerkennung nach R. gerade
nicht als SchlieBen, ja nicht einmal als
Urteilen aufgefaBt werden darf. Wenn
sie aber als bloBes, gewi3 durch das End-
liche vermitteltes Hinnehmen oder Emp-
fangen gekennzeichnet wird, so scheint
eher ein Erschauen Gottes am
Endlichen oder im Spiegel des End~
lichen vorzuliegen als ein auch nur un-
entfalteter Beweis.. Danach  wiére -der
Gottesbeweis der ersten Stufe kraft der .
oben festgestellten Gemeinsamkeit der
Struktur nichts anderes als ein entfalte-
tes Erschauen oder ein in die Form des
Beweises geprigtes Erschauen; infolge-
dessen wiirde es sich iiberhaupt nicht um
eine eigentliche, sondern lediglich um
eme scheinbare SchluBfolgerung han-
deln, wodurch das Zuriicktreten der all-
gemeinen Grundsitze, besonders des
Kausalprinzips, seine Erkldarung fidnde.
Schon macht sich die Unterschitzung des
Allgemeinen deutlicher in ihren Ausr
wirkungen bemerkbar.

Uberpriifen wir unsere Auslegung der
dritten Stufe an dem geheimen Gottes-
wissendes Seelengrundes, das ja
die tiefste Wurzel der beiden -andern
Stufen bildet und deshalb fiir deren Ei-
genart von bestimmendem EinfluB ist.
Sicher kann hier von keinerlei Bewels
die Rede sein, weil sich Gott nach R. der
Seele unmittelbar kundgibt. Allerdings
ist dieser Ausdruck nicht zu pressen;



306

denn sonst hiitten wir jene ,Intuition des
gottlichen Wesens* (182), die der Ontolo-
gismus lehrt. und die R. ausdriicklich ab-
lehnt. Wenn also einerseits ein ,natur-
haftes® (94) Erschauen Gottes anzuneh-
men ist, so entziindet sich dieses ander-
seits doch am Endlichen, nimlich an der
Seele als dem erleuchteten und besiegel-
ten Ebenbilde Gottes. Im Seelengrunde
ist die Seele immer schon bei sich als
dem Ebenbilde Gottes und erschaut da-
mit im Spiegel ihrer selbst den unend-
lichen Gott. Dieses Bei-sich, das zugleich
und untrennbar das Bei-Gott besagt, ge-
hort zum Wesen der Seele, macht den
Wurzelgrund oder (mit einem modernen
Wort) das Aprioriihres gesamten Le-
bens aus. In die beiden anderen Stufen
bringt sie notwendig ihr Apriori mit,
‘weshalb diese gleichfalls ein Erschauen,
eben lediglich eine weitere Ausbreitung,
eine mehr bewuBlte und durchgegliederte
Entfaltung des Apriori darstellen; so sehr
verleiht das Apriori dem Aufstieg zu
Gott seine Kraft, daf allgemeine Grund-
sdtze und eigentliche SchluBfolgerung
kaum mehr erforderlich sind.

3. Unser Deutungsversuch vermittelt
eine einheitliche Sicht der drei Stufen
des Gotteswissens bei R. und entspricht
auch ganz dessen Primat der Erleuch-
tungslehre vor der Abstraktionstheorie.
Um ein Urteil iiber diese Auf-
fassung zu gewinnen, wenden wir
uns zunidchst dem phénomenologischen
Befund zu.

Darin bilden allgemeine Wesen-
heiten und Prinzipien anders als bei R.
den entscheidenden Angelpunkt, um den
sich alles dreht. Schon im vorwissen-
schaftlichen Gotterleben sind sie am
Werke, ohne freilich als solche hervor-
zutreten (deshalb kann hier der Vorgang
wie ein Erschauen wirken); und im wis-
senschaftlichen Gottesbeweis werden sie
nach ihrer Eigenart scharf umrissen
sichtbar (deshalb stellt sich hier der Vor-
gang, wenn man das Phinomen nicht
verfehlt, eindeutig als eigentliche Schlufi-
folgerung dar). Bisher bewegen wir uns
noch in dem, was wir dieerste Stufe
des Gotteswissens nannten; fiir sie wird
R. unsere Phinomenanalyse zunichst
irgendwie zugeben. Letzten Endes jedoch
macht er damit nicht ernst, weil das Er-
schauen der beiden anderen Stufen das
innerste Wesen auch der ersten Stufe
ausmacht. Nun aber hat R. keinen durch-
schlagenden Beweis dafiir geliefert, daf
es wirklich ein Erschauen gibt und geben
muf3 (auf seinen wichtigsten Beweis~
grund kommen wir unten zuriick). Daher

Literaturbericht

ist es an uns, aus unserer Phinomen-
analyse der ersten Stufe die Folgerun-
gen fiir die beiden anderen Stufen zu
ziehen.

Ein einheitliches Durchbauen der Ge-
danken verlangt, daB die zweite
Stufe, die bei R. Kenntnis oder An-
erkennung heiBt, dem vorwissenschaft~
lichen Gotterleben eingeordnet werde.
Sie teilt also dessen Wesen und Struktur
und ist damit selbst ein impliziter Be~
weis. Um jedoch dem Phénomen gerecht
zu werden, mufl man beachten, daB3 viele
verschiedene Grade des Impliziten, der
Ausdriicklichkeit bzw. EinschlieBlichkeit,
moglich sind. Ein Erfassen kann sich so
weit von dem durchgegliederten Beweis
entfernen, dafl es kaum mehr als Schlie-
Ben oder auch nur als Urteilen erscheint,
sondern vielmehr wie ein bloSes Hin-
nehmen oder Empfangen aussieht. Trotz-~
dem verbirgt sich in seiner sozusagen
schauhaften Einfachhejt dieselbe Struk-
tur wie in der entfalteten SchluBfolge-
rung (dhnlich wie das weiBe Licht die
Farbenfiille des Spekirums enthilt).

Entscheidend ist, was sich aus dem ein-
heitlichen Durchbauen fiir die dritte
Stufe, fiir das geheime Gotteswissen
des Seelengrundes ergibt. Da es weder
ein Beweis noch ein Erschauen sein kann,
scheint es vollig zu verschwinden. Oder
148t es sich auch in- unserer Sicht in
einem echten Sinne wahren? Zunichst
darf man sagen: wie bei R. alles auf
einen. ersten Anfang des Erschauens zu-
riickging, so muB bei uns alles aus dem
noch ganz unentfalteten Keim des Be-
weises erwachsen. Bewegende Mitte des
Beweises aber ist das Allgemeine als
Grundsatz und als Wesenheit, wobei
jener in dieser wurzelt, weil er nur deren
notwendige Gesetzlichkeiten auslegt. Der
Gottes-Beweis, der das unendliche oder
absolute Sein zum Inhalt hat, verlangt
als den ihm einzig entsprechenden Keim
das Sein als allgemeine, noch unbe-
stimmte Wesenheit, als alles umgreifen-
den, aber noch leeren Raum. Dieser An-
fang birgt die ungeheure Spannung zwi-
schen dem Allumgreifenden und dem
Unbestimmten, zwischen dem Sein und
dem Leeren in sich. Aus ihr bricht die
Dynamik hervor, die erst dort, wo die
allgemeine Wesenheit des Seins ihren
letzten Grund hat, in der allbestimmten
Fiille, im unendlichen oder absoluten
Sein zur Ruhe kommt. So ist im all-
gemeinen Sein die ganze Bewegung des
Gottes-Beweises keimhaft angelegt und
unentfaltet vorgezeichnet, oder Gott ist
im Sein auf die Weise des dynami-



Literaturbericht

schenVorgriffesgegenwirtig (tie-
fer durchgefiihrt ist dieser Zusammen-
hang in der bereits genannten Schrift
»oein. und Wert“ I, besonders 82—128).
Dieses durch das leere Sein vermittelte
dynamische Bei-Gott-Sein (nicht ein Er-
schauen Gottes) bildet den Urbesitz der
menschlichen Seele, stellt das Wesen des
Seelengrundes- dar, ist das Apriori, das

ihr gesamtes Leben und besonders die-

beiden andern Stufen durchformt.

v

Hier gilt es einen Einwand zu lésen,
der sich gebieterisch meldet. Auch wir
scheinen mehr die Erleuchtung als
die Abstraktion zu vertreten, da ja
das Sein als Apriori offenbar der Seele
von Gott eingeprégt, nicht aber aus den
Sinnesgegebenheiten abstraktiv gewon-
nen ist. .

1. Die Antwort auf diese Frage liBt
sich von der Tatsache her entwickeln,
daB jedes Seelenvermoigen sein For -~
malobjekt in sich trigt und einzig
durch das in ihm angelegte Formalobjekt
gerade dieses bestimmte ist. So wird der
endliche Geist als solcher durch das in
ihm vorgezeichnete Sein und die damit
gegebene Dynamik zum Absoluten kon-
stituiert. Das ist dieurspriingliche
Erleuchtung, die sein Wesen aus-
macht und in jedem Schritt seines Tuns
als aktuelle Erleuchtung durch Gottes
Mitwirkung zu weiterer Entfaltung
kommt. — Hierzu tritt fiir den Men-
schengeist die Bindung an den Leib und
dessen Sinne und dadurch die Verwei-
sung auf die Welt. Deshalb 6ffnet sich
ihm nie direkt der Zugang zum Sein,
sondern immer nur auf dem Umweg iiber
die durch die Sinne angeschaute Welt.
Anfinglich also bei der AuBerlichkeit
der Sinnesgegebenheiten verweilend, er-
reicht der Mensch das Sein erst durch
einen VerinnerlichungsprozeB, in dem er
sich selbst zusammen mit seinem Gegen-
stand in das Sein als den innersten
Grund beider hineinbewegt. Das aber

-nennt man mit anderen Worten Heraus-~
heben des Seins aus den Sinnesgegeben-
heiten oder Abstraktion Wie die
Urerleuchtung im Sinne des Formal-
objektes erst die abstraktive Verinner-
lichung erméglicht, so wird erst durch
die abstraktive Verinnerlichung die
Vollerleuchtfungim Sinne des ak-
tuellen Seinsergreifens verwirklicht. Da-
mit wére die ausgewogene Syn-
these von Erleuchtungslehre und Ab-
straktionstheorie gefunden. )

Zum A priorides Geistes gehort nur

20*

307

das Sein als Urerleuchtung im
Sinne des Formalobjekts. Infolgedessen
sind im Urbesitz der Seele das Bei-sich
und Bei-Gott ebenfalls lediglich als An-
lage zu finden. Zu ihrem wirklichen Voll-
zug vermag sich der Mensch einzig durch
Vermittlung der Abstraktion zu erheben.
Zunichst im Aufler-sich des Sinneslebens
verloren, gewinnt die Seele ihr Bei-sich
erst durch den Riickgang auf das Sein,
wobei ‘ihr zugleich und untrennbar das
Bei-Gott auf die Weise des dynamischen
Vorgriffs zuteil wird. Des genaueren
liegt ein Wechselverhiltnis vor: durch
ihr Bei-sich ist die Seele bei Gott, und
durch ihr Bei-Gott ist sie bei sich.

Doch dringt die Vollerleuchtung erst
bis zum unbestimmten oder leeren Sein
vor, das weder den Seinsbesitz noch den
Selbst- und Gottesbesitz zum Abschlu3

" bringt. Weiter treibt die dem Sein eigene

Dynamik zum Absoluten, in der, wie wir
sahen, die ganze Bewegung des Got-
tesbeweises vorgezeichnet ist. Seine
Entfaltung verlangt, daB das durch die
Abstraktion .iiber das welthaft Seiende
erhobene Sein einem neuen Durchgang
durch die Welt unterworfen werde. Da-
bei zeigen sich immer schéirfer die Rela-
tivitdt des. innerweltlich Seienden und
die Absolutheit des Seins, die im Wider-
spruchs- und dann im Kausalprinzip ihre
grundsétzliche Formulierung finden.
Diese Wesensgesetzlichkeiten fiihren die
Bewegung des Beweises schlieBlich iiber

“alles welthaft Seiende hinaus und lassen

als dessen letzten Grund unzweideutig
das absolute, unendliche oder gdittliche
Sein hervortreten. Hiermit vollendet sich
der Seinsbesitz ebenso wie der Gottes-
und Selbstbesitz, wobei sich alle drei
Momente gegenseitig bedingen. Wie die
Abstraktion der unentfaliete Gottes-
Beweis ist, so ist der Gottes-Beweis
nichts weiter als die entfaltete Abstrak-
tion. )

" Nach allem haben sich folgende
Stufen ergeben: Urerleuchtung als
Formalobjekt; Vollerleuchtung durch die
Abstraktion; Erfiillung der Dynamik zum
Absoluten durch den Beweis, der vor-
wissenschaftlich oder wissenschaftlich
ausgeprigt sein kann.

2. Die Eigenart unserer Auffas-
sung zeichnet sich noch schirfer ab,
wenn wir sie von der nunmehr erreich~
ten Stufe aus mit Rs Konzeption
vergleichen.

Sein Erschauen Gottes am Endlichen,
worin alle drei Stufen des Gotteswissens
iibereinkommen, erhebt sich vom End-
lichen irgendwie unmittelbar zum exi-
stenten Gott (bei der dritten Stufe ist



308"

ausdriicklich von einem unmittelbaren
Sich-kundgeben Gottes im Seelengrund
die Rede), ohne eigentlich durch Ab-
straktion und Beweis vermittelt zu sein.
Damit wird -die. mithsame Arbeit des
Durchgangs durch Leib und Welt
nicht in ihrem vollen Ernst gewiirdigt,
ja letztlich {ibersprungen; denn im inner-
sten Kern der Sache kommt alles auf die
Erleuchtung von Gott her, nicht aber auf
die Abstraktion vom Menschen und der
Welt her an.

Hier kiindigt sich ein fast platomsches
Menschenblld an, das die leib-
seelische Einheit bedroht. Zwar an den
Leib gebunden und so in die Welt hin-
eingestellt, -ist der Geist doch von sich
allein aus bei Gott; deshalb bedarf er des
Bezugs zu Leib und Welt nur, um das
immer schon vorhandene Gotteswissen
bewuBter in Besitz zu nehmen. Hinter
unserer Auffassung hingegen steht ein
Menschenbild, das sich ganz auf den Bo-
den der leib-seelischen Einheit stellt. In-
folgedessen kommt der Geist einzig im
Durchgang durch Leib und Welt, also
durch Abstraktion und Beweis zu. Gott;
er ist auf diesen Durchgang angewiesen,
um sein Gotteswissen erstmalig zu er-
werben, nicht nur um ein bereits unab-
hiingig - davon gegebenes Gotteswissen
sich bewuBt anzueignen. Ebenso ist der
Geist nicht von sich aus bei sich, sondern
er kommt erst im Durchgang durch Leib
und Welt zu sich.

In diesem Zusammenhang sei kurz der
wichtigste Beweisgrund, den Ro -
senmd&ller fiir seine Ansicht bringt,
besprochen. Er meint, die Idee- des Un-
endlichen kénne nicht aus dem Endlichen
gebildet werden ja dieses kodnne erst
vom Unendlichen her als Endliches be-
griffen werden; deshalb miisse wenig-
stens die leere Idee des Unendlichen an-
derswoher stammen, d. h. durch die Er-
leuchtung eingestrahlt sein. Tatsééhlich
wiren wir nicht imstande, die Idee des
Unendlichen aus dem Endlichen abstrak-
tiv zu erarbeiten, wenn uns nicht die Ur-
erleuchtung des allumfassenden, aber
leeren Seins im Sinne des Formalobjek-
tes unseres Geistes verliehen wiirde.
Mehr jedoch braucht es nicht, weshalb
ein direktes Einstrahlen der auch nur
unerfiillten Gottesidee nicht erforder-
lich ist.

v
Fassen  wir abschlieBend unsere
Auffassung zusammen:
1. Es galt, im SchofBle der Ph110soph1a
perrennis selbst die echte Synthese

Literaturbericht.

zwischen Erleuchtungslehre
und Abstraktionstheorie zu
finden, um -beider Einseitigkeiten und
Gefahren zu bannen. Nun hat sich ein
erleuchtendes Einwirken Gottes ergeben,
das einzig durch die Selbsttitigkeit des
Menschen in Abstraktion und Beweis zur
Verwirklichung kommt; umgekehrt stellt
sich Jeder Schritt der Selbsttat1gke1t des

_ Menschen in Abstraktion und Beweis als

eine stindig mitwirkende und gleicher-
maflen fortschreitende Erleuchtung von
seiten Gottes dar. — Zugleich umschliet
das Allgemeine durch den dynamischen
Vorgriff und den darin vorgezeichneten
Beweis immer schon das existente Ein-
zelne (Gott); ebenso tritt aber auch das
existente Einzelne stets und wesenhaft
nur durch Vermittlung des Allgemeinen
hervor, wobei wiederum der dynamische
Vorgriff notwendig dem entfalteten Be-
weis vorausgeht und ihn erst ermoglicht.
— Damit ist ferner die dem einzelnen
Menschen iiberlegene Allgemeingiiltig-
keit des Wissens gewihrleistet, jedoch
eingebettet in den individuellen existen-
ziellen Aufschwung; denn weder die
erste Verinnerlichung der Abstraktion
noch die zweite gesteigerte Verinner-
lichung des Beweises verwirklichen sich
ohne den Einsatz der Freiheit als das,
was sie eigentlich sind (sonst drohen sie
zum. leeren, nichtigen Gedankenspiel zu
werden). Umgekehrt wird der Einsatz
der Freiheit nie zu elner irrationalen,
nicht weiter zu rechtfertigenden Ent-
scheidung, weil er stets von der All-
gemeingiiltigkeit des Wissens getragen
und durchseelt ist. — SchlieBSlich liegt
kraft der Allgemeingiiltigkeit ein in sei-
ner Eigenart voll ausgebildetes Wissen
vor; nicht weniger ist aber kraft des Ein-
satzes der Freiheit alles in den Gesamt-
vollzug hineingebunden.

Alle diese Gegensatzpaare durchzieht
die Grundspannung von Trans-
zendenz und Immanenz Gottes.
Der in der Welt stehende Mensch ist Gott
so fern, daB er nicht von ihm aufgesogen
wird; der durch Abstraktion und Beweis
aufsteigende Mensch ist Gott so nahe,
daB er ihn nicht verliert. Wegen Gottes
Nihe ist das Bei-sich des  Menschen
durch sein Bei-Gott vermittelt; wegen
Gottes Ferne ist das Bei-Gott des Men-~ '
schen. durch sein Bei-sich vermittelt.
Wenn der Mensch mit seiner Freiheit sich
selbst ergreift, greift er wegen Gottes
Nihe immer schon nach Gott aus; und
wenn er mit seiner Freiheit nach Gott
ausgreift, muB3. er wegen Gottes. Ferne
immer erst sich selbst ergreifen: Denken



Literaturbericht

und Freiheit stellen Gott und den Men-
schen zugleich in Ndhe und Ferne zu-
einander, indem das Sein wirklich und
nur Formalobjekt ist, indem die Abstrak-
tion wirklich und nur den dynamischen
Vorgriff eréffnet, indem der Beweis Gott
wirklich und nur so erreicht.

2. Mit der angedeuteten Synthese ge-
winnt die Philosophia  perennis selbst
erst die Voraussetzungen, die sie zu der
weiteren Synthese mitdem Phi-
losophieren, das in unseren Tagen
um die menschliche Existenz
kreist, befihigen. Einerseits vermag sie
néimlich dessen echte Anliegen wirklich
aufzunehmen; anderseits ist sie im-~
stande, dessen Grenzen zu iiberwinden.

Wie die . Existenzphilosophie sieht
die Abstraktion den Menschen in seiner
Bindung an die Welt; dem Versinken in
der Welt, das ihn dabei oft bedroht, wirkt
die im Beweis sich vollendende Dynamik
zum Absoluten entgegen.. — Wenn die
Existenzphilosophie den Menschen in
die Offenheit des leeren, unbestimmten
Seins stellt, so entspricht dieses dem vor-
ldufigen Endpunkt des verinnerlichen-
den Riickgangs aus den Sinnesgegeben-
heiten; der bodenlose Abgrund des
Nichts aber, der das Sein manchmal bei-
nahe verschlingt, wird dadurch. iiber-
wunden, daB das Sein immer schon ein
Unterwegs zu Gott bedeutet und zum
absoluten Sein als seinem letzten Grund
hinfiihrt. — Daher ist die fiir die Exi-
stenzphilosophie zentrale Grundstim-
mung der Angst auch der Abstraktion in
der Phase des Nicht-mehr der Welt und
des Noch-nicht Gottes nicht fremd;
doch trigt sie als N och -nicht Gottes
stets wenigstens den Keim der Gebor-
genheit in sich. — Nach der Existenzphi-
losophie (Jaspers) ringt der Mensch in
Verzweiflung um den verborgenen, ja
entschwindenden Gott; dagegen wohnt

300

dem Ringen von Abstraktion und Beweis
immeér schon die Hoffnung inne, weil es
zugleich eine mehr und mehr aufstrah-
lende Erleuchtung ist, in der sich Gott
zeigt und dem Menschen nihert. — Die
Existenzphilosophie macht schlieBlich
die Selbstverwirklichung vom ' eigenen
freien Einsatz des Menschen abhingig,
unterliegt aber dabei der Gefahr eines
irrationalen - Subjektivismus; auch die
Abstraktion stellt alles auf die Selbst-
titigkeit und Freiheit des Einzelnen, die
jedoch immer von sachgebundener Ein-
sicht durchseelt sind.

3. Auf das Gesagte zuriickblickend,
stellen wir am Ende die Frage, inwiefern
die echte Synthese von Erleuchtungs-
lehre und Abstraktionstheorie fiir As <
zese und Mystik von Bedeutung
ist. Anscheinend kleine Verschiebungen
im dahinterstehenden Menschenbild kén-
nen unabsehbare Auswirkungen fiir das
aszetische Strebén und das mystische Er-
leben haben, auch wenn es sich nur um
die natiirlichen Voraussetzungen dafir
handelt. Von dem Unterschied zwischen
Erschauen und Abstraktions-Beweis
hingt es ab, ob im Ringen um Gott die
Welt ernst genommen wird. Erleuchtung
als Abstraktion sagt, daB es wesentlich
auf die Selbsttitigkeit des Menschen an-
kommt; Abstraktion als Erleuchtung
sagt, daB im Kerne alles menschlichen
Bemiihens Gott am Werke ist. Vom Er-
schauen her wird eine Mystik des positi-
ven Sehens oder des hellen Lichtes
niherliegen; zu dem in der Welt verwur-
zelten Menschen von Abstraktions-Be-
weis hingegen gehért die Mpystik des
negativen Erleidens oder der dunklen
Nacht. Sicher Ist das- Erschauen mehr
durch Mystizismus gefihrdet als die Hal-
tung Abstraktion-Beweis, trotz aller
auch hier bestehenden Offenheit fiir das
mystische Leben.

II. Zur Geschichte der Erteilung der geistlichen Ubungen
Von Emerich RaitzvonFrentz S. J., Schlo Biirg am Kocher

Ignacio Iparraguirre S. J, Pratica de los Ejercicios de San Ignacio
de Loyola en vida de su autor (1522—1556), Bilbao, Rom 1946, 52 u. 320 S., ’

Gr. 8°.

Ignatius Iparraguirre S. J. hat ein um~
fangreiches und weitschichtiges Werk zu
verdffentlichen begonnen, das fiir die
Geschichte der Frommigkeit von groBem
Wert sein wird. Es soll eine vollsténdige
Geschichte der Erteilung der Exerzitien
des hl. Ignatius werden. Der erste, schon
recht umfangreiche Band beschrinkt sich
auf die Lebenszeit des Heiligen, 1522 bis

1556. Vorginger hat das Unternehmen
nur zwei recht bescheidene in den Arbei-
ten von Diertins! und Bernard? die

1 Jgnatius Diertins S. J., Historia Exer=
citiorum spiritualium, Insulis 1887.

2. Henri Bernard S. 1., Essai historique
sur les exercices spirituels de Saint
Ignace, Louvain 1926.





