Literaturbericht

und Freiheit stellen Gott und den Men-
schen zugleich in Ndhe und Ferne zu-
einander, indem das Sein wirklich und
nur Formalobjekt ist, indem die Abstrak-
tion wirklich und nur den dynamischen
Vorgriff eréffnet, indem der Beweis Gott
wirklich und nur so erreicht.

2. Mit der angedeuteten Synthese ge-
winnt die Philosophia  perennis selbst
erst die Voraussetzungen, die sie zu der
weiteren Synthese mitdem Phi-
losophieren, das in unseren Tagen
um die menschliche Existenz
kreist, befihigen. Einerseits vermag sie
néimlich dessen echte Anliegen wirklich
aufzunehmen; anderseits ist sie im-~
stande, dessen Grenzen zu iiberwinden.

Wie die . Existenzphilosophie sieht
die Abstraktion den Menschen in seiner
Bindung an die Welt; dem Versinken in
der Welt, das ihn dabei oft bedroht, wirkt
die im Beweis sich vollendende Dynamik
zum Absoluten entgegen.. — Wenn die
Existenzphilosophie den Menschen in
die Offenheit des leeren, unbestimmten
Seins stellt, so entspricht dieses dem vor-
ldufigen Endpunkt des verinnerlichen-
den Riickgangs aus den Sinnesgegeben-
heiten; der bodenlose Abgrund des
Nichts aber, der das Sein manchmal bei-
nahe verschlingt, wird dadurch. iiber-
wunden, daB das Sein immer schon ein
Unterwegs zu Gott bedeutet und zum
absoluten Sein als seinem letzten Grund
hinfiihrt. — Daher ist die fiir die Exi-
stenzphilosophie zentrale Grundstim-
mung der Angst auch der Abstraktion in
der Phase des Nicht-mehr der Welt und
des Noch-nicht Gottes nicht fremd;
doch trigt sie als N och -nicht Gottes
stets wenigstens den Keim der Gebor-
genheit in sich. — Nach der Existenzphi-
losophie (Jaspers) ringt der Mensch in
Verzweiflung um den verborgenen, ja
entschwindenden Gott; dagegen wohnt

300

dem Ringen von Abstraktion und Beweis
immeér schon die Hoffnung inne, weil es
zugleich eine mehr und mehr aufstrah-
lende Erleuchtung ist, in der sich Gott
zeigt und dem Menschen nihert. — Die
Existenzphilosophie macht schlieBlich
die Selbstverwirklichung vom ' eigenen
freien Einsatz des Menschen abhingig,
unterliegt aber dabei der Gefahr eines
irrationalen - Subjektivismus; auch die
Abstraktion stellt alles auf die Selbst-
titigkeit und Freiheit des Einzelnen, die
jedoch immer von sachgebundener Ein-
sicht durchseelt sind.

3. Auf das Gesagte zuriickblickend,
stellen wir am Ende die Frage, inwiefern
die echte Synthese von Erleuchtungs-
lehre und Abstraktionstheorie fiir As <
zese und Mystik von Bedeutung
ist. Anscheinend kleine Verschiebungen
im dahinterstehenden Menschenbild kén-
nen unabsehbare Auswirkungen fiir das
aszetische Strebén und das mystische Er-
leben haben, auch wenn es sich nur um
die natiirlichen Voraussetzungen dafir
handelt. Von dem Unterschied zwischen
Erschauen und Abstraktions-Beweis
hingt es ab, ob im Ringen um Gott die
Welt ernst genommen wird. Erleuchtung
als Abstraktion sagt, daB es wesentlich
auf die Selbsttitigkeit des Menschen an-
kommt; Abstraktion als Erleuchtung
sagt, daB im Kerne alles menschlichen
Bemiihens Gott am Werke ist. Vom Er-
schauen her wird eine Mystik des positi-
ven Sehens oder des hellen Lichtes
niherliegen; zu dem in der Welt verwur-
zelten Menschen von Abstraktions-Be-
weis hingegen gehért die Mpystik des
negativen Erleidens oder der dunklen
Nacht. Sicher Ist das- Erschauen mehr
durch Mystizismus gefihrdet als die Hal-
tung Abstraktion-Beweis, trotz aller
auch hier bestehenden Offenheit fiir das
mystische Leben.

II. Zur Geschichte der Erteilung der geistlichen Ubungen
Von Emerich RaitzvonFrentz S. J., Schlo Biirg am Kocher

Ignacio Iparraguirre S. J, Pratica de los Ejercicios de San Ignacio
de Loyola en vida de su autor (1522—1556), Bilbao, Rom 1946, 52 u. 320 S., ’

Gr. 8°.

Ignatius Iparraguirre S. J. hat ein um~
fangreiches und weitschichtiges Werk zu
verdffentlichen begonnen, das fiir die
Geschichte der Frommigkeit von groBem
Wert sein wird. Es soll eine vollsténdige
Geschichte der Erteilung der Exerzitien
des hl. Ignatius werden. Der erste, schon
recht umfangreiche Band beschrinkt sich
auf die Lebenszeit des Heiligen, 1522 bis

1556. Vorginger hat das Unternehmen
nur zwei recht bescheidene in den Arbei-
ten von Diertins! und Bernard? die

1 Jgnatius Diertins S. J., Historia Exer=
citiorum spiritualium, Insulis 1887.

2. Henri Bernard S. 1., Essai historique
sur les exercices spirituels de Saint
Ignace, Louvain 1926.



310

hauptsichlich den duBeren Rahmen und
die sichtbaren Wirkungen in den Exerzi-
tanden darstellen. Iparraguirre wihlt
in erster Linie die innere Geschichte der
Exerzitienpraxis zum Gegenstand seiner
Untersuchung. Mit unglaublichem Flei3
und grofer Genauigkeit hat er eine Un-
zahl von Biichern und Manuskripten
durchgearbeitet. Unter seinen Quellen
steht an erster Stelle das Sammelwerk
der Monumente Historica Societatis Jesu®
und die ungedruckten Codices der Or-
densarchive. Die Einteilung des Buches
ist sehr tibersichtlich: erstes Wachstum
des Exerzitienapostolates, Reaktionen in
. negativem und positivem Sinn, Methode
und Frucht der Ubungen.

I. Fir das Verstindnis der Exerzitien
ist der vorausgeschickte Hinweis sehr
niitzlich, daB es sich bei ihnen nicht um
etwas vollkommen Neues in der Kir-
chengeschichte handelt, sondern um den
Abschluf3 einer Entwicklung, die schon
im Mittelalter begonnen hatte. Als sich
das wirtschaftliche und kulturelle Leben
immer mehr entfaltete und damit auch
die Gefahr der Verweltlichung wuchs,
setzte in der Christenheit auch spontan
eine Reaktion der Verinnerlichung ein.
-Sie fiihrte nicht nur Bischdfe und Mén-
che, sondern auch Laien dazu, sich vor-
iibergehend, besonders in der Fastenzeit,
in die Einsamkeit des Gebetes zuriick-
zuziehen. Ein dafiir geeigneter und viel
aufgesuchter Ort war in Spanien z. B.
das Benediktinerkloster auf dem Mont-
serrat in der Nidhe von Barcelona, in
dem um die Wende des 16. Jahrhunderts
der Abt Cisneros mit groBem Eifer fiir
die Reform der Ménche wirkte. Nicht zu-
letzt zu diesem Zweck hatte er Werke
der vldmischen und deutschen Mystiker
in der Klosterdruckerei drucken lassen
und sogar selbst ein Exerzitienbuch ge-
schriebent. Zu den vielen Pilgern, die zur
Abtei kamen, um unter Leitung eines
der Patres eine religiése Woche mit ab-
schlieBender Generalbeicht zu haltéen, ge-
horte nach seiner Bekehrung auch Igna-
tius von Loyola. P. Chanones, der Leiter
der Ubungen, hielt sich wesentlich an das
Werk seines kiirzlich verstorbenen Ab-
tes, und Ignatius hat es darum wahr-
scheinlich auch selbst einsehen kdnnen.

Die Gedanken dieser ersten ,Exerzi-
tien“ spann der spitere Ordensstifter in
der Hohle von Manresa, in der er etwa
acht Monate (1521/1522) weilte, betete

3 Madrid 1894 £f.

4 Garcia de Cisneros O. S.B., Exerci-
tatorio de la vida espiritual, Montserrat
1500, Barcelona 1912.

Literaturbericht

und kimpfte, weiter. Besonders die
auBerordentliche Erleuchtung am Car-
donérs brachte ihn dazu, die Grund-
betrachtungen seiner kiinftigen ,Geist-
lichen Ubungen“ ganz neu zu erfassen.
Zugleich machte er sich Aufzeichnungen,
um das Erhaltene anderen weitergeben
zu konnen. Dabei dachte er aber zunichst
nur an von ihm selbst zu gebende Ubun-~
gen, mit denen er schon bald anfing.
Hierbei bereicherte er sein religitses
Wissen besonders durch die Lesung der
Nachfolge Christi, des Hauptwerkes der
Devotio moderna, von deren Geist auch
Cisneros stark beeinfluit worden war.
Eine nicht unbedeutende Erginzung
brachte endlich noch die Studienzeit zu
Paris. Dort fiigte der Heilige aus der Er-
fahrung im Exerzitiengeben, das sich
jetzt vor allem an Gebildete wandte,
noch manches hinzu: die Betrachtung
iiber die drei Klassen, die Regeln der
kirchlichen Gesinnung, das sogenannte
Fundament, die Annotationen, die ge-
naue Angabe der zu betrachtenden Ge-
heimnisse aus dem Leben Jesu und die
erste lateinische Ubersetzung. Von nun
an durften auch andere das Manuskript
einsehen und zum Exerzitiengeben be-
nutzen. Bis zur pidpstlichen Anerkennung
und Bestidtigung 1548 kamen nur noch
kleine Verbesserungen sowie die sprach-~
lich glattere Ubersetzung des P.de Freux,
die ,,Versio vulgata® hinzu.

Fiir die Art, wie Ignatius selbst die
Geistlichen Ubungen gab, ist verschiede-
nes bemerkenswert. Anfangs gab er sie
in Manresa, Alcald, Salamanca mehr im
Unterhaltungston und als Wechsel-
gesprich, brachte konkrete Beispiele aus
dem ILeben der Heiligen, legte mehr
praktische Moralunterweisungen vor, um
die Gewissen zu schirfen und den Haf3
gegen die Siinde zu wecken, als dogmati-
sche und exegetische Gedanken. Viel
Wert legte er auf den damals sehr ver-
nachlissigten Sakramentenempfang.Ehre
Gottes und gute Meinung standen im
Vordergrund. Spéter in Paris forderte er,
besonders von seinen werdenden Mit-
arbeitern, genaue Beobachtung aller Vor-
schriften des Buches, strenges Leben und
Fasten. Die Folge waren innere grofle
Umwandlungen und der Eintritt nicht

5 Kleiner, zum Teil wildromantischer
GebirgsfluB. Uber die groBe Erleuchtung
daselbst und ihre Bedeutung fiir den
Heiligen und seine Frémmigkeit siehe
neuestens Hugo Rahner S.J., Ignatius
von Loyola und das geschichtliche Wer-
den seiner Frémmigkeit, Salzburg o. J.
(1947), S. 43.



Literaturbericht 311

weniger Teilnehmer in die Orden der
Kartduser und Franziskaner, sowie in
seine eigene Gemeinschaft. Die ganzen
und GroBBen Exerzitien lieB Ignatius erst
nach einer langen Vorbereitung machen,
damit insbesondere alle innere Unruhe
aufhére und Ruhe und Uberlegung an
deren Stelle trete. Von Anfang an ver-
folgte er dabei aber auch soziale Absich-
ten, daB nimlich die Exerzitanden wie
ein Sauerteig in ihrer Umgebung wirk-
ten. In Venedig und Rom schwingt der
Gedanke einer wahren katholischen Re-
form mit, die aber in keiner Weise, wie
man oft irrtiimlich meint, sich negativ
und aggressiv gegen den Protestantismus
wendet, den er lange Zeit kaum kannte.
Ihm lag die Gegnerschaft gegen die fal-
sche Mystik in Spanien, die Alumbrados
viel ndher.

Nach 1539 war eines der Hauptanlie-
gen des Heiligen, gute Exerzitienmeister
heranzubilden, wihrend er selbst nur
noch zwei Kurse gab. Seine ersten Ge-
fihrten, die durch die Exerzitien fiir die
christliche Vollkommenheit und zugleich
fiir die Gesellschaft Jesu gewonnen wa-
ren, erteilten dieselben iiberall, wohin
sie kamen. Das Verlangen danach war
sehr groB. da man allenthalben, vor
allem in der Hauptstadt der Christen-
heit, das Bediirfnis nach einer Reform
fithlte. Man sah ein, da man diese zu-
erst an sich selbst durchfiihren miisse.
Unter den Exerzitienmeistern der An-
fangszeit ragte vor allem der sel. Peter
Faber hervor; er gewann durch die Geist-
lichen Ubungen u. a. den hl. Canisius.
Immer mehr wurden dieselben eines der
Hauptseelsorgsmittel des jungen Ordens.
Die Jesuitentheologen auf dem Trienter
Konzil erteilten sie den dortigen Prila-
ten. Anderswo gaben Rodriguez, Lainez,
Le Jay, Domenech, Estrade sie an Kar-
dindle, Bischofe, Priester, Ordensleute,
Diplomaten und Hofleute der verschie-
densten Linder. Von Estrade erfahren
wir, daB er seine auflergewdhnliche Be-
redsamkeif benutzte, um die Hérer zu
den Exerzitien zu filhren. P. Broét er-
teilte sie in Montepulciano Cinthia Cer-
vini, der Schwester Papst Marzellus’ II.
und der Mutter des Kirchenlehrers Bel-
larmin, P. Viola dem Belgier Eberhard
Merkurian, dem spédteren Ordensgeneral.
In Alcala erlangte P. Villanueva einen
besondern Ruf als Exerzitienmeister; ob-
wohl er in der Theologie nicht besonders
gebildet war, kamen Universitétsprofes-
soren zu ihm und bewunderten seine
Klugheit in der Seelenfiihrung. In Kéln
arbeitete P. Kessel mit auBerordent-

lichem Erfolg. Von den Heiligen des jun-
gen Ordens erwarben sich Franz Xaver
und Franz Borgia besondere Verdienste
um die Exerzitien. Xaver gab sie zwar
selbst nicht oft, da es ihm bei seiner Pio-
nierarbeit an Zeit mangelte, sorgte aber
dafiir, daB die andern Missionére neben
dem Katechismusunterricht auch Exerzi-
tien gaben, wobei Nunes und Berse (Bar-
zaeus) besondern Erfolg hatten. Franz
Borgia, der ehemalige Herzog, gab sie
mehreren Fiirstinnen und brachte durch
sein Ansehen die Anklage zum Schwei-
gen, die Exerzitien seien ein Zweig der
Lehre der Alumbrados. Im Jahr 1548
erwirkte er fiir sie die pi#pstliche An-
erkennung und GutheiBung. Ihn selbst
zeichneten bei dieser Arbeit seine tiefe
Demut, die bis zur Selbstvernichtung zu
gehen schien, und seine Liebe zur
Menschheit Christi, besonders zum Her-
zen Jesu aus.

Damals dachtie man noch nicht an Ge-
meinschaftsexerzitien; sie kamen erst
ganz langsam, vor allem nach dem Tod
des Heiligen auf, ebenso die Wieder-
holungsexerzitien. Exerzitienhduser gab
es auch noch kaum. So kam alles auf die
Geschicklichkeit des ' Exerzitienmeisters
an. Oft hielt dieser nur einfache geist-
liche. Gespriche im Geist der heiligen
Ubungen. Aber die Begeisterung fir
diese war h#ufig so grofl, daB auch Welt-
priester, ja Laien, darunter auch Frauen,
was sie selbst erschiittert hatte, weiter-
gaben, meist natiirlich in der einfachen
Form der 18. Vorbemerkung. )

Bedeutend erweitert wurde der Kreis
der Exerzitanden dadurch, daB3 auch die
jungen Studenten des Ordens an ihren
Universititen: Paris, Coimbra, Léwen
usw. Exerzitien gaben. So festigte sich in
fiihrenden Kreisen der Glaube und hob
sich die Sittlichkeit, so setzte sich die
echte Reformation vor und neben dem
Konzil durch. Nahm auch die Tiefe der
urspriinglichen Ubungen mit der Menge
der Exerzitienmeister allmahlich etwas
ab, so ging ihre Wirkung doch immer
mehr in die ebenso notwendige Breite.
Die Studenten wurden in Kollegien ver-
einigt, und ihr Oberer hatte nun Zeit zu
Seelsorgsarbeiten. besonders zu Exerzi-
tien. Auch die Prediger des Ordens wirk-
ten vor allem dadurch nachhaltig, daB
sie die Exerzitienwahrheiten einprégten,
wie es heute noch in den Volksmissionen
geschieht.

I1. Nach der Geschichte der Exerzitien-
praxis behandelt Iparraguirre in einem
ausfilihrlichen Kapitel die theoretische
Reaktion, die die Exerzitien als Fréom-



312

migkeitstibung hervorriefen. Dall sich
Gegenstimmen zu Wort ‘meldeten, ist
nicht zu verwundern; das wird wohl
stets- der Fall sein, wenn eine auch nur
einigermafien bedeutende neue Meinung
geduBert wird. Auflerordentlich ist nur
die Zahl und Hartnéckigkeit der kirch-
lichen Prozesse um die Rechtgldubigkeit
der Exerzitien. Der Verfasser selbst hatte
solche in Alcala, Salamanca, Paris und
Rom durchzufechten. Dabei bewahrhei-
tete sich das alte Wort: kein Prophet ist
angesehen in seinem Vaterlande. Denn
die heftigsten Angriffe gingen von Spa-
nien aus. Uns Heutigen muf3 der damals
angefiihrte Grund, die Exerzitien lehrten
einen falschen Mystizismus, sehr be-
fremdlich erscheinen; zeiht man sie bei
Protestanten und Katholiken doch eher
eines fibertriebenen Rationalismus. Da-
mals war ein solcher Vorwurf offenbar
noch nicht am Platze. Die Kirche hatte mit
anderen Irrtiimern zu k#mpfen. Direkt
ihr entgegen standen die verschiedenen
protestantischen Parteien; in den von der
Reformation unberiihrt gebliebenen Lan-
dern beunruhigten die ,Alumbrados®,
die besondere innere Erlebnisse und Er-
leuchtungen zu haben vorgaben, die Gei-
ster der Zeit. Ihren ungesunden Mysti-
zismus glaubten manche Kritiker auch
in den Wahlbetrachtungen und -regeln
der Exerzitien wiederzufinden, die aller-
dings der goéttlichen Gnade vor allem
menschlichen Tun den absoluten Vor-
rang zu weisenb. Erst nach etwa zehn
Jahren des #duBersten Mifltrauens, von
dem selbst einige spanische Teilnehmer
" am Trienter Konzil erfiillt waren, konnte
der heilige Herzog Borja einen ent-
scheidenden Erfolg erzielen: nach Erwir-
kung von Ablédssen fiir die Exerzitan-
- den ‘erreichte er am 31. Juli 1548 ein
pépstliches Breve ([Pastoralis Officii‘),
das die Geistlichen Ubungen guthie3. .
Aber die Spanier, die wie auch sonst
nicht selten pépstlicher sein wollten als
der Papst, gaben sich damit nicht zufrie-
den. Zwei Minner erwarben sich bei
dieser Offensive einen besonderen Na-
men: Siliceo und Cano. Martinez, ge-
nannt Siliceo, Bischof von Toledo, ent-
zog den Jesuiten und allen Priestern, die
bei ihnen Exerzitien gemacht hatten, ihre
Fakultdten und suspendierte sie. Ge-
féhrlicher war aber der Angriff des ge-
lehrten Universitétsprofessors von Sala-
manca, des Dominikaners Melchior Cano.
Er wollte in jenen aufgeregten und neue-
rungssiichtigen Zeiten den Glauben und

¢ Vgl. Albert Steger S.J., Diese Zeit-
schrift 21 (1948), S. 94 ff.

Literaturbericht

die Ehrfurcht vor den Sakramenten be-
wahren, die ihm die Lehre der Exerzitien
und der in ihnen empfohlene 6ftere Sa-
kramentenempfang zu gefdhrden schie~
nen. Daher wandte er sich in vielen Vor-
trigen und Predigten gegen sie und
sandte ein Gutachten in diesem Sinn an
Siliceo. Der Bischof stellte eine Kommis-
gion von ‘Theologen zur Untersuchung
der Exerzitien auf, an deren Spitze den
Dominikaner Thomas Pedroche. Dieser
erhob die Anklage des Illuminismus, da
die Exerzitien sich nicht nach der vom
Glauben erleuchteten Vernunft, sondern
nach persoénlichen Eingebungen richteten.
Was Ignatius tiber den Trost sagt: in der
15. Vorbemerkung, in der zweiten Zeit
der Wahl, in der 3. Regel zur Unterschei-
dung der Geister, schien ihm seine These
zu beweisen. Nach ihm durfte nur das
gesprochene und geschriebene Wort der
Theologen Grundlage des Vollkommen-
heitsstrebens sein, wihrend sich die
Exerzitien gerade dadurch auszeichnen,
daB sie die rationale und die mystische
Theologie, objektive und subjektive
Frommigkeit harmonisch und der
menschlichen Natur entsprechend mit-
einander zu verbinden suchen, was P.
Nadal in seiner schriftlichen Antwort
auch eindringlich betonte. — Mit der An-
klage des Illuminismus verband Petroche
noch andere, so der antiliturgischen Ein-
stellung der Exerzitien. und vor allem
der Leugnung der go6tilichen Vorher-
bestimmung, von denen aber keine auf~
recht erhalten werden konnte.

Solchen vereinzelten Angriffen stehen
um $0 mehr Anerkennungen von den
verschiedensten Seiten gegeniiber: so von
dem berithmten sel. Johannes von Avila,
dem Benediktiner Ludwig von Blois, den
Kartdusern von Koéln, dem bis heute ge-
schiatzten aszetischen Schriftsteller des
Predigerordens Ludwig von Granada.
Iparraguirre fafit all diese Méinner als
Freunde und Apostel der Exerzitien zu-~
sammen. Aber auch bei lhnen geht er
ehrlich auf die Schwierigkeiten ein, die
sie in der neuen Frommigkeit fanden.
Kardinal Cervini, der spédtere Marzel~
lus II., wollte nicht, daB man die Exer~
zitanden abschlieBe und auf eine Lebens~
wahl bei ihnen dréinge. Selbst fiir diese
Auffassung gewonnen, wies er doch noch
auf andere hin, die diesen Einwand er-
hoben. Der hl. Bischof Thomas von Vil-
lanova war gegen das Stillschweigen
und meinte, man tue besser daran, die
Leute zu unterrichten, wie sie den Haus-
halt christlich fiihren, als wie sie beten
und betrachten kénnten, Der Dominika-
ner Mancio de Corpore Christi, der selbst



Literaturbericht

mit groBer Frucht die Exerzitien ge-~
macht hatte, fand manche Ausdriicke des
Exerzitienbuches denen der Alumbrados
dhnlich, besonders die Lehre von der In-
differenz, dem -Gleichmut, die der aus-
schliefllichen richterlichen Befugnis der
vom Glauben erleuchteten Vernunft wi-
derspreche und sah in ihnen die Lehre
vertreten, der Mensch kdnne auch ohne
Pridestination in den Himmel kommen.
Der im wesentlichen giinstig gestimmte
Domingo Soto O.P. konnte ebenso wie
der hl. Thomas von Villanova die Lehre
vom lingeren personlichen Beten nicht
verstehen und wollte nur das Lesen der
Heiligen Schrift anerkennen.

Aber im ganzen benutzten alle diese
Minner ihren EinfluB3, um die Geistlichen
Ubungen zu empfehlen und sie von ihren
Untergebenen machen zu lassen.

Aus all diesen Auseinandersetzungen
diirfte wohl zur Geniige hervorgehen,
daB die Exerzitien am Schnittpunkt
zweier Zeiten standen und eine Wende
der Frommigkeit herauffiihrten, die nicht
sofort in allem verstanden und gebilligt

" wurde und die dennoch niemand auf-
halten konnte, weil sie den Erfordernis-
sen der neuen Zeit entsprach und den
Menschen der Neuzeit mit seiner Aktivi-
tdt und seinem Persidnlichkeitsanspruch
in déen Raum des christlichen Glaubens
und der Kirche heimholte.

III. In einem weiteren Kapitel geht
dann Iparraguirre auf die Methode
der Exerzitien ein, wie sie speziell da-
mals angewandt wurde. Zunichst die
Vorbereitung der Ubungen. Fiir die kur-
zen Exerzitien der ersten Wochen, ‘die
nur die grundlegenden Katechismus-
wahrheiten. zur Voraussetzung hatten,
war keine besondere Vorbereitung nétig,
um so mehr aber fiir die grofien. Iparra-
guirre fiihrt hier des ndheren aus, was
Ignatius in der 18. bis 20. Vorbemerkung
verlangt. Der Anwiirter sollte allgemein
und besonders religids gebildet sein, ein
ernstes Verlangen nach wahrer Voll-
kommenbheit haben, sich durch Gebet und
Sakramentenempfang vorbereiten. Cha-
rakteristisch ist der soziale und aposto-
lische Einschlag: es sollten Leute sein,
die auf kleinere oder grifiere Kreise
Einflu@ hatten und so weiterwirken
konnten. So war es schon bei den ersten
Gefdhrten des Heiligen, so auch bei vie-
len Exerzitanden der Folgezeit, die als
Laien, Kleriker oder -Ordensleute den
Durchschnitt weit iiberragten. Fiir die
personliche und innere Eignung achtete
man mit Ignatius auf Indifferenz, d. h.
die moglichste Hingabe an Gottes Willen
uhd die Freiheit der Standeswahl. Einé

313

gewisse Schwierigkeit machte zunéchst
die Wahl des Ortes. Ignatius hatte klu-
gerweise nicht gewollt, da der Exerzi-
tand zu Haus bleibe, sondern in eine
neue, ganz religiése Umgebung und Ein-
samkeit komme. Dafiir erwiesen sich
immer mehr Zimmer oder ganze Teile
der eigenen Ordenshiuser als giinstig, an
deren Stelle gelegentlich auch andere
Kloster oder Mietswohnungen traten.
Selbst Plan und erste Ausfiihrung eines
eigenen Exerzitienhauses geht schon auf
Ignatius selbst zuriick, néimlich in Siena
und Alcala. Frauen machten die Ubun-
gen in der Kirche, und zwar im Beicht-~
stuhl, aber ohne Gitter. Gemeinsame
Exerzitien, wie sie heute die Regel sind,
wurden nur in Frauenkldstern gegeben,
und zwar in der Weise, da3 ein Mitglied
des Konvents das, was es persdnlich in
den Exerzitien empfangen hatte, an die
librigen weitergab. .

Beézeichnend flir den Weitblick und die
Klugheit des hl. Ignatius ist es, daB8 er
eine Arbeit sich selbst vorbehielt, nim-
lich die Schulung der ersten Exerzitien-
meister. Die Patres Camara und Vitoria,
die in seiner Umgebung lebten und in
Rom Exerzitien gaben, empfingen jeden
Tag von ihm Anweisungen fiir diese Ar-
beit. Trotzdem weist Iparraguirre mit
Recht darauf hin, daB die erzieherische
Haupttitigkeit des Heiligen darin be-
stand, sein eigenes Leben mit dem Geist
und den Grundsitzen der Exerzitien zu
durchtrinken und deren Regeln im All-
tag aufs genaueste zu befolgen. Es war
das ,,Gott in allem suchen“ des Funda-
mentes und der Liebesbetrachtung, die
stindige Selbstiiberwindung der Wahl-
betrachtungen und die Nachahmung
Christi. Auf diesem Wege war er selbst
zur hochsten Mystik emporgestiegen.
Diesen Geist sollte auch der Exerzitien-
meister nach Moglichkeit mitbringen.
Weil es dem Heiligen auf den Geist an-
kam, gehen die ersten Erkldrungen nur
auf diesen, nicht auf den Text. Abschrif-
ten und Drucke des Buches gab er nur an
Personen, denen er besonderen Dank
schuldete, wie den Fiirsten von Portugal
und Spanien sowie den Exerzitienmei-
stern.

Fiir die Methode der Exerzitien selbst
ist dasselbe charakteristisch, was auch
die Satzungen des Ordens auszeichnet,
nédmlich die Anpassung. Sie wuchs ganz
spontan aus der Art heraus, wie sie da-
mals einzig gegeben wurden, nimlich als
Einzelexerzitien von Mensch zu Mensch,
im Wechselgesprich. Da konnte und
muBlite der Exerzitienmeister sich nach
der Eigenart, dem konkreten Ziel, den



314

Wiinschen, den Eingebungen, dem Grad
des Fortschritts der Exerzitanden richten.
Besonders Faber war durch seine giitige
und liebenswlirdige Anpassung berithmt.
Bei dieser ganz perstnlichen Art kamen
dem Geber sowohl wie dem Empfinger
nicht selten die Trénen. Ein kleines du-
Beres Zeichen dieser Anpassung waren
die Mahlzeiten; sie sollten nicht dem
Hause oder dem Exerzitienmeister iiber-
lassen bleiben, sondern tiglich vom Exer-
zitanden gewiinscht werden, nach seinem
Geschmack oder auch seinem Wunsch
nach Abtétung. Von der Art der letzte-
ren galt das gleiche.

Der Exerzitienmeister, der im iibrigen
seiner gewdhnlichen Arbeit nachging, be-
suchte den Exerzitanden meist einmal
im Tage. Er gab die Betrachtungspunkte
ganz kurz, in kurzer Erlduterung des
Exerzitienbuches (von Canisius wissen
wir, wie er die Christkénigbetrachtung
am Beispiel Konstantins, Karls des Gro-
Ben, an den religidsen Zeitkdmpfen des
damaligen Frankreichs erlduterte) und in
einem noch kiirzeren Manuskript, das er
entweder diktierte oder zuriicklief3. Seine
Hauptarbeit war aber der Unterricht in
Gebet, Betrachtung und Gewissenserfor-
schung sowie die eigentliche Seelen-
leitung, die eine Eréffnung iiber die Wir-
kung und Frucht der Betrachtungen von
seiten des Exerzitanden voraussetzte.
Hierher gehérte auch die Auslegung der
sogenannten Vorbemerkungen und son-
stiger pidagogischer Hinweise des Biich-
leins.

Mehr ins einzelne gehend, entwickel-
ten sich die Exerzitien damals in folgen-
der Weise: Am ersten Abend war keine
Betrachtung, sondern nur innere Vor-
bereitung des Exerzitanden wvon sich
selbst aus durch Gebet. Am ersten Mor-
gen wurden die Vorbemerkungen 1, 20,
5, 4 erkldrt und im Lauf des Tages das
Fundament sowie die besondere und all-
gemeine Gewissenserforschung. War die
Haltung des Gleichmutes gegen Gott
noch nicht erreicht, so konnten diese
Ubungen drei oder vier Tage wiederholt
werden. Am zweiten Tag wurden vor
der ersten Betrachtung die Vorbemer-
kungen 3, 11, 12, 13 erklirt und dann die
Betrachtung iiber die dreifache Siinde
mit vier Wiederholungen vorgelegt. Ent-
sprechend folgten an weiteren Tagen die
anderen Betrachtungen der ersten Wo-
che. Eine andere Art bestand darin, alle
Betrachtungen der ersten Woche am
ersten Tag zu geben und sie dann an so
vielen Tagen zu wiederholen, als es nétig
schien. War jemand sehr gut gesinnt und
strebte er ernstlich nach Vollkommen-

Literaturbericht

heit, so sollte die erste Woche nur vier
bis fiinf Tage dauern; war das nicht der
Fall, so wurden andere Betrachtungen
beigefiigt, wie tiber Tod und Gericht. Ab-
schlul der ersten Woche war die Vor-
bereitung auf die Generalbeicht - und
diese selbst; sie sollte aber eher von
einem andern Pater als dem Exerzitien-
meister abgenommen werden, offenbar,
um das Vertrauen nicht zu stdren. Die
beiden stets wiederkehrenden Typen der
Exerzitienmeister sind vorgebildet in
Polanco und Canisius: Polanco hilt sich,
wie auch sein Summarium zeigt, das er
dem Exerzitanden in die Hand gab, ge-
nau an Ignatius, Canisius 148t mehr die
eigenen Gedanken und Gefiihle spielen.
Fir den Exerzitanden ist von Anfang der
Ubungen an charakteristisch die ange-
spannte Selbsttétigkeit: im Beten, Be-
trachten, Bufle tun, wie Fasten, Geifle-
lung, auf dem Boden schlafen:

Der wichtigste und zugleich charakte-
ristischste Teil der Exerzitien war und
ist die mit der Christkénigsbetrachtung
einsetzende Wahl, konkret schon in den
ersten Zeiten meist Standes- und Berufs-
wahl. Diese Frage flihrte auch die mei-
sten in die Exerzitien. Das lief§ schon da-
mals die Meinung aufkommen, die Exer-
zitien seien in erster Linie da, um Be-
rufe fiir die Orden, zumal die Gesell-
schaft Jesu zu gewinnen. Diesem Vor-
wurf gegeniiber half auch die 15 Vor-
bemerkung, man diirfe wohl auBlerhalb
der Exerzitien, nicht aber in ihnen dazu
anregen, nicht. Tatséchlich wurden von
den 7500 Exerzitanden zu Lebzeiten des
hl. Ignatius nur 300 Jesuiten. Iparra-
guirre zeigt an Hand seiner Quellen, wie-
viel schwere innere Kdmpfe sich wih-
rend der Ubungen in den Seelen ab-
spielten, von seiten des Verstandes, des
Gefiihles, des Willens, die sich manchmal
gegen den Exerzitienmeister und gegen
den Orden erhoben. Ein besonders
schwieriger Fall war der des P. Nadal,
der zehn Jahre um seinen Beruf kimpfte.

Von psychologischem Interesse ist es,
wie Iparraguirre die von Ignatius an-
gegebenen ,Zeiten“ der Wahl konkret
unterscheidet. Die erste, fast wunderbare
der Berufung des Matthius #hnliche
nZeit® findet er bei den Patres Nadal und
Manare. Sehr hguflg und fiir die Exerzi- -
tien wohl kennzeichnend war schon da-
mals die zweite Zeit des Erlebens von
Trost und Trostlpsigkeit, des Einflusses
des guten und des bosen Engels, deren
Unterscheidung ein Meisterwerk der
Exerzitien ist. Sie weist auf einen hohe-
ren, geistigen Sinn fiir auBler- und iiber-
natiirliche Einfllisse hin. Dem hl. Igna-



Literatﬁrberidlt

tius selbst war dieser Sinn und seine An-
wendung ganz gewohnlich fiir alle Ent-
scheidungen seines Lebens. Wir méchten
es ein verchristlichtes Daimonion des
Sokrates nennen. Fiir die dritte Zeit der
_ ruhigen, sachlichen Uberlegung ist die
Wahl des P. de Vitoria in den Exerzi-
tien 1549 typisch; er gibt alle Griinde fiir
und gegen den Stand der Volikommen-
heit und noch besonders flir und gegen
Franziskaner- und Jesuitenorden ge-
nau an.

Besonders klar hebt sich aus den ge-
machten Niederschriften heraus, dal
alles Wesentliche unmittelbar zwischen
Gott und der Seele vor sich geht. Der
Exerzitlenmeister tritt dahinter ganz zu-
riick. DaB seine Mitwirkung trotzdem
nicht unbedeutend war, wird erst nach
den Ubungen klar; viele Exerzitanden
wollen auch weiter mit ihm in Kor-
respondenz und unter seiner Leitung
bleiben.

IV. Die Frucht der Exerzitien:
Iparraguirre begniigt sich hier nicht mit
den wertvollen, aber mehr #ufleren Da-
ten iiber groBe und einfluBreiche Ménner
und Frauen, die aus den Exerzitien her-
vorgegangen sind; er geht mehr auf ihre
innere Wirkung ein. Er zitiert dafiir den
Verfasser des Biichleins selbst; dieser
war sich der besonderen Gnaden Gottes
in diesen Tagen und der hochherzigen
menschlichen Mitarbeit, die sich der gott-~
lichen Gnade 6ffnet, wohl bewuBt und
. weist in mehreren Briefen kurz vor sei-
nem Tode darauf hin. Ein Zisterzienser,
Louis de Estrada, meint zusammenfas-
send, die Exerzitien seien ein fiir die
letzten Zeiten von Gott aufbewahrtes
Mittel, um die Christen zu retten und
auf den rechten Weg zu fiihren.

Wenn man die Friichte der Exerzitien
mehr im einzelnen iiberschaut, so war
wohl am offensichtlichsten die Ubung
der Néchstenliebe der Exerzitanden. Spe-
ziflscher war aber das Erlernen des Be-
trachtens der ewigen Wahrheiten und
des Lebens Jesu. Nicht wenige wollten
diese Ubung auch weiterhin beibehalten.
Wir wissen, wie sehr sie in den alten und
neuen Genossenschaften aufkam, so dal
sie schlieBlich durch das kirchliche Ge-
setzbuch den Klerikern und Ordensleuten
zur téglichen Pflicht gemacht wurde’.
Ebenso sichtbar war das Wachsen des
hiufigen Sakramentenempfangs, beson-
ders der heiligen Kommunion. Nur we-
nige Fromme gingen damals hiufig oder,
vielleicht gegen Ende des Lebens, gar
tdglich zur heiligen Kommunion. Die

7 CIC can. 125, 2; can. 595, § 1, 2.

315

groe Mehrzahl der Gliaubigen kam
nur dreimal im Jahr. Auch die Beicht-
viter verlangten nicht mehr, schreckten
sogar hiufig, wie spéter noch einmal die
Jansenisten, durch ihre hohen Forderun-
gen, von ihr ab. Jetzt fiihrten die Exer-
zitienmeister ihre Horer dazu, jede Wo-
che zu kommunizieren und die Priester,
mehrere Male in der Woche die heilige
Messe zu feiern. Die tagliche heilige
Kommunion blieb aber auch damals noch
recht selten. Immerhin sind die Exerzi-
tien von Anfang an ein grofBler Schritt
auf dem Weg, der durch die Kommunion-
dekrete Pius’ X. seinen Abschlufl gefun-
den hat.

Fiir die Zunahme der Ordensberufe
war es$ typisch, wie viele in den Exerzi-
tien den Mut fanden, alle auftretenden
Schwierigkeiten zu iiberwinden. Wichti-

_ger noch war aber die Befestigung vieler

Ordensleute in ihrem Beruf. So konnte
Polanco 1556 schreiben: ziemlich viele
Kloster von Méinnern und Frauen sind
durch die Exerzitien reformiert und im
Ordensgeist vertieft worden. Nicht ge-
ringer war der EinfluB auf den Klerus.
Er gab sein oft freies, ja skandal6ses Le-
ben auf, verzichtete auf einen Teil seiner
Pfriinde, iibte die Seelsorge auf der Kan-
zel und im Beichtstuhl wirklich aus;
manche baten sogar 6ffentlich ihre Herde
fiir ihr vergangenes Leben um Verzei-
hung. Auch die Laien der verschieden-
sten Stande erfiillten nach den Exerzi-
tien ihre Berufspflichten in einer ganz
anderen Weise. So lautet z. B. ein Bericht
iiber die Anderung eines sehr begehrten
spanischen Rechisanwaltes: jedem Ar-
men gab er von nun an ein Almosen und

- liel 6fters im Tag, wihrend die Klienten

bei ihm waren, eines seiner Kinder ihm
zurufen: Denke an den Tod!

Am SchluB seines Buches fa3t Iparra-
guirre die Ergebnisse seiner Unter-
suchung kurz zusammen: Exerzitien der
ersten Zeit waren keine Sensation und
keine Volksbewegung, sondern ein klei-

‘ner Sauerteig, der aber intensiv und

nachhaltig wirkte. Fiir die Exerzitien-
meister war es eine Nebentitigkeit neben
ihrer eigentlichen Berufsarbeit. Es war
eine ganz persénliche Arbeit, die sich
nicht auf gedruckte Kommentare, nicht
einmal stets auf gedruckte Exerzitien
stiftzte, sondern auf deren Geist, der in
den ersten Exerzitienmeistern lebendig
war. Kleine Zentren der Exerzitienbewe-
gung entstanden im Siiden, in Rom, Bo-
logna, Florenz, Venedig, Alcald, Sala-
manca, Sevilla und in Léwen, besonders
durch die Studienh&user des Ordens. Die
besten Exerzitienmeister waren Faber,



316

Borgias,. Domenech, Broét, Villanueva,
Nadal, Le Jay, Salmeron, Oviedo, Lan-
dini, Estrada, Kessel, Wishaven. Bischéfe
und Kardinile, Priester und Ordensleute
unterstiitzten das Werk, in dem sie die
echte Reform sahen. Aber hintfer allem
stand Ignatius selbst, der iiberragende
und weitblickende Ausbilder der ersten
Exerzitienmeister.

So war in den Exerzitien die .echte
christliche ,Renaissance® gekommen: die
Erneuerung und Wiedergeburt des Men-
schen im Heiligen der Neuzeit. Es war
zugleich der wahre ,Humanismus“ ent-
deckt, der alle menschlichen Fihigkeiten
ansprach und sie in der rechten Ordnung
und Zielsetzung, auf Gott zu, entwickelte.
Es war schlieBlich die wahre ,Reforma-

Buchbesprechungen

tion“ .angebrochen, die den alten Glau-
ben neu erleben lieB, die tief gesunkenen
Sitten von Klerus und Volk wirksam bes-
serte, ja viele zur Héhe der Vollkom-
menheit fiihrte, wie die zahlreichen Hei~
ligen jener Zeit beweisen. So ist die
junge Exerzitienbewegung die private
Erginzung der amtlichen Reform des
Tridentinums geworden.

Iparraguirre hat mit seiner Unter-
suchung einen sehr wertvollen Beitrag
zur Geschichte der Frommigkeit geleistet
und auf einem Einzelgebiet durch-
gefiihrt, was Pourrat durch seine vier-
biéndige Geschichte der Frommigkeit an-
geregt und begonnen hatte. Die zu er-
wartiende Fortsetzung wird neue inter-
essante Tatsachen bringen.

BUCHBESPRECHUNGEN

Graber, Rudolf, Begegnungen mit
Christus. Wiirzburg, Echter-Verlag,
1947, 186 S., Kkl. 8°, 4.80 DM.

In dem vorliegenden Biichlein des be-~
kannten Verfassers handelt es sich um
Ansprachen an junge Theologen iiber
eine christozentrische Gestaltung des
inneren Lebens. ,Bei der Auswahl der
Themen und ihrér Gruppierung um Chri-
stus leitete den Verfasser @hnlich wie in
seinem Buch ,Christus in seineén heiligen
Sakramenten‘ der Gedanke, die mannig-
fachen Ubungen des christlichen Lebens,
die oft so zusammenhanglos nebenein-
anderstehen, in Christus zu verankern
und so mit persdnlichem Leben zu er-
fiillen* (5). Von der ewigen Existenz im
Gedanken Gottes, im ,Worte“ des Va-
ters, bis zur einstigen Auferstehung wird
das ganze Leben des Menschen als eine
wachsende Begegnung mit Christus ge-
sehen. Grundgelegt ist diese Begegnung
im ewigen Logos und im Sakrament der
Taufe, zur Entfaltung kommt sie im
Glauben, im Gebet, im Empfang des
Fleisches und Blutes Christi und in der
Kirche, vollendet wird sie im Tod und in
der Auferstehung. — Der Zuhorerkreis
bedingte die starke theologische Unter-
bauung und Vertiefung des Stoffes, so
daB es mit einem einmaligen Lesen kaum
getan ist. Die lebendige Art des Vortrags
hinwiederum wirkt auflockernd und ver-
hindert das Absinken in trockene Schul-
weisheit. Damit ist gegeben, daB einer-
seits auf eine letzte theologische Schirfe
verzichtet werden mufBite und manche
Gedankenginge nur angedeutet werden
konnten, anderseits aber unmittelbare

Impulse fiir die Gestaltung des persén-
lichen religiosen Lebens vermittelt wer-
den, so wie es dem Sinn der Vortrige
enfsprach. Diesem formalen Ausgleich
entspricht auch der Ausgleich im Inhalt-
lichen. Es wird immer wieder nach der
sana doctrina, der gesunden Lehre ge-

‘sucht, die allerdings nicht als das bloB

Traditionelle, das Landliufige verstan-
den werden darf. Im Gegenteil, die rei-
che Belesenheit des Verfassers bringt
eine grofle Aufgeschlossenheit. fiir die
verschiedenen theologischen und aszeti-
schen Schulen mit sich, manchmal viel-
leicht zu viel, so daB die innere Einheit
einer irenischen Harmonisierung ge-
opfert zu werden drohf. Es mag das aber
auch mit der inneren Vornehmheit des
Seelenkenners ‘zusammenhingen, die je-
dem Menschen seinen ihm geméfien Weg
suchen-14Bt. So kann man das Biichlein -
nur sehr begriiBen und allen zum eifri-
gen Studium und Durchbeten empiehlen.
Friedrich-Wulf S. J.

Filthaut Theodor, Die Kontroverse
iiber. die Mysterienlehre. Warendorf
i. W., Schnellsche Verlagsbuchhand--
lung (C. Leopold), 1947, 129, 8°.

Die Kontroverse iiber die Mysterien-
theorie ist in den bald fiinfundzwanzig
Jahren seit ihrem ersten Auftreten auch
fiir den, der sie von Anfang an mitverfol-
gen konnte, infolge der verschiedenen
AusweitungeneinigermafBen untibersicht~
lich geworden. So kommt eine zusam-
menfassende Ubersicht einem Bediirfnis
entgegen, und man kann dem Verfasser
des vorliegenden Buches auch sofort das





