
Literaturbericht 309 

und Freiheit stellen Gott und den Men- 
schen zugleich in Nähe und Ferne zu- 
einander, indem das Sein wirklich und 
nur Formalobjekt ist, indem die Abstrak- 
tion wirklich und nur den dynamischen 
Vorgriff eröffnet, indem der Beweis Gott 
wirklich und nur so erreicht. 

2. Mit der angedeuteten Synthese ge- 
winnt die Philosophia perennis selbst 
erst die Voraussetzungen, die sie zu der 
weiteren Synthese mit dem Phi- 
losophieren, das in unseren Tagen 
um die menschliche Existenz 
kreist, befähigen. Einerseits vermag sie 
nämlich dessen echte Anliegen wirklich 
aufzunehmen; anderseits ist sie im- 
stande, dessen Grenzen zu überwinden. 

Wie die Existenzphilosophie sieht 
die Abstraktion den Menschen in seiner 
Bindung an die Welt; dem Versinken in 
der Welt, das ihn dabei oft bedroht, wirkt 
die im Beweis sich vollendende Dynamik 
zum Absoluten entgegen. • Wenn die 
Existenzphilosophie den Menschen in 
die Offenheit des leeren, unbestimmten 
Seins stellt, so entspricht dieses dem vor- 
läufigen Endpunkt des verinnerlichen- 
den Rückgangs aus den Sinnesgegeben- 
heiten; der bodenlose Abgrund des 
Nichts aber, der das Sein manchmal bei- 
nahe verschlingt, wird dadurch über- 
wunden, daß das Sein immer schon ein 
Unterwegs zu Gott bedeutet und zum 
absoluten Sein als seinem letzten Grund 
hinführt. • Daher ist die für die Exi- 
stenzphilosophie zentrale Grundstim- 
mung der Angst auch der Abstraktion in 
der Phase des Nicht-mehr der Welt und 
des Noch-nicht Gottes nicht fremd; 
doch trägt sie als Noch-nicht Gottes 
stets wenigstens den Keim der Gebor- 
genheit in sich. • Nach der Existenzphi- 
losophie (Jaspers) ringt der Mensch in 
Verzweiflung um den verborgenen, ja 
entschwindenden Gott; dagegen wohnt 

dem Ringen von Abstraktion und Beweis 
immer schon die Hoffnung inne, weil es 
zugleich eine mehr und mehr aufstrah- 
lende Erleuchtung ist, in der sich Gott 
zeigt und dem Menschen nähert. • Die 
Existenzphilosophie macht schließlich 
die Selbstverwirklichung vom eigenen 
freien Einsatz des Menschen abhängig, 
unterliegt aber dabei der Gefahr eines 
irrationalen Subjektivismus; auch die 
Abstraktion stellt alles auf die Selbst- 
tätigkeit und Freiheit des Einzelnen, die 
jedoch immer von sachgebundener Ein- 
sicht durchseelt sind. 

3. Auf das Gpsagte zurückblickend, 
stellen wir am Ende die Frage, inwiefern 
die echte Synthese von Erleuchtungs- 
lehre und Abstraktionstheorie für A s - 
zese und Mystik von Bedeutung 
ist. Anscheinend kleine Verschiebungen 
im dahinterstehenden Menschenbild kön- 
nen unabsehbare Auswirkungen für das 
aszetische Streben und das mystische Er- 
leben haben, auch wenn es sich nur um 
die natürlichen Voraussetzungen dafür 
handelt. Von dem Unterschied zwischen 
Erschauen und Abstraktions-Beweis 
hängt es ab, ob im Ringen um Gott die 
Welt ernst genommen wird. Erleuchtung- 
als Abstraktion sagt, daß es wesentlich 
auf die Selbsttätigkeit des Menschen an- 
kommt; Abstraktion als Erleuchtung 
sagt, daß im Kerne alles menschlichen 
Bemühens Gott am Werke ist. Vom Er- 
schauen her wird eine Mystik des positi- 
ven Sehens oder des hellen Lichtes 
näherliegen; zu dem in der Welt verwur- 
zelten Menschen von Abstraktions-Be- 
weis hingegen gehört die Mystik des 
negativen Erleidens oder der dunklen 
Nacht. Sicher ist das Erschauen mehr 
durch Mystizismus gefährdet als die Hal- 
tung Abstraktion-Beweis, trotz aller 
auch hier bestehenden Offenheit für das 
mystische Leben. 

II. Zur Gesdüdite der Erteilung der geistlichen Übungen 
Von Emerich Raitzvo.nFrentzS. J., Schloß Bürg am Kocher 

Ignacio Iparraguirre S. J., Pratica de los Ejercicios de San Ignacio 
de Loyola en vida de su autor (1522•1556), Bilbao, Rom 1946, 52 u. 320 'S.,. 
Gr. 8°. 

Ignatius Iparraguirre S. J. hat ein um- 
fangreiches und weitschichtiges Werk zu 
veröffentlichen begonnen, das für die 
Geschichte der Frömmigkeit von großem 
Wert sein wird. Es soll eine vollständige 
Geschichte der Erteilung, der Exerzitien 
des hl. Ignatius werden. Der erste, schon 
recht umfangreiche Band beschränkt sich 
auf die Lebenszeit des Heiligen, 1522 bis 

1556. Vorgänger hat das Unternehmen 
nur zwei recht bescheidene in den Arbei- 
ten   von   Diertins1   und   Bernard2,   die 

1 Ignatius Diertins S. J., Historia Exer- 
citiorum spiritualium, Insulis 1887. 

2. Henri Bernard S. I., Essai historique 
sur les exercices spirituels de Saint 
Ignace, Louvain 1926. 



310 Literaturbericht 

hauptsächlich den äußeren Rahmen und 
die sichtbaren Wirkungen in den Exerzi- 
tanden darstellen. Iparraguirre wählt 
in erster Linie die innere Geschichte der 
Exerzitienpraxis zum Gegenstand seiner 
Untersuchung. Mit unglaublichem Fleiß 
und großer Genauigkeit hat er eine Un- 
zahl von Büchern und Manuskripten 
durchgearbeitet. Unter seinen Quellen 
steht an erster Stelle das Sammelwerk 
der Monumente Historica Societatis Jesu3 

und die ungedruckten Codices der Or- 
densarchive. Die Einteilung des Buches 
ist sehr übersichtlich: erstes Wachstum 
des Exerzitienapostolates, Reaktionen in 
negativem und positivem Sinn, Methode 
und Frucht der Übungen. 

I. Für das Verständnis der Exerzitien 
ist der vorausgeschickte Hinweis sehr 
nützlich, daß es sich bei ihnen nicht um 
etwas vollkommen Neues in der Kir- 
chengeschichte handelt, sondern um den 
Abschluß einer Entwicklung, die schon 
im Mittelalter begonnen hatte. Als sich 
das wirtschaftliche und kulturelle Leben 
immer mehr entfaltete und damit auch 
die Gefahr der Verweltlichung wuchs, 
setzte in der Christenheit auch spontan 
eine Reaktion der Verinnerlichung ein. 
Sie führte nicht nur Bischöfe und Mön- 
che, sondern auch Laien dazu, sich vor- 
übergehend, besonders in der Fastenzeit, 
in die Einsamkeit des Gebetes zurück- 
zuziehen. Ein dafür geeigneter und viel 
aufgesuchter Ort war in Spanien z. B. 
das Benediktinerkloster auf dem Mont- 
serrat in der Nähe von Barcelona, in 
dem um die Wende des 16. Jahrhunderts 
der Abt Cisneros mit großem Eifer für 
die Reform der Mönche wirkte. Nicht zu- 
letzt zu diesem Zweck hatte er Werke 
der vlämischen und deutschen Mystiker 
in der Klosterdruckerei drucken lassen 
und sogar selbst ein Exerzitienbuch ge- 
schrieben4. Zu den vielen Pilgern, die zur 
Abtei kamen, um unter Leitung eines 
der Patres eine religiöse Woche mit ab- 
schließender Generalbeicht zu halten, ge- 
hörte nach seiner Bekehrung auch Igna- 
tius von Loyola. P. Chanones, der Leiter 
der Übungen, hielt sich wesentlich an das 
Werk seines kürzlich verstorbenen Ab- 
tes, und Ignatius hat es darum wahr- 
scheinlich auch selbst einsehen können. 

Die Gedanken dieser ersten •Exerzi- 
tien" spann der spätere Ordensstifter in 
der Höhle von Manresa, in der er etwa 
acht Monate  (1521/1522)  weilte, betete 

s Madrid 1894 ff. 
4 Garcia de Cisneros O. S. B., Exerci- 

tatorio de la vida espiritual, Montserrat 
1500, Barcelona 1912. 

und kämpfte, weiter. Besonders die 
außerordentliche Erleuchtung am Car- 
doner5 brachte ihn dazu, die Grund- 
betrachtungen seiner künftigen •Geist- 
lichen Übungen" ganz neu zu erfassen. 
Zugleich machte er sich Aufzeichnungen, 
um das Erhaltene anderen weitergeben 
zu können. Dabei dachte er aber zunächst 
nur an von ihm selbst zu gebende Übun- 
gen, mit denen er schon bald anfing. 
Hierbei bereicherte er sein religiöses 
Wissen besonders durch die Lesung der 
Nachfolge Christi, des Hauptwerkes der 
Devotio moderna, von deren Geist auch 
Cisneros stark beeinflußt worden war. 
Eine nicht unbedeutende Ergänzung 
brachte endlich noch die Studienzeit zu 
Paris. Dort fügte der Heilige aus der Er- 
fahrung im Exerzitiengeben, das sich 
jetzt vor allem an Gebildete wandte, 
noch manches hinzu: die Betrachtung 
über die drei Klassen, die Regeln der 
kirchlichen Gesinnung, das sogenannte 
Fundament, die Annotationen, die ge- 
naue Angabe der zu betrachtenden Ge- 
heimnisse aus dem Leben Jesu und die 
erste lateinische Übersetzung. Von nun 
an durften auch andere das Manuskript 
einsehen und zum Exerzitiengeben be- 
nutzen. Bis zur päpstlichen Anerkennung 
und Bestätigung 1548 kamen nur noch 
kleine Verbesserungen sowie die sprach- 
lich glattere Übersetzung des P.deFreux, 
die •Versio vulgata" hinzu. 

Für die Art, wie Ignatius selbst die 
Geistlichen Übungen gab, ist verschiede- 
nes bemerkenswert. Anfangs gab er sie 
in Manresa, Alcalä, Salamanca mehr im 
Unterhaltungston und als Wechsel- 
gespräch, brachte konkrete Beispiele aus 
dem Leben der Heiligen, legte mehr 
praktische Moralunterweisungen vor, um 
die Gewissen zu schärfen und den Haß 
gegen die Sünde zu wecken, als dogmati- 
sche und exegetische Gedanken. Viel 
Wert legte er auf den damals sehr ver- 
nachlässigten Sakramentenempfang.Ehre 
Gottes und gute Meinung standen im 
Vordergrund. Später in Paris forderte er, 
besonders von seinen werdenden Mit- 
arbeitern, genaue Beobachtung aller Vor- 
schriften des Buches, strenges Leben und 
Fasten. Die Folge waren innere große 
Umwandlungen und der Eintritt nicht 

6 Kleiner, zum Teil wildromantischer 
Gebirgsfluß. Über die große Erleuchtung 
daselbst und ihre Bedeutung für den 
Heiligen und seine Frömmigkeit siehe 
neuestens Hugo Rahner S. J., Ignatius 
von Loyola und das geschichtliche Wer- 
den seiner Frömmigkeit, Salzburg o. J. 
(1947), S. 43. 



Literaturbericht 311 

weniger Teilnehmer in die Orden der 
Kartäuser und Franziskaner, sowie in 
seine eigene Gemeinschalt. Die ganzen 
und Großen Exerzitien ließ Ignatius erst 
nach einer langen Vorbereitung machen, 
damit insbesondere alle innere Unruhe 
aufhöre und Euhe und Überlegung an 
deren Stelle trete. Von Anlang an ver- 
folgte er dabei aber auch soziale Absich- 
ten, daß nämlich die Exerzitanden wie 
ein Sauerteig in ihrer Umgebung wirk- 
ten. In Venedig und Rom schwingt der 
Gedanke einer wahren katholischen Re- 
form mit, die aber in keiner Weise, wie 
man oft irrtümlich meint, sich negativ 
und aggressiv gegen den Protestantismus 
wendet, den er lange Zeit kaum kannte. 
Ihm lag die Gegnerschaft gegen die fal- 
sche Mystik in Spanien, die Alumbrados 
viel näher. 

Nach 1539 war eines der Hauptanlie- 
gen des Heiligen, gute Exerzitienmeister 
heranzubilden, während er selbst nur 
noch zwei Kurse gab. Seine ersten Ge- 
fährten, die durch die Exerzitien für die 
christliche Vollkommenheit und zugleich 
für die Gesellschaft Jesu gewonnen wa- 
ren, erteilten dieselben überall, wohin 
sie kamen. Das Verlangen danach war 
sehr groß, da man allenthalben, vor 
allem in der Hauptstadt der Christen- 
heit, das Bedürfnis nach einer Reform 
fühlte. Man sah ein, daß man diese zu- 
erst an sich selbst durchführen müsse. 
Unter den Exerzitienmeistern der An- 
fangszeit ragte vor allem der sei. Peter 
Faber hervor; er gewann durch die Geist- 
lichen Übungen u. a. den hl. Canisius. 
Immer mehr wurden dieselben eines der 
Hauptseelsorgsmittel des jungen Ordens. 
Die Jesuitentheologen auf dem Trienter 
Konzil erteilten sie den dortigen Präla- 
ten. Anderswo gaben Rodriguez, Lainez, 
Le Jay, Domenech, Estrade sie an Kar- 
dinäle, Bischöfe. Priester, Ordensleute, 
Diplomaten und Hofleute der verschie- 
densten Länder. Von Estrade erfahren 
wir, daß er seine außergewöhnliche Be- 
redsamkeit benutzte, um die Hörer zu 
den Exerzitien zu führen. P. Broet er- 
teilte sie in Montepulciano Cinthia Cer- 
vini, der Schwester Papst Marzellus' II. 
und der Mutter des Kirchenlehrers Bel- 
larmin, P. Viola dem Belgier Eberhard 
Merkurian, dem späteren Ordensgeneral. 
In Alcalä erlangte P. Villanueva einen 
besondern Ruf als Exerzitienmeister; ob- 
wohl er in der Theologie nicht besonders 
gebildet war, kamen Universitätsprofes- 
soren zu ihm und bewunderten seine 
Klugheit in der Seelenführung. In Köln 
arbeitete  P.   Kessel   mit  außerordent- 

lichem Erfolg. Von den Heiligen des jun- 
gen Ordens erwarben sich Franz Xaver 
und Franz Borgia besondere Verdienste 
um die Exerzitien. Xaver gab sie zwar 
selbst nicht oft, da es ihm bei seiner Pio- 
nierarbeit an Zeit mangelte, sorgte aber 
dafür, daß die andern Missionäre neben 
dem Katechismusunterricht auch Exerzi- 
tien gaben, wobei Nunes und Berse (Bar- 
zaeus) besondern Erfolg hatten. Franz 
Borgia, der ehemalige Herzog, gab sie 
mehreren Fürstinnen und brachte durch 
sein Ansehen die,Anklage zum Schwei- 
gen, die Exerzitien seien ein Zweig der 
Lehre der Alumbrados. Im Jahr 1548 
erwirkte er für sie die päpstliche An- 
erkennung und Gutheißung. Ihn selbst 
zeichneten bei dieser Arbeit seine tiefe 
Demut, die bis zur Selbstvernichtung zu 
gehen schien, und seine Liebe zur 
Menschheit Christi, besonders zum Her- 
zen Jesu aus. 

Damals dachte man noch nicht an Ge- 
meinschaftsexerzitien; sie kamen erst 
ganz langsam, vor allem nach dem Tod 
des Heiligen auf, ebenso die Wieder- 
holungsexerzitien. Exerzitienhäuser gab 
es auch noch kaum. So kam alles auf die 
Geschicklichkeit des Exerzitienmeisters 
an. Oft hielt dieser nur einfache geist- 
liche Gespräche im Geist der heiligen 
Übungen. Aber die Begeisterung für 
diese war häufig so groß, daß auch Welt- 
priester, ja Laien, darunter auch Frauen, 
was sie selbst erschüttert hatte, weiter- 
gaben, meist natürlich in der einfachen 
Form der 18. Vorbemerkung. 

Bedeutend erweitert wurde der Kreis 
der Exerzitanden dadurch, daß auch die 
jungen Studenten des Ordens an ihren 
Universitäten: Paris, Coimbra, Löwen 
usw. Exerzitien gaben. So festigte sich in 
führenden Kreisen der Glaube und hob 
sich die Sittlichkeit, so setzte sich die 
echte Reformation vor und neben dem 
Konzil durch. Nahm auch die Tiefe der 
ursprünglichen Übungen mit der Menge 
der Exerzitienmeister allmählich etwas 
ab, so ging ihre Wirkung doch immer 
mehr in die ebenso notwendige Breite. 
Die Studenten wurden in Kollegien ver- 
einigt, und ihr Oberer hatte nun Zeit zu 
Seelsorgsarbeiten. besonders zu Exerzi- 
tien. Auch die Prediger des Ordens wirk- 
ten vor allem dadurch nachhaltig, daß 
sie die Exerzitienwahrheiten einprägten, 
wie es heute noch in den Volksmissionen 
geschieht. 

II. Nach der Geschichte der Exerzitien- 
praxis behandelt Iparraguirre in einem 
ausführlichen Kapitel die theoretische 
Reaktion, die die Exerzitien als Fröm- 



312 Literaturbericht 

migkeitsübung hervorriefen. Daß sich 
Gegenstimmen zu Wort meldeten, ist 
nicht zu verwundern; das wird wohl 
stets der Fall sein, wenn eine auch nur 
einigermaßen bedeutende neue Meinung 
geäußert wird. Außerordentlich ist nur 
die Zahl und Hartnäckigkeit der kirch- 
lichen Prozesse um die Rechtgläubigkeit 
der Exerzitien. Der Verfasser selbst hatte 
solche in Alcalä, Salamanca, Paris und 
Rom durchzufechten. Dabei bewahrhei- 
tete sich das alte Wort: kein Prophet ist 
angesehen in seinem Vaterlande. Denn 
die heftigsten Angriffe gingen von Spa- 
nien aus. Uns Heutigen muß der damals 
angeführte Grund, die Exerzitien lehrten 
einen falschen Mystizismus, sehr be- 
fremdlich erscheinen; zeiht man sie bei 
Protestanten und Katholiken doch eher 
eines übertriebenen Rationalismus. Da- 
mals war ein solcher Vorwurf offenbar 
noch nicht am Platze. Die Kirche hatte mit 
anderen Irrtümern zu kämpfen. Direkt 
ihr entgegen standen die verschiedenen 
protestantischen Parteien; in den von der 
Reformation unberührt gebliebenen Län- 
dern beunruhigten die •Alumbrados", 
die besondere innere Erlebnisse und Er- 
leuchtungen zu haben vorgaben, die Gei- 
ster der Zeit. Ihren ungesunden Mysti- 
zismus glaubten manche Kritiker auch 
in den Wahlbetrachtungen und -regeln 
der Exerzitien wiederzufinden, die aller- 
dings der göttlichen Gnade vor allem 
menschlichen Tun den absoluten Vor- 
rang zu weisen8. Erst nach etwa zehn 
Jahren des äußersten Mißtrauens, von 
dem selbst einige spanische Teilnehmer 
am Trienter Konzil erfüllt waren, konnte 
de'r heilige Herzog Borja einen ent- 
scheidenden Erfolg erzielen: nach Erwir- 
kung von Ablässen für die Exerzitan- 
den erreichte er am 31. Juli 1548 ein 
päpstliches Breve (.Pastoralis Offlcii'), 
<Jas die Geistlichen Übungen guthieß. 

Aber die Spanier, die wie auch sonst 
nicht selten päpstlicher sein wollten als 
der Papst, gaben sich damit nicht zufrie- 
den. Zwei Männer erwarben sich bei 
dieser Offensive einen besonderen Na- 
men: Siliceo und Cano. Martinez, ge- 
nannt Siliceo, Bischof von Toledo, ent- 
zog den Jesuiten und allen Priestern, die 
bei ihnen Exerzitien gemacht hatten, ihre 
Fakultäten und suspendierte sie. Ge- 
fährlicher war aber der Angriff des ge- 
lehrten Universitätsprofessors yon Sala- 
manca, des Dominikaners Melchior Cano. 
Er wollte in jenen aufgeregten und neue- 
rungssüchtigen Zeiten den Glauben und 

6 Vgl. Albert Steger S.J., Diese Zeit- 
schrift 21 (1948), S. 94 ff. 

die Ehrfurcht vor den Sakramenten he- 
wahren, die ihm die Lehre der Exerzitien 
und der in ihnen empfohlene öftere Sa- 
kramentenempfang zu gefährden schie- 
nen. Daher wandte er sich in vielen Vor- 
trägen und Predigten gegen sie und 
sandte ein Gutachten in diesem Sinn an 
Siliceo. Der Bischof stellte eine Kommis- 
sion von Theologen zur Untersuchung 
der Exerzitien auf, an deren Spitze den 
Dominikaner Thomas Pedroche. Dieser 
erhob die Anklage des Illuminismus, da 
die Exerzitien sich nicht nach der vom 
Glauben erleuchteten Vernunft, sondern 
nach persönlichen Eingebungen richteten. 
Was Ignatius über den Trost sagt: in der 
15. Vorbemerkung, in der zweiten Zeit 
der Wahl, in der 3. Regel zur Unterschei- 
dung der Geister, schien ihm seine These 
zu beweisen. Nach ihm durfte nur das 
gesprochene und geschriebene Wort der 
Theologen Grundlage des Vollkommen- 
heitsstrebens sein, während sich die 
Exerzitien gerade dadurch auszeichnen, 
daß sie die rationale und die mystische 
Theologie, objektive und subjektive 
Frömmigkeit harmonisch und der 
menschlichen Natur entsprechend mit- 
einander zu verbinden suchen, was P. 
Nadal in seiner schriftlichen Antwort 
auch eindringlich betonte. • Mit der An- 
klage des Illuminismus verband Petroche 
noch andere, so der antiliturgischen Ein- 
stellung der Exerzitien. und vor allem 
der Leugnung der göttlichen Vorher- 
bestimmung, von denen aber keine auf-r 
recht erhalten werden konnte. 

Solchen vereinzelten Angriffen stehen 
um so mehr Anerkennungen von den 
verschiedensten Seiten gegenüber: so von 
dem berühmten sei. Johannes von Avila, 
dem Benediktiner Ludwig von Blois, den 
Kartäusern von Köln, dem bis heute ge- 
schätzten aszetischen Schriftsteller des 
Predigerordens Ludwig von Granada. 
Iparraguirre faßt all diese Männer als 
Freunde und Apostel der Exerzitien zu- 
sammen. Aber auch bei ihnen geht er 
ehrlich auf die Schwierigkeiten ein, die 
sie in der neuen Frömmigkeit fanden. 
Kardinal Cervini, der spätere Marzel- 
lus II., wollte nicht, daß man die Exer- 
zitanden abschließe und auf eine Lebens- 
wahl bei ihnen dränge. Selbst für diese 
Auffassung, gewonnen, wies er doch noch 
auf andere hin, die diesen Einwand er- 
hoben. Der hl. Bischof Thomas von Vil- 
lanova war gegen das Stillschweigen 
und meinte, man tue besser daran, die 
Leute zu unterrichten, wie sie den Haus- 
halt christlich führen, als wie sie beten 
und betrachten könnten, Der Dominika- 
ner Mancio de Corpore Christi, der selbst 



Literaturbericht 313 

mit großer Frucht die Exerzitien ge- 
macht hatte, fand manche Ausdrücke des 
Exerzitienbuches denen der Alumbrados 
ähnlich, besonders die Lehre von der In- 
differenz, dem Gleichmut, die der aus- 
schließlichen richterlichen Befugnis der 
vom Glauben erleuchteten Vernunft wi- 
derspreche Und sah in ihnen die Lehre 
vertreten, der Mensch könne auch ohne 
Prädestination in den Himmel kommen. 
Der im wesentlichen günstig gestimmte 
Domingo Soto O. P. konnte ebenso wie 
der hl. Thomas von Villanova die Lehre 
vom längeren persönlichen Beten nicht 
verstehen und wollte nur das Lesen der 
Heiligen Schrift anerkennen. 

Aber im ganzen benutzten alle diese 
Männer ihren Einfluß, um die Geistlichen 
Übungen zu empfehlen und sie von ihren 
Untergebenen machen zu lassen. 

Aus all diesen Auseinandersetzungen 
dürfte wohl zur Genüge hervorgehen, 
daß die Exerzitien am Schnittpunkt 
zweier Zeiten standen und eine Wende 
der Frömmigkeit heraufführten, die nicht 
sofort in allem verstanden und gebilligt 
wurde und die dennoch niemand auf- 
halten konnte, weil sie den Erfordernis- 
sen der neuen Zeit entsprach und den 
Menschen der Neuzeit mit seiner Aktivi- 
tät und seinem Persönlichkeitsanspruch 
in den Raum des christlichen Glaubens 
und der Kirche heimholte. 

III. In einem weiteren Kapitel geht 
dann Iparraguirre auf die Methode 
der Exerzitien ein, wie sie speziell da- 
mals angewandt wurde. Zunächst die 
Vorbereitung der Übungen. Für die kur- 
zen Exerzitien der ersten Wochen, die 
nur die grundlegenden Katechismus- 
wahrheiten zur Voraussetzung hatten, 
war keine besondere Vorbereitung nötig, 
um so mehr aber für die großen. Iparra- 
guirre führt hier des näheren aus, was 
Ignatius in der 18. bis 20. Vorbemerkung 
verlangt. Der Anwärter sollte allgemein 
und besonders religiös gebildet sein, ein 
ernstes Verlangen nach wahrer Voll- 
kommenheit haben, sich durch Gebet und 
Säkrämentenempfang vorbereiten. Cha- 
rakteristisch ist der soziale und aposto- 
lische Einschlag: es sollten Leute sein, 
die auf kleinere oder größere Kreise 
Einfluß hatten und so weiterwirken 
konnten. So war es schon bei den ersten 
Gefährten des Heiligen, so auch bei vie- 
len Exerzitanden der Folgezeit, die als 
Laien, Kleriker oder Ordensleute den 
Durchschnitt weit überragten. Für die 
persönliche und innere Eignung achtete 
man mit Ignatius auf Indifferenz, d. h. 
die möglichste Hingabe an Gottes Willen 
und die Freiheit der Standeswahl. Eine 

gewisse Schwierigkeit machte zunächst 
die Wahl des Ortes. Ignatius hatte klu- 
gerweise nicht gewollt, daß der Exerzi- 
tand zu Haus bleibe, sondern in eine 
neue, ganz religiöse Umgebung und Ein- 
samkeit komme. Dafür erwiesen sich 
immer mehr Zimmer oder ganze Teile 
der eigenen Ordenshäuser als günstig, an 
deren Stelle gelegentlich auch andere 
Klöster oder Mietswohnungen traten. 
Selbst Plan und erste Ausführung eines 
eigenen Exerzitienhauses geht schon auf 
Ignatius selbst zurück, nämlich In Siena 
und Alcalä. Frauen machten die Übun- 
gen in der Kirche, und zwar im Beicht- 
stuhl, aber ohne Gitter. Gemeinsame 
Exerzitien, wie sie heute die Regel sind, 
wurden nur in Frauenklöstern gegeben, 
und zwar in der Weise, daß ein Mitglied 
des Konvents das, was es persönlich in 
den Exerzitien empfangen hatte, an die 
übrigen weitergab. 

Bezeichnend für den Weitblick und die 
Klugheit des hl. Ignatius ist es, daß er 
eine Arbeit sich selbst vorbehielt, näm- 
lich die Schulung der ersten Exerzitien- 
meister. Die Patres Camara und Vitoria, 
die in seiner Umgebung lebten und in 
Rom Exerzitien gäben, empfingen jeden 
Tag von ihm Anweisungen für diese Ar- 
beit. Trotzdem weist Iparraguirre mit 
Recht darauf hin, daß die erzieherische 
Haupttätigkeit des Heiligen darin be- 
stand, sein eigenes Leben mit dem Geist 
und den Grundsätzen der Exerzitien zu 
durchtränken und deren Regeln im All- 
tag aufs genaUeste zu befolgen. Es war 
das •Gott in allem suchen" des Funda- 
mentes und der Liebesbetrachtung, die 
ständige Selbstüberwindung der Wahl- 
betrachtungen und die Nachahmung 
Christi. Auf diesem Wege war er selbst 
zur höchsten Mystik emporgestiegen. 
Diesen Geist sollte auch der Exerzitien- 
meister nach Möglichkeit mitbringen. 
Weil es dem Heiligen auf den Geist an- 
kam, gehen die ersten Erklärungen nur 
auf diesen, nicht auf den Text. Abschrif- 
ten und Drucke des Buches gab er nur an 
Personen, denen er besonderen Dank 
schuldete, wie den"Fürsten von Portugal 
und Spanien sowie den Exerzitienmei- 
stern. 

Für die Methode der Exerzitien selbst 
ist dasselbe charakteristisch, was auch 
die Satzungen des Ordens auszeichnet, 
nämlich die Anpassung. Sie wuchs ganz 
spontan aus der Art heraus, wie sie da- 
mals einzig gegeben wurden, nämlich als 
Einzelexerzitien von Mensch zu Mensch, 
im Wechselgespräch. Da konnte und 
mußte der Exerzitienmeister sich nach 
der Eigenart, dem konkreten Ziel, den 



314 Literaturbericht 

Wünschen, den Eingebungen, dem Grad 
des Fortschritts der Exerzitanden richten. 
Besonders. Faber war durch seine gütige 
und liebenswürdige Anpassung berühmt. 
Bei dieser ganz persönlichen Art kamen 
dem Geber sowohl wie dem Empfänger 
nicht selten die Tränen. Ein kleines äu- 
ßeres Zeichen dieser Anpassung waren 
die Mahlzeiten; sie sollten nicht dem 
Hause oder dem Exerzitienmeister über- 
lassen bleiben, sondern täglich vom Exer- 
zitanden gewünscht werden, nach seinem 
Geschmack oder auch seinem Wunsch 
nach Abtötung. Von der Art der letzte- 
ren galt das gleiche. 

Der Exerzitienmeister, der im übrigen 
seiner gewöhnlichen Arbeit nachging, be- 
suchte den Exerzitanden meist einmal 
im Tage. Er gab die Betrachtungspunkte 
ganz kurz, in kurzer Erläuterung des 
Exerzitienbuches (von Canisius wissen 
wir, wie er die Christkönigbetrachtung 
am Beispiel Konstantins, Karls des Gro- 
ßen, an den religiösen Zeitkämpfen des 
damaligen Frankreichs erläuterte) und in 
einem noch kürzeren Manuskript, das er 
entweder diktierte oder zurückließ. Seine 
Hauptarbeit war aber der Unterricht in 
Gebet, Betrachtung und Gewissenserfor- 
schung sowie die eigentliche Seelen- 
leitung, die eine Eröffnung über die Wir- 
kung und Frucht der Betrachtungen von 
Seiten des Exerzitanden voraussetzte. 
Hierher gehörte auch die Auslegung der 
sogenannten Vorbemerkungen und son- 
stiger pädagogischer Hinweise des Büch- 
leins. 

Mehr ins einzelne gehend, entwickel- 
ten sich die Exerzitien damals in folgen- 
der Weise: Am ersten Abend war keine 
Betrachtung, sondern nur innere Vor- 
bereitung des Exerzitanden von sich 
selbst aus durch Gebet. Am ersten Mor- 
gen wurden die Vorbemerkungen 1, 20, 
5, 4 erklärt und im Lauf des Tages das 
Fundament sowie die besondere und all- 
gemeine Gewissenserforschung. War die 
Haltung des Gleichmutes gegen Gott 
noch nicht erreicht, so konnten diese 
Übungen drei oder vier Tage wiederholt 
werden. Am zweiten Tag wurden vor 
der ersten Betrachtung die Vorbemer- 
kungen 3, 11, 12, 13 erklärt und dann die 
Betrachtung über die dreifache Sünde 
mit vier Wiederholungen vorgelegt. Ent- 
sprechend folgten an weiteren Tagen die 
anderen Betrachtungen der ersten Wo- 
che. Eine andere Art bestand darin, alle 
Betrachtungen der ersten Woche am 
ersten Tag zu geben und sie dann an so 
vielen Tagen zu wiederholen, als es nötig 
schien. War jemand sehr gut gesinnt und 
strebte er ernstlich nach Vollkommen- 

heit, so sollte die erste Woche nur vier 
bis fünf Tage dauern; war das nicht der 
Fall, so wurden andere Betrachtungen 
beigefügt, wie über Tod und Gericht. Ab- 
schluß der ersten Woche war die Vor- 
bereitung auf die Generalbeicht und 
diese selbst; sie sollte aber eher von 
einem andern Pater als dem Exerzitien- 
meister abgenommen werden, offenbar, 
um das Vertrauen nicht zu stören. Die 
beiden stets wiederkehrenden Typen der 
Exerzitienmeister sind vorgebildet in 
Polanco und Canisius: Polanco hält sich, 
wie auch sein Summarium zeigt, das er 
dem Exerzitanden in die Hand gab, ge- 
nau an Ignatius, Canisius läßt mehr die 
eigenen Gedanken und Gefühle spielen. 
Für den Exerzitanden ist von Anfang der 
Übungen an charakteristisch die ange- 
spannte Selbsttätigkeit: im Beten, Be- 
trachten, Buße tun, wie Fasten, Geiße- 
lung, auf dem Boden schlafen; 

Der wichtigste und zugleich charakte- 
ristischste Teil der Exerzitien war und 
ist die mit der Christkönigsbetrachtung 
einsetzende Wahl, konkret schon in den 
ersten Zeiten meist Standes- und Berufs- 
wahl. Diese Frage führte auch die mei- 
sten in die Exerzitien. Das ließ schon da- 
mals die Meinung aufkommen, die Exer- 
zitien seien in erster Linie da, um Be- 
rufe für die Orden, zumal die Gesell- 
schaft Jesu zu gewinnen. Diesem Vor- 
wurf gegenüber half auch die 15*. Vor- 
bemerkung, man dürfe wohl außerhalb 
der Exerzitien, nicht aber in ihnen dazu 
anregen, nicht. Tatsächlich wurden von 
den 7500 Exerzitanden zu Lebzeiten des 
hl. Ignatius nur 300 Jesuiten. Iparra- 
guirre zeigt an Hand seiner Quellen, wie- 
viel schwere innere Kämpfe sich wäh- 
rend der Übungen in den Seelen ab- 
spielten, von Seiten des Verstandes, des 
Gefühles, des Willens, die sich manchmal 
gegen den Exerzitienmeister und gegen 
den Orden erhoben. Ein besonders 
schwieriger Fall war der des P. Nadal, 
der zehn Jahre um seinen Beruf kämpfte. 

Von psychologischem Interesse ist es, 
wie Iparraguirre die von Ignatius an- 
gegebenen •Zeiten" der Wahl konkret 
unterscheidet. Die erste, fast wunderbare 
der Berufung des Matthäus ähnliche 
•Zeit" findet er bei den Patres Nadal und 
Manare. Sehr häufig und für die Exerzi- 
tien wohl kennzeichnend war schon da- 
mals die zweite Zeit des Erlebens von 
Trost und Trostlpsigkeit, des Einflusses 
des guten und des bösen Engels, deren 
Unterscheidung ein Meisterwerk der 
Exerzitien ist. Sie weist auf einen höhe- 
ren, geistigen Sinn für außer- und über- 
natürliche Einflüsse hin. Dem hl. Igna- 



Literaturbericht 315 

tius selbst war dieser Sinn und seine An- 
wendung ganz gewöhnlich für alle Ent- 
scheidungen seines Lebens. Wir möchten 
es ein verchristlichtes Daimonion des 
Sokrates nennen. Für die dritte Zeit der 
ruhigen, sachlichen Überlegung ist die 
Wahl des P. de Vitoria in den Exerzi- 
tien 1549 typisch; er gibt alle Gründe für 
und gegen den Stand der Vollkommen- 
heit und noch besonders für und gegen 
Franziskaner- und Jesuitenorden ge- 
nau an. 

Besonders klar hebt sich aus den ge- 
machten Niederschriften heraus, daß 
alles Wesentliche unmittelbar zwischen 
Gott und der Seele vor sich geht. Der 
Exerzitienmeister tritt dahinter ganz zu- 
rück. Daß seine Mitwirkung trotzdem 
nicht unbedeutend war, wird erst nach 
den Übungen klar; viele Exerzitanden 
wollen auch weiter mit ihm in Kor- 
respondenz und unter seiner Leitung 
bleiben. 

IV. Die Frucht der Exerzitien: 
Iparraguirre begnügt sich hier nicht mit 
den wertvollen, aber mehr äußeren Da- 
ten über große und einflußreiche Männer 
und Frauen, die aus den Exerzitien her- 
vorgegangen sind; er geht mehr auf ihre 
innere Wirkung ein. Er zitiert dafür den 
Verfasser des Büchleins selbst; dieser 
war sich der besonderen Gnaden Gottes 
in diesen Tagen und der hochherzigen 
menschlichen Mitarbeit, die sieh der gött- 
lichen Gnade öffnet, wohl bewußt und 
weist in mehreren Briefen kurz vor sei- 
nem Tode darauf hin. Ein Zisterzienser, 
Louis de Estrada, meint zusammenfas- 
send, die Exerzitien seien ein für die 
letzten Zeiten von Gott aufbewahrtes 
Mittel, um die Christen zu retten und 
auf den rechten Weg zu führen. 

Wenn man die Früchte der Exerzitien 
mehr im einzelnen überschaut, so war 
wohl am offensichtlichsten die Übung 
der Nächstenliebe der Exerzitanden. Spe- 
zifischer war aber das Erlernen des Be- 
trachtens der ewigen Wahrheiten und 
des Lebens Jesu. Nicht wenige wollten 
diese Übung auch weiterhin beibehalten. 
Wir wissen, wie sehr sie in den alten und 
neuen Genossenschaften aufkam, so daß 
sie schließlich durch das kirchliche Ge- 
setzbuch den Klerikern und Ordensleuten 
zur täglichen Pflicht gemacht wurde'. 
Ebenso sichtbar war das Wachsen des 
häufigen Sakramentenempfangs, beson- 
ders der heiligen Kommunion. Nur we- 
nige Fromme gingen damals häufig oder, 
vielleicht gegen Ende des Lebens, gar 
täglich   zur  heiligen   Kommunion.   Die 

' CIC can. 125, 2; can. 595, § 1, 2. 

große Mehrzahl der Gläubigen kam 
nur dreimal im Jahr. Auch die Beicht- 
väter verlangten nicht mehr, schreckten 
sogar häufig, wie später noch einmal die 
Jansenisten, durch ihre hohen Forderun- 
gen, von ihr ab. Jetzt führten die Exer- 
zitienmeister ihre Hörer dazu, jede Wo- 
che zu kommunizieren und die Priester, 
mehrere Male in der Woche die heilige 
Messe zu feiern. Die tägliche heilige 
Kommunion blieb aber auch damals noch 
recht selten. Immerhin sind die Exerzi- 
tien von Anfang an ein großer Schritt 
auf dem Weg, der durch die Kommunion- 
dekrete Pius' X. seinen Abschluß gefun- 
den hat. 

Für die Zunahme der Ordensberufe 
war eä typisch, wie viele in den Exerzi- 
tien den Mut fanden, alle auftretenden 
Schwierigkeiten zu überwinden. Wichti- 
ger noch war aber die Befestigung vieler 
Ordensleute in ihrem Beruf. So konnte 
Polanco 1556 schreiben: ziemlich viele 
Klöster von Männern und Frauen sind 
durch die Exerzitien reformiert und im 
Ordensgeist vertieft worden. Nicht ge- 
ringer war der Einfluß auf den Klerus. 
Er gab sein oft freies, ja skandalöses Le- 
ben auf, verzichtete auf einen Teil seiner 
Pfründe, übte die Seelsorge auf der Kan- 
zel und im Beichtstuhl wirklich aus; 
manche baten sogar öffentlich ihre Herde 
für ihr vergangenes Leben um Verzei- 
hung. Auch die Laien der verschieden- 
sten Stände erfüllten nach den Exerzi- 
tien ihre Berufspflichten in einer ganz 
anderen Weise. So lautet z. B. ein Bericht 
über die Änderung eines sehr begehrten 
spanischen Rechtsanwaltes: jedem Ar- 
men gab er von nun an ein Almosen und 
ließ öfters im Tag, während die Klienten 
bei ihm waren, eines seiner Kinder ihm 
zurufen: Denke an den Tod! 

Am Schluß seines Buches faßt Iparra- 
guirre die Ergebnisse seiner Unter- 
suchung kurz zusammen: Exerzitien der 
ersten Zeit waren keine Sensation und 
keine Volksbewegung, sondern ein klei- 
ner Sauerteig, der aber intensiv und 
nachhaltig wirkte. Für die Exerzitien- 
meister war es eine Nebentätigkeit neben 
ihrer eigentlichen Berufsarbeit. Es war 
eine ganz persönliche Arbeit, die sich 
nicht auf gedruckte Kommentare, nicht 
einmal stets auf gedruckte Exerzitien 
stützte, sondern auf deren Geist, der in 
den ersten Exerzitienmeistern lebendig 
war. Kleine Zentren der Exerzitienbewe- 
gung entstanden im Süden, in Rom, Bo- 
logna, Florenz, Venedig, Alcalä, Sala- 
manca, Sevilla und in Löwen, besonders 
durch die Studienhäuser des Ordens. Die 
besten Exerzitienmeister waren Faber, 



316 Buchbesprechungen 

Borgias,. Domenech, Broet, Villanueva, 
Nadal, Le Jay, Salmeron, Oviedo, Lan- 
dini, Estrada, Kessel, Wishaven. Bischöfe 
und Kardinäle, Priester und Ordensleute 
unterstützten das Werk, in dem sie die 
echte Reform sahen. Aber hinter allem 
stand Ignatius selbst, der überragende 
und weitblickende Ausbilder der ersten 
Exerzitienmeister. 

So war in den Exerzitien die echte 
christliche •Renaissance" gekommen: die 
Erneuerung und Wiedergeburt des Men- 
schen im Heiligen der Neuzeit. Es war 
zugleich der wahre •Humanismus" ent- 
deckt, der alle menschlichen Fähigkeiten 
ansprach und sie in der rechten Ordnung 
und Zielsetzung, auf Gott zu, entwickelte. 
Es war schließlich die wahre •Reforma- 

tion" angebrochen, die den alten Glau- 
ben neu erleben ließ, die tief gesunkenen 
Sitten von Klerus und Volk wirksam bes- 
serte, ja viele zur Höhe der Vollkom- 
menheit führte, wie die zahlreichen Hei- 
ligen jener Zeit beweisen. So ist die 
junge Exerzitienbewegurig die private 
Ergänzung der amtlichen Reform des 
Tridentinums geworden^ 

Iparraguirre hat mit seiner Unter- 
suchung einen sehr wertvollen Beitrag 
zur Geschichte der Frömmigkeit geleistet 
und auf einem Einzelgebiet durch- 
geführt, was Pourrat durch seine vier- 
bändige Geschichte der Frömmigkeit an- 
geregt und begonnen hatte. Die zu er- 
wartende Fortsetzung wird neue inter- 
essante Tatsachen bringen. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Grab er, Rudolf, Begegnungen mit 
Christus. Würzburg, Echter-Verlag, 
1947, 186 S., kl. 8°, 4.80 DM. 

In dem vorliegenden Büchlein des be- 
kannten Verfassers handelt es sich um 
Ansprachen an junge Theologen über 
eine christozentrische Gestaltung des 
inneren Lebens. •Bei der Auswahl der 
Themen und ihrer Gruppierung um Chri- 
stus leitete den Verfasser ähnlich wie in 
seinem Buch ,Christus in seinen heiligen 
Sakramenten' der Gedanke, die mannig- 
fachen Übungen des christlichen Lebens, 
die oft so zusammenhanglos nebenein- 
anderstehen, in Christus zu verankern 
und so mit persönlichem Leben zu er- 
füllen" (5). Von der ewigen Existenz im 
Gedanken Gottes, im •Worte" des Va- 
ters, bis zur einstigen Auferstehung wird 
das ganze Leben des Menschen als eine 
wachsende Begegnung mit Christus ge- 
sehen. Grundgelegt ist diese Begegnung 
im ewigen Logos und im Sakrament der 
Taufe, zur Entfaltung kommt sie im 
Glauben, im Gebet, im Empfang des 
Fleisches und Blutes Christi und in der 
Kirche, vollendet wird sie im Tod und in 
der Auferstehung. • Der Zuhörerkreis 
bedingte die starke theologische Unter- 
bäuung und Vertiefung des Stoffes, so 
daß es mit einem einmaligen Lesen kaum 
getan ist. Die lebendige Art des Vortrags 
hinwiederum wirkt auflockernd und ver- 
hindert das Absinken in trockene Schul- 
weisheit. Damit ist gegeben, daß einer- 
seits auf eine letzte theologische Schärfe 
verzichtet werden mußte und manche 
Gedankengänge nur angedeutet werden 
konnten^  anderseits  aber unmittelbare 

Impulse für die Gestaltung des persön- 
lichen religiösen Lebens vermittelt wer- 
den, so wie es dem Sinn der Vorträge 
entsprach. Diesem formalen Ausgleich 
entspricht auch der Ausgleich im Inhalt- 
lichen. Es wird immer wieder nach der 
sana doctrina, der gesunden Lehre ge- 
sucht, die allerdings nicht als das bloß 
Traditionelle, das Landläufige verstan- 
den werden darf. Im Gegenteil, die rei- 
che Belesenheit des Verfassers bringt 
eine große Aufgeschlossenheit für die 
verschiedenen theologischen und aszeti- 
schen Schulen mit sich, manchmal viel- 
leicht zu viel, so daß die innere Einheit 
einer irenischen Harmonisierung ge- 
opfert zu werden droht. Es mag das aber 
auch mit der inneren Vornehmheit des 
Seelenkenners zusammenhängen, die je- 
dem Menschen seinen ihm gemäßen Weg 
suchen läßt. So kann man das Büchlein 
nur sehr begrüßen und allen zum eifri- 
gen Studium und Durchbeten empfehlen. 

Friedrich Wulf S. J. 

F i 11 h a u t Theodor, Die Kontroverse 
über die Mysterienlehre. Warendorf 
i. W., Schnellsche Verlagsbuchhand- 
lung (C. Leopold), 1947,129, 8». 

Die Kontroverse über die Mysterien- 
theorie ist in den bald fünfundzwanzig 
Jahren seit ihrem ersten Auftreten auch 
für den, der sie von Anfang an mitverfol- 
gen konnte, infolge der verschiedenen 
Ausweitungen einigermaßen unübersicht- 
lich geworden. So kommt eine zusam- 
menfassende Übersicht einem Bedürfnis 
entgegen, und man kann dem Verfasser 
des vorliegenden Buches auch sofort das 




