316

Borgias,. Domenech, Broét, Villanueva,
Nadal, Le Jay, Salmeron, Oviedo, Lan-
dini, Estrada, Kessel, Wishaven. Bischéfe
und Kardinile, Priester und Ordensleute
unterstiitzten das Werk, in dem sie die
echte Reform sahen. Aber hintfer allem
stand Ignatius selbst, der iiberragende
und weitblickende Ausbilder der ersten
Exerzitienmeister.

So war in den Exerzitien die .echte
christliche ,Renaissance® gekommen: die
Erneuerung und Wiedergeburt des Men-
schen im Heiligen der Neuzeit. Es war
zugleich der wahre ,Humanismus“ ent-
deckt, der alle menschlichen Fihigkeiten
ansprach und sie in der rechten Ordnung
und Zielsetzung, auf Gott zu, entwickelte.
Es war schlieBlich die wahre ,Reforma-

Buchbesprechungen

tion“ .angebrochen, die den alten Glau-
ben neu erleben lieB, die tief gesunkenen
Sitten von Klerus und Volk wirksam bes-
serte, ja viele zur Héhe der Vollkom-
menheit fiihrte, wie die zahlreichen Hei~
ligen jener Zeit beweisen. So ist die
junge Exerzitienbewegung die private
Erginzung der amtlichen Reform des
Tridentinums geworden.

Iparraguirre hat mit seiner Unter-
suchung einen sehr wertvollen Beitrag
zur Geschichte der Frommigkeit geleistet
und auf einem Einzelgebiet durch-
gefiihrt, was Pourrat durch seine vier-
biéndige Geschichte der Frommigkeit an-
geregt und begonnen hatte. Die zu er-
wartiende Fortsetzung wird neue inter-
essante Tatsachen bringen.

BUCHBESPRECHUNGEN

Graber, Rudolf, Begegnungen mit
Christus. Wiirzburg, Echter-Verlag,
1947, 186 S., Kkl. 8°, 4.80 DM.

In dem vorliegenden Biichlein des be-~
kannten Verfassers handelt es sich um
Ansprachen an junge Theologen iiber
eine christozentrische Gestaltung des
inneren Lebens. ,Bei der Auswahl der
Themen und ihrér Gruppierung um Chri-
stus leitete den Verfasser @hnlich wie in
seinem Buch ,Christus in seineén heiligen
Sakramenten‘ der Gedanke, die mannig-
fachen Ubungen des christlichen Lebens,
die oft so zusammenhanglos nebenein-
anderstehen, in Christus zu verankern
und so mit persdnlichem Leben zu er-
fiillen* (5). Von der ewigen Existenz im
Gedanken Gottes, im ,Worte“ des Va-
ters, bis zur einstigen Auferstehung wird
das ganze Leben des Menschen als eine
wachsende Begegnung mit Christus ge-
sehen. Grundgelegt ist diese Begegnung
im ewigen Logos und im Sakrament der
Taufe, zur Entfaltung kommt sie im
Glauben, im Gebet, im Empfang des
Fleisches und Blutes Christi und in der
Kirche, vollendet wird sie im Tod und in
der Auferstehung. — Der Zuhorerkreis
bedingte die starke theologische Unter-
bauung und Vertiefung des Stoffes, so
daB es mit einem einmaligen Lesen kaum
getan ist. Die lebendige Art des Vortrags
hinwiederum wirkt auflockernd und ver-
hindert das Absinken in trockene Schul-
weisheit. Damit ist gegeben, daB einer-
seits auf eine letzte theologische Schirfe
verzichtet werden mufBite und manche
Gedankenginge nur angedeutet werden
konnten, anderseits aber unmittelbare

Impulse fiir die Gestaltung des persén-
lichen religiosen Lebens vermittelt wer-
den, so wie es dem Sinn der Vortrige
enfsprach. Diesem formalen Ausgleich
entspricht auch der Ausgleich im Inhalt-
lichen. Es wird immer wieder nach der
sana doctrina, der gesunden Lehre ge-

‘sucht, die allerdings nicht als das bloB

Traditionelle, das Landliufige verstan-
den werden darf. Im Gegenteil, die rei-
che Belesenheit des Verfassers bringt
eine grofle Aufgeschlossenheit. fiir die
verschiedenen theologischen und aszeti-
schen Schulen mit sich, manchmal viel-
leicht zu viel, so daB die innere Einheit
einer irenischen Harmonisierung ge-
opfert zu werden drohf. Es mag das aber
auch mit der inneren Vornehmheit des
Seelenkenners ‘zusammenhingen, die je-
dem Menschen seinen ihm geméfien Weg
suchen-14Bt. So kann man das Biichlein -
nur sehr begriiBen und allen zum eifri-
gen Studium und Durchbeten empiehlen.
Friedrich-Wulf S. J.

Filthaut Theodor, Die Kontroverse
iiber. die Mysterienlehre. Warendorf
i. W., Schnellsche Verlagsbuchhand--
lung (C. Leopold), 1947, 129, 8°.

Die Kontroverse iiber die Mysterien-
theorie ist in den bald fiinfundzwanzig
Jahren seit ihrem ersten Auftreten auch
fiir den, der sie von Anfang an mitverfol-
gen konnte, infolge der verschiedenen
AusweitungeneinigermafBen untibersicht~
lich geworden. So kommt eine zusam-
menfassende Ubersicht einem Bediirfnis
entgegen, und man kann dem Verfasser
des vorliegenden Buches auch sofort das



Buchbesprechungen:

Zeugnis ausstellen, dafl er durch seine
klare, im ganzen objektive, alles Wich-
tige verarbeitende Berichterstattung die
Aufgabe gut geldst hat.

Obwohl F. den inzwischen (28. 3. 48)
heimgegangenen Begriinder der Mpyste~
rienlehre, P. Odo Casel, an verschiede-
nen Stellen in Schutz nimmt, treten in
der systematisch geordneten Zusammen-
fassung die ungeklirten und angreif-
baren Punkte um so deutlicher hervor:
der allzu hoch eingeschitzte Beitrag des
antiken Mysteriendenkens (87 £f), die un-
klare Ausdehnung der .in Frage kom-
menden Heilstatsachen (35, 40), das Aus-
welchen vor Entscheldungen (33), die Ge-
ringschiitzung systematischer Theologie
und die Ignorierung von Denkschwierig-
keiten (62, 67 £f) bei weitgehendem eige-
neén Gebrauch von theologischen Kon-
klusionen (76, 80). Als grofer Wurf hebt
sich immer mehr ab die Leistung von
Gottlieb Séhngen, der durch eine tief-
gehende Umformung der Mysterien-
these ihren wertvollen Gehalt zu retten
unternimmt, indem er nicht eine ..objek-~
tive“, in sich ruhende Gegenwirtigset-
zung des Heilsgeschehens, sondern eine
seffektive* Gegenwirtigsetzung an-
nimmt, die sich an der Kirche, an den
Empfingern des Sakramentes vollzieht
(49 1f).  Als  bleibendes Verdienst der
Caselschen Mysterienlehre bucht aber F.
mit Recht (100), ,daBl sie mit einer er-
staunlichen. Unbeirrbarkeit die gesamte
Christuswirklichkeit in einer einheit-
lichen Zusammenschau“ darzustellen
versucht hat, eine Aufgabe, die fiir Theo-
logie und Seelsorge auch dann von héch-
ster Wichtigkeit bleibt, wenn man sie in
der Caselschen Lésung noch nicht erfiillt
sieht. — S. 11 unten ist eine Zeitschrift
irrig angegeben, S. 13. P. Kramp zu Un-
recht genannt.

Jos. Andr. Jungmann S. J.

Griaf, Richard, C. S. Sp., Das Sakra-
ment der gittlichen Barmherzigkeit.
Regensburg, Gregorius-Verlag 1948,
120 S., k1. 8%, geh. 4.80 DM.

Waren die Zeilen auch — nach dem
Gesténdnis des Vorworts -— urspriinglich
als Anregungen fiir einen Aussprache-
kreis von Priestern gedacht, so werden
sie doch — nicht nur vielleicht! — ent-
sprechend der Hoffnung des gleichen
Vorworts ,in der abgeidnderten Form
mithelfen, das Verstiindnis und die Liebe
Zum _heiligen Bufisakrament zu fordern®.
Wie.in den friitheren Biichern des Ver-
fassers' geht es auch hier nicht um
sublime Spekulation, noch um ungesunde

317

Problematik, vielmehr hat der-Praktiker

vor dem Theoretiker, der erfahrene Seel-
sorger und Seelenfiihrer vor dem speku-
llerenden ' Dogmatiker das Wort. Man
empfindet es unwillkiirlich  als wohl-
tuend, wenn man z. B. hier endlich wie-
der einmal erleben darf, daf die An-
gebrachtheit, Niitzlichkeit und der Wert
der Andachtsbeichte als Selbstverstiand-
lichkeit vorausgesetzt und einfach ge-
fragt — und gezeigt! — wird, wie man
sie am besten gestalten und moghchst
wirksam machen kann.

Anderseits wird allerdings der Dogma-
tiker an dieser gewollten Unbeschwert-
heit, die manche wirklich problematische
Aufstellungen einfach wie Tatsachen
hinsetzt, wenn nicht gerade gleich An-
stoB nehmen, so doch stutzig werden. So
z. B. wenn es S. 40 (und &hnlich S. 86)
heif}t: ,Wenn in uns keine schwere Silinde
zu 'tilgen ist, ... dann flieBen (die Krifte
des kostbaren Blutes) gleichsam iiber uns
hinweg ..., strémen bis zu unsern Brii-
dern und Schwestern ... Die Gnaden, die
wir nicht benétigen, kommen dann be-
stimmt jenen zugute, die einer Bekeh-
rungsgnade bedirftig sind“. Und zwar
wiirde dies nur von den ,siindentilgen-
den‘ Gnaden gelten, weil wir die ,auf-
bauenden‘* ja immer selber brauchen
kénnen. Ist schon die Unterscheidung
von siindentilgenden und aufbaueénden-
Gnaden nicht gliicklich, da ja doch ein
und dieselbe heiligmachende Gnade
auch (wenigstens in einem weiteren Sinn)
Formalursache der Siindennachlassung
ist, so scheint es theologisch noch weni-
ger haltbar, daB numerisch die gleiche
Gnade nun einem andern zukommen
soll, weil ich auf Grund meiner Siinden-
armut nicht die nétige Aufnahmefihig-
keit fiir sie habe. — Die Grenzen einer
im ‘iibrigen hervorragend bildhaften
Darstellung spiirt man, wenn sie S. 85 die
rechte Auffassung von der unvollkom-
menen Reue in Gefalir bringt und sie zu
verbarmlosen droht: ,Die Halbkreis-
bewégung (von der Siinde weg zu Gott
zuriick), die wir in der wvollkommenen
Reue ,ganz aus eigenem‘ vollziehen miis-
sen, wird von uns nicht gefordert ... es
wird von uns eigentlich nur verlangt ein
Sichlosldsen, ein Nichtmehrfesthalten der
schweren Siinden, und zwar mehr oder
weniger mit Riicksicht auf uns selbst...“
Das Formalobjekt auch der unvollkom-
menen Reue bleibt ja doch die Siinde als
Beleidigung Gottes.

Wir méchten aber mit dem Aufzeigen
solcher dogmatischien Gewagtheiten nicht
die Gesamtschénheit des Biichleins ver-
dunkeln; da sie dem nicht ‘achtsamen



318 . Buchbesprechungen

Leser wenig auffallen werden. Nach
wertvollen Vorbemerkungen iiber das
Wesen der heiligen Beicht, die Barmher-
zigkeit Christi und iiber des Christen
Stellung zu seiner eigenen (siindhaften)
Vergangenheit baut sich das Biichlein
nach den fiinf Hauptstiicken des heiligen
. BuBBsakramentes auf. Pastorell besonders
wertvoll scheint uns im 2. Kapitel das
liber Gewissensbildung und Versuchung
Gesagte, sowie im 4. Kapitel die Ab-
handlungen- {iber Andachtsbeicht und
Wiederholungsbeicht.

So bleibt dieses Biichlein in seiner Be-
liebtheit hinter den fritheren Werken
des Verfassers gewif3 nicht zurtick.

Josef Grotz S. J.

Schmitt, Albert, Abt von GriiBau,
Augustinus-Predigten. Eine Auswahl
fiir Sonn- und Feiertage des Kirchen-
jahres. Mannheim, Herbert Wohl-
gemuth-Verlag, 1947, 374 S., 8°, 12.—
DM.

Jeder Augustinusiibersetzer steht vor
der Wahl, entweder die Eigenart der Ur-
sprache in der Ubersetzung zum Aus-
druck zu bringen: dann wirkt das Werk
wie hineingestellt in eine Landschaft, in
der es fremd ist. Oder aber er kann das
Werk in den deutschen Predigtstil tiber-
tragen: dann verliert es viel vom Glanz
der augustinischen Predigt. Denn es ist
doch wohl nicht ganz richtig, wenn der
Ubersetzer vorliegender Augustinuspre-
digten in der Einleitung sagt: ,Man
tduschte sich, wenn man glaubte, die
Stérke der augustinischen Predigt lige
im Rhetorischen. Im Gegenteil!“ (10). Sie
liegt gewiBl nicht nur im Rhetorischen.
DaBl sie aber weithin ihre Wirkkraft
doch aus dem Glanz der Sprache Augu-
stins und der Feinheit seiner Psycholo-
gie, also Mitteln der Rhetorik besitzt,
wird man nicht leugnen koénnen. Diese
in der Sache selbst begriindete Unzu-
langlichkeit jeder Augustinusiiberset-
zung, die sich erst recht in den Predigten
bietet, erfihrt auch der Leser der vor-
liegenden Sammlung.

Doch soll das kein Grund sein, die hier
gebotene Ubersetzung, die aus der Fiille
des Stoffes eine gute Auswahl gibt, nicht
zu begriilen. Das Unmittelbare der Be-
gegnung von Prediger und Zuhérer, wie
es der Predigt Augustins so eigentiimlich
ist — die meisten seiner Predigten hat
er ohne lidngere Vorbereitung gehalten,
inspiriert von der Glut seines Innern und
der Begegnung mit seinen Zuhérern —
spiirt man recht wohl.

Zum Technischen e1mges man wiiBite

gern die Bedeutung der Datumsangabe
am Schlu3 jeder Predigt. Storend wirkt -
eine mangelnde Sorgfalt im Drucksatz,
fehlende Satzzeichen und dhnliches.

Als Wunsch méchte man diesem Buch -
mitgeben, daB es ihm gelinge, seine Le-
ser zu bewegen, Augustinus auch dort
zu begegnen, wo er zu Hause ist, im
Lateinischen. Otto Semmelroth S. J.

Russische Frommigkeit. Briefe eines
Starzen. Aus dem Russischen iiber-
setzt, eingeleitet und herausgegeben
von Nikolai Bubnoff Metopen-
Verlag, Wiesbaden 1947, 178, 8°.

Die vorliegenden Briefe eines Starzen
(aus der Sammlung: Biicher des Wissens
Bd. I) werden von allen begriift werden,
denen es um ein echtes, d. h> an den
Quellen orientiertes Verstindnis der rus-
sischen Frommigkeit zu tun ist. Es ist in
den letzten Jahrzehnten in deutscher
Sprache viel tiber die Eigenart der ,5st-

- lichen* bzw. russischen Frommigkeit ge-

schrieben worden, wobei einzelne Ziige
zu stark auf Kosten des Ganzen hervor-
gehoben wurden und so ungewollt das
Bild eines dem Abendlinder vollig we-
sensfremden, ginzlich weltabgewandten
und ,,unpraktischen® Frommigkeitsideals
entstand. Dieses Bild zu berichtigen, da-
zu dient wohl dieses lebendige Zeugnis
der Briefe besser als neue Abhandlun-
gen. Freilich enthidlt das vorliegende
Bindchen nur eine Auswahl aus den
Briefen eines der russischen Starzen
(Theophans des Einsiedlers 1815-—1894).
Es kann und will darum keine Uber-
schau geben. Da die vorliegende Aus-
wahl jedoch die Wesenselemente der
Starzenlehre enthilt, gewidhrt sie einen
guten Einblick in Theorie und Praxis
dieser geistlichen Véter neuerer russi-
scher Frommigkeit. Ihre Quellen sind die
Weisungen der orientalischen Kirchen-
viter, der Hesychasmus und vor allem
die eigené innere Erfahrung. Deutlich
spiirt man in den Briefen den dem Star-
zentum eigenen apostolischen Drang, aus
dem eigenen Ringen um Vollkommen-
heit auch zur Erneuerung echten christ-
lichen Lebens auBlerhalb der Kloster-
mauern beizutragen und so den Men-~
schen zu helfen, die bei der hierarchi-
schen Staatskirche keine Hilfe in ihrer
inneren Not fanden. Inhaltlich werden
die vorliegenden Briefe in zwei Gruppen
getellt von denen die erste vorwiegend
eine . philosophisch-psychologische Ein-
fiihrung In das geistliche Leben enthilt,
die sowohl von dem umfangreichen Wis-
sen des ehemaligen Professors und Bi-



Buchbesprechungen

schofs als auch von der tiefen inneren
Erfahrung des Monches Theophan zeugt.
Diese Einfiihrung ist schlicht und Kklar.
Sie enthdlt hauptséchlich die Lehre von
den’ Schichtungen der menschlichen Na-
fur. Absonderlich erscheint die Annahme
einer dtherisch-materiellen Seelenhiille.
Aber diese Theorien sind nicht so wich-
tig. Worauf es dem Starez ankommt, ist
die geistliche Leitung der Seele in ihrem
Ringen um das richtige Verhidltnis zu
Gott und zur Welt. Das ist hauptsachlich
der Inhalt der zweiten Gruppe der
Briefe. Hier erweist sich der ,Einsied-
ler® als ein seelenkundiger, verstindnis-
voller und energischer Erzieher, der ein-
dringlich den Weg zu wahrer Selbst-
erkenntnis, Demut, innerer Sammlung,
Gebet und Gottvertrauen weist. Sein Ziel
ist eine durchaus solide Frommigkeit.
DagB er die katholische Kirche, so wie er
sie aus streng orthodoxem Gesichtswin-
kel.sieht, schroff ablehnt, ist nicht ver-
wunderlich. — Die Einfiihrung des Her-
ausgebers enthélt eine kurze Charakte-
ristik der russischen Frommigkeit und
eine gedringte Ubersicht tiber die Ge-
schichte des Starzentums. Bei der Gegen-
liberstellung des russischen und katholi-
schen Monchtums ist leider die traditio-
nelle Verzeichnung katholischen Ordens-
geistes beibehalten. DaB ,asketische
Ubungen der katholischen Monche im
wesentlichen Mittel zur Stdhlung des
Willens“ selen, ist ein sachlicher Irrtum,
den ein Studium der katholischen Or-
densregeln aufkliren kann. Fiir eine ge-
rechte Beurteilung des orthodoxen Ostens
wie des katholischen Westens ist eine
beiderseitige Kenntnis der Quellen
unerlasliche Voraussetzung.

Joh. Groetschel S. J.

1. Jussen Wilhelm S.J., Gerechtigkeit
schafft Frieden, (Reden und Enzykliken
des Heijligen Vaters Papst Pius XII)
Hamburg, Hansa-Verlag Josef Toth, 1946,
80, 407 S.

2. Schédufele Dr. Hermann, Anspra-
chen Papst Pius’ XII. Zur Neuordnung
im Staats- und Vélkerleben. Waibstadt
ggi Heldelberg, Verlag Kemper, 1946, 8°,

0 S.

Wir haben es in den zuriickliegenden
Jahren schmerzlich empfunden, daB die
geistige Abschniirung des deutschen Vol-
kes von ‘der tibrigen Welt es den deut-
schen Katholiken immer weniger mog-
lich machte, an den grofien Kundgebun-
gen unseres kirchlichen Oberhauptes
teilzunehmen. Man hérte zwar nachtrig-
lich, dafi Papst Pius XII. wieder eine
bedeutende Rundfunkansprache gehalten

319

oder In einem Hirtenschreiben zu den
grofien Fragen der Zeit Stellung genom-
men habe. Aber es war nur wenigen ver-
gonnt, den Wortlaut dieser grolen Weg-
weisungen kennen zu lernen. Nunmehr
sind auch diese Schranken gefallen. Die
Ansprachen und Rundschreiben unseres
Heiligen Vaters liegen bereits in mehre- _

_ren deutschen Ausgaben vor. Die bisher

vollstdndigste ist wohl die von P. Wil-
helm Jussen S.J. besorgte: ,,Gerechtig-
keit schafft Frieden“. Die ersten zwdlf

" Teile dieser Sammlung geben die Rund-

funkansprachen, Weihnachtsbotschaften
und Hirtensghreiben der Kriegs- und
unmittelbaren Nachkriegszeit wieder. In
ihnen hat Papst Pius XII. die Grund-
sétze eines friedlichen Staats- und Vol-
kerlebens, elner dauerhaften Friedens-
ordnung auf der Grundlage der mensch~
lichen Freiheit und der sozialen Gerech-
tigkeit entwickelt. Die Kundgebungen
des Papstes wihrend des zweiten Welt-
krieges zeigen seine ganze Meisterschaft,
aus einer wahrhaft tiberlegenen Welt-
kenntnis heraus die Zeitereignisse zu
iiberblicken und zu beurteilen, in stin-
diger Begegnung mit der furchtbaren
Weltnot die Grundlagen eines gesunden.
Staats- und Wirtschaftslebens aufzuwei-
sen und damit an den politischen und
sozialen Irrtiimern der Zeit erschépfende
Kritik zu iiben, ohne doch dem einzelnen
Staate zu nahe zu treten, ohne das Gebot
der unbedingten Neutralitit und der
Nichteinmischung in das Selbstbestim-~
mungsrecht der Vélker und Staaten auch
nur im geringsten zu verletzen.

Allein es wire falsch, zu glauben, Papst.
Pius XII. sei lediglich ein ,politischer
Papst®. Das genaue Gegenfteil trifft zu.
All seine ,politischen® Kundgebungen
kommen aus der Hirtensorge einer tief
religiosen, nur dem Heiligen dienenden
Personlichkeit. Wie sehr Papst Pius XII.
Hreligioser Papst“ ist, zeigen die iibrigen
Teile des Buches, die Ansprachen iiber
die Wunderwelt der Gnade, iiber das
Apostolat der Frau, iliber christliche Er-
ziehung und namentlich das groSe Rund-~
schreiben iiber den mystischen Leib Chri-
sti. Aus ihnen geht hervor, wie der
gegenwirtige Oberhirte unserer Kirche
einerseits aus den letzten Tiefen der -
christlichen Mysterien schépft und ganz
von ihrem heiligen Feuer erfiillt ist, an-
dererseits aber in niichterner Klarheit
jeden falschen Mystizismus abweist. So
haben Aszese und Mystik reichen Ge-
winn aus diesen pépstlichen Verlaut-
barungen.

Eine weitere Ausgabe der , Anspra-
chen Papst Pius’ XII. zur Neuordnung



- 320

im Staats- und Vélkerleben® hat- Dr.
Hermann Schéufele "veranstaltet. Wie
schon ihr Titel besagt, beschrinkt sich
diese Ausgabe auf die papstlichen Kund-
‘gebungen zu den staatlichen und sozia-
len Fragen. Zwischentitel und Randnoten
sowie ein ausfilhrliches Sachverzeichnis
erleichtern einen schnellen - Uberblick
und ein rasches Auffinden fraglicher
Stellen. Beide Ausgaben dienen -der
-lebendigen Wiederverbindung der deut-
‘'schen Katholiken mit dem Herzen der
‘Christenheit. Dr. Heinrich Getzeny.

Hofmann, Rudolf. Dag Meuschliche
im christlichen Ethos. Reden und Vor-
trige der Hochschule Passau V. Niirn-
berg~-Bamberg-Passau, Glock und Lutz
1947, 32, 8°.

In einem knappen, aber auBerordent—
lich inhaltsreichen Aufri skizziert der
.durch seine Arbeiten: auf dem Gebiete
der  Gewissens- und Tugendlehre be-
kannte Passauer Moralist die Stellung
des ,,Menschlichen“ innerhalb der chrigt-
lichen Ethik, Die Frage ist um so wich-
tiger, als das humanum immer aus-
schlieBlicher das eigentlich Verbindende
zwischen gldubigen Christen und auf-
‘richtig suchenden ,Heiden“ geworden
ist. — Der Verfasser zeigt, wie das Chri-
stentum allein den Menschen in seinem
ganzen Menschsein gegeniiber allen Ver-
kiirzungsversuchen idealistischer, biolo-
gistischer oder auch naturalistischer Art
in seiner leib-seelisch-geistigen Ganzheit

. und seiner personalen Wiirde verteidigt
hat. Grade das Neuartige der christlichen
Sittlichkeitsauffassung  gegeniiber der
‘Antike: ihre religise Begriindung in dem
personalen Stehen des Menschen vor
Gott schatft eine neue und vertiefte Be-~
‘ziehung der  Sittlichkelt zum Mensch~
lichen. Denn ,,Vorbild und Urbild“ des
sittlich vollkommenen Menschen ,,ist der
Menschensohn, der als Mensch, in allem
Mensch geworden, selbst ganz unter dem

. Willen des Vaters steht und als Mensch

diesen Willen zu erfiillen hat* (15). An
drei - grundlegenden Themen 148t sich
nun nach dem Verfasser die Stellung des
- Menschlichen innerhalb der christlichen
Sittlichkeitsauffassung aufweisen: ,,1. an
-dem christlichen Begriff der Agape im
_Verhiltnis zum antiken Erosgedanken,
2..in der christlichen Gewissenslehre ...

-Buchbesprechungen

und. 3. in der moraltheologischen Dar-
stellung des . materialeni Bereiches der
christlichen Sittlichkelt unter. dem Ge-

sichtspunkt. der Tugend und des natiir-

lichen Sittengesetzes* (16 £.). Und immer
wieder  wird gezeigt, wie gerade in der
christlichen Ethik das Menschliche in
seiner ganzen und unverkiirzten Weite
bewahrt, . vertieft und geadelt wird. —
Man hatte vielleicht noch gewiinscht, dafl
der Verfasser uns auch einiges liber die
Kreuzigung des Menschlichen in der
christlichen Ethik gesagt hitte. Sonst
laufen wir Gefahr, eine Apologetik zu
treiben, die der christlichen Wirklichkeit
nicht standhilt. Aber das lag wohl nicht
im Blickfeld der hier angeschnittenen
Frage. Friedrich Wulf S. J.

Paulus, Zeitschrift fiir auBerordentliche
Seelesorge. Verlag Xemper, Heidelberg-
Waibstadt, Heft 1, 1948.

In sehr geschmackvoller Form ist die

 Zeitschrift der Missionskonferenz wieder

erstanden (Erscheinungsweise viertel-
jéhrlich). Das vorliegende erste Heft will
programmatisch sein und den neuen Zie-
len Rechnung tragen. Nach einem ein-
leitenden Referat iiber ,,Gottes Wort und
seine Verkiindigung®, einer theologischen
Grundlegung der Predigt, steht die heu-.
tige Form der Volksmission im Vorder-
grund der Diskussion. Es werden die ver-
schiedenen' Vorschldge zu ihrer Neuge-
staltung aufgefithrt und zum Abschlufl
die Verbindungslinien zu einem katholi-
schen Existentialismus aufgezeigt. In
weiteren Referaten werden sodann einige
vordringliche Fragen heutiger Predigt
behandelt; die soziale Frage und das
Fluchtlmgsproblem — Mit dieser neuen
Form ist ganz bewulit der bisherige
Rahmen eines bloBen M1tte11ungsorgans“
gesprengt worden und eine Fachzeit-
schrift fiir alle Fragen der auBierordent-

‘lichen Seelsorge entstanden.

" Friedrich Wulf S.J.

Berichtigung
_ Die, Regel des geistlichen Lebens” von
Landesbischof Wilhelm Stihlin, iiber die
in Heft 3, S. 237 unserer Zeitschrift be-
richtet wurde, ist nicht die Regel der
,,Michaelsbrudersdlaft“ sondern vor
allem fiir die Mitglieder deé Bemeuche-
ner Dienstes gedacht.



