
O selige Nacht 
Eine Weihnachtsbetrachtung 

Von Friedrich Wulf S.J., München 

Welche Gedanken mögen uns wohl bewegen, wenn wir in diesem Jahr 
an der Weihnachtskrippe knien? Werden die seligen Melodien der Kinder- 
jahre den Grund des Herzens noch erreichen? Werden sie die eigentlichen 
Fragen und die heimlichsten Nöte unseres oft so schwierigen Lebens noch 
anzurühren vermögen? Ach ja, sie werden uns hinübersingen in ein ande- 
res Land, in ein Land liebender Geborgenheit und tröstlicher Zuversicht. 
Wird diese Geborgenheit und Zuversicht aber auch wirklich über die Vor- 
höfe unseres Herzens hinauskommen und in seine innersten Kammern ein- 
dringen • und darum nicht nur eine Täuschung unseres so leicht erreg- 
baren Gemütes sein? Wie oft mußten wir schon feststellen, wenn wir er- 
griffen, gerührt oder auch erzürnt schienen, daß wir nur allzu bald wieder 
in die alte Dumpfheit und Müdigkeit zurückfielen, als ob unser Herz gar 
nicht mehr in einem echten Rhythmus schlüge, in einem gesunden Auf und 
Nieder von Freude und Schmerz, von Zuversicht und Sorge, von Ge- 
borgenheit und Furcht. Wir wissen es heute schon, wir werden in den 
Tagen der heiligen Weihnacht auf den jubelnden Gesang der himmlischen 
Heerscharen voll Sehnsucht lauschen und die innig-zarten Krippenlieder 
reinen und glühenden Herzens singen, aber je sehnsüchtiger wir hinaus- 
horchen und je glühender wir die alten Weisen in uns hineinzusingen ver- 
suchen, um so weniger will uns die heimliche Furcht verlassen, das alles 
sei nur der verzweifelte Versuch eines klagenden und blutenden Herzens, 
sich seiner tiefsten und eigentlichsten Not zu erwehren. 

Wir sind ein wenig erschrocken, wenn wir so sprechen, und dennoch ist es 
so: Es gibt eine Not des heutigen religiösen Menschen, die hat etwas Aus- 
wegloses, etwas Verzweifelndes an sich. Sie scheint durch kein Beten und 
Flehen behoben werden zu können, da die natürlichen Voraussetzungen für 
ihre Heilung fehlen. Dabei sind es gerade die Besten unter uns, die von ihr 
befallen werden, diejenigen, die sich ohne Vorbehalt Gott in die Arme wer- 
fen und seines Rufes in allem gewärtig sein wollen. Sie fühlen ihr Herz 
oft wie geteilt und zerrissen von dem Zwiespalt zwischen dem wachsen- 
den Verlangen nach Gott, ihrem seligen Heil, und dem zunehmenden Un- 
vermögen, diesem Gott auf den Straßen ihres Lebens noch zu begegnen, 
ihn zu fassen und festzuhalten, und gerade darin besteht ihre Not. Ob 
diese Not durch das Kind in der Krippe noch weggenommen werden kann? 

Die äußeren Beschwerden der Zeit, mögen sie auch noch so hart und 
vielfältig sein, würde man noch gern hinnehmen, wenn einem nur Gott 
erhalten bliebe, Gott als der selige, unangreifbare Grund des menschlichen 
Herzens, in den hinein man sich flüchten könnte, wenn die Sturmflut über 
einem zusammenschlägt, Gott als das inwendige Licht und die Kraft aus 
der Höhe. Aber gerade dieser Gott der fühlbaren Nähe, dessen Herzschlag 
man verspürt, in dessen Hände wir unseren Geist zur Nachtzeit befehlen • 

26 



402 Friedrich Wulf S. J. 

wie Deinen Augapfel bewahre uns, in Deine Flügel hülle uns ein •, dieser 
Gott scheint uns zugleich mit dem Verlust der äußeren Habe, der irdischen 
Heimat und geliebter Menschen genommen zu sein. Wir haben den Ein- 
druck, als entzöge er sich immer wieder unserem Bemühen, aber in Wirk- 
lichkeit ist dieses selbst zu schwach, Ihn durch die bunte Fülle der Ein- 
drücke und Ereignisse in voller Gestalt noch zu sehen, Ihn zu umfangen 
und festzuhalten. Dagegen scheint auch der Glanz auf dem Angesicht des 
göttlichen Kindes nichts ausrichten zu können. 

"Der Kampf um die Notdurft des Lebens, eine auf die Dauer unerträgliche 
Beschränkung und Einzwängung der persönlichen Sphäre, die nicht enden- 
wollende Unsicherheit und Gefährdung, haben die Kräfte des Menschen 
verbraucht. Er kann sich der vielen Erregungen, die ihn täglich aufwühlen, 
seine Gedanken mitreißen und seine Entschlüsse bestimmen, nicht mehr 
erwehren. Es fehlt ihm die starke Mitte und der bergende Grund und damit 
die Sammlung und Gelassenheit. Seine Seele ist wie durchlöchert: von allen 
Seiten fluten die Wasser herein und wieder hinaus. So fühlt er sich wie ein 
steuerlos gewordenes Schiffswrack in eine immer größere Ferne, Ver- 
lorenheit und Einsamkeit hineingetrieben. 

In dieser Not drängt es den Menschen um so mehr zu Gott hin. Er sucht 
ihn mit seinen Blicken hinter den Nebelwänden der Welt, wie man nach 
einem rettenden Stern Ausschau hält. •Ostende nobis, Domine, faciem 
tuam et salvi erimus!" •Herr, zeige uns dein Angesicht, und es wird uns 
Heil!" Hin und wieder dringt ein schwacher Strahl seines Lichtes zu uns 
herüber, und schon der flüchtige Widerschein seiner Herrlichkeit dünkt uns 
wie Seligkeit. Aber das sind immer nur kurze Augenblicke, die das Dunkel 
des Alltags noch dunkler und trostloser und seine Ungeborgenheit noch 
schmerzlicher empfinden lassen. Suchen wir uns in besonderen Zeiten der 
Andacht aus der Zerstreuung auf Gott hin zu sammeln, so entschwindet 
er immer wieder unseren Blicken. Das ist die tägliche Erfahrung unseres 
Betens, das macht unsere Betrachtung oft genug zu einer Stunde der Ent- 
sagung und des Opfers. Noch schwerer will es uns gelingen, tagsüber, im 
Gewoge der Bilder und Stimmen, unser Denken und Reden, unser Arbeiten 
und Leiden, unsere Begegnungen und Einsamkeiten zu Gott hin zu tragen 
und dadurch zum Gebet zu machen. Wieviel Mühe haben wir schon darauf 
verwandt, das immerwährende Gebet, den Wandel in der Gegenwart Got- 
tes, zu erlernen, wieviel ehrliche Anläufe haben wir schon genommen? Ob 
wir, deren verwundbare Seele dem feindlichen Zugriff jedes Widersachers 
ausgesetzt ist, hier je zum Ziele kommen? Es scheint fast, als ob Gottes 
Stimme den Grund unserer Seele nicht mehr erreichte und der Pfeil seiner 
Liebe die Mitte unseres Herzens nicht mehr träfe, als seien die Tiefen der 
Seele verschüttet und das Herz verbraucht. Warum bleiben wir sonst so 
unansprechbar, so unberührt und teilnahmlos, in den Stunden des Gebets 
ebenso wie in den Gottbegegnungen des werktäglichen Lebens! 

Und doch wäre das noch nicht das Schlimmste. Schlimmer ist, daß wir 
den einfachsten sittlich-religiösen Anforderungen des gewöhnlichen Lebens 
nicht mehr gewachsen scheinen und darum ein um das andere Mal ver- 



O selige Nacht 403 

sagen. Wir ertragen einander nicht mehr, sind ständig gereizt, unmutig und 
hart, oder auch nachgiebig, weich und verzagt und lassen es selbst in Din- 
gen fehlen, die schon einem wohlerzogenen Menschen selbstverständlich 
wären. Da will es uns fast bitter ums Herz werden, wenn wir in der Heili- 
gen Nacht das Wort des Apostels vernehmen: •Erschienen ist die Güte und 
Menschenfreundlichkeit Gottes, unseres Heilandes" (Tit 3,4) • und wenn 
die Erfüllung der Prophetie verkündet wird: •Ein Kind ward uns geboren, 
ein Sohn ward uns geschenkt" (Is 9, 5). Ach ja, wenn wir noch Kinder 
wären und von keiner Schuld wüßten! So aber reißt der Anblick dieses 
unschuldigsten aller Kinder die Wunden unseres Herzens nur noch mehr 
auf. Warum ist das alles so? Manchmal will es uns scheinen, als fielen wir 
immer mehr zurück, als strafe uns Gott für unsere Versäumnisse; dann 
aber gibt es wieder Stunden, da liegt alles wie ein schweres, unausweich- 
liches Schicksal auf uns, rätselhaft, ausweglos, eine Mitgift unserer Natur 
und unserer Zeit. Wer sagt uns die Wahrheit? Gott enthüllt sie uns nicht, 
und wir können sie nicht enthüllen. 

So sind wir denn bettelarm vor Gott geworden, äußerlich und innerlich. 
Wir können ihm keine Geschenke darbringen, wie die Hirten und Könige 
es taten; wir können nicht einmal die erhaltenen Wohltaten und Gnaden- 
gaben in rechter Weise bewahren. Wie oft haben wir uns schon nach dem 
Sinn und Nutzen unseres häufigen Sakramentenempfanges gefragt und 
keine Antwort gewußt. Es kommt uns vor, als ob auch Gott nicht mehr 
wüßte, wo er mit seiner Gnade ansetzen sollte. Dennoch ist es uns auf- 
gegeben, täglich von neuem den Weg zu Gott zu versuchen • das ist un- 
gefähr auch das einzige, was wir wissen •, unbekümmert darum, wann 
und auf welche Weise er einmal in Ihn einmünden wird. Vielleicht ist das 
gerade unser Weg zur Heiligkeit, immerdar mit gänzlich leeren Händen 
vor Gott zu stehen, alles von seiner Barmherzigkeit erwartend. Vielleicht 
kann uns nichts gründlicher und schneller von aller Selbstsucht und Selbst- 
herrlichkeit befreien. Wenn es uns gelänge, zu diesem, uns von Gott zu- 
erteilten Los ein mutiges und freudiges Ja zu sagen, würden wir am Ende 
in der Leere des Herzens das Kind in der Krippe finden, eingehüllt in die 
Windeln unserer eigenen Armut. Wäre das nicht eine frohe Botschaft, ähn- 
lich der, wie sie an die Hirten erging: •Seht, ich verkünde euch eine große 
Freude, die allem Volk zuteil werden soll; heute ist euch in der Stadt 
Davids der Heiland geboren worden, welcher ist Christus, der Herr!" 

Wenn es nur so wäre! Aber es ist kaum zu glauben. Wie sollen wir den 
Engel der Reinheit und Güte finden können auf den Wegen unserer Schuld? 
Denn das sagen wir uns doch Tag für Tag: nicht ohne .eigene Schuld sind 
wir in unsere Not hineingeraten, stehen wir als Bettler:vor Gott, mit einem 
ungesammelten und eben darum so leeren Herzen, das die Reichtümer des 
Himmels verschüttete; das gilt trotz der mannigfachen Verflechtung unse- 
res Seelenlebens ins Vorgegebene, Schicksalhafte und trotz der oftmaligen 
Herabminderung unserer geistigen Kräfte in den Wogen der täglich über 
uns hereinbrechenden Flut. Wir wollen nicht zu denen gehören, die das 
dunkle und höchst rätselhafte Verhältnis von Schuld und Schicksal, unter 

26« 



404 Friedrich Wulf S. J. 

dem wir mehr als andere Generationen leiden, zu ihren Gunsten auslegen 
und darin einen Freibrief für ihre Taten sehen. Wir wollen vielmehr täg- 
lich, ohne vor Gott den Anteil unserer Schuld in unserem Lebensschicksal 
abzuzirkeln und auszumessen, weinend und vertrauend zugleich mit dem 
Zöllner bekennen: •O Herr, sei mir Sünder gnädig." 

Wenn wir uns so gänzlich losließen vor dem Angesichte des gerechten und 
barmherzigen Gottes, ohne noch irgendwie auf Eigenes zu pochen, 
im Verzicht auf den Trost jeder menschlichen Sicherung, dann würden 
auch wir den Gesang der Engel vernehmen, und dieses Mal nicht nur mit 
den Ohren eines weichen und wieder schnell abklingenden Gemütes, son- 
dern in der Tiefe des Herzens, gerade in jener äußersten Leere, die uns so 
abgrundtief und trostlos schien; denn für die Armen und Bettler im Geiste 
erklang das jubelnde Lied: •Ehre sei Gott in der Höhe und Friede auf 
Erden den Menschen des göttlichen Wohlgefallens!" Mein Gott, was wäre 
das für eine Stunde • wenn sie uns je zufiele •, zu preisen vor allen 
Nächten der Erde, in Schmerzen geboren, in Tränen getaucht: •O selige 
Nacht!" Wie würden nun auf einmal die Worte des Propheten in unser Herz 
hineinrauschen, wie Wasser in durstiges Land, in jener eigentümlich sehn- 
süchtigen Melodie der ersten Nokturn der Weihnachtsnacht: •Das Volk, 
das im Finstern wandelt, schaut ein großes Licht. Die wohnen im dunklen 
Lande • ein Licht strahlt auf über ihnen ... Ein Kind ward uns geboren, 
ein Sohn ist uns geschenkt. Die Herrschaft ruhet auf seinen Schultern. 
.Wunder von Ratgeber' lautet sein Name, .Starker Gott', ,Vater auf ewig', 
,Friedensfürst'. Sein ist die Fülle der Herrschaft. Der Friede nimmt nimmer 
ein Ende" (Is 9.1,5-6). In solcher nächtlichen Stunde würden wir auch ver- 
stehen, was es heißt: •Aus Finsternis hat uns der Herr berufen in sein 
wunderbares Licht" (vgl. Kol 1,13) • und den jubelnden Dank der Kirche: 
•Durch das Geheimnis der Menschwerdung Deines Wortes ist ein neues 
Licht der Herrlichkeit aufgestrahlt vor den Augen unseres Geistes, damit 
wir, Gott nun sichtbar erkennend, durch Ihn zur Liebe des Unsichtbaren 
hingerissen werden." 

Das wäre wahrlich eine Weihnacht, unsere Weihnacht, Geburt des 
Gottessohnes im eigenen Herzen • puer natur est n o b i s et filius datus 
est nob is • •die innigliche Geburt", von der Tauler einmal spricht, •die 
alle Tage und alle Augenblicke soll geschehen und geschieht in einer jeg- 
lichen guten heiligen Seele", wenn sie sich in Sammlung und Liebe ihrem 
gnadenhaften*Grunde zukehrt. •In dieser Geburt wird ihr Gott zu eigen 
und gibt sich ihr also eigen, daß nie kein Ding also eigen ward. Denn die 
vorgesprochenen Worte sagen: Ein Kind ist uns geboren, und ein Sohn ist 
uns gegeben. Er ist unser, und ganz unser eigen, und überall eigen, denn 
er wird allezeit geboren ohne Unterlaß in uns" (Zit. nach: •Der stumme 
Jubel", Bonn 1926, 248). Den gnadenhaften Grund seiner Seele erreicht der 
Mensch aber nur, wenn er aus sich selber ausgeht, aus allem Eigenen, aus 
allem selbstsicheren Besitz, dem geistlichen noch mehr als dem weltlichen • 
denn nirgendwo sucht der fromme Mensch so unbemerkt und eben darum 
so heillos sich selbst wie in dem tröstenden Wissen um die erworbenen 



O selige Nacht 405 

Gnadenschätze und in dem ängstlichen Festhalten der eigenen Seligkeit. 
•Wenn zwei sollen eins werden, so muß sich das eine halten leidend, das 
andere wirkend. Soll mein Auge empf ahen Bilder an der Wand, ... so muß 
es in sich selbst bloß sein aller Bilder; denn hat es ein einziges Bild in sich, 
eine einzige Farbe, so sah es niemals eine Farbe; oder hat das Ohr ein 
Getön, so kann es nicht hören. Welches Ding empfahen soll, das muß eitel 
ledig sein" (ebd. 250). Wenn wir also •verleugnen alle Eigenheit des Wil- 
lens, Begehrens und Wirkens, dann bleibt eine bloße lautere Meinung Got- 
tes und des Seinen, nichts Eignes • in keiner Weise etwas zu sein oder zu 
werden oder zu gewinnen denn allein Ihm zu sein und Ihm Statt zu geben 
auf das Höchste und auf das Naheste, daß er seines Werkes und seiner 
Geburt in dir bekommen möge und von dir an dem ungehindert bleibe" 
(ebd.). 

Nun fangen wir auf einmal an, unser Schicksal zu begreifen, und was 
uns zuvor ein Unglück schien, ein schweres und beweinenswertes Los, be- 
ginnt sich als das große Glück unseres Lebens herauszustellen, als die 
Möglichkeit, die unserer Generation von Gott gegeben ist. Wir brauchen 
gar nicht mehr aus uns herauszugehen und das Eigene um Gottes willen zu 
lassen. Wir sind ja schon längst außer uns, ledig jedes Besitzes, dessen wir 
uns noch rühmen könnten. Wir brauchen nur einfach Ja zu sagen zu unse- 
rem schmerzlichen Unvermögen, Gott zu erreichen und festzuhalten, auch 
und gerade dann, wenn es mit dem klagenden Unterton der eingestandenen 
Schuld geschieht, • Ja zu sagen zu dem ständigen und scheinbar unaufhalt- 
samen Verlieren des so mühsam Errungenen, dann sind wir schon immer 
bei Gott, dann steigt Er jedes Mal in die Leere unseres Herzens hinab, um 
darin von neuem geboren zu werden. O selige Nacht, in der wir zitternd 
und überströmend vor Freude zugleich etwas von dem Geheimnis erleben, 
das die Engel anbetend verehren, vom Geheimnis der Menschwerdung und 
Geburt, dem Geheimnis des Abstieges Gottes hinab in die Leere und Hilfs- 
bedürftigkeit eines menschlichen Herzens und eben darin vom Geheimnis 
der Verwandlung und Verherrlichung dieses Herzens zu göttlichem Adel. 
Wie Gott einst die Hilflosigkeit eines Kindes und die Armut eines Stalles 
annahm, so will er auch in ähnlicher Weise unsere Bettelarmut, unter der 
wir so schmerzlich leiden, zu der seinen machen. Darum ist nun aber auch 
das Licht in unseren Herzen aufgeleuchtet, ist diese selige Umwandlung der 
Finsternis in strahlenden Tag möglich geworden. Darum ist unser Dasein 
allein schon, in der willigen Hinnahme gänzlicher Anmut und Entblößung, 
ein überquellender Reichtum, ein einziger Lobgesang auf den himmlischen 
Vater, ist unser Gebet, dieses armselige und ungesammelte Gebet eines 
leeren Herzens, gleich dem durch die Wolken dringenden Gebet des gött- 
lichen Kindes in der Krippe: •Siehe, ich komme, Deinen Willen zu erfüllen, 
o Gott" (Hebr 7,10). 

Gibt diese Weihnacht im eigenen Herzen, die täglich erlebte Gottesgeburt, 
unserem Leben und Schicksal nicht einen erschütternden Ernst, eine Größe 
und Weite und Erfüllung, die sie aus sich niemals haben könnten? Müßten 
wir darum in der Armut und Einsamkeit unseres Herzens nicht eindring- 



406 Friedrich Wulf S. J. 

licher spüren, daß Gottes Sohn selbst als Armer und Bittender für uns vor 
dem himmlischen Vater steht, um unser Heil zu wirken? Als Kind war er 
nicht nur angewiesen auf die zärtliche Liebe einer Mutter und die um- 
sichtige Sorge seines Nährvaters, sondern sogar auf den Gesang der Engel, 
die an seiner Statt Gott lobten und priesen und den Hirten die Botschaft 
von der anbrechenden Erlösung brachten; er selbst konnte noch nichts 
Großes vollbringen, er mußte zunächst einfach alles mit sich geschehen 
lassen, ohne sich regen oder etwas bestimmen zu können, er mußte hin- 
nehmen, was Menschen und Engel ihm schenkten. Wird es ihm in unserem 
Herzen anders ergehen? So laßt uns denn auch täglich in der Leere und 
Stille unseres Herzens die Frohe Botschaft hören und aufnehmen und wie 
die Hirten einander zuraunen: •Auf! Wir wollen nach Bethlehem gehen und 
sehen, was dort geschehen ist, was der Herr uns kundgetan hat!" Wir wer- 
den das Ziel nicht verfehlen, denn wir kennen das verheißene Zeichen: 
•Ihr werdet ein Kind finden, das in Windeln gewickelt ist und in einer 
Krippe liegt." • 

O selige Nacht, in der uns das Geheimnis der Erlösung aufstrahlt! O 
wahrhaft preiswürdige Armut und Leere des Herzens, die gewürdigt wur- 
den, den Herrn zu beherbergen! Ob da nicht auch wir anfangen zu singen 
und zu jubilieren in all den bezwingenden Weisen der heiligen Weihnacht? 
Nun aber so, daß der Grund unseres Herzens schwingt und nicht mehr zur 
Ruhe kommen will vor lauter Freude? Ja, so wird es sein, wenn wir hinein- 
gehen in den Stall, in die Armut und in die Nacht! Wenn wir die leeren 
Hände ausbreiten, um zu empfangen! Zu empfangen aus dem Reichtum des 
sich erbarmenden Gottes! O selige Nacht! 




