
407 

über die religiöse Weihe 

Von Karl Rahner S. J., Innsbruck 

Was ist eigentlich eine Weihe? Was meint sie und was geschieht in ihr 
und durch sie? Wird nur ausgesprochen, was ohne sie schon ist oder ge- 
schieht etwas, was nicht wäre, hätte man sie nicht vollzogen? 

Wenn wir von einer Weihe sprechen und nach ihrem Wesen fragen, so 
meinen wir natürlich nicht bloß die äußere Zeremonie, die ja auch leer und 
seelenlos sein kann, sondern das Ganze aus Wort und Herz, innerer Tat und 
äußerem Laut, dann meinen wir jene Worte, die wirklich getragen sind von 
einer inneren hingebenden Bewegung des Herzens des Menschen. Und wir 
wollen hier auch nicht sprechen von jenen Weihen, in denen ein Papst oder 
ein Bischof andere, die Welt, die Kirche, das Bistum weiht, in denen also 
einer für andere, in anderer Namen solch eine Weihe vollzieht. Wir wollen 
auch nicht reden von jenen Weihen, in denen die Kirche selbst eine einzelne 
Person • die gottgeweihte Jungfrau, den Abt usw. • oder eine Sache • 
den Kelch, das Gotteshaus usw. • weihend in ihren Beruf oder ihre heilige 
Bestimmung in feierlicher Liturgie einweist. Wir wollen hier vielmehr 
nur an jene Weihe denken, wo der Weihende die Tat des eigenen Herzens 
aus eigener Verantwortung still und schlicht vollbringt, sich selber weiht. 

Was geschieht also in solcher Weihe? 
Wir wissen von vornherein: eine Weihe ist kein Vorsatz und kein Ge- 

lübde. Im Vorsatz •nehmen wir uns etwas vor". Was wir uns vornehmen, 
mag von Gott her geboten oder geraten sein. Aber wir bringen uns selbst 
daraufhin in Ordnung, wir haben es mit uns selbst zu tun, während wir in 
der gemeinten Weihe gerade von uns wegblicken auf die Person hin, der 
wir uns weihen, und die Bewegung des Herzens von uns weg hinübergeht 
zu einem anderen. Im Gelübde versprechen wir, uns selbst eine neue strenge 
Verpflichtung auferlegend, Gott eine bestimmte Leistung. Diese Leistung, 
zu der wir uns verpflichten, ist gewiß groß und bedeutsam und soll im 
Endergebnis den Menschen der heiligen Liebe Gottes übereignen, und so 
mag auch in den Gelübden eine Weihe des Menschen an Gott als letztes 
Sinnziel der Gelübde stecken. Aber ihr unmittelbarer Inhalt ist doch die 
Übernahme einer Verpflichtung zu einer klar umgrenzten sachlichen Lei- 
stung. Die Weihe aber geht unmittelbar von Herz zu Herz, sie ist nicht das 
Ergreifen eines Mittels zur Liebe, eines Werkes, an dem wie im Vorsatz 
und Gelübde die Liebe wachsen und sich bewähren soll, sondern das freie 
Strömen der Liebe selbst von Person zu Person, von Herz zu Herz. 

Aber wenn dies so ist, dann erhebt sich von neuem die Ausgangsfrage: 
geschieht denn in der Weihe etwas, etwas Neues? Steht der Christ nicht 
schon immer in dieser Liebe und unter ihrem Gebot, das immer schon 
nicht bloß die Leistung, das Werk, sondern den Menschen selbst, sein 
innerstes Herz ganz für Gott in Anspruch nimmt? Können wir (noch ab- 
gesehen davon, daß die Weihe sich nicht immer unmittelbar an Gott selbst 
und unsern Herrn richtet) in der Weihe mehr tun, als eben Gott wieder 



408 Karl Rahner S. J. 

sagen, immer wieder sagen, was wir schon tun und mit oder ohne Weihe 
tun müssen, nämlich daß wir ihn lieben? Ist die Weihe somit mehr als im 
Wort ein Echo jener lautlosen Bewegung des Heiligen Geistes, der uns 
sanft und unerbittlich trägt und hineinnimmt in Gott? Und wenn wir sagen:« 
eine Weihe bedeutet keine neue Verpflichtung, müssen wir dies nicht darum 
sagen, weil jede, die alte und die mögliche neue Verpflichtung immer schon 
umfaßt und überholt ist durch die Pflicht, die mehr als Pflicht ist, durch 
die Liebe, die alles von uns fordert und nur erfüllt wird, wenn sie sich kein 
•pflichtmäßiges" Maß setzt, sondern aus ganzem Herzen das ganze Herz, 
das liebende, nicht das pflichterfüllende Herz weggibt? 

Seien wir vorsichtig und behutsam an dieser Stelle! Wir sagten: die 
Weihe sagt nur, was immer schon unsere Pflicht und die Tat unseres Her- 
zens ist: ich liebe Dich, mein Gott! Geschieht dadurch wirklich nichts? Wie- 
derum: wir meinen das Wort, das das Herz und nicht nur der Mund spricht, 
das Wort, das ernst und gesammelt, reif und überlegt gesprochen nicht 
bloß ein leichtes Wort des Alltags (es gibt auch einen religiösen Alltag) ist, 
sondern uns selber •aus-spricht", uns mitnimmt, in dem wir selbst mit dem 
Wort •aus-gesagt" und •versprochen" werden. Geschieht nichts dadurch? 
Doch, es kann dadurch alles geschehen, obwohl alles beim Alten zu bleiben 
scheint. Um das zu begreifen, müssen wir ein wenig weiter ausholen. 

Das geistige (sittlich-religiöse) Leben, durch das der Mensch seinem end- 
gültigen Ziel in der Vollendung seines freien Wesens im Besitze Gottes zu- 
strebt, ist nicht bloß eine Kette äußerlich in der Zeit aneinander gereihter 
Akte und Taten, von denen jedes Glied das vorausgehende aufheben, aus 
der Wirklichkeit verdrängen muß, um selber zu sein, bis es selbst ver- 
schwindet und dem nächsten Glied dieser zeitlichen Kette Platz macht. Die 
menschliche Zeit ist nicht einfach die Zeit, die wir aus der Physik kennen 
und im Alltagsleben als selbstverständlich voraussetzen. Im Augenblick 
menschlicher Gegenwart ist die Vergangenheit des Menschen immer noch 
geheimnisvoll gegenwärtig. Menschliche Vergangenheit verschwindet nicht 
ins Nichts, um einer anderen Gegenwart Platz zu machen, wie ein physika- 
lischer Zustand einem anderen das Feld räumen muß. Das Eigentliche der 
menschlichen Vergangenheit bestand nicht in den leiblichen, physikalisch- 
chemischen und materiell biologischen Vorgängen, die der materiellen Zeit- 
lichkeit unterworfen sind, sondern lag im Geistigen (und darum erst eigent- 
lich Wirklichen!) und solche geistige Wirklichkeit vergeht nicht einfach, 
solche Vergangenheit ist vielmehr •aufgehoben", d. h. bewahrt, sie ist 
gleichsam im Extrakt, d. h. in der in Freiheit gewordenen geistigen Physio- 
gnomie, in der Lebenserfahrung (die auch mehr ist als das an das materielle 
Gehirn gebundene Gedächtnis) des Menschen bleibend anwesend. Und dar- 
um handelt der Mensch als geistige Person (oder kann wenigstens handeln) 
in jedem Augenblick aus der totalen Summe seiner Vergangenheit heraus. 
Wie bei einer fliegenden Kugel der Ort, an dem sie in jedem Augenblick 
ist, nur bestimmt werden kann aus der Ganzheit der schon durchlaufenen 
Bahn (weil nur so dieser Ort als Möglichkeit des nächsten und so in 
sich selbst wirklich bestimmt werden kann), wie im eben jetzt gespielten 



Über die religiöse Weihe 409 

Ton einer alten Meistergeige in ihrer geheimnisvollen Fülle gleichsam 
alles mitschwingt, was einmal von Künstlern auf ihr gespielt wurde, wie 
in der konkreten Gestalt einer Pflanze oder eines Tieres seine ganze Ver- 
gangenheit noch anschaulich bleibt, so ziehen noch viel mehr und in einem 
wesentlich höheren Sinn und in viel tieferer Weise in die je gerade gegen- 
wärtige Tat eines Menschen seine ganze Vergangenheit, seine mühsam er- 
rungene und erlittene Erkenntnis, die Tiefe seiner Erfahrung, die vergan- 
genen Erschütterungen seines Daseins, die Lust und der Schmerz seines 
früheren Lebens (wenn auch vielleicht unter ganz anderen Vorzeichen) hin- 
ein (auch wenn wir uns nicht mehr •erinnern") und geben diesem augen- 
blicklichen Akt erst seine ganze Bewegungsrichtung, seinen Tiefgang und 
seine Resonanz. Die Vergangenheit des Menschen ist wirklich aufgehoben 
und bewahrt in der Gegenwart und bleibt darin, verwandelt und anonym 
Gegenwart. Oder sagen wir besser: so kann, so sollte es sein. Der Mensch 
kann und soll in der freien Entscheidung des Augenblicks zurückgreifend 
seine Vergangenheit in diesen gegenwärtigen Augenblick hineinholen. Alles, 
was er war, i s t er. Und mit diesem ganzen Gewicht dieses •Ist" kann und 
soll er den neuen Augenblick erfüllen. Er soll nicht nur in Freiheit die 
zeitlich hintereinandergebotenen Möglichkeiten seines Daseins ergreifen, 
richtig bestehen und zum •Ewigen" im Menschen machen, er soll vielmehr 
jeden Augenblick bestehen aus der lautlos und verschwiegen gegenwärti- 
gen Fülle seiner geistigen Geschichte, die in ihm,-der geistigen Person bleibt 
als die immer mehr bereicherte Möglichkeit seiner jeweiligen Gegenwart. 

Aber noch mehr. In der gerade jetzt geschehenden Tat geistiger Ent- 
scheidung kann der Mensch • und das ist noch geheimnisvoller, aber den- 
noch wahr • auf seine Zukunft vorgreifen. Nicht nur oder ausschließlich 
in dem, was wir Vorsatz, vorausplanenden Entschluß, Vorüberlegung, Vor- 
sicht und deren Formen wie Versprechen, Gelübde usw. nennen. Darin 
blickt der Mensch ja auch schon auf das Zukünftige seines Lebens voraus. 
Aber der Vorsatz und ähnliche geistige Geschehnisse sind doch Dinge der 
Gegenwart, die, so wichtig sie auch für die Zukunft des Menschen sein 
mögen, letztlich, doch nur dann für die wirkliche Zukunft des Menschen 
ihre Bedeutung haben, wenn sie nicht jetzt, sondern eben später ausgeführt 
werden und diese Ausführung hängt nun einmal nicht so sehr von der 
jetzigen, sondern von der zukünftigen Entscheidung ab. Wenn wir sagen, 
daß wir in der jetzt geschehenden Tat geheimnisvoll auf die Zukunft vor- 
greifen können, so meinen wir auch nicht die jetzt geschehende Schaffung 
von Tatsachen, die wir, wenn einmal geschehen, nicht mehr ändern können, 
und die darum auch für unsere zukünftigen Entscheidungen, mögen sie so 
oder anders ausfallen, von unausweichlicher Bedeutung sind. Solche Tat- 
sachen gibt es und zwar von größerer oder geringerer Bedeutung. Wenn 
jemand einen anderen Menschen geheiratet hat, wenn sich jemand zum 
Priester weihen ließ, ja schon wenn jemand einen ihm eben nur einmal 
und unwiederholbar geschenkten Lebensabschnitt in einer ganz bestimm- 
ten Weise gelebt und so endgültig verbraucht hat, so hat er damit Tat- 
sachen geschaffen in seinem Leben, die auch für jede zukünftige Tat und 



410 Karl Rahner S. J. 

Entscheidung von Bedeutung sind: jedes künftige Handeln muß sich mit 
diesen Tatsachen auseinandersetzen; der Mensch kann gar nicht so handeln, 
als ob diese Tatsachen gar nicht geschehen wären. Aber • und das ist 
ebenso wichtig • der Mensch kann sich mit diesen Tatsachen in der Zu- 
kunft auf ganz verschiedene Weisen auseinandersetzen, ihnen später 
ganz verschiedene Vorzeichen geben; er kann z. B. später zu seiner frühe- 
ren Liebesentscheidung stehen oder sie verraten, er kann immer mehr 
sein ganzes Leben in seinem Priesterberuf investieren oder sein Leben 
daneben vorbeileben, ja diesem Beruf auch äußerlich untreu werden. So 
sehr daher beide solcher entgegengesetzten Entscheidungsrichtungen nicht 
um die früher geschaffene Tatsache herumkommen, so sind eben doch zwei 
(oder viele) entgegengesetzte Möglichkeiten auch nach der freien Setzung 
solcher Tatsachen noch gegeben und so die Zukunft doch noch offen und 
unbestimmt. Darum ist dieses geistige Phänomen noch nicht das, was wir 
meinen, wenn wir sagen, der gegenwärtige Augenblick hole unter Umstän- 
den die Zukunft, d. h. die wirkliche und eindeutige Zukunft in sich hinein. 

Indes, um zu erklären, daß und wie so etwas möglich sei, wollen wir 
einen Einwand überlegen, der von vornherein einen solchen Gedanken als 
unmöglich zu erweisen scheint. Die Tatsache nämlich der Freiheit scheint 
eine solche Vorstellung als unvollziehbar zu erweisen. Der Mensch ist 
immer frei. Also auch in den zukünftigen Augenblicken seines Lebens. In- 
folgedessen scheint es unverträglich mit dieser Tatsache zu sein, daß der 
Mensch vorausgreifend so seine Zukunft in den gegenwärtigen Augenblick 
hineinholt, daß er jetzt über sie entscheidet, den jetzigen Augenblick mit 
dem Gewicht seiner Zukunft erfüllt, die Möglichkeiten des immer noch Zu- 
künftigen gleichsam vorwegnimmt, um sie jetzt schon in diesem Augen- 
blick Wirklichkeit werden zu lassen. Man scheint auch hier das biblische 
Wort anwenden zu können: es genügt jedem Tag seine eigene Plage. Eines 
nun ergibt sich aus diesem Einwand von vornherein als wichtige Einsicht, 
die auch bei den folgenden Erwägungen nicht vergessen werden darf: wenn 
wir von Randfällen einmal absehen, die nochmals später kurz gestreift 
werden müssen, so folgt aus der Tatsache der grundsätzlich sich durch das 
ganze menschliche Leben erstreckenden Freiheit, daß auf jeden Fall die 
freie Entscheidung eines Augenblicks nicht so über die Zukunft verfügen 
kann, daß der Mensch sicher und greifbar weiß, er habe mit diesem Akt 
nun auch schon seine ganze Zukunft ausgeprägt und über sie verfügt. Denn 
sonst wäre die Zukunft nur noch die fast mechanische Ausfaltung dessen, 
was in einem solchen Augenblick schon geschehen ist; das künftige Leben 
stände nicht mehr im Dunkel der unberechenbaren Zukunft und unter dem 
Gesetz des verantwortlichen Wagnisses. Es mag, wie die Geschichte der 
Heiligen und die Theologie lehrt, Fälle geben, wo der Mensch weiß (die 
Theologie spricht dann von der gewußten •Befestigung in der Gnade"), daß 
eigentlich sein Leben als freie totale Entscheidung vor Gott schon so fort- 
geschritten ist, daß es nicht mehr verfehlt werden wird. Aber das sind, wie 
gesagt, Randfälle, die uns hier nicht näher berühren, weil sie selten sind 
und wir nicht mit ihnen zu rechnen haben für unser eigenes Leben. In 



Über die religiöse Weihe 411 

ihnen weiß der Mensch, daß er sozusagen als geistige Person schon den seli- 
gen Tod des Gerechten gestorben ist. Im allgemeinen wird dieses Wissen 
mit der Freiheit und dem Dunkel der irdischen Pilgerschaft, die sich ent- 
scheidet im Dunkel, dem Nichtwissen und dem Wagnis, dem Nichtsicher- 
wissen, wie man eigentlich vor Gott steht, nicht zusammengehen. 

Wenn es nun auch im allgemeinen ein gewußtes Sichschonentschieden- 
haben über die Zukunft nicht gibt, so ist damit doch noch nicht die Frage 
beantwortet, ob es ein versuchtes und gelungenes, wenn auch in seinem 
Erfolg nicht sicher gewußtes, entscheidendes Vorwegnehmen der Zukunft 
geben könne oder nicht. Nun scheint es durchaus ein solches Phänomen ge- 
ben zu können. Denn zunächst einmal: Freiheit ist in ihrem eigentlichen 
Sinn nicht, wie der Alltagseindruck meinen könnte, die Fähigkeit, in jedem 
Augenblick (wenigstens im inneren Ja und Nein des geistigen Kerns der 
Person) alles und jedes tun zu können. Freiheit ist vielmehr die Fähigkeit, 
sich frei einmal und ganz auszeugen zu können, die Fähigkeit, frei gerade 
endgültige Tatsachen schaffen zu können, so daß Freiheit nicht die Mög- 
lichkeit leugnet, innere (nicht nur äußere, wie wir sie oben im Auge hatten) 
Tatsachen für immer zu schaffen, sondern darin gerade ihr letzter Sinn be- 
steht. Gerade das Nichtfreie schafft Zustände, die immer wieder veränder- 
lich, umkehrbar und revidierbar sind. Die Freiheit hingegen hebt sich in 
das Endgültige, Unwiederholbare und Ewige auf. Darum gerade ist das 
endgültige, ewige und bleibende Geschick der geistigen Person kein Zu- 
stand, der über die freie Person unvermutet und gegen die Tendenz der 
Freiheit, diese von außen abschneidend und verunmöglichend, hereinbricht, 
sondern die Reife und das Ergebnis der Freiheit selbst. Und darum greift 
die freie Entscheidung jeden Augenblicks immer von sich aus auf das Ganze 
des Lebens vor, darum kann man in einem Augenblick seine ganze Ewig- 
keit entscheiden, darum sucht die Freiheit in jedem Augenblick, in dem sie 
wirklich am Werk ist, die totale Prägung der Person, ihre reine und volle 
Selbstauszeugung, in der die Tat der Freiheit zum endgültigen Zustand der 
Person, zum bleibenden Akt der Person wird. Diese Tendenz der Freiheit, 
im Augenblick nicht bloß einzelner Augenblick sich selbst aufhebender Zeit- 
lichkeit, sondern Augenblick der Ewigkeit zu werden, worin das ganze Le- 
ben hineinverfaßt und entschieden ist, mag tausendmal im Einzelfall nicht 
glücken, das Glücken dieser Tendenz mag beim Menschen (wie es tatsäch- 
lich der Fall ist) auch von äußeren Bedingungen abhängen, die nicht einfach 
in der Verfügung dieser Freiheit stehen; es mag der Person in tausend Fäl- 
len nicht gelingen, die ganze Möglichkeit ihres geistigen Lebens in den 
Augenblick hineinzuholen, um aus den tausend sich aneinanderreihenden 
Akten der Zeitlichkeit die eine und ganze Aktualität des einen Lebens zu 
machen, vorhanden aber ist diese Tendenz, weil sie zum Wesen der Frei- 
heit gehört. 

Die Freiheit des Augenblicks greift immer nach dem Ganzen des Lebens, 
ist immer für das Ganze des Lebens, für seine Zeit und Ewigkeit verant- 
wortlich; faktisch wird sie meistens nicht das Ganze ergreifen, es wird ihr 
in tausend Fällen entgleiten, sei es weil der Akt der Freiheit selbst nicht 



412 Karl Rahner S. J. 

radikal, d. h. wurzelhaft genug in die Tiefe der menschlichen Existenz hin- 
eingreift, sei es weil die äußeren, von der Freiheit des Menschen unab- 
hängigen Voraussetzungen dafür nicht in vollem Maße gegeben sind, die 
Freiheit wird mit dem Wissen, das wir gewöhnlich so nennen und das allein 
wir reflex erfassen können, nie (oder fast nie) wissen, ob ihr die Tat der 
totalen Entscheidung wirklich gelungen ist. Aber es kann doch einen sol- 
chen Augenblick geben, wo die Freiheit wirklich vollzieht, was sie eigent- 
lich immer will: über alles auf einmal zu entscheiden und für immer. Einen 
solchen Augenblick gibt es sicher: den Tod. Dort wenigstens wird nicht bloß 
der Faden des Lebens abgeschnitten im Schnitt der Parzen, ein Faden, den 
die Person von sich aus weitergesponnen hätte (als ob sie ihn eigentlich 
endlos weiterspinnen wollte!), dort wenigstens hat (obwohl wir nie wissen, 
wie dies geschieht, ja sogar notwendig und unvermeidlich den gegenteiligen 
Eindruck haben) der Mensch die Melodie seines Lebens von sich aus voll- 
endet, dort stirbt er seinen •eigenen" Tod, d. h. wenigstens im Todesaugen- 
blick ist er das, wozu er sich selbst frei und endgültig gemacht hat, so daß 
das faktische Ergebnis seines Lebens und das was er selbst frei und endgül- 
tig sein will, dasselbe sind. 

Wann aber tritt, genauer bestimmt, dieser Augenblick des Sterbens, inso- 
fern es Tat der Freiheit selbst ist, d. h. des Sichvollendens voninnen ein, 
wann hat der Mensch sich selbst getan? Was wir eben vom Tod sagten, ist 
nur in dem Sinn richtig, daß (nach dem Zeugnis des Glaubens) mindestens 
beim Tod als dem biologischen Ableben dieser Augenblick des sich selbst 
in Freiheit vollendenden Sterbens geschehen ist. Ob dieser Augenblick aber 
uhrenzeitlich mit dem Tod als einem biologischen Ableben zusammenfällt, 
wissen wir nicht. Wir können zunächst nur sägen, daß wir, solange wir 
leben, (die erwähnten Randfälle beiseite lassend) nicht wissen, ob dieser 
Augenblick schon eingetreten ist, daß wir also immer damit rechnen müs- 
sen, daß uns der Augenblick der totalen Verfügung über uns selbst noch 
bevorsteht. Aber wir können auch ahnen, daß er nicht gerade immer, ja 
vielleicht nicht einmal häufig mit dem Tod zusammenfällt. Die Empirie des 
durchschnittlichen Todes mit seiner Stumpfheit bis zur Bewußtlosigkeit 
scheint nicht für ein solches Zusammenfallen zu sprechen. Nun haben wir 
aber gesagt, daß jede freie Tat von sich aus immer der Akt einer solchen 
sich vollendenden Selbstauszeugung totaler Art sein will. Dann aber kön- 
nen wir ahnen, daß dieser Akt vielleicht in einen ganz andern äußeren Zeit- 
punkt fällt als gerade in den Augenblick des biologischen Sterbens, und 
wenn er eigentlich das Ziel jeder Tat der Freiheit ist, müssen wir ihn 
eigentlich immer tun wollen. 

Gibt es nun nicht auch Erfahrungen des Menschen, die in die bisher mehr 
aus dem Wesen der Freiheit apriorisch erschlossene Richtung weisen? Er- 
lebten wir nicht schon in der Geschichte unserer Seele Augenblicke, in 
denen wir den Eindruck hatten, wir könnten sie nicht mehr vergessen, es 
könnte die Haltung, die Erfahrung, die Gesinnung, die da wurde, nie mehr 
aus unserem Wesen schwinden, so tief habe sie sich eingegraben in das 
Antlitz unseres Geistes, wir könnten nie mehr hinter das zurück, was da in 



Über die religiöse Weihe 413 

uns in Freiheit geschah, nicht obwohl es frei war, sondern gerade weil es 
frei war? Wenn wir schon älter sind, ist es uns nicht schon leise und scheu, 
aber wie in unsagbarem Entzücken, das man sich selber nicht zu gestehen 
wagt, vorgekommen, wir hätten den Eindruck, wir könnten der Liebe Got- 
tes nicht mehr entlaufen, der göttliche Jäger habe sein Wild, das ihm immer 
entfliehen will, schon so umstellt, daß es eigentlich nur noch in seligem Zit- 
tern warten könne auf den Augenblick, wo es endgültig seine Beute werde? 
(Vergessen wir dabei nicht: auch solche Erfahrungen der Gnade sind in 
einem auch Taten unserer Freiheit, geschehen im Ja unseres inneren We- 
sens). Und selbst wenn solche Erfahrungen sich im Einzelfall als holde Täu- 
schungen erweisen (wie sie der Wanderer hat, der auf einer Bergwanderung 
vor seinem Ziel zu stehen wähnt, weil ein neuer Abschnitt seines Weges 
seinem vorwärtsschauenden und den Rest des Weges abschätzenden Blick 
entzogen ist), sind nicht auch solche Täuschungen im Einzelfall ein Beweis 
dafür, daß es das Gemeinte doch grundsätzlich gibt, daß der Geist (wie 
könnte er sonst auf eine solche Täuschung im Einzelfall überhaupt ver- 
fallen?) auf solche Augenblicke, wo alles zumal und bis ans Ende vollendet 
wird, hindrängt und somit doch einmal auch wirklich • plötzlich und un- 
vermutet und ohne daß es Aufsehen macht•geschieht wonach er verlangt: 
die Fülle des ganzen Lebens bis zum Ende in einem Augenblick zu haben 
und in Freiheit zur endgültigen Vollendung zu gestalten? Es ist schon so: 
wir greifen in der Freiheit immer auf das Ganze unseres Lebens, der Griff 
wird unzählige Male nur einen Teil des Ganzen wirklich fassen; aber wir 
werden es immer wieder versuchen, immer wieder, die Vergangenheit und 
die Zukunft ganz in die eine Tat der Freiheit hineinzuversammeln, um aus 
allem auf einmal unseres Lebens endgültige Wahrheit und Wirklichkeit 
zu formen. Und einmal geschieht dann doch die Sternenstunde unseres Le- 
bens (nur Gott hört deutlich ihren Schlag): unvermutet und uns selbst ver- 
borgen werden wir plötzlich die Frucht des ganzen Lebens ganz in der 
Hand halten. Was dann noch zeitlich in unserem Leben geschieht, ist dann 
das selige Finale einer Symphonie, das entzückt, gerade weil es • gar nicht 
mehr anders sein kann, ist wie das genaue Auszählen eines Wahlergebnis- 
ses, dessen Ausfall im ganzen schon feststeht, wie das Ausreifen einer 
Frucht, die schon vom Baume gebrochen ist. 

Nennen wir (um uns kurz zu verständigen) diese Sternenstunde unserer 
Freiheit, die einmalige und verhüllte, den Augenblick der Ewigkeit in der 
Zeit, den Augenblick der zeitlichen Ewigkeit. Wir ahnen jetzt was dieser 
Augenblick ist. Wir wissen, daß dieser Augenblick uns selber (obwohl in 
Freiheit getan) als solcher verborgen bleibt, aber auch, daß die Freiheit ihm 
immer entgegendrängt und erst in ihm sich selber erfüllt, daß wir, ob wir 
es wissen oder nicht, immer im Versuch leben, diesen Augenblick zu er- 
reichen, ihn und uns in ihm zu vollenden. 

Wir haben diesen Augenblick der Ewigkeit in der Zeit bisher nur nach 
seinem abstrakten, formalen Wesen zu bestimmen gesucht, ihn beschrieben 
als den Akt der totalen Selbstverfügung der Freiheit über den Menschen 
und die Möglichkeiten seines ganzen Lebens. Damit ist aber noch nicht viel 



414 Karl Rahner S. J. 

gesagt. Denn diese totale Selbstverfügung kann als Akt der Freiheit so 
oder anders sein, kann Ja oder Nein, Aufstieg oder Absturz, Heil oder 
Unheil sein, die Ewigkeit des Geretteten oder die Ewigkeit des Verlorenen 
in der Zeit sein. Darum ist weiter zu fragen: Wovon muß dieser Augenblick 
der Ewigkeit in der Zeit erfüllt sein, damit er die Ewigkeit des Heils, das 
lautere und endgültige Ja sein kann? Welches ist die Tat, durch die allein 
der ganze Mensch sich recht in die wahre Ewigkeit hinüberschwingt? 

Die Antwort liegt nahe: die Tat der Liebe zu Gott. Aber halten wir diese 
schlichte Antwort nicht für zu selbstverständlich! Denn in zweifacher Hin- 
sicht ist sie es nicht. Wenn wir verstanden haben, was wir bisher überleg- 
ten, dann ist zunächst eines einleuchtend: Nicht jeder Akt der Liebe zu Gott 
ist ein solcher Augenblick der Ewigkeit in der Zeit. Jeder mag ein Versuch 
dazu sein. Aber nicht nur werden wir nie (oder nur in den seltensten Fäl- 
len) wissen, ob dieser Versuch, diesen Augenblick als Akt der Liebe zu voll- 
bringen, geglückt ist, sondern in allen bis auf einen Fall werden diese Ver- 
suche mißglücken (was natürlich durchaus nicht heißt, daß diese •mißglück- 
ten" Versuche dann bedeutungslos vor Gott und für uns seien: sie sind 
höchst wichtige, unumgänglich notwendige Einübungen des einen und ge- 
glückten Versuches). Denn ein solcher Augenblick ist doch (das war der 
Sinn all des vielen Redens) nur dann im Akt der Liebe eingetreten, wenn 
die Tat in ihm geschah aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem 
Gemüte und aus allen Kräften, nur also, wenn der Mensch in der Tat der 
liebenden Freiheit sich restlos (und dann und darum auch endgültig und 
unwiderruflich!) verbraucht hat. So aber wird die Tat unserer Liebe nur 
selten (ja nur einmal, wenn dann auch für immer) sein. Denn wann haben 
wir schon Gott aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Gemüte 
und aus allen Kräften geliebt (Mk 12, 30)? Wenn wir diese erschreckenden 
Worte: •ganz und alles" wirklich ernst nehmen würden, könnten wir sogar 
sagen: das Gebot der Gottesliebe aus der Totalität des Menschen (seines 
Wesens und seinerzeit also) ist das Gebot, auf diesen Augenblick der Ewig- 
keit in der Zeit hinzulieben, ihn immer aufs neue zu versuchen, bis er uns 
in Gnade geschenkt wird und gelingt, • ist das Gebot der Liebe im Augen- 
blick der zeitlichen Ewigkeit. Jeder Akt der Liebe tendiert nach diesem 
Augenblick, wird erst in ihm erfüllt, ist aber nicht immer schon dieser 
Augenblick. 

Noch in einer zweiten Hinsicht ist es nicht so selbstverständlich, daß die 
Liebe und sie allein (wenn überhaupt ein Akt des Menschen) der Inhalt des 
rechten Augenblicks der Ewigkeit in der Zeit ist. Dieser Augenblick soll der 
Augenblick der Integration des ganzen Lebens sein. Ist es aber so selbst- 
verständlich, daß die Liebe und sie allein diese Integration zu vollbringen 
vermag oder wird uns nicht dadurch erst das gar nicht so selbstverständ- 
liche und bekannte Wesen der Liebe allererst deutlich? Wenn wir fragen: 
welches ist der Grundakt des Menschen, in den hinein er sein ganzes Wesen 
und Leben restlos hineinversammeln kann, der alles umfassen, alles in sich 
begreifen kann, alles, was Mensch und Menschenleben, Lachen und Weinen, 
Seligkeit und Verzweiflung, Geist und Herz, Alltag und Sternenstunden, 



Über die religiöse Weihe 415 

Himmel und Erde, Zwang und Freiheit, Sünde und Erlösung, Vergangen- 
heit und Zukunft heißt, dann ist doch die Antwort nicht so selbstverständ- 
lich. Aber es ist dennoch wirklich so: Die Liebe zu Gott vermag alles zu 
umfassen und nur sie allein. Sie allein stellt den Menschen ganz vor den, 
ohne den der Mensch nur das grauenvolle Bewußtsein radikaler Leere und 
Nichtigkeit wäre, sie allein ist imstande, alle Kräfte des Menschen, die viel- 
fältigen und chaotischen und sich widersprechenden, zu vereinigen, weil sie 
alle ausrichtet auf Gott, dessen Einheit und Unendlichkeit in einem die- 
jenige Einheit schaffen kann, die die Vielfalt des Endlichen eint, ohne sie 
aufzuheben, die Liebe allein läßt den Menschen sich vergessen (welche 
Hölle, wenn uns das nicht endlich gelänge), sie allein kann auch die dunkel- 
sten Stunden der Vergangenheit noch erlösen, da sie allein an das Erbar- 
men des heiligen Gottes zu glauben den kühnen Mut findet, sie allein behält 
sich nichts vor, und kann so auch über die Zukunft verfügen (die sonst der 
Mensch in der Angst um seine kümmerliche Endlichkeit, mit der man spar- 
sam umgehen muß, um sie nicht zu rasch zu verbrauchen, sich aufzusparen 
immer in Versuchung ist), sie kann mit Gott auch diese Erde lieben (und so 
in ihr auch alle irdische Liebe in den Augenblick der Ewigkeit integrieren) 
und nur ihr wird auch dafür nie der Mut sterben, weil sie den liebt, den das 
Wagnis solcher Erde der Schuld, des Fluches, des Todes und der Vergeb- 
lichkeit nie gereut hat. Die Liebe zu Gott ist wirklich die einzige totale Inte- 
gration des menschlichen Daseins, und wir haben sie in ihrer Hoheit und 
Würde und alles umfassenden Größe nur begriffen, wenn wir sie als das 
verstanden haben, wenn wir ahnen, daß sie der Inhalt des Augenblicks der 
zeitlichen Ewigkeit sein muß, weil ohne sie dieser Augenblick nichts wäre 
als das schon im Geheimen erfolgte Gericht (Jo 3,18), und weil umgekehrt 
sie nur in diesem Augenblick das sein kann, was sie sein will und sein muß: 
alles. 

Es wäre über diese Tat der Liebe im Augenblick der zeitlichen Ewigkeit 
noch vieles zu sagen. Vor allem, daß solche Tat Gnade ist, so sehr sie die 
sublimste Tat der Freiheit genannt werden muß. Gerade weil wir Gott hur 
in s e i n e r Kraft lieben können, gerade weil unsere Liebe immer nur Ant- 
wort ist an den, der uns zuerst geliebt hat, weil er seine Liebe in unseren 
Herzen ausgießen muß durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist, darum, 
schon ist dieser Augenblick Gnade. Gnade aber über die allgemeine Gnaden- 
haftigkeit der Liebe zu Gott überhaupt ist dieser Augenblick, weil der 
Augenblick der zeitlichen Ewigkeit als solcher Gnade ist. Denn über sich 
ganz verfügen können, die letzten Tiefen seiner Möglichkeiten in seine Ver- 
fügung bekommen, das •Erz" des Lebens restlos verflüssigen können, daß. 
es restlos und schlackenfrei in dem Guß des einen Bildes Gottes verbraucht 
werden kann, diese Möglichkeit als sofort und immer gegebene gehört zum 
Wesen des Engels, ist aber dem Menschen nicht dauernd und als immer 
verfügbarer Besitz gegeben, sondern ist nur höchster Augenblick seines 
Lebens, der ihm aus Gnade geschenkt wird, daß er ihn recht erfüllt und 
besteht. Gnade ist es also, daß er ihn erhält, und nochmals Gnade, daß er 
ihn mit Liebe zu Gott erfüllen kann. Der höchste Augenblick der Freiheit, 



416 Karl Rahner S. J. 

in dem sie ihre Endgültigkeit schafft in der ewigen Integration des ganzen 
Lebens, ist nach Wesen und Dasein Gnade und Freiheit. 

Wir scheinen uns weit weg verloren zu haben von unserer Frage, was 
eigentlich in einer Weihe geschehe. Aber wir sind dicht beim Ziel. Wir kön- 
nen nämlich jetzt einfach sagen: Die Weihe (so wie wir sie eingangs um- 
schrieben haben) ist der ernsthafte, gesammelte Versuch des Augenblicks 
der Ewigkeit in der Zeit als der Tat der Liebe. Wenn wir uns vergegen- 
wärtigen, was wir unter dem Augenblick der zeitlichen Ewigkeit, dem Akt 
der totalen und endgültigen Integration des ganzen Lebens verstehen woll- 
ten, und wenn wir ganz schlicht und unvoreingenommen hinblicken auf 
das, was ein Mensch in einer Weihe zu tun unternimmt, dann werden wir 
die gegebene Definition der Weihe wohl als richtig anerkennen, und sie be- 
darf nur noch weniger Worte der Erläuterung. Daß der Grundakt einer 
Weihe der Akt der Liebe ist, bedarf wohl keines weiteren Beweises. Daß in 
einer Weihe ein solcher Akt der Liebe versucht wird als reiner und gesam- 
melter Akt voll Klarheit, voll Ernst und aus möglichst der ganzen Kraft des 
Herzens in aller •Innigkeit" (d. h. in der Einigkeit aller Kräfte des Geistes 
und des Gemütes), das ist wohl ebenso unmittelbar ablesbar an dem, was 
im äußeren Vorgang der Weihe geschieht. Denn was sollte sonst die Vor- 
bereitung, die Überlegtheit, die Ausdrücklichkeit und Feierlichkeit einer 
Weihe bedeuten? Daß aber ein Akt der Liebe von solcher Art aus seinem 
Wesen heraus darnach strebt, den Augenblick der zeitlichen Ewigkeit her- 
aufzuführen, weil er erst in diesem Augenblick Liebe aus ganzem Herzen, 
aus dem Ganzen des Menschen ist (was er sein will, wenn er so •weihevoll" 
geschieht), und daß dieser Versuch immerhin möglicherweise gelingen kann, 
das ist schon vorhin ausführlich genug gesagt worden. Wenn der Versuch 
in der Weihe gelingt, tritt jener Augenblick der Ewigkeit in der Zeit ein, 
der vor den Augen Gottes das entscheidende Ereignis unseres Lebens ist, 
jene Tat, auf die das vergangene Leben in geheimnisvoller Teleologie als 
ihre Vorbereitung hinstrebte wie auf sein Ziel, und von der alles Folgende 
nur noch ist wie die Durchführung eines endgültig und unwiderruflich ge- 
fundenen Themas. Freilich wird der Versuch sehr oft nicht oder nicht ganz 
.gelingen, freilich werden wir nie wissen, wo er gelungen ist, und wir wer- 
den somit auch nach der Weihe noch in Furcht und Zittern weiter unser 
Heil wirken müssen in dem Bewußtsein, daß wir noch nicht sind, was wir 
sein sollen und sein können, und der Pilgerweg unseres Lebens noch weit 
und voll unerwarteter Überraschungen sein wird. Aber ist nicht schon die 
Weihe als Versuch einer solchen Sternenstunde heilig und groß? Und 
wer weiß: vielleicht ist der Versuch doch gelungen; vielleicht ist doch das 
eine große Wort unseres Lebens in ihr gesagt worden, wirklich von uns ge- 
sagt worden, das Wort, in dem wir uns ganz und endgültig ausgesagt haben? 
Wir wissen es nicht. Aber ER weiß es. Ist das nicht genug? Ist es der Liebe 
nicht eigen, daß sie immer wieder neue Worte, gesammeltere, innigere Worte 
sagt, bis sie das eine Wort gefunden hat, das wirklich alles sagt und würdig 
ist, ewig zu werden? 



Über die religiöse Weihe 417 

Von diesem Punkt unserer Überlegungen aus ließe sich vielleicht auch 
einiges verdeutlichen über die Weise, in der eine Weihe vorgenommen 
werden sollte: wie sie kein Alltagsereignis unseres religiösen Lebens sein 
kann, wie sie vorbereitet sein muß, wie ihre konkrete Art der geistigen und 
seelischen Eigenart des Sichweihenden entsprechen muß, damit es über- 
haupt möglich sein kann, daß das Herz mitgeht mit den Worten der Weihe, 
wie es sinnwidrig ist, die Zahl der Weihen ins Unabsehbare zu vermehren, 
wie der Mensch sie versuchen sollte aus einem echten, ernsten realistischen 
Vergegenwärtigen seines ganzen Lebens, wie sie erbetet sein muß als Gnade 
usw. Doch sei auf diese Fragen hier nicht mehr näher eingegangen. 

Wir haben unsere Überlegungen mit der Frage begonnen, ob denn in 
einer Weihe wirklich etwas geschehe. Wir können jetzt auf diese Frage 
auch ausdrücklich antworten: die Weihe ist der Versuch, a 11 e s zu tun, der 
Versuch, die totale Tat des Lebens zu vollbringen. Gelingt dieser Versuch, 
so ist nicht nur •etwas" geschehen, sondern alles. Gelingt der Versuch nicht 
ganz, so ist immer noch unsagbar viel geschehen: ein Mensch hat wenig- 
stens einen Teil der Liebe realisiert, die auf jeden Fall Aufgabe seines Le- 
bens und Inhalt seiner Ewigkeit ist. Ist das nicht viel? Und selbst wenn 
man sagen kann, dies geschehe doch auch im Alltag des Christenlebens, ja 
dort vor allem, weil die Gewöhnlichkeit und Bitterkeit des Alltags die 
echte Situation der wahren Liebe sei, so ist doch auch wieder darauf zu 
erwidern: ja freilich, wenn der Alltag wirklich Liebe ist. Und wenn dies 
nicht leicht und selbstverständlich ist, ist es dann nicht gut und heilsam, 
das, was immer • so nebenbei • geschehen sollte, einmal ausdrücklicher 
und bedachter zu tun? Dies aber geschieht in der Weihe, selbst wenn es ihr 
nicht gelingen sollte, die vollendete Liebe des Augenblicks der Ewigkeit in 
der Zeit zu sein. Alles oder viel geschieht also in der Weihe. 

Wenn wir so bisher die Weihe vom Menschen aus betrachteten, so könnte 
man natürlich noch die Frage stellen, ob in ihr nicht auch von Seiten Gottes 
•etwas geschehe", wie ER denn dem Wort der Liebe in der Weihe antworte, 
und ob nicht darin das Eigentliche liege, das sich in einer Weihe begibt. 
Sicherlich wäre darüber manches zu sagen. Denn wer sich Gott naht, dem 
naht sich Gott, sagt die Schrift (Jac 4,8). Und so müßte von der Herrlichkeit 
des Nahekommens Gottes in der Weihe viel gesagt werden. Und doch ist 
das Entscheidende für unseren Zusammenhang schon gesagt. Denn er naht 
sich uns, indem er uns die gnadenvolle Möglichkeit gibt, ihm zu nahen. Was 
das aber heißt, darüber war eigentlich immer schon die Rede. 

Eine letzte Frage muß schließlich noch besprochen werden. Bisher haben 
wir in unseren Überlegungen einfach vorausgesetzt, daß die Weihe sich an 
Gott richtet, an den Vater, den dreifaltigen Gott, an die gottmenschliche 
Liebe des Herrn und seines Herzens. Denn wir haben von der Liebe Gottes 
in ihrem höchsten Augenblick gesprochen; diese aber wendet sich wesens- 
gemäß an Gott. Nun gibt es aber doch auch Weihen, die sich wenigstens in 
ihrem unmittelbaren Sinngehalt nicht an Gott, sondern an einen Heiligen 
des Himmels und vor allem an die seligste Jungfrau und Gottesmutter 
wenden. Gilt somit was wir bisher von der Weihe gesagt haben, für diese 

27 



418 Joh. B. Lote S. J. 

Art der Weihe nicht? Wir können antworten: doch, alles Gesagte kann auch 
für eine solche Weihe gelten, wenigstens wenn ihr Sinn richtig verstanden 
wird. Die Weihe und die darin sich betätigende Liebe zu einem Menschen 
der seligen Gottesgemeinschaft des Himmels sind in ihrem tiefsten Wesens- 
gehalt ein Akt der Gottesliebe. Denn die Liebe zum Nächsten (und so auch 
zu jenen, die uns, weil mit Gott ewig verbunden, wirklich am nächsten 
sind) ist •um Gottes willen", getragen von der theologischen Tugend der 
Gottesliebe. Warum und wie dem so ist, kann und braucht hier nicht weiter 
dargelegt werden. Wir dürfen diesen Satz hier als allgemeine Lehre der 
Theologie voraussetzen. Wenn wir uns einem himmlischen Menschen wei- 
hen, so geht die Bewegung unseres Herzens ja nicht zu ihm, um bei ihm zu 
enden, sondern sie geht zu ihm, durch ihn gleichsam hindurch, um mit der 
Ewigkeit gewordenen Bewegung seines Herzens (weil er sie hat, lieben wir 
ihn ja) sich weiter und hinauf zu schwingen in Gott hinein. Das gilt vor 
allem bei der Weihe an die seligste Jungfrau und ihr •Herz" (d. h. den In- 
begriff ihrer Ewigkeit gewordenen Gottesliebe, das Symbol der innigen 
Ganzheit ihrer Liebe zum ewigen Gott). Wenn wir uns ihr weihen, verbin- 
den wir uns mit derjenigen, die von allen Geschöpfen die lauterste und 
innigste Liebe zu Gott trägt, und wir werden hineingezogen in die ewige 
Liebesbewegung ihres Herzens. 

Die christliche Frömmigkeit und der Mensch von heute 
Von Joh. B. Lotz S. J., Pullach bei München 

Ausgangspunkt und Hintergrund unserer Überlegungen ist der gnaden- 
hafte Grundcharakter der christlichen Frömmigkeit. Deshalb kann sie in 
charismatischen Durchbrüchen Aufstiege erleben, die das geistige Leben 
einer Zeit überschreiten, ja ihm zuwiderlaufen und es rückwirkend um- 
wandeln. Deshalb ist sie nie ausschließlich das Ergebnis der geistigen 
Kräfte einer Epoche, sondern in ihrem letzten Geheimnis immer nur aus 
dem Wirken der Gnade zu verstehen. 

Weil jedoch Gott die Gnade auf das innigste mit der Natur verflochten 
hat, steht die christliche Frömmigkeit jeweils mit dem geistigen Leben ihrer 
Zeit in einer tiefgreifenden Wechselbeziehung. Hier soll uns weniger der 
Einfluß der christlichen Frömmigkeit auf die,Zeit beschäftigen; diese ist 
ja nie nur Natur, sondern immer schon vom Christlichen durchseelt; sie 
kann zuweilen höchstens wie bloße Natur aussehen, wenn sie sich weit 
vom Christlichen entfernt hat, woran nicht selten auch das Versagen der 
Frömmigkeit selbst die Schuld trägt. Für unser Thema steht der Einfluß 
des Zeitgeiste sauf die Frömmigkeit im Vordergrund; deren 
Antlitz weist Entwicklungslinien auf, die im Auf und Ab des Zeitgeistes 
wurzeln und daher auch einzig von diesem her zu verstehen sind. 

Was gerade unsere Tage angeht, so bietet sich ein Bild dar, das in einem 
zusammenfassenden Vorblick etwa folgendermaßen umrissen werden 
kann. Der Mensch von gestern war in einem erschreckenden Maße gegen 




