407

Uber die religiose Weihe
Von Karl Rahner S.J., Innsbruck

Was ist eigentlich eine Weihe? Was meint sie und was geschieht in ihr
und durch sie? Wird nur ausgesprochen, was ohne sie schon ist oder ge-
schieht etwas, was nicht wire, hitte man sie nicht vollzogen?

Wenn wir von einer Weihe sprechen und nach ihrem Wesen fragen, so
meinen wir natiirlich nicht blof§ die &ulere Zeremonie, die ja auch leer und
seelenlos sein kann, sondern das Ganze aus Wort und Herz, innerer Tat und
duBerem Laut, dann meinen wir jene Worte, die wirklich getragen sind von
einer inneren hingebenden Bewegung des Herzens des Menschen. Und wir
wollen hier auch nicht sprechen von jenen Weihen, in denen ein Papst oder
ein Bischof andere, die Welt, die Kirche, das Bistum weiht, in denen also
einer fiir andere, in anderer Namen solch eine Weihe vollzieht. Wir wollen
auch nicht reden von jenen Weihen, in denen die Kirche selbst eine einzelne
Person — die gottgeweihte Jungfrau, den Abt usw. — oder eine Sache —
den Kelch, das Gotteshaus usw. — weihend in ihren Beruf oder ihre heilige
Bestimmung in feierlicher Liturgie einweist. Wir wollen hier vielmehr
nur an jene }Weihe denken, wo der Weihende die Tat des eigenen Herzens
aus eigener Verantwortung still und schlicht vollbringt, sich selber weiht.

Was geschieht also in solcher Weihe?

Wir wissen von vornherein: eine Weihe ist kein Vorsatz und kein Ge-
lilbde. Im Vorsatz ,nehmen wir uns etwas vor“. Was wir uns vornehmen,
mag von Gott her geboten oder geraten sein. Aber wir bringen uns selbst
daraufhin in Ordnung, wir haben es mit uns selbst zu tun, wihrend wir in
der gemeinten Weihe gerade von uns wegblicken auf die Person hin, der
wir uns weihen, und die Bewegung des Herzens von uns weg hiniibergeht
zu einem anderen.Im Geliibde versprechen wir, uns selbst eine neue strenge
Verpflichtung auferlegend, Gott eine bestimmte Leistung. Diese Leistung,
zu der wir uns verpflichten, ist gewiB groB und bedeutsam und soll im
Endergebnis den Menschen der heiligen Liebe Gottes {ibereignen, und so
mag auch in den Geliibden eine Weihe des Menschen an Gott als letztes
Sinnziel der Geliibde stecken. Aber ihr unmittelbarer Inhalt ist doch die
Ubernahme einer Verpflichtung zu einer klar umgrenzten sachlichen Lei-
stung. Die Weihe aber geht unmittelbar von Herz zu Herz, sie ist nicht das
Ergreifen eines Mittels zur Liebe, eines Werkes, an dem wie im Vorsatz
und Geliibde die Liebe wachsen und sich bewdhren soll, sondern das freie
Stromen der Liebe selbst von Person zu Person, von Herz zu Herz.

Aber wenn dies so ist, dann erhebt sich von neuem die Ausgangsfrage:
geschieht denn in der Weihe etwas, etwas Neues? Steht der Christ nicht
schon immer in dieser Liebe und unter ihrem Gebot, das immer schon
nicht blof die Leistung, das Werk, sondern den Menschen selbst, sein
innerstes Herz ganz fiir Gott in Anspruch nimmt? Kénnen wir (noch ab-
gesehen davon, dafl die Weihe sich nicht immer unmittelbar an Gott selbst
und unsern Herrn richtet) in der Weihe mehr tun, als eben Gott wieder



408 Karl Rahner S. J.

sagen, immer wieder sagen, was wir schon tun und mit oder ohne Weihe
tun miissen, ndmlich daf3 wir ihn lieben? Ist die Weihe somit mehr als im
Wort ein Echo jener lautlosen Bewegung des Heiligen Geistes, der uns
sanft und unerbittlich trigt und hineinnimmt in Gott? Und wenn wir sagen:
ecine Weihe bedeutet keine neue Verpflichtung, miissen wir dies nicht darum
sagen, weil jede, die alte und die mogliche neue Verpflichtung immer schon
umfafBt und iiberholt ist durch die Pflicht, die mehr als Pflicht ist, durch
die Liebe, die alles von uns fordert und nur erfiillt wird, wenn sie sich kein
»pflichtméBiges Maf3 setzt, sondern aus ganzem Herzen das ganze Herz,
das liebende, nicht das pflichterfiillende Herz weggibt?

“Seien wir vorsichtig und behutsam an dieser Stelle! Wir sagten: die
Weihe sagt nur, was immer schon unsere Pflicht und die Tat unseres Her-
zens ist: ich liebe Dich, mein Gott! Geschieht dadurch wirklich nichts? Wie-
derum: wir meinen das Wort, das das Herz und nicht nur der Mund spricht,
das Wort, das ernst und gesammelt, reif und iiberlegt gesprochen nicht
bloB ein leichtes Wort des Alltags (es gibt auch einen religiosen Alltag) ist,
sondern uns selber ,aus-spricht“, uns mitnimmt, in dem wir selbst mit dem
Wort ,aus-gesagt“ und ,versprochen“ werden. Geschieht nichts dadurch?
Doch, es kann dadurch alles geschehen, obwohl alles beim Alten zu bleiben
scheint. Um das zu begreifen, miissen wir ein wenig weiter ausholen.

Das geistige (sittlich-religitse) Leben, durch das der Mensch seinem end-
giiltigen Ziel in der Vollendung seines freien Wesens im Besitze Gottes zu-~
strebt, ist nicht bloB eine Kette dulBerlich in der Zeit aneinander gereihter
Akte und Taten, von denen jedes Glied das vorausgehende aufheben, aus
der Wirklichkeit verdridngen muB, um selber zu sein, bis es selbst ver-
schwindet und dem nichsten Glied dieser zeitlichen Kette Platz macht. Die
menschliche Zeit ist nicht einfach die Zeit, die wir aus der Physik kennen
und im Alltagsleben als selbstverstidndlich voraussetzen. Im Augenblick
menschlicher Gegenwart ist die Vergangenheit des Menschen immer noch
geheimnisvoll gegenwirtig. Menschliche Vergangenheit verschwindet nicht
ins Nichts, um einer anderen Gegenwart Platz zu machen, wie ein physika-
lischer Zustand einem anderen das Feld rdumen muB}. Das Eigentliche der
menschlichen Vergangenheit bestand nicht in den leiblichen, physikalisch-
chemischen und materiell biologischen Vorgéngen, die der materiellen Zeit-
lichkeit unterworfen sind, sondern lag im Geistigen (und darum erst eigent-
lich Wirklichen!) und solche geistige Wirklichkeit vergeht nichi einfach,
solche Vergangenheit ist vielmehr ,aufgehoben®, d.h. bewahrt, sie ist
gleichsam im Extrakt, d. h. in der in Freiheit gewordenen geistigen Physio-
gnomie, in der Lebenserfahrung (die auch mehr ist als das an das materielle
Gehirn gebundene Gedéchtnis) des Menschen bleibend anwesend. Und dar-
um handelt der Mensch als geistige Person (oder kann wenigstens handeln)
in jedem Augenblick aus der totalen Summe seiner Vergangenheit heraus.
Wie bei einer fliegenden Kugel der Ort, an dem sie in jedem Augenblick
ist, nur bestimmt werden kann aus der Ganzheit der schon durchlaufenen

Bahn (weil nur so dieser Ort als Moglichkeit des n#chsten und so in
" sich selbst wirklich bestimmt werden kann), wie im eben jetzt gespielten



Uber die religitse Weihe 409

Ton einer alten Meistergeige in ihrer geheimnisvollen Fiille gleichsam
alles mitschwingt, was einmal von Kiinstlern auf ihr gespielt wurde, wie
in der konkreten Gestalt einer Pflanze oder eines Tieres seine ganze Ver-
gangenheit noch anschaulich bleibt, so ziehen noch viel mehr und in einem
wesentlich héheren Sinn und in viel tieferer Weise in die je gerade gegen-
wirtige Tat eines Menschen seine ganze Vergangenheit, seine miihsam er-
rungene und erlittene Erkenntnis, die Tiefe seiner Erfahrung, die vergan-
genen Erschiitterungen seines Daseins, die Lust und der Schmerz seines
fritheren Lebens (wenn auch vielleicht unter ganz anderen Vorzeichen) hin-
ein (auch wenn wir uns nicht mehr ,erinnern“) und geben diesem augen-
blicklichen Akt erst seine ganze Bewegungsrichtung, seinen Tiefgang und
seine Resonanz. Die Vergangenheit des Menschen ist wirklich aufgehoben
und bewahrt in der Gegenwart und bleibt darin, verwandelt und anonym
Gegenwart. Oder sagen wir besser: so kann, so sollte es sein. Der Mensch
kann und soll in der freien Entscheidung des Augenblicks zuriickgreifend
seine Vergangenheit in diesen gegenwirtigen Augenblick hineinholen. Alles,
was er war, ist er. Und mit diesem ganzen Gewicht dieses ,Ist“ kann und
soll er den neuen Augenblick erfiillen. Er soll nicht nur in Freiheit die
zeitlich hintereinandergebotenen Moglichkeiten seines Daseins ergreifen,
richtig bestehen und zum ,Ewigen“ im Menschen machen, er soll vielmehr
jeden Augenblick bestehen aus der lautlos und verschwiegen gegenwirti-
genFiille seiner geistigen Geschichte, die in ihm,-der geistigen Person bleibt
als die immer mehr bereicherte Moglichkeit seiner jeweiligen Gegenwart.

Aber noch mehr. In der gerade jetzt geschehenden Tat geistiger Ent-
scheidung kann der Mensch — und das ist noch geheimnisvoller, aber den-
noch wahr — auf seine Zukunft vorgreifen. Nicht nur oder ausschlieBlich
in dem, was wir Vorsatz, vorausplanenden EntschluB, Voriiberlegung, Vor-
sicht und deren Formen wie Versprechen, Geliibde usw. nennen. Darin
blickt der Mensch ja auch schon auf das Zukiinftige seines Lebens voraus.
Aber der Vorsatz und &hnliche geistige Geschehnisse sind doch Dinge der
Gegenwart, die, so wichtig sie auch fiir die Zukunft des Menschen sein
moégen, letztlich, doch nur dann fiir die wirkliche Zukunft des Menschen
ihre Bedeutung haben, wenn sie nicht jetzt, sondern eben spiter ausgefiihrt
werden und diese Ausfithrung hingt nun einmal nicht so sehr von der
jetzigen, sondern von der zukiinftigen Entscheidung ab. Wenn wir sagen,
daf wir in der jetzt geschehenden Tat geheimnisvoll auf die Zukunft vor-
greifen kdnnen, so meinen wir auch nicht die jetzt geschehende Schaffung
von Tatsachen, die wir, wenn einmal geschehen, nicht mehr indern konnen,
und die darum auch fiir unsere zukiinftigen Entscheidungen, mégen sie so
oder anders ausfallen, von unausweichlicher Bedeutung sind. Solche Tat-
sachen gibt es und zwar von gréBerer oder geringerer Bedeutung. Wenn
jemand einen anderen Menschen geheiratet hat, wenn sich' jemand zum
Priester weihen lieB, ja schon wenn jemand einen ihm eben nur einmal
und unwiederholbar geschenkten Lebensabschnitt in einer ganz bestimm-
ten Weise gelebt und so endgiiltig verbraucht hat, so hat er damit Tat-
sachen geschaffen in seinem Leben, die auch fiir jede zukiinftige Tat und



410 ' Karl Rahner S. J.

Entscheidung von Bedeutung sind: jedes kiinftige Handeln mu8 sich mit
diesen Tatsachen auseinandersetzen; der Mensch kann gar nicht so handeln,
als ob diese Tatsachen gar nicht geschehen wéiren. Aber — und das ist
ebenso wichtig — der Mensch kann sich mit diesen Tatsachen in der Zu-
kunft auf ganz verschiedene Weisen auseinandersetzen, ihnen spiter
ganz verschiedene Vorzeichen geben; er kann z. B. spiter zu seiner frithe-
ren Liebesentscheidung stehen oder sie verraten, er kann immer mehr
sein ganzes Leben in seinem Priesterberuf investieren oder sein Leben
daneben vorbeileben, ja diesem Beruf auch #uBerlich untreu werden. So
sehr daher beide solcher entgegengesetzten Entscheidungsrichtungen nicht
um die frither geschaffene Tatsache herumkommen, so sind eben doch zwei
(oder viele) entgegengesetzte Moglichkeiten auch nach der freien Setzung
solcher Tatsachen noch gegeben und so die Zukunft doch noch offen und
unbestimmt. Darum ist dieses geistige Phénomen noch nicht das, was wir
meinen, wenn wir sagen, der gegenwirtige Augenblick hole unter Umstan-
den die Zukunft, d. h. die wirkliche und eindeutige Zukunft in sich hinein.

Indes, um zu erkldren, daB und wie so etwas méglich sei, wollen wir
einen Einwand iiberlegen, der von vornherein einen solchen Gedanken als
unmoéglich zu erweisen scheint. Die Tatsache nimlich der Freiheil scheint
eine solche Vorstellung als unvollziehbar zu erweisen. Der Mensch ist
immer frei..Also auch in den zukiinftigen Augenblicken seines Lebens. In-
folgedessen scheint es unvertriglich mit dieser Tatsache zu sein, da8 der
Mensch vorausgreifend so seine Zukunft in den gegenwairtigen Augenblick
hineinholt, daB er jetzt iiber sie entscheidet, den jetzigen Augenblick mit
dem Gewicht seiner Zukunft erfiillt, die Méglichkeiten des immer noch Zu-
kiinftigen gleichsam vorwegnimmt, um sie jetzt schon in diesem Augen-
blick Wirklichkeit werden zu lassen. Man scheint auch hier das biblische
Wort anwenden zu kénnen: es geniigt jedem Tag seine eigene Plage. Eines
nun ergibt sich-aus diesem Einwand von vornherein als wichtige Einsicht,
die auch bei den folgenden Erwigungen nicht vergessen werden darf: wenn
wir von Randfédllen einmal absehen, die nochmals spéter kurz gestreift
werden miissen, so folgt aus der Tatsache der grundsitzlich sich durch das
ganze menschliche Leben erstreckenden Freiheit, daB auf jeden Fall die
freie Entscheidung eines Augenblicks nicht so iiber die Zukunft verfiigen
kann, daB der Mensch sicher und greifbar w ei B, er habe mit diesem Akt
nun auch schon seine ganze Zukunft ausgeprigt und iiber sie verfiigt. Denn
sonst wire die Zukunft nur noch die fast mechanische Ausfaltung dessen,
was in einem solchen Augenblick schon geschehen ist; das kiinftige Leben
stinde nicht mehr im Dunkel der unberechenbaren Zukunft und unter dem
Gesetz des verantwortlichen Wagnisses. Es mag, wie die Geschichte der
Heiligen und die Theologie lehrt, Fille geben, wo der Mensch wei3 (die
Theologie spricht dann von der gewuBten ,Befestigung in der Gnade®), dafl
eigentlich sein Leben als freie totale Entscheidung vor Gott schon so fort-
geschritten ist, daB es nicht mehr verfehlt werden wird. Aber das sind, wie
gesagt, Randfille, die uns hier nicht ndher beriihren, weil sie selten sind
und wir nicht mit ihnen zu rechnen haben fiir unser eigenes Leben. In



Uber die religiose Weihe 411

ihnen weiBl der Mensch, dafl er sozusagen als geistige Person schon den seli-
gen Tod des Gerechten gestorben ist. Im allgemeinen wird dieses Wissen
mit der Freiheit und dem Dunkel der irdischen Pilgerschaft, die sich ent-
scheidet im Dunkel, dem Nichtwissen und dem Wagnis, dem Nichtsicher-
‘wissen, wie man eigentlich vor Gott steht, nicht zusammengehen.

Wenn es nun auch im allgemeinen ein gewuBtes Sichschonentschieden-
haben iiber die Zukunft nicht gibt, so ist damit doch noch nicht die Frage
beantwortet, ob es ein versuchtes und gelungenes, wenn auch in seinem
Erfolg nicht sicher gewuBtes, entscheidendes Vorwegnehmen der Zukunft
geben kénne oder nicht. Nun scheint es durchaus ein solches Phinomen ge-
ben zu konnen. Denn zunéchst einmal: Freiheit ist in ihrem eigentlichen
Sinn nicht, wie der Alltagseindruck meinen kénnte, die Fihigkeit, in jedem
Augenblick (wenigstens im inneren Ja und Nein des geistigen Kerns der
Person) alles und jedes tun zu kénnen. Freiheit ist vielmehr die Fihigkeit,
sich frei einmal und ganz auszeugen zu kénnen, die Fihigkeit, frei gerade
endgiiltige Tatsachen schaffen zu kénnen, so dafi Freiheit nicht die Még-
lichkeit leugnet, innere (nicht nur duflere, wie wir sie oben im Auge hatten)
Tatsachen fiir immer zu schaffen, sondern darin gerade ihr letzter Sinn be-
steht. Gerade das Nichtfreie schafft Zustinde, die immer wieder verinder-
lich, umkehrbar und revidierbar sind. Die Freiheit hingegen hebt sich in
das Endgiiltige, Unwiederholbare und Ewige auf. Darum gerade ist das
endgiiltige, ewige und bleibende Geschick der geistigen Person kein Zu-
stand, der iibér die freie Person unvermutet und gegen die Tendenz der
Freiheit, diese von auBen abschneidend und verunméglichend, hereinbricht,
sondern die Reife und das Ergebnis der Freiheit selbst. Und darum greift
die freie Entscheidung jeden Augenblicks immer von sich aus auf das Ganze
des Lebens vor, darum kann man in einem Augenblick seine ganze Ewig-
keit entscheiden, darum sucht die Freiheit in jedem Augenblick, in dem sie
wirklich am Werk ist, die totale Prigung der Person, ihre reine und volle
Selbstauszeugung, in der die Tat der Freiheit zum endgiiltigen Zustand der
Person, zum bleibenden Akt der Person wird. Diese Tendenz der Freiheit,
im Augenblick nicht bloB einzelner Augenblick sich selbst aufhebender Zeit-
lichkeit, sondern Augenblick der Ewigkeit zu werden, worin das ganze Le-
ben hineinverfaft und entschieden ist, mag tausendmal im Einzelfall nicht
gliicken, das Gliicken dieser Tendenz mag beim Menschen (wie es tatsich-
lich der Fall ist) auch von duBleren Bedingungen abhéngen, die nicht einfach
in der Verfligung dieser Freiheit stehen; es mag der Person in tausend Fil-
len nicht gelingen, die ganze Moglichkeit ihres geistigen Lebens in den
Augenblick hineinzuholen, um aus den tausend sich aneinanderreihenden
Akten der Zeitlichkeit die eine und ganze Aktualitit des einen Lebens zu
machen, vorhanden aber ist diese Tendenz, weil sie zum Wesen der Frei-
heit gehort.

Die Freiheit des Augenblicks grelft immer nach dem Ganzen des Lebens,
ist immer fiir das Ganze des Lebens, fiir seine Zeit und Ewigkeit verant-
wortlich; faktisch wird sie meistens nicht das Ganze ergreifen, es wird ihr
in tausend Fillen entgleiten, sei es weil der Akt der Freiheit selbst nicht



412 Karl Rahner S. J.

radikal, d. h. wurzelhaft genug in die Tiefe der menschlichen Existenz hin-
eingreift, sei es weil die duBleren, von der Freiheit des Menschen unab-
héngigen Voraussetzungen dafiir nicht in vollem MafBle gegeben sind, die
Freiheit wird mit d em Wissen, das wir gewdhnlich so nennen und das allein
wir reflex erfassen kénnen, nie (oder fast nie) wissen, ob ihr die Tat der
totalen Entscheidung wirklich gelungen ist. Aber es kann doch einen sol-
chen Augenblick geben, wo die Freiheit wirklich vollzieht, was sie eigent-
lich immer will: iiber alles auf einmal zu entscheiden und fiir immer. Einen
solchen Augenblick gibt es sicher: den Tod. Dort wenigstens wird nicht blo8
der Faden des Lebens abgeschnitten im Schnitt der Parzen, ein Faden, den
die Person von sich aus weitergesponnen hitte (als ob sie ihn eigentlich
endlos weiterspinnen wollte!), dort wenigstens hat (obwohl wir nie wissen,
wie dies geschieht, ja sogar notwendig und unvermeidlich den gegenteiligen
Eindruck haben) der Mensch die Melodie seines Lebens von sich aus voll-
endet, dort stirbt er seinen ,,eigenen“ Tod, d. h. wenigstens im Todesaugen-
blick ist er das, wozu er sich selbst frei und endgiiltig gemacht hat, so da3
das faktische Ergebnis seines Lebens und das was er selbst frei und endgiil-
tig sein will, dasselbe sind.

Wann aber tritt, genauer bestimmt, dieser Augenblick des Sterbens, inso-
fern es Tat der Freiheit selbst ist, d. h. des Sichvollendens voninnen ein,
wann hat der Mensch sich selbst getan? Was wir eben vom Tod sagten, ist
nur in dem Sinn richtig, da (nach dem Zeugnis des Glaubens) mindestens
beim Tod als dem biologischen Ableben dieser Augenblick des sich selbst
in Freiheit vollendenden Sterbens geschehen ist. Ob dieser Augenblick aber
uhrenzeitlich mit dem Tod als einem biologischen Ableben zusammenfillt,
wissen wir nicht. Wir kénnen zunichst nur sagen, dafl wir, solange wir
leben, (die erwdhnten Randf#lle beiseite lassend) nicht wissen, ob dieser
Augenblick schon einBetreten ist, daB wir also immer damit rechnen miis-
sen, daBl uns der Augenblick der totalen Verfligung iiber uns selbst noch
bevorsteht. Aber wir kénnen auch ahnen, da8 er nicht gerade immer, ja
vielleicht nicht einmal hiufig mit dem Tod zusammenfillt. Die Empirie des
durchschnittlichen Todes mit seiner Stumpfheit bis zur BewuStlosigkeit
scheint nicht fiir ein solches Zusammenfallen zu sprechen. Nun haben wir
aber gesagt, daB3 jede freie Tat von sich aus immer der Akt einer solchen
sich vollendenden Selbstauszeugung totaler Art sein will. Dann aber kén-
nen wir ahnen, da8l dieser Akt vielleicht in einen ganz andern &duleren Zeit-
punkt fallt als gerade in den Augenblick des biologischen Sterbens, und
wenn er eigentlich das Ziel jeder Tat der Freiheit ist, miissen wir ihn
eigentlich immer tun wollen. ,

Gibt es nun nicht auch Erfahrungen des Menschen, die in die bisher mehr
aus dem Wesen der Freiheit apriorisch erschlogsene Richtung weisen? Er-
lebten wir nicht schon in der Geschichte unserer Seele Augenblicke, in
denen wir den Eindruck hatten, wir kénnten sie nicht mehr vergessen, es
konnte die Haltung, die Erfahrung, die Gesinnung, die da wurde, nie mehr
aus unserem Wesen schwinden, so tief habe sie sich eingegraben in das °
Antlitz unseres Geistes, wir konnten nie mehr hinter das zuriick, was da in



Uber die religiose Weihe 413

uns in Freiheit geschah, nicht obwohl es frei war, sondern gerade weil es
frei war? Wenn wir schon #lter sind, ist es uns nicht schon leise und scheu,
“aber wie in unsagbarem Entziicken, das man sich selber nicht zu gestehen

wagt, vorgekommen, wir hitten den Eindruck, wir kénnten der Liebe Got-
tes nicht mehr entlaufen, der géttliche Jiger habe sein Wild, das ihm immer
entfliehen will, schon so umstellt, da8 es eigentlich nur noch in seligem Zit-
tern warten kénne auf den Augenblick, wo es endgiiltig seine Beute werde?
(Vergessen wir dabei nicht: auch solche Erfahrungen der Gnade sind in
einem auch Taten unserer Freiheit, geschehen im Ja unseres inneren We-
sens). Und selbst wenn solche Erfahrungen sich im Einzelfall als holde T&u-~-
schungen erweisen (wie sie der Wanderer hat, der auf einer Bergwanderung
vor seinem Ziel zu stehen wihnt, weil ein neuer Abschnitt seines Weges
seinem vorwértsschauenden und den Rest des Weges abschiitzenden Blick
entzogen ist), sind nicht auch solche Téuschungen im Einzelfall ein Beweis
dafiir, daB es das Gemeinte doch grundsitzlich gibt, daBl der Geist (wie
kénnte er sonst auf eine solche Tduschung im Einzelfall {iberhaupt ver-
fallen?) auf solche Augenblicke, wo alles zumal und bis ans Ende vollendet
wird, hindringt und somit-doch einmal auch wirklich — plotzlich und un-
vermutet und ohne daB es Aufsehen macht—geschieht wonach er verlangt:
die Fiille des ganzen Lebens bis zum Ende in einem Augenblick zu haben
und in Freiheit zur endgiiltigen Vollendung zu gestalten? Es ist schon so:
wir greifen in der Freiheit immer auf das Ganze unseres Lebens, der Griff
wird unzghlige Male nur einen Teil des Ganzen wirklich fassen; aber wir
werden es immer wieder versuchen, immer wieder, die Vergangenheit und
die Zukunft ganz in die eine Tat der Freiheit hineinzuversammeln, um aus
allem auf einmal unseres Lebens endgiiltige Wahrheit und Wirklichkeit
zu formen. Und einmal geschieht dann doch die Sternenstunde unseres Le-
bens (nur Gott hort deutlich ihren Schlag): unvermutet und uns selbst ver-
‘borgen werden wir plétzlich die Frucht des ganzen Lebens ganz in der
Hand halten. Was dann noch zeitlich in unserem Leben geschieht, ist dann
das selige Finale einer Symphonie, das entzlickt, gerade weil es — gar nicht
mehr anders sein kann, ist wie das genaue Auszihlen eines Wahlergebnis-
ses, dessen Ausfall im ganzen schon feststeht, wie das Ausreifen einer
Frucht, die schon vom Baume gebrochen ist.

Nennen wir (um uns kurz zu versténdigen) diese Sternenstunde unserer
Freiheit, die einmalige und verhiillte, den Augenblick der Ewigkeit in der
Zeit, den Augenblick der zeitlichen Ewigkeit. Wir ahnen jetzt was dieser
Augenblick ist. Wir wissen, daBl dieser Augenblick uns selber (obwohl in
Freiheit getan) als solcher verborgen bleibt, aber auch, dafi die Freiheit ihm
immer entgegendringt und erst in ihm sich selber erfiillt, dafl wir, ob wir
es wissen oder nicht, immer im Versuch leben, diesen Augenblick zu er-
reichen, ihn und uns in ihm zu vollenden.

Wir haben diesen Augenblick der Ewigkeit in der Zeit bisher nur nach
. seinem abstrakten, formalen Wesen zu bestimmen gesucht, ihn beschrieben
als den Akt der totalen Selbstverfiigung der Freiheit iiber den Menschen
und die Méglichkeiten seines ganzen Lebens. Damit ist aber noch nicht viel



414 Karl Rahner S. J.

gesagt. Denn diese totale Selbstverfiigung kann als Akt der Freiheit so
oder anders sein, kann Ja od er Nein, Aufstieg oder Absturz, Heil oder
Unheil sein, die Ewigkeit des Geretteten oder die Ewigkeit des Verlorenen
in der Zeit sein. Darum ist weiter zu fragen: Wovon mu8 dieser Augenblick
der Ewigkeit in der Zeit erfiillt sein, damit er die Ewigkeit des Heils, das
lautere und endgiiltige Ja sein kann? Welches ist die Tat, durch die allein
der ganze Mensch sich recht in die wahre Ewigkeit hiniiberschwingt?

Die Antwort liegt nahe: die Tat der Liebe zu Gott. Aber halten wir diese
schlichte Antwort nicht fiir zu selbstverstindlich! Denn in zweifacher Hin-
sicht ist sie es nicht. Wenn wir verstanden haben, was wir bisher iiberleg-
ten, dann ist zunéchst eines einleuchtend: Nicht jeder Akt der Liebe zu Gott
ist ein solcher Augenblick der Ewigkeit in der Zeit. Jeder mag ein Versuch
dazu sein. Aber nicht nur werden wir nie (oder nur in den seltensten Fil-
len) wissen, ob dieser Versuch, diesen Augenblick als Akt der Liebe zu voll-
bringen, gegliickt ist, sondern in allen bis auf einen Fall werden diese Ver-
suche mifigliicken (was natiirlich durchaus nicht heiBt, daB diese ,,miBgliick-
ten“ Versuche dann bedeutungslos vor Gott und fiir uns seien: sie sind
héchst wichtige, unumgénglich notwendige Einiibungen des einen und ge-
gliickten Versuches). Denn ein solcher Augenblick ist doch (das war der
Sinn all des vielen Redens) nur dann im Akt der Liebe eingetreten, wenn
die Tat in ihm geschah aus g a nz e m Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem
Gemiite und aus allen Kréften, nur also, wenn der Mensch in der Tat der
liebenden Freiheit sich restlos (und dann und darum auch endgiiltig und
unwiderruflich!) verbraucht hat. So aber wird die Tat unserer Liebe nur
selten (ja nur einmal, wenn dann auch fiir immer) sein. Denn wann haben
wir schon Gott aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus ganzem Gemiite
und aus allen Kriften geliebt (Mk 12, 30)? Wenn wir diese erschreckenden
Worte: ,,ganz und alles* wirklich ernst nehmeén wiirden, kénnten wir sogar
sagen: das Gebot der Gottesliebe aus der Totalitit des Menschen (seines
Wesens und seiner Zeit also) ist das Gebot, auf diesen Augenblick der Ewig-
keit in der Zeit hinzulieben, ihn immer aufs neue zu versuchen, bis er uns -
in Gnade geschenkt wird und gelingt, — ist das Gebot der Liebe im Augen-
blick der zeitlichen Ewigkeit. Jeder Akt der Liebe tendiert nach diesem
Augenblick, wird erst in ihm erfiillt, ist aber nicht immer schon dieser
Augenblick.

Noch in einer zweiten Hinsicht ist es nicht so selbstverstindlich, da8 die
Liebe und sie allein (wenn iiberhaupt ein Akt des Menschen) der Inhalt des
rechten Augenblicks der Ewigkeit in der Zeit ist. Dieser Augenblick soll der
Augenblick der Integration des ganzen Lebens sein. Ist es aber so selbst-
versténdlich, daB die Liebe und sie allein diese Integration zu vollbringen
vermag oder wird uns nicht dadurch erst das gar nicht so selbstverstind-
liche und bekannte Wesen der Liebe allererst deutlich? Wenn wir fragen:
welches ist der Grundakt des Menschen, in den hinein er sein ganzes Wesen
und Leben restlos hineinversammeln kann, der alles' umfassen, alles in sich
begreifen kann, alles, was Mensch und Menschenleben, Lachen und Weinen,
Seligkeit und Verzweiflung, Geist und Herz, Alltag und Sternenstunden,



Uber die religiose Weihe 415

Himmel und Erde, Zwang und Freiheit, Siinde und Erlésung, Vergangen-
heit und Zukunft heiit, dann ist doch die Antwort nicht so selbstverstind-
lich. Aber es ist dennoch wirklich so: Die Liebe zu Gott vermag alles zu
umfassen und nur sie allein. Sie allein stellt den Menschen ganz vor den,
ohne den der Mensch nur das grauenvolle BewuBtsein radikaler Leere und
Nichtigkeit wire, sie allein ist imstande, alle Kriifte des Menschen, die viel-
féltigen und chaotischen und sich widersprechenden, zu vereinigen, weil sie
alle ausrichtet auf Gott, dessen Einheit und Unendlichkeit in einem die-
jenige Einheit schaffen kann, die die Vielfalt des Endlichen eint, ohne sie
aufzuheben, die Liebe allein 148t den Menschen sich vergessen (welche
Hblle, wenn uns das nicht endlich géléinge), sie allein kann auch die dunkel-
sten Stunden der Vergangenheit noch erlésen, da sie allein an das Erbar-
men des heiligen Gottes zu glauben den kiihnen Mut findet, sie allein behilt
sich nichts vor, und kann so auch iiber die Zukunft verfiigen (die sonst der
Mensch in der Angst um seine kiimmerliche Endlichkeit, mit der man spar-
sam umgehen muB, um sie nicht zu rasch zu verbrauchen, sich aufzusparen
immer in Versuchung ist), sie kann mit Gott auch diese Erde lieben (und so
in ihr auch alle irdische Liebe in den Augenblick der Ewigkeit integrieren)
und nur ihr wird auch dafiir nie der Mut sterben, weil sie den liebt, den das
Wagnis solcher Erde der Schuld, des Fluches, des Todes und der Vergeb-
lichkeit nie gereut hat. Die Liebe zuGott ist wirklich die einzige totale Inte-
gration des menschlichen Daseins, und wir haben sie in ihrer Hoheit und
Wiirde und alles umfassenden GréBe nur begriffen, wenn wir sie als das -
verstanden haben, wenn wir ahnen, daB sie der Inhalt des Augenblicks der
zeitlichen Ewigkeit sein muf}, weil ohne sié dieser Augenblick nichts wire
als das schon im Geheimen erfolgte Gericht (Jo 3, 18), und weil umgekehrt
sie nur in diesem Augenblick das sein kann, was sie sein will und sein mu8:
alles.

Es wire {iber diese Tat der Liebe im Augenblick der zeitlichen Ewigkeit
noch vieles zu sagen. Vor allem, daB solche Tat Gnade ist, so sehr sie die
sublimste Tat der Freiheit genannt werden muB. Gerade weil wir Gott nur
in seiner Kraft lieben kénnen, gerade weil unsere Liebe immer nur Ant-
wort ist an den, der uns zuerst geliebt hat, weil er seine Liebe in unseren.
Herzen ausgieBen muBl durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist, darum
schon ist dieser Augenblick Gnade. Gnade aber iiber die allgemeine Gnaden-~
haftigkeit der Liebe zu Gott iiberhaupt ist dieser Augenblick, weil der
Augenblick der zeitlichen Ewigkeit als solcher Gnade ist. Denn iiber sich.
ganz verfiigen konnen, die letzten Tiefen seiner Méglichkeiten in seine Ver-
fiigung bekommen, das , Erz“ des Lebens restlos verfliissigen kénnen, da8
es restlos und schlackenfrei in dem GuB des einen Bildes Gottes verbraucht.
werden kann, diese Méglichkeit als sofort und immer gegebene gehért zum
Wesen des Engels, ist aber dem Menschen nicht dauernd und als immer
verfiligbarer Besitz gegeben, sondern ist nur héchster Augenblick seines.
Liebens, der ihm aus Gnade geschenkt wird, daB er ihn recht erfiillt und
besteht. Gnade ist es also, daB er ihn erhilt, und nochmals Gnade, da8 er
ihn mit Liebe zu Gott erfiillen kann. Der héchste Augenblick der Freiheit,



416 Karl Rahner S. J.

in dem sie ihre Endguiltigkeit schafft in der ewigen Integration des génzen
Lebens, ist nach Wesen und Dasein Gnade und Freiheit.

Wir scheinen uns weit weg verloren zu haben von unserer Frage, was
eigentlich in einer Weihe geschehe. Aber wir sind dicht beim Ziel. Wir kén-
nen némlich jetzt einfach sagen: Die Weihe (so wie wir sie eingangs um-
schrieben haben) ist der ernsthafte, gesammelte Versuch des Augenblicks
der Ewigkeit in der Zeit als der Tat der Liebe. Wenn wir uns vergegen-
wirtigen, was wir unter dem Augenblick der zeitlichen Ewigkeit, dem Akt
der totalen und endgiiltigen Integration des ganzen Lebens verstehen woll-
ten, und wenn wir ganz schlicht und unvoreingenommen hinblicken auf
das, was ein Mensch in einer Weihe zu tun unternimmt, dann werden wir
die gegebene Definition der Weihe wohl als richtig anerkennen, und sie be-
darf nur noch weniger Worte der Erlduterung. Da der Grundakt einer
Weihe der Akt der Liebe ist, bedarf wohl keines weiteren Beweises. Dafl in
einer Weihe ein solcher Akt der Liebe versucht wird als reiner und gesam-
melter Akt voll Klarheit, voll Ernst und aus moéglichst der ganzen Kraft des
Herzens in aller ,Innigkeit“ (d. h. in der Einigkeit aller Krafte des Geistes
und des Gemiites), das ist wohl ebenso unmittelbar ablesbar an dem, was
im duBeren Vorgang der Weihe geschieht. Denn was sollte sonst die Vor-
bereitung, die Uberlegtheit, die Ausdriicklichkeit und Feierlichkeit einer
Weihe bedeuten? DaBl aber ein Akt der Liebe von solcher Art aus seinem
Wesen heraus darnach strebt, den Augenblick der zeitlichen Ewigkeit her-
aufzufiihren, weil er erst in diesem Augenblick Liebe aus ganzem Herzen,
aus dem Ganzen des Menschen ist (was er sein will, wenn er so ,,weihevoll*
geschieht), und daB dieser Versuch immerhin méglicherweise gelingen kann,
das ist schon vorhin ausfiihrlich genug gesagt worden. W enn der Versuch
in der Weihe gelingt, tritt jener Augenblick der Ewigkeit in der Zeit ein,
der vor den Augen Gottes das entscheidende Ereignis unseres Lebens ist,
jene Tat, auf die das vergangene Leben in geheimnisvoller Teleologie als
ihre Vorbereitung hinstrebte wie auf sein Ziel, und von der alles Folgende
nur noch ist wie die Durchfiihrung eines endgiiltig und unwiderruflich ge-
fundenen Themas. Freilich wird der Versuch sehr oft nicht oder nicht ganz
gelingen, freilich werden wir nie wissen, wo er gelungen ist, und wir wer-
den somit auch nach der Weihe noch in Furcht und Zittern weiter unser
‘Heil wirken miissen in dem BewufBtsein, daBl wir noch nicht sind, was wir
sein sollen und sein kénnen, und der Pilgerweg unseres Lebens noch weit
und voll unerwarteter Uberraschungen sein wird. Aber ist nicht schon die
‘Weihe als Versuch einer solchen Sternenstunde heilig und groB8? Und
wer weiB: vielleicht ist der Versuch doch gelungen; vielleicht ist doch das
eine grofle Wort unseres Lebens in ihr gesagt worden, wirklich von uns ge-
sagt worden, das Wort, in dem wir uns ganz und endgiiltig ausgesagt haben?
-Wir wissen es nicht. Aber ER weif} es. Ist das nicht genug? Ist es der Liebe
nicht eigen, daB sie immer wieder neue Worte, gesammeltere, innigere Worte
sagt, bis sie das eine Wort gefunden hat, das wirklich alles sagt und wiirdig
ist, ewig zu werden?



Uber die religiose Weihe 417

Von diesem Punkt unserer Uberlegungen aus lieBe sich vielleicht auch

einiges verdeutlichen iiber die Weise, in der eine Weihe vorgenommen
werden sollte: wie sie kein Alltagsereignis unseres religiésen Lebens sein
kann, wie sie vorbereitet sein muB, wie ihre konkrete Art der geistigen und
seelischen Eigenart des Sichweihenden entsprechen muB, damit es tiber-
haupt méglich sein kann, dafl das Herz mitgeht mit den Worten der Weihe,
wie es sinnwidrig ist, die Zahl der Weihen ins Unabsehbare zu vermehren,
wie der Mensch sie versuchen sollte aus einem echten, ernsten realistischen
Vergegenwirtigen seines ganzen Lebens, wie sie erbetet sein mufl als Gnade
usw. Doch sei auf diese Fragen hier nicht mehr niher eingegangen.
. Wir haben unsere Uberlegungen mit der Frage begonnen, ob denn in
einer Weihe wirklich etwas geschehe. Wir kénnen jetzt auf diese Frage
auch ausdriicklich antworten: die Weihe ist der Versuch, alles zu tun, der
Versuch, die totale Tat des Lebens zu vollbringen. Gelingt dieser Versuch,
so ist nicht nur ,,etwas* geschehen, sondern alles. Gelingt der Versuch nicht
ganz, so ist immer noch unsagbar viel geschehen: ein Mensch hat wenig-
stens einen Teil der Liebe realisiert, die auf jeden Fall Aufgabe seines Le-
bens und Inhalt seiner Ewigkeit ist. Ist das nicht viel? Und selbst wenn
man sagen kann, dies geschehe doch auch im Alltag des Christenlebens, ja
dort vor allem, weil die Gewdhnlichkeit und Bitterkeit des Alltags die
echte Situation der wahren Liebe sei, so ist doch auch wieder darauf zu
erwidern: ja freilich, wenn der Alltag wirklich Liebe ist. Und wenn dies
nicht leicht und selbstverstindlich ist, ist es dann nicht gut und heilsam,
das, was immer — so nebenbei — geschehen sollte, einmal ausdriicklicher
und bedachter zu tun? Dies aber geschieht in der Weihe, selbst wenn es ihr
nicht gelingen sollte, die vollendete Liebe des Augenblicks der Ewigkeit in
der Zeit zu sein. Alles oder viel geschieht also in der Weihe.

. 'Wenn wir so bisher die Weihe vom Menschen aus betrachteten, so konnte
man natiirlich noch die Frage stellen, ob in ihr nicht auch von seiten Gottes
‘wetwas geschehe®, wie ER denn dem Wort der Liebe in der Weihe antworte,
und ob nicht darin das Eigentliche liege, das sich in einer Weihe begibt.
Sicherlich wire dariiber manches zu sagen. Denn wer sich Gott naht, dem
naht sich Gott, sagt die Schrift (Jac 4, 8). Und so mii3te von der Herrlichkeit
des Nahekommens Gottes in der Weihe viel gesagt werden. Und doch ist
das Entscheidende fiir unseren Zusammenhang schon gesagi. Denn er naht
sich uns, indem er uns die gnadenvolle Méglichkeit gibt, ihm zu nahen. Was
das aber heif3t, dariiber war eigentlich immer schon die Rede.

Eine letzte Frage mufl schlief3lich noch besprochen werden. Bisher haben
wir in unseren Uberlegungen einfach vorausgesetzt, daB die Weihe sich an
Gott richtet, an den Vater, den dreifaltigen Gott, an die gottmenschliche
Liebe des Herrn und seines Herzens. Denn wir haben von der Liebe Gottes
in ihrem hoéchsten Augenblick gesprochen; diese aber wendet sich wesens-
gemif an Gott. Nun gibt es aber doch auch Weihen, die sich wenigstens in
ihrem unmittelbaren Sinngehalt nicht an Gott, sondern an einen Heiligen
des Himmels und vor allem an die seligste Jungfrau und Gottesmutter
wenden. Gilt somit was wir bisher von der Weihe gesagt haben, fiir diese

27



418 Joh. B. Lotz S.J.

Art der Weihe nicht? Wir kénnen antworten: doch, alles Gesagte kann auch
fiir eine solche Weihe gelten, wenigstens wenn ihr Sinn richtig verstanden
wird. Die Weihe und die darin sich betdtigende Liebe zu einem Menschen
der seligen Gottesgemeinschaft des Himmels sind in ihrem tiefsten Wesens-
gehalt ein Akt der Gottesliebe. Denn die Liebe zum Néchsten (und so auch
zu jenen, die uns, weil mit Gott ewig verbunden, wirklich am néchsten
sind) ist ,,um Gottes willen“, getragen von der theologischen Tugend der
Gottesliebe. Warum und wie dem so ist, kann und braucht hier nicht weiter
dargelegt werden. Wir diirfen diesen Satz hier als allgemeine Lehre der
Theologie voraussetzen. Wenn wir uns einem himmlischen Menschen wei-
hen, so geht die Bewegung unseres Herzens ja nicht zu ihm, um bei ihm zu
enden, sondern sie geht zu ihm, durch ihn gleichsam hindurch, um mit der
Ewigkeit gewordenen Bewegung seines Herzens (weil er sie hat, lieben wir
ihn ja) sich weiter und hinauf zu schwingen in Gott hinein. Das gilt vor
allem bei der Weihe an die seligste Jungfrau und ihr ,Herz“ (d. h. den In-
begriff ihrer Ewigkeit gewordenen Gottesliebe, das Symbol der innigen
Ganzheit ihrer Liebe zum ewigen Gott). Wenn wir uns ihr weihen, verbin-
den wir uns mit derjenigen, die von allen Geschdpfen die lauterste und
innigste Liebe zu Gott tr%igt, .und wir werden hineingezogen in die ewige
Liebesbewegung ihres Herzens.

Die christliche Frommigkeit und der Mensch von heute
Von Joh. B. Lotz S.J., Pullach bei Miinchen

Ausgangspunkt und Hintergrund unserer Uberlegungen ist der gnaden-
hafte Grundcharakter der christlichen Frommigkeit. Deshalb kann sie in
charismatischen Durchbriichen Aufstiege erleben, die das geistige Leben
einer Zeit {iberschreiten, ja ihm zuwiderlaufen und es riickwirkend um-
wandeln. Deshalb ist sie nie ausschlieBlich das Ergebnis der geistigen
Krifte einer Epoche, sondern in ihrem letzten Geheimnis immer nur aus
dem Wirken der Gnade zu verstehen.

Weil jedoch Gott die Gnade auf das innigste mit der Natur verflochten
hat, steht die christliche Frommigkeit jeweils mit dem geistigen Leben ihrer
Zeit in einer tiefgreifenden Wechselbezichung. Hier soll uns weniger der
EinfluB der christlichen Frommigkeit auf die Zeit beschéftigen; diese ist
ja nie nur Natur, sondern immer schon vom Christlichen durchseelt; sie
kann zuweilen hdchstens wie bloBe Natur aussehen, wenn sie sich weit
vom Christlichen entfernt hat, woran nicht selten auch das Versagen der
Frommigkeit selbst die Schuld trigt. Fiir unser Thema steht der EinfluB
des Zeitgeistes auf die Frommigkeit im Vordergrund; deren
Antlitz weist Entwicklungslinien auf, die im Auf und Ab des Zeitgeistes
wurzeln und daher auch einzig von diesem her zu verstehen sind.

Was gerade unsere Tage angeht, so bietet sich ein Bild dar, das in einem
zusammenfassenden Vorblick etwa folgendermaBen umrissen werden
kann. Der Mensch von gestern war in einem erschreckenden Mafle gegen





