
418 Joh. B. Lote S. J. 

Art der Weihe nicht? Wir können antworten: doch, alles Gesagte kann auch 
für eine solche Weihe gelten, wenigstens wenn ihr Sinn richtig verstanden 
wird. Die Weihe und die darin sich betätigende Liebe zu einem Menschen 
der seligen Gottesgemeinschaft des Himmels sind in ihrem tiefsten Wesens- 
gehalt ein Akt der Gottesliebe. Denn die Liebe zum Nächsten (und so auch 
zu jenen, die uns, weil mit Gott ewig verbunden, wirklich am nächsten 
sind) ist •um Gottes willen", getragen von der theologischen Tugend der 
Gottesliebe. Warum und wie dem so ist, kann und braucht hier nicht weiter 
dargelegt werden. Wir dürfen diesen Satz hier als allgemeine Lehre der 
Theologie voraussetzen. Wenn wir uns einem himmlischen Menschen wei- 
hen, so geht die Bewegung unseres Herzens ja nicht zu ihm, um bei ihm zu 
enden, sondern sie geht zu ihm, durch ihn gleichsam hindurch, um mit der 
Ewigkeit gewordenen Bewegung seines Herzens (weil er sie hat, lieben wir 
ihn ja) sich weiter und hinauf zu schwingen in Gott hinein. Das gilt vor 
allem bei der Weihe an die seligste Jungfrau und ihr •Herz" (d. h. den In- 
begriff ihrer Ewigkeit gewordenen Gottesliebe, das Symbol der innigen 
Ganzheit ihrer Liebe zum ewigen Gott). Wenn wir uns ihr weihen, verbin- 
den wir uns mit derjenigen, die von allen Geschöpfen die lauterste und 
innigste Liebe zu Gott trägt, und wir werden hineingezogen in die ewige 
Liebesbewegung ihres Herzens. 

Die christliche Frömmigkeit und der Mensch von heute 
Von Joh. B. Lotz S. J., Pullach bei München 

Ausgangspunkt und Hintergrund unserer Überlegungen ist der gnaden- 
hafte Grundcharakter der christlichen Frömmigkeit. Deshalb kann sie in 
charismatischen Durchbrüchen Aufstiege erleben, die das geistige Leben 
einer Zeit überschreiten, ja ihm zuwiderlaufen und es rückwirkend um- 
wandeln. Deshalb ist sie nie ausschließlich das Ergebnis der geistigen 
Kräfte einer Epoche, sondern in ihrem letzten Geheimnis immer nur aus 
dem Wirken der Gnade zu verstehen. 

Weil jedoch Gott die Gnade auf das innigste mit der Natur verflochten 
hat, steht die christliche Frömmigkeit jeweils mit dem geistigen Leben ihrer 
Zeit in einer tiefgreifenden Wechselbeziehung. Hier soll uns weniger der 
Einfluß der christlichen Frömmigkeit auf die,Zeit beschäftigen; diese ist 
ja nie nur Natur, sondern immer schon vom Christlichen durchseelt; sie 
kann zuweilen höchstens wie bloße Natur aussehen, wenn sie sich weit 
vom Christlichen entfernt hat, woran nicht selten auch das Versagen der 
Frömmigkeit selbst die Schuld trägt. Für unser Thema steht der Einfluß 
des Zeitgeiste sauf die Frömmigkeit im Vordergrund; deren 
Antlitz weist Entwicklungslinien auf, die im Auf und Ab des Zeitgeistes 
wurzeln und daher auch einzig von diesem her zu verstehen sind. 

Was gerade unsere Tage angeht, so bietet sich ein Bild dar, das in einem 
zusammenfassenden Vorblick etwa folgendermaßen umrissen werden 
kann. Der Mensch von gestern war in einem erschreckenden Maße gegen 



Die christliche Frömmigkeit und der Mensch von heute 419 

jede Frömmigkeit verschlossen, weil ihm seine Endlichkeit verborgen blieb. 
Der Mensch von heute weiß wieder um seine Endlichkeit, und man sollte 
meinen, daß er deshalb auch wieder für die Frömmigkeit offen wäre. Tat- 
sächlich ist das keineswegs in dem Grade der Fall, wie man es erwarten 
könnte. Der Grund dafür liegt zum Teil in der Art, wie die Endlichkeit von 
der Gegenwart erfahren wird; zum Teil sind auch die wertvollen Ansatz- 
punkte des neuen Endlichkeitsbewußtseins noch nicht für die christliche 
Frömmigkeit wirklich fruchtbar geworden. • Gehen wir den hier vor- 
gezeichneten Fragerichtungen im einzelnen nach. 

Wenn wir sagen, daß dem Menschen von gestern seine Endlich- 
keit verborgen blieb, so denken wir dabei zunächst an den in einem ge- 
wissen Unendlichkeitswahn befangenen Menschen. Dieser wuchs 
aus dem deutschen Idealismus, der den Menschen in Gott aufgehen und 
damit Gott im Menschen untergehen ließ. Er wuchs ebenso aus den Fort- 
schritten der Technik, die den Menschen betörten und in die Anmaßung 
eines alles vermögenden Schöpfertums hineinsteigerten. Selbstverständlich 
ersticken beide Ausgestaltungen des Unendlichkeitswahns jede Frömmig- 
keit schon im Keime, weil diese gerade in der Hingabe des die Schranken 
seiner Endlichkeit bejahenden Menschen an den uneinholbar über ihm 
waltenden unendlichen Gott, und zwar des persönlichen Menschen an den 
persönlichen Gott, besteht. 

In unser Heute ragt diese Verirrung nur mehr als Unterströmung her- 
ein; eine unabsehbare Folge von Katastrophen hat den Menschen mit un- 
vergleichlicher Wucht davon überzeugt, daß er nicht Gott und im letzten 
ohnmächtig ist. Am Überwundenen haften im Westen nur vereinzelte Ver- 
treter eines veraltet anmutenden Humanismus und im Osten der vielleicht 
noch naiv ungebrochene technische Optimismus des Sowjetsystems. Auf 
jeden Fall sind hier nicht die eigentlich entscheidenden Hemmungen, die 
dem Aufblühen christlicher Frömmigkeit heute entgegenwirken, zu suchen; 
doch bleibt eine mehr oder minder starke Unterströmung, die jenen Hem- 
mungen immer wieder Kraft zuführt. 

Wichtiger für das Verstehen unseres Heute ist eine andere Art, wie dem 
Menschen von gestern seine Endlichkeit verborgen blieb. Ohne in einem 
Unendlichkeitswahn befangen zu sein, wußte er einfach oft nicht um seine 
Endlichkeit, weil er an der Oberfläche des Daseins dahintrieb 
und überhaupt nicht zu jenen Tiefen vorstieß, in denen er seine Endlichkeit 
echt erfahren konnte. Wie sich an der Hohlheit und Haltlosigkeit gerade 
dieses Menschentums (und auch des Unendlichkeitswahns) das neue End- 
lichkeitsbewußtsein entzündete, so hat dieses auch jenes erst eigentlich 
verstehen gelehrt und damit entlarvt Daher sehen wir heute deutlicher 
als früher die vielfältigen Folgen, die mit dem Ausfall der echten Endlich- 
keitserfahrung gegeben sind. Insbesondere zeigt sich von hier aus, warum 
vielfach die echte Bindung an den unendlichen Gott abgestorben ist; sie 
setzt eben das tiefe Wissen um die eigene Endlichkeit voraus. In diesem 

27* 



420 Joh. B. Lotz S. J. 

Lichte erhellen sich manche Züge am Frömmigkeitsleben von gestern und 
auch von heute, da hier nicht nur eine Unterströmung, sondern eine starke 
Oberströmung in die Gegenwart hereinwirkt. 

Seiner extremsten Ausprägung nach macht das Dahintreiben an der 
Oberfläche völlig unempfänglich für Frömmigkeit. Solche Menschen 
reißt der Betrieb des Alltags mit sich fort. Die Fülle der auf sie einstürmen- 
den Eindrücke und Geschäfte läßt sie an das "Viele zerfließen und nicht mehr 
zu der Einheit ihres eigentlichen Selbst kommen. Sie haben nicht mehr sich 
selbst und steuern nicht mehr sich selbst, sondern werden irgendwie be- 
wußtlos und passiv dahingewirbelt. Schließlich hat nur dieser Wirbel noch 
Wirklichkeit für sie, während ihnen alles Darunterliegende, Tiefere als 
leere Phantasterei und bloßes Hirngespinst erscheint. Eine besondere Ab- 
schattung davon ist der von wirtschaftlicher und sozialer Not gepeitschte 
Mensch, bei dem zum Mangel an Besinnung oft Verbitterung und Haß gegen 
alles Höhere treten. 

Wenn die eben geschilderte seelische Lage nicht jede Frömmigkeit aus- 
rottet, so wird sie wenigstens das religiöse Leben bedenklich schwä- 
chen und gefährden. Wo nämlich der Betrieb des Alltags als das 
eigentlich Wirkliche empfunden wird, muß die Welt des Religiösen zu 
etwas Blassem, Blutleerem, irgendwie Unwirklichem herabsinken. Dieses 
vermag natürlich nicht mehr den Menschen im Innersten zu packen und 
wird lediglich als altgewohntes (lästiges, gleichgültiges oder sogar teures) 
Erbe mehr formelhaft und äußerlich vollzogen, ohne tieferes Verständnis, 
echte Inbrunst und letzte Hingabe zu wecken, ohne den lebendigen Brenn- 
punkt und die tragende Mitte der ganzen Lebensgestaltung zu bilden. So 
werden die Liturgie und das religiöse Brauchtum zur entseelten Schablone, 
das Gebet zum leeren Lippendienst und der wahre Tiefgang des Gefühls 
zur seichten Sentimentalität. Eine solche Frömmigkeit erlahmt immer 
mehr, bis sie fast nur noch in auswegloser Not aufflammt und einige Wärme 
gewinnt, bis der Einzelne, keines persönlichen Aufschwungs mehr fähig, 
sich oft bloß noch an feierlichen Gottesdiensten und begeisternden Massen- 
kundgebungen berauscht. Nicht mit dem Menschen verwachsen und nicht 
vom Kern der Persönlichkeit genährt, wird schließlich das religiöse Leben 
überwiegend von außen getragen und bestimmt, weshalb es mit dem Wech- 
sel der Umgebung und der Einflüsse manchmal über Nacht zerfällt. • Zwi- 
schen dieser gänzlichen Auflösung echter Frömmigkeit und ihrer vollen 
Entfaltung gibt es natürlich schier zahllose Übergangsstufen. 

II. 

Im Gegensatz zu dem Unendlichkeitswahn und dem Dahintreiben an der 
Oberfläche, die das Gestern kennzeichnen und in das Heute hereinwirken, 
hat der Mensch in unseren Tagen einen gewaltigen Durchbruch 
zu sich selber, zu seinem eigensten Wesen vollzogen. Aus dem tiefen Emp- 
finden, daß ihn das Gestern mehr oder minder verflüchtigte, geht er im 
Heute mit aller Kraft darauf aus, sich selbst zu gewinnen. Dieser neue 
Ansatz entfaltet sich vor allem in den verschiedenen Richtungen der Exi- 



Die christliche Frömmigkeit und der Mensch von heute 421 

stenzphilosophie, deren Schaffen in der folgenden Auseinandersetzung als 
kennzeichnend für den Menschen Von heute herangezogen wird. 

Hierbei ist die Wiederentdeckung der Freiheit entscheidend, 
die geradezu den Grundzug im Menschenbild der Gegenwart ausmacht und 
allenthalben verkündet wird, freilich in sehr gegensätzlichen Schattierun- 
gen. Der Mensch entfaltet sich nicht (wie Mineral, Pflanze und Tier) not- 
wendig zur Fülle dessen, was in ihm angelegt ist, sondern sein Geschick 
und seine Vollendung sind seiner eigenen Entscheidung, seiner freien Wahl 
anvertraut. Er selbst muß sich als dieser Einzelne ganz persönlich durch- 
ringen. Damit ist natürlich auch die andere Möglichkeit gegeben, daß er 
an seinem eigentlichen Wesen und seiner eigensten Bestimmung vorbei- 
lebt, ja dagegen frevelt, indem er sich verrät, vergeudet und zugrunde- 
richtet. 

Erst von dem Augenblick an, da sich der Mensch in diese Alternative 
gestellt und so seiner Freiheit überantwortet sieht, beginnt er im Voll- 
sinne des Wortes Mensch und d. h. Person zu sein. Erst wenn er mit seiner 
Freiheit sich selbst ergreift und sein Leben selbst übernimmt, hat er zu 
seinem innersten Herzpunkt hin • und so eigentlich sich selbst gefunden. 
Unterläßt es der Mensch, seine Freiheit zu gebrauchen, und flieht er vor 
ihr, so ist auch das eine Tat seiner Freiheit; allerdings verwickelt er sich 
dadurch in den Widerspruch, daß er frei der Freiheit ausweicht, daß er sich 
nach Art einer bloßen Sache treiben läßt, obwohl er seine Freiheit nicht 
auslöschen kann. Das bedeutet, daß der Mensch sich selbst drangibt, um, 
seinem Kern entfremdet und an seiner Oberfläche haftend, gespenstischen 
Pseudo-Gestalten seiner selbst zu verfallen. 

Diese wenigen Andeutungen zeigen, wie die bewußte Aneignung der 
Freiheit das Dahintreiben an der Oberfläche in seinem Wesen oder eher 
Un-Wesen verstehen läßt und zugleich überwindet. Vor allem wird eine 
entscheidende Verlagerung des Schwerpunktes unseres gesamten Daseins 
vollzogen. Nicht (mehr das Vielerlei des Betriebs gilt als das eigentlich und 
schließlich allein Wirkliche, sondern die Einheit unseres eigensten Selbst 
als Freiheit, die sich in dem Wirbel behauptet, statt an ihn zu zerfließen. 
Durch sie kommt der Mensch zu sich selbst, hat er sich selbst, steuert er 
sich selbst, gewinnt er Macht über alles andere. Damit tritt er in ein ganz 
neues Klima seiner Lebensführung ein. Bei seinem Tun und Lassen wird 
er nämlich nicht von außen getrieben, sondern er bestimmt sich selbst von 
innen her. Aus ihm selbst steigt sein Handeln als persönlich durchbluteter 
Aufschwung empor; in seine eigene Lebendigkeit schmilzt er alles von 
außen an ihn Herantretende ein, um es sich persönlich anzueignen, daran 
zu wachsen und so verwandelt darauf zu antworten. 

Wie iman leicht sieht, bringt die eben geschilderte Wende günstige 
Voraussetzungen auch für die Erneuerung der Frömmigkeit. 
Je mehr sich der Mensch über den Wirbel des Alltags erhebt, desto weniger 
kann dieser das religiöse Leben ersticken oder auch nur schwächen. Und 
je mehr er zu sich selbst kommt, desto weiter wird in ihm der Raum der 
Besinnung, desto stärker wird in ihm der Sinn für das Tiefere, hinter dem 



422 N, Joh. B. Lotz S. J. 

Alltagsbetrieb Liegende. Wenn er imstande ist, dieses als das eigentlich 
Wirkliche zu erleben, gewinnt er Organe, um allmählich auch der Welt des 
Religiösen offen zu begegnen und ihre überwältigende Mächtigkeit in ihrer 
ganzen packenden Wucht an sich zu erfahren. Das aber ist gleichbedeutend 
mit dem aus der Wurzel der Freiheit erwachsenden blutvollen Aufschwung, 
der Gebet, Liturgie und Brauchtum lebendig durchseelt und eine gefühls- 
starke, beständige, persönliche und unverlierbare Frömmigkeit im Men- 
schen begründet. • Hier trifft sich der Durchbruch im zunächst äußer- 
kirchlichen Bereich mit innerkirchlichen Bestrebungen. 

III. 

Die bisher besprochenen Voraussetzungen für die Erneuerung der Fröm- 
migkeit sind noch vorwiegend formaler Natur. Dem Inhaltlichen kommen 
wir näher, wenn wir beachten, wie der Mensch in seiner Freiheitstat sich 
selbst erfährt. Das Wesentliche für uns ist, daß ihm seine Endlichkeit 
aufgeht. Damit schreiten wir nicht nur über den Unendlichkeitswahn des 
Idealismus, sondern auch über die Einschläferung des Endlichkeitsbewußt- 
seins im Menschen der Oberfläche hinaus. 

Im Vollzug seiner Freiheit erlebt der Mensch seine Endlichkeit auf man- 
nigfache Weise. Zunächst findet er sich immer schon als freies Wesen vor; 
er hat demnach keine Verfügungsgewalt darüber, ob er da ist, wann er da 
ist und wie er da ist (eben gerade als Träger der Freiheit); er steht also 
ohnmächtig vor Grenzen bezüglich seines Ursprungs und erlebt seine End- 
lichkeit von der Vergangenheit her. Zugleich findet er sich immer schon 
beim Verwirklichen von Möglichkeiten, beim Verfolgen von Zielen vor, 
und doch reicht seine Verfügungsgewalt nicht so weit, daß er absolut garan- 
tieren könnte, ob und wann und wie sich alles erfüllt; er steht also ohn- 
mächtig vor Grenzen bezüglich seiner Vollendung und erlebt seine End- 
lichkeit von der Zukunft her. Eine besondere Bedeutung kommt hierbei 
der Unausweichlichkeit des Todes zu, die niemand beiseiteschieben kann. 
Schließlich findet er sich immer schon in den Betrieb des Alltags hinein- 
gestellt vor; all seine Verfügungsgewalt kann ihn nicht von dem Strom des 
ständig heranflutenden Vielerlei befreien; er steht also vor Grenzen bezüg- 
lich seines jeweiligen Lebensinhalts und erlebt seine Endlichkeit von der 
Gegenwart her. • Somit ist der Mensch durch seine Freiheit in die ent- 
hüllte Endlichkeit hineingestellt, sie haftet an den Haupterstreckungen sei- 
nes Daseins, scheint dieses völlig zu durchdringen und den Raum seiner 
Entfaltung zu bilden. 

Das Fruchtbarwerden der neuen Endlichkeitserfahrung für die christ- 
liche Frömmigkeit hängt entscheidend davon ab, wie sich der Mensch von 
heute dazu stellt. Würde er sich stolz dagegen aufbäumen oder stumpf 
daran vorübergehen, so wären keine neuen Antriebe zu erwarten. Tatsäch- 
lich aber nimmt er sich in seiner Endlichkeit an, nimmt er 
sie als einzige Möglichkeit wahrer Selbstfindung ernst, spürt er ihren ver- 
schiedenen Äußerungen und Erscheinungsweisen nach. 



Die christliche Frömmigkeit und der Mensch von heute 423 

Dabei ruht er nicht, bis er dem in der Endlichkeit verborgenen 
Nichts ins Antlitz geblickt hat. Sucht der Mensch nach dem Ursprung, 
aus dem er in diese Welt kam, so findet er jenseits der Welt zunächst nur 
den leeren Abgrund, das Nichts. Sucht er nach dem Ziel, dem er besonders 
nach dem Scheiden aus dieser Welt entgegengeht, so findet er jenseits der 
Welt wiederum zunächst nur den leeren Abgrund, das Nichts. Sucht er 
nach dem Halt und Inhalt, der ihn in dieser Welt trägt und erfüllt, so findet 
er zunächst nur lauter schwankende Nichtigkeiten, die ihm entgleiten und 
eine erschreckende Bodenlosigkeit vor ihm öffnen, den leeren Abgrund 
oder das Nichts. • So ist der Mensch durch seine Endlichkeit in das Nichts 
hinausgestoßen, sein Dasein besagt geradezu ein Schweben im Nichts. Wie 
stellt sich nun der Mensch von heute zu dieser in ihrer äußersten Schärfe 
erfahrenen Endlichkeit? 

Je unverhüllter das Nichts als der leere Abgrund sich auftut, desto mehr 
macht es den Menschen erzittern, desto mächtiger fällt ihn die Angst 
als metaphysische Urerfahrung an, die wohl die im Menschen von heute 
vorherrschende Grundstimmung darstellt. Sie kennzeichnet den wachen, 
aber noch von Gott getrennten Menschen, der zwar nicht mehr in der Welt 
zur Ruhe kommen kann, aber noch nicht zur wahren Ruhe in Gott hin- 
gefunden hat. Er ist zwar zur Frömmigkeit hin offen, hat sie 
aber noch nicht in sich aufgenommen. Diese Offenheit kann wieder so ver- 
baut und verderbt werden, daß es doch nicht zur wirklichen Entfaltung 
echter Frömmigkeit kommt. 

Verbaut wird die Offenheit, wenn die Angst zum panischen 
Schrecken ausartet, der das Nichts nicht aushält und vor ihm flieht, statt 
sich mit ihm auseinanderzusetzen und seine Botschaft bis zum Ende zu 
vernehmen. Die Flucht sucht die Augen vor dem leeren Abgrund zu schlie- 
ßen und die Angst zu betäuben; so schläfert sie die Endlichkeitserfahrung 
wieder ein oder nimmt ihr wenigstens den letzten unerbittlichen Ernst. Als 
Folge ergibt sich die Rückkehr zum Dahintreiben an der Oberfläche in 
einem der beiden früher entwickelten Sinne. Die Frömmigkeit wird dabei 
entweder getötet, indem man Halt und Geborgenheit allein von den Men- 
schen und der Welt erwartet, oder veräußerlicht, indem man sich in einer 
Art von Kurzschluß zu Gott wendet und in einem rastlosen Betrieb from- 
mer Übungen Beruhigung erstrebt. 

Verderbt wird die Offenheit (das geschieht heute gerade bei 
ehrlichen und wertvollen Geistern öfter als das andere), wenn die Angst 
als letzte und einzige Grundstimmung erscheint. Dann wird auch das Nichts 
als etwas Letztes, Unüberschreitbares erlebt; folglich gründet das mensch- 
liche Dasein seinem Woher, seinem Wohin und seinem Worin nach im 
Leeren, im Nichts. Dem aus diesem aufsteigenden Grauen ist man ent- 
schlossen, nicht auszuweichen, sondern standzuhalten, weil so allein der 
Mensch aus dem Alltagswirbel zu sich selbst befreit werde und damit sich 
selbst gewinne; im Nichts als dem Grund von allem stehend, erhebe er sich 
über das Vielerlei, das ihn zu verschlingen droht. 



424 Joh. B. Lotz S. J. 

Die hier geforderte Haltung besagt tragische Gebrochenheit 
des Daseins; wenn hinter allem das Nichts lauert, lohnt sich nichts mehr, 
wird alles sinnlos; es bleibt lediglich die tapfere Geste, die sich in trostloser 
Sinnlosigkeit und hoffnungsloser Ungeborgenheit behauptet, eine Maske, 
hinter der sich die absolute Verzweiflung verbirgt. Man kann verstehen, 
daß sich der Ekel vor dem Dasein als Grundaffekt in Menschen festsetzt. • 
Die verderbte Offenheit verkrampft sich demnach so sehr in die Endlich- 
keit und das Nichts sowie in die ihnen entsprechende Angst, daß sie nicht 
mehr davon los- und darüber hinauskommt, weshalb sie sich hilflos und 
stolz zugleich in sich verschließt. Nicht bei der Welt und nicht bei Gott, 
schwebt sie im Bodenlosen, hat sie für Frömmigkeit kein Organ. 

Werden die eben beschriebenen Gefahren überwunden, so schafft die bis 
zum Nichts vorstoßende Erfahrung der Endlichkeit zusammen mit 
der ihr innewohnenden Angst tatsächlich eine anderswie kaum erreich- 
bare Offenheit für echte Frömmigkeit. Je tiefer nämlich der Mensch 
seine Endlichkeit erlebt, desto ursprünglicher spürt er sein Ungenügen und 
das Bedürfnis nach Verwurzelung im Unendlichen. Besonders lösen ihn das 
Nichts und die Angst von der Welt; erst wenn diese im leeren Abgrund 
versinkt, geht ihm auf, daß er in seinem innersten Kern über sie hinaus- 
ragt und deshalb nie in ihr seine letzte Erfüllung finden kann. Erst am 
Rande des Nichts und von der Angst durchbebt, wird der Mensch seiner 
letzten Ungesichertheit, Ungeborgenheit und Einsamkeit inne, treibt es ihn 
zum Aufbruch aus der Welt, über die er sich ohne solche Erfahrungen kaum 
je so radikal hinauszuschwingen vermag. Diese Erschütterung ist eine wich- 
tige Voraussetzung für die Entfaltung echter Frömmigkeit, weil sie die 
Stimmen der Welt zum Schweigen bringt und den Menschen hinauslauschen 
läßt nach der Stimme eines Andern, weil sie den Menschen auf jenen welt- 
entrückten Gipfel stellt, wo die Stimmen dieser Welt nicht immer nur von 
sich selber reden, sondern einen geheimnisvollen Andern zu künden be- 
ginnen. 

IV. 
Gibt es unter den Menschen von heute auch solche, die sich nicht ver- 

schließen, die sich der unverderbten Offenheit hingeben, denen ihre Er- 
fahrung der Endlichkeit, des Nichts und der Angst nicht zum Gefängnis 
wird, die vielmehr den Weg zum Andern finden? Die Antwort muß 
lauten, daß nicht wenige diesen Weg beschreiten, wenn auch oft zagenden 
Schrittes. Als Wortführer für viele soll uns hier zunächst der Philosoph 
Martin Heidegger begegnen. 

Nach ihm ist das Nichts, in dem der Mensch mit seiner Welt schwebt, 
nicht lediglich der leere Abgrund, sondern gerade das erste, noch leere, 
noch unerfüllte Sich-ankündigen des Andern. Dieses Andere 
zeigt sich am Anfang nur als das noch ganz unbestimmte Sein; dessen Zu- 
sammenhang mit dem Nichts faßt Heidegger in den Satz: •Das Nichts ist 
der Schleier des Seins." Was also dem Menschen im Nichts begegnet, ist 
immer schon das Sein, nur im Zustande seiner Verschleierung; wenn sich 
das, was eigentlich das Sein ist, dem Menschen verschleiert zeigt, macht 



Die christliche Frömmigkeit und der Mensch von heute 425 

er die Erfahrung des Nichts. Dabei ist es für die Situation des in die Welt 
hineingebundenen Menschen typisch, daß er das Sein zuerst in der Ver- 
schleierung durch das Nichts antrifft, und daß er diesen Schleier überhaupt 
nie ganz beiseite schieben kann, um das Sein unverhüllt zu schauen. 

Im Nichts erschließt sich das Sein, weil die bloße Leere nicht der 
letzte Grund des Menschen und der Dinge um ihn herum sein kann. All 
das nämlich, was sich in der Welt vorfindet, ist ein Seiendes oder etwas, 
das Sein hat. Da es also einzig durch das Sein das ist, was es ist, nämlich 
ein Seiendes, wäre es ohne das Sein oder in der Sein-losigkeit (Heidegger) 
eben kein Seiendes oder überhaupt nicht vorhanden. Demnach kommt nur 
das Sein als der letzte Grund des innerweltlich Seienden in Betracht. 

Das Sein erschließt sich im Nichts, weil das Sein nie ein Seiendes 
ist, das unter den seienden Wesen innerhalb der Welt als ihresgleichen vor- 
kommt. Das Sein ist eben das Sein, nicht aber ein Seiendes; wenn es aber 
nicht ein Seiendes ist, muß man es folgerichtig als Nicht-Seiendes oder (nur 
in diesem genau bestimmten Sinne) als Nichts bezeichnen. Solange der vom 
Seienden herkommende Mensch noch nicht tiefer in das Sein eingedrungen 
ist, wird das die erste und zunächst einzige Aussage sein, die er vom Sein 
machen kann; auch später wird diese erste Aussage nie ihre Bedeutung 
verlieren, sondern im Gegenteil stets den Ausgangspunkt, das Fundament 
und den Raum aller weiteren Aussagen bilden. Daher sagt das Nichts 
keineswegs die absolute Leere; vielmehr ist es lediglich die für den Men- 
schen anfängliche und immer irgendwie wesentliche Erscheinungsweise des 
Seins. Das wird noch klarer, wenn wir bedenken: dem Menschen liegt es 
nahe, alles die Welt Überschreitende als Nichts zu empfinden, weil er mit 
seinem unmittelbaren Realitätsbewußtsein nur das Innerweltliche, nie aber 
das Überweltliche als wirklich zu erfahren vermag; deshalb erscheint ihm 
letzteres immer fast wie ein Unwirkliches oder eben als Nichts, selbst nach- 
dem er dessen Wirklichkeit auf mittelbaren Wegen gesichert hat. • Nach 
allem öffnet sich das Sein für den Menschen nur im Durchgang durch das 
Nicht-Seiende oder das Nichts. 

Parallel dazu, daß aus dem Nichts das Sein auftaucht, wächst bei Heid- 
egger aus der Angst die Scheu hervor. Wie der Mensch in der 
Angst vor dem Abgrund des Nichts erzittert, so beugt er sich in der Scheu 
vor der Majestät des Seins. Außerdem spürt der Mensch über sich die Huld 
des Seins, und zwar darin, daß ihm sich das Sein mitteilen und die Wächter- 
schaft (Heidegger) über das Sein innerhalb der Welt des Seienden über- 
tragen wollte. Darauf antwortet das Danken als Wurzel des Denkens und 
des gesamten menschlichen Lebensvollzugs. 

Blicken wir nun von dem bisher Erreichten wieder zur christlichen 
Frömmigkeit hin, so ergeben sich manche Befruchtungsmöglichkeiten. 
Heute neigt man im christlichen Raum vielfach dazu, die Ähnlichkeit 
Gottes mit seinen Geschöpfen so sehr in den Vordergrund zu schieben, daß 
darüber der Abstand Gottes von all seinen Geschöpfen nicht hinreichend 
zur Geltung kommt. (Kierkegaard hingegen, auch die Existenzphilosophie 
und besonders die dialektische Theologie, unterschätzen diese Ähnlichkeit, 



426 Joh. B. Lote S. J. 

ja schalten sie oft völlig aus.) Und doch kann nach dem vierten Lateran- 
konzil hier niemals eine so große Ähnlichkeit bestehen, daß nicht eine noch 
größere Unähnlichkeit hindurchschneiden würde; bleibt ja der Abstand 
Gottes auch von seinen höchsten Geschöpfen immer unendlich. Wird das 
nicht entsprechend beachtet, so verliert die Frömmigkeit den echten Gott 
aus den Augen, um an seiner Stelle einen allzu sehr dem Innerweltlichen 
angeglichenen •Gott" zu verehren, wodurch sie natürlich ihre eigentliche 
Tiefe und Kraft einbüßt. 

Dieser Fehlentwicklung kann das Ernstmachen mit dem Nichts und der 
Angst wirksam entgegentreten. Wenn das göttliche Sein mit ganzer Schärfe 
als Nicht-Seiendes und in diesem Sinne als Nichts erlebt wird, überfällt 
den Menschen machtvoll dessen grundsätzlicheAndersheit gegen- 
über allem Innerweltlichen. Damit zeigt sich erst das göttliche Sein als 
das Sein im Unterschied zu jeglichem Seienden, als der Grund, von dem 
alles Seiende lebt, in der unendlichen Erhabenheit, mit der es jedes Seiende 
überragt. Der im Nichts verschleierte Gott verlangt vom Menschen das 
Aushalten des dunklen Abgrunds, das Ausharren in der Nacht des Nichts; 
das sind natürliche Vorstufen übernatürlicher mystischer Erlebnisse, um 
die etwa Meister Eckhart und Johannes von Kreuz gewußt haben. Hier 
wohnt die Urangst, die den Menschen um alles bangen läßt und ihn für die 
Urgeborgenheit bereitet; diese stellt ihn aber niemals völlig jenseits jeg- 
licher Angst, weil der Schleier des Nichts immer bleibt. Hier zittert der 
Mensch vor dem verborgenen und fernen Gott, vor dem Gott des unzu- 
gänglichen Lichtes; er steht in grenzenloser Scheu vor dem Gott, den er 
nie begreift und nie so kennen kann, wie ihm Innerweltliches vertraut ist. 
Und doch ist auch das Bereitung für eine Begegnung mit Gott im Dunkel, 
die aber zugleich heller leuchtet als jeder irdische Tag, für eine Vertraut- 
heit in der Ferne, mit der verglichen jede irdische Vertrautheit lauter 
Ferne ist. 

Mit alledem rühren wir anUrzanen der Frömmigkeit, die der Christ 
heutzutage gewöhnlich, ohne sie wirklich durchlebt und durchlitten zu 
haben, allzu leicht überspringt, die er oft nicht als ständigen Raum all 
seiner Aufstiege zu Gott wirklich ernstnimmt, weshalb dann das religiöse 
Leben vielfach so seicht und kraftlos dahinsiecht. In dieser Schicht hat das 
existenzphilosophische Ringen unserer Tage sein Bestes für die Erneuerung 
der Frömmigkeit zu geben. 

V. 
Aus dem bisher Gesagten drängt uns eine weitere Frage entgegen. Es 

bleibt nämlich zu prüfen, ob der Mensch von heute, soweit er sich in dem 
existenzphilosophischen Ringen zeigt, bei den eben beschriebenen Urzonen 
haltmacht, oder ob er auch für die weitere Entfaltung der 
Frömmigkeit einen Beitrag zu liefern hat. Letzteres scheint die kurz 
erwähnte, aber noch nicht für das religiöse Leben ausgewertete Spannung 
von Huld und Dank nahezulegen. Eine eindeutige Antwort jedoch verlangt, 
daß zuerst ein anderes Problem gelöst wird. Denn wir müssen klären, mit 
welchem Recht der Schritt vom Sein Heideggers hinüber zum göttlichen 



Die christliche Frömmigkeit und der Mensch von heute 427 

Sein vollzogen wird. Er ist wohl nur dann gerechtfertigt, wenn bei Heid- 
egger selbst Hinweise darauf vorliegen. Außerdem gilt es zu untersuchen, 
ob aus dem unbestimmten Sein irgendwo die bestimmten Umrisse Gottes, 
und zwar des persönlichen Gottes (eigentliche Frömmigkeit schwingt ja 
von Person zu Person), hervortreten. Von der Lösung dieser Probleme 
hängt es ab, inwieweit wirklich eine Begegnung der christlichen Frömmig- 
keit mit dem existenzphilosophischen Ringen möglich und fruchtbar ist. 

Was nun Heidegger angeht, so entwickelt er den Aufstieg vom 
SeinzuGott noch nicht thematisch. Doch sieht er mit dem Räume des 
Seins die Dimension eröffnet, in der allein die Frage nach Gott gestellt 
werden kann, und in der die Entscheidung zwischen Theismus und Atheis- 
mus fallen muß. Auch deutet er bereits Stufen an, in denen sich der wei- 
tere Gedankengang entfalten wird; der Weg geht von der Wahrheit des 
Seins zum Wesen des Heiligen, dann zum Wesen von Gottheit und schließ- 
lich zu Gott selbst. Damit dürften die Hinweise vorliegen, die uns berech- 
tigen, Heideggers Entdeckung des Seins zum göttlichen Sein hin zu voll- 
enden, obwohl eine gewisse Zweideutigkeit der verschiedenen Formeln 
noch Vorsicht gebietet. 

Kehren wir von hier aus zu der Spannung von Huld und Dank 
zurück, so scheint sie unserer Auslegung rechtzugeben oder wenigstens sich 
in unserer Auslegung am besten zu erfüllen. Damit kündigt sich wohl eine 
weitere Stufe in der Entfaltung der Frömmigkeit an. Während bisher nur 
Haltungen hervortraten, die dem fernen, verborgenen Gott entsprechen, 
weckt jetzt eine gewisse Nähe und Selbst-Erschließung Gottes neue Re- 
gungen des religiösen Lebens. Gott teilt sich in Huld dem Menschen mit, 
der darauf durch Dank antwortet. Dieses Widerspiel von Huld und Dank 
verwirklicht sich natürlich nicht abgelöst von Angst und Scheu, sondern 
bleibt darin eingebettet und empfängt so erst seinen letzten Tiefgang. Erst 
die Huld des unendlich anderen und erhabenen Gottes zeigt sich in ihrer 
ganzen Fülle als Huld; und erst der Dank vor diesem Gott wird sich voll 
als Dank entfalten. 

Weiter führt Heidegger nicht; er kommt also nicht über erste Ansätze zur 
Frömmigkeit hinaus. Auch diese wurden von uns schon mehr entwickelt, 
als es bei ihm der Fall ist. Heidegger selbst läßt alles in einer letzten 
Fraglichkeit stehen, weil er noch nicht vom Sein zu Gott fortschreitet 
(bis auf wenige Andeutungen); man kann sogar den Zweifel hegen, ob die 
religiöse Ausdeutung von Huld und Dank, trotzdem sie objektiv-sachlich 
naheliegt, seiner subjektiven Absicht entspricht. Hinzu kommt, daß Huld 
und Dank ihren eigentlichen Tiefgang nicht einzig aus der absoluten An- 
dersheit Gottes, die ja etwas Negatives ist, sondern noch mehr' aus dem in 
der Andersheit verborgenen und davon nicht trennbaren positiven 
WesenGottes herleiten. Da dieses unentf altet bleibt, stehen auch Huld 
und Dank in einer (andern als der oben erwähnten) wesentlichen Dimension 
unfertig da. # 

Über Heidegger hinaus scheint KarlJaspers vorzudringen. Bei ihm 
bildet das Sein den Ursprung von allem und übersteigt die Welt als 



428 Joh. B. Lotz S. J. 

Transzendenz. Seinem innersten Wesen nach ist es die eigentliche Wirk- 
lichkeit, die Wirklichkeit selbst oder schlechthin, die unendlich und ewig 
ist, aus der und in der alles seinen Bestand hat. Wie Jaspers ausdrücklich 
sagt, meint er damit schließlich die Gottheit, ja den einen,Gott, dessen 
positives Wesen hier hervorzutreten beginnt. Ihm begegnet der 
Mensch auf zwei Wegen, nämlich durch die Religion und durch die Philo- 
sophie. Beide haben wir zu prüfen. 

Die Religion nimmt Jaspers im Sinne der positiven, näherhin der 
Offenbarungsreligion im Gegensatz zur Naturreligion. Er anerkennt sie als 
echte und unentbehrliche Existenzmacht, die nie von der Philosophie ver- 
drängt werden darf; ja diese ist sogar auf jene angewiesen, wie sich später 
zeigen wird. Des genaueren ergreift der religiöse Glaube auf Grund der 
Offenbarung das Transzendente selbst oder den transzendenten Gott als 
gegenwärtigen und enthüllten, der als eigenständiges Wesen und lebendige 
Person faßbar erscheint. Hieraus erwächst ohne weiteres die Frömmigkeit 
mit dem ganzen Reichtum ihrer Betätigungen. Sie ist für die meisten Men- 
schen, da ihnen die Philosophie verschlossen ist, der einzig mögliche Zugang 
zur Transzendenz. 

Doch unter-liegt sie nach Jaspers wesenhaft einer Gefahr, der sie 
häufig auch er-liegt. Wort und Ritus werden als innerweltliche Angelegen- 
heiten gesehen, die allzu leicht den lebendigen Aufschwung in die Transzen- 
denz ertöten und als erstarrte Formeln etwas vortäuschen, das gar nicht 
vorhanden ist. Im Zusammenhang damit tritt an die Stelle des echten über- 
weltlichen Gottes ein nach der Art des Innerweltlichen verengter Ersatz- 
Gott. Eine Hilfe zur Überwindung dieser Gefahr bietet der Religion die 
Philosophie. 

Die Philosophie erscheint bei Jaspers als der höhere Weg, als der 
Weg der eigentlichen und letzten Wahrheit, der allerdings nur wenigen 
Auserwählten zugänglich ist. Er löst sich von allen Formen und Formeln 
der Religion und will sich ohne solchen Beistand lebendig emporschwingen 
zu dem mit innerweltlichen Begriffen und Bildern nicht bestimmbaren 
Gott der reinen Jenseitigkeit. Den philosophischen Glauben kennzeichnet 
Wirklichkeitsferne, weil in ihm Gott sich immer nur ankündigt, immer 
verborgen und zweideutig bleibt, ohne je als solcher greifbar hervor- 
zutreten oder als eigenständige, lebendige Person anwesend zu werden. 
In Folge davon scheint der transzendente Gott mehr oder minder im Trans- 
zendieren des Menschen unterzugehen, so daß schließlich von der Transzen- 
denz nur eine Dimension des menschlichen Daseins oder eine Existenzform 
des Menschen übrig bleibt. Selbstverständlich schwindet damit jede Fröm- 
migkeit; besonders wird das Gebet sinnlos; vor dem entfliehenden, ab- 
wesenden Gott gibt es nur noch die Verzweiflung. 

Nicht wenige Christen leiden tatsächlich unter der Situation des ab- 
wesenden Gottes, wenigstens insofern als ihnen Gott in seiner Unvergleich- 
lichkeit und packenden Wucht nie lebendig wird; deshalb schleppt sich ihr 
religiöses Leben in Verlassenheit, Angst und Verzweiflung dahin. So hat 
Jaspers mit seinen Analysen den faktischen Zustand vieler Christen und 



Psychotherapie und Seelsorge 429 

noch mehr der meisten Menschen außerhalb des christlichen Raumes ein- 
gefangen. Richtig ist auch sein Grundanliegen, daß jedes Verding- 
lichen und Vergegenständlichen Gottes nach Art des Innerweltlichen Gott 
verliert, und nur der lebendige Aufschwung des glühenden Herzens Gott 
gewinnt. Richtig ist auch die Folgerung, die er daraus zieht, daß nämlich die 
Formen der Frömmigkeit vom lebendigen Aufschwung zu empfangen 
haben, wie auch dieser an jenen sich auszurichten hat. Nicht richtig aber 
ist, daß er die Formen und den Aufschwung so auf Religion und Philoso- 
phie verteilt, daß weder der Religiöse philosophieren, noch der Philosoph 
religiös sein kann. Beide verlieren dann Gott, der Religiöse durch Erstar- 
rung seiner Formen, der Philosoph durch Verflüchtigung, indem sein Auf- 
schwung ins Leere geht; folglich ist Religion nicht mehr Religion, und Philo- 
sophie nicht mehr Philosophie. 

Für die Erneuerung der christlichen Frömmigkeit ergibt sich eine letzte 
Folgerung. Der. Mensch von heute ringt um den lebendigen Aufschwung 
zu Gott, bleibt aber in den Anfängen und sieht in den überlieferten Formen 
Hemmungen, die er hinter sich lassen möchte. Wir Christen haben in diesen 
Formen einen ungeheuren Reichtum, der aber oft erstarrt ist. Heute gilt 
es, diesen in die Lebendigkeit unserer Herzen neu aufzunehmen, innerlich 
daran zu wachsen, damit das Überlieferte wieder als strömendes Leben den 
andern begegne. 

Psychotherapie und Seelsorge 
Von Hubert T h u r n S. J., München 

Man hat in den letzten Jahren viel von der Psychotherapie als der •Seel- 
sorge" des modernen Gebildeten gesprochen. Ohne das vielschichtige Pro- 
blem der Psychotherapie in sich hier angehen zu wollen • das geschieht an 
anderer Stelle •, wollen wir im folgenden nur einmal versuchen, Beziehun- 
gen zwischen Psychotherapie und Seelsorge aufzuzeigen, näherhin, zu 

, untersuchen, was die Seelsorge von der Psychotherapie und diese von der 
Seelsorge lernen kann. 

Unter Psychotherapie sei ausschließlich die Tiefentherapie verstanden. 
Diese besteht methodisch in der von Freud erfundenen Erschließung des 
Unterbewußtseins mittels der •freien Assoziation", der Traumdeutung, der 
Deutung der Fehlhandlungen. Freie Assoziation will sagen, daß der Thera- 
peut den Grund einer seelischen Erkrankung mittels 'der Einfälle, die sich 
im Anschluß an ein Symptom der seelischen Erkrankung ergeben, aufhel- 
len will. Ein Beispiel: Eine Hysterica habe den Tick des Augenzwinkerns 
erworben, habe aber den Anlaß dazu vergessen. Die Tiefentherapie setzt 
nun voraus, daß irgendein vernünftiger Grund für ein solches Symptom 
vorgelegen haben müsse: etwa eine recht unangenehme Situation, die, ana- 
log einem für das Auge unangenehmen Störungsreiz, abgewehrt werden 
sollte. Fixiert der Patient dieses Störungszeichen, so soll er zugleich mit- 
teilen, was ihm nun einfalle. Hemmungen, die etwa dadurch eintreten, daß 




