418 Joh. B. Lotz S.J.

Art der Weihe nicht? Wir kénnen antworten: doch, alles Gesagte kann auch
fiir eine solche Weihe gelten, wenigstens wenn ihr Sinn richtig verstanden
wird. Die Weihe und die darin sich betdtigende Liebe zu einem Menschen
der seligen Gottesgemeinschaft des Himmels sind in ihrem tiefsten Wesens-
gehalt ein Akt der Gottesliebe. Denn die Liebe zum Néchsten (und so auch
zu jenen, die uns, weil mit Gott ewig verbunden, wirklich am néchsten
sind) ist ,,um Gottes willen“, getragen von der theologischen Tugend der
Gottesliebe. Warum und wie dem so ist, kann und braucht hier nicht weiter
dargelegt werden. Wir diirfen diesen Satz hier als allgemeine Lehre der
Theologie voraussetzen. Wenn wir uns einem himmlischen Menschen wei-
hen, so geht die Bewegung unseres Herzens ja nicht zu ihm, um bei ihm zu
enden, sondern sie geht zu ihm, durch ihn gleichsam hindurch, um mit der
Ewigkeit gewordenen Bewegung seines Herzens (weil er sie hat, lieben wir
ihn ja) sich weiter und hinauf zu schwingen in Gott hinein. Das gilt vor
allem bei der Weihe an die seligste Jungfrau und ihr ,Herz“ (d. h. den In-
begriff ihrer Ewigkeit gewordenen Gottesliebe, das Symbol der innigen
Ganzheit ihrer Liebe zum ewigen Gott). Wenn wir uns ihr weihen, verbin-
den wir uns mit derjenigen, die von allen Geschdpfen die lauterste und
innigste Liebe zu Gott tr%igt, .und wir werden hineingezogen in die ewige
Liebesbewegung ihres Herzens.

Die christliche Frommigkeit und der Mensch von heute
Von Joh. B. Lotz S.J., Pullach bei Miinchen

Ausgangspunkt und Hintergrund unserer Uberlegungen ist der gnaden-
hafte Grundcharakter der christlichen Frommigkeit. Deshalb kann sie in
charismatischen Durchbriichen Aufstiege erleben, die das geistige Leben
einer Zeit {iberschreiten, ja ihm zuwiderlaufen und es riickwirkend um-
wandeln. Deshalb ist sie nie ausschlieBlich das Ergebnis der geistigen
Krifte einer Epoche, sondern in ihrem letzten Geheimnis immer nur aus
dem Wirken der Gnade zu verstehen.

Weil jedoch Gott die Gnade auf das innigste mit der Natur verflochten
hat, steht die christliche Frommigkeit jeweils mit dem geistigen Leben ihrer
Zeit in einer tiefgreifenden Wechselbezichung. Hier soll uns weniger der
EinfluB der christlichen Frommigkeit auf die Zeit beschéftigen; diese ist
ja nie nur Natur, sondern immer schon vom Christlichen durchseelt; sie
kann zuweilen hdchstens wie bloBe Natur aussehen, wenn sie sich weit
vom Christlichen entfernt hat, woran nicht selten auch das Versagen der
Frommigkeit selbst die Schuld trigt. Fiir unser Thema steht der EinfluB
des Zeitgeistes auf die Frommigkeit im Vordergrund; deren
Antlitz weist Entwicklungslinien auf, die im Auf und Ab des Zeitgeistes
wurzeln und daher auch einzig von diesem her zu verstehen sind.

Was gerade unsere Tage angeht, so bietet sich ein Bild dar, das in einem
zusammenfassenden Vorblick etwa folgendermaBen umrissen werden
kann. Der Mensch von gestern war in einem erschreckenden Mafle gegen



Die christliche Frommigkeit und der Mensch von heute 419

jede Frommigkeit verschlossen, weil ihm seine Endlichkeit verborgen blieb.
Der Mensch von heute weiB wieder um seine Endlichkeit, und man sollte
meinen, daBl er deshalb auch wieder fiir die Frommigkeit offen ware. Tat-
séchlich ist das keineswegs in dem Grade der Fall, wie man es erwarten
konnte. Der Grund dafiir liegt zum Teil in der Art, wie die Endlichkeit von
der Gegenwart erfahren wird; zum Teil sind auch die wertvollen Ansatz-
punkte des neuen EndlichkeitsbewuBtseins noch nicht fiir die christliche
Frommigkeit wirklich fruchtbar geworden. — Gehen wir den hier vor-
gezeichneten Fragerichtungen .im einzelnen nach.

I

Wenn wir sagen, daB dem Menschen von gestern seine Endlich-
keit verborgen blieb, so denken wir dabei zunichst an den in einem ge-
wissen Unendlichkeitswahn befangenen Menschen. Dieser wuchs
aus dem deutschen Idealismus, der den Menschen in Gott aufgehen und
damit Gott im Menschen untergehen lieB. Er wuchs ebenso aus den Fort-
schritten der Technik, die den Menschen betérten und in die AnmafBung
eines alles vermdégenden Schipfertums hineinsteigerten. Selbstverstdndlich
ersticken beide Ausgestaltungen des Unendlichkeitswahns jede Frommig-
keit schon im Keime, weil diese gerade in der Hingabe des die Schranken
seiner Endlichkeit bejahenden Menschen an den uneinholbar iiber ihm
waltenden unendlichen Gott, und zwar des personlichen Menschen an den
personlichen Gott, besteht. .

In unser Heute ragt diese Verirrung nur mehr als Unterstrémung her-
ein; eine unabsehbare Folge von Katastrophen hat den Menschen mit un-
vergleichlicher Wucht davon liberzeugt, dafl er nicht ‘Gott und im letzten
ohnmichtig ist. Am Uberwundenen haften im Westen nur vereinzelte Ver-
treter eines veraltet anmutenden Humanismus und im Osten der vielleicht
noch naiv ungebrochene fechnische Optimismus des Sowjetsystems. Auf
jeden Fall sind hier nicht die eigentlich entscheidenden Hemmungen, die
"dem Aufblithen christlicher Frémmigkeit heute entgegenwirken, zu suchen;
doch bleibt eine mehr oder minder starke Unterstrémung, die jenen Hem-
mungen immer wieder Kraft zufiihrt.

Wichtiger fiir das Verstehen unseres Heute ist eine andere Art, wie dem
Menschen von gestern seine Endlichkeit verborgen blieb. Ohne in einem
Unendlichkeitswahn befangen zu sein, wufite er einfach oft nicht um seine
Endlichkeit, weil er an der Oberfliche des Daseins dahintrieb
und iiberhaupt nicht zu jenen Tiefen vorstieB, in denen er seine Endlichkeit
echt erfahren konnte. Wie sich an der Hohlheit und Haltlosigkeit gerade
dieses Menschentums (und auch des Unendlichkeitswahns) das neue End-
lichkeitsbewuBtsein entziindete, so hat dieses auch jenes erst eigentlich
verstehen gelehrt und damit entlarvt. Daher sehen wir heute deutlicher
als frither die vielfaltigen Folgen, die mit dem Ausfall der echten Endlich-
keitserfahrung gegeben sind. Insbesondere zeigt sich von hier aus, warum
vielfach die echte Bindung an den unendlichen Gott abgestorben ist; sie
setzt eben das tiefe Wissen um die eigene Endlichkeit voraus. In diesem

1



420 Joh. B. Lotz S. J.

Lichte erhellen sich manche Ziige am Frommigkeitsleben von gestern und
auch von heute, da hier nicht nur eine Unterstrémung, sondern eine starke
- Oberstromung in die Gegenwart hereinwirkt.

Seiner extremsten Ausprigung nach macht das Dahintreiben an der
Oberfliche véllig unempfianglich fiir Frémmigkeit. Solche Menschen
reilt der Betrieb des Alltags mit sich fort. Die Fiille der auf sie einstiirmen-
den Eindriicke und Geschéfte 148t sie an das Viele zerflieBen und nicht mehr
zu der Einheit ihres eigentlichen Selbst kommen. Sie haben nicht mehr sich
selbst und steuern nicht mehr sich selbst, sondern werden irgendwie be-
wuBtlos und passiv dahingewirbelt. Schlieflich hat nur dieser Wirbel noch
Wirklichkeit fiir sie, wahrend ihnen alles Dahinterliegende, Tiefere als
leere Phantasterei und blof8es Hirngespinst erscheint. Eine besondere Ab-
schattung davon ist der von wirtschaftlicher und sozialer Not gepeitschte
Mensch, bei dem zum Mangel an Besinnung oft Verbitterung und HaB gegen
alles Hohere treten.

Wenn die eben geschilderte seelische Lage nicht jede Frommigkeit aus-
rottet, so wird sie wenigstens das religiése Leben bedenklich schwi-
chen und gefidhrden. Wo nimlich der Betrieb des Alltags als das
eigentlich Wirkliche empfunden wird, muB die Welt des Religiésen zu
etwas Blassem, Blutleerem, irgendwie Unwirklichem herabsinken. Dieses
vermag natiirlich nicht mehr den Menschen im Innersten zu packen und
wird lediglich als altgewohntes (listiges, gleichgiiltiges oder sogar teures)
Erbe mehr formelhaft und duBerlich vollzogen, ohne tieferes Verstidndnis,
echte Inbrunst und letzte Hingabe zu wecken, ohne den lebendigen Brenn-
punkt und die tragende Mitte der ganzen Lebensgestaltung zu bilden. So
werden die Liturgie und das religiose Brauchtum zur entseelten Schablone,
das Gebet zum leeren Lippendienst und der wahre Tiefgang des Gefiihls
zur seichten Sentimentalitit. Eine solche Frdmmigkeit erlahmt immer
mehr, bis sie fast nur noch in auswegloser Not aufflammt und einige Wirme
gewinnt, bis der Einzelne, keines persénlichen Aufschwungs mehr fihig,
sich oft bloBnoch an feierlichen Gottesdiensten und begeisternden Massen-
kundgebungen berauscht. Nicht mit dem Menschen verwachsen und nicht
vom Kern der Personlichkeit genihrt, wird schlielich das religidse Leben
iiberwiegend von auflen getragen und bestimmt, weshalb es mit dem Wech-
sel der Umgebung und der Einfliisse manchmal iiber Nacht zerfillt. — Zwi-
schen dieser ginzlichen Auflésung echter Frémmigkeit und ihrer vollen
Entfaltung gibt es natiirlich schier zahllose Ubergangsstufen.

II.

Im Gegensatz zu dem Unendlichkeitswahn und dem Dahintreiben an der
‘Oberfliche, die das Gestern kennzeichnen und in das Heute hereinwirken,
hat der Mensch in unseren Tagen einen gewaltigen Durchbruch
zu sich selber, zu seinem eigensten Wesen vollzogen. Aus dem tiefen Emp-
finden, daB ihn das Gestern mehr oder minder verfliichtigte, geht er im
Heute mit aller Kraft darauf aus, sich selbst zu gewinnen. Dieser neue
Ansatz entfaltet sich vor allem in den verschiedenen Richtungen der Exi-



Die christliche Frommigkeit und der Mensch von heute 421

stenzphilosophie, deren Schaffen in der folgenden Auseinandersetzung als
kennzeichnend fiir den Menschen von heute herangezogen wird. ‘

Hierbei ist die Wiederentdeckung der Freiheit entscheidend,
die geradezu den Grundzug im Menschenbild der Gegenwart ausmacht und
allenthalben verkiindet wird, freilich in sehr gegensitzlichen Schattierun-
gen. Der Mensch entfaltet sich nicht (wie Mineral, Pflanze und Tier) not-
wendig zur Fiille dessen, was in ihm angelegt ist, sondern sein Geschick
und seine Vollendung sind seiner eigenen Entscheidung, seiner freien Wahl
anvertraut. Er selbst mulB sich als dieser Einzelne ganz persdnlich durch-
ringen. Damit ist natiirlich auch die andere Mdoglichkeit gegeben, daB er
an seinem eigentlichen Wesefi und seiner eigensten Bestimmung vorbei-
lebt, ja dagegen frevelt, indem er sich verrit, vergeudet und zugrunde-
richtet.

Erst von dem Augenblick an, da sich der Mensch in diese Alternative
gestellt und so seiner Freiheit tiberantwortet sieht, beginnt er im Voll-
sinne des Wortes Mensch und d. h. Person zu sein. Erst wenn er mit seiner
Freiheit sich selbst ergreift und sein Leben selbst iibernimmt, hat er zu
seinem innersten Herzpunkt hin — und so eigentlich sich selbst gefunden.
Unterldfit es der Mensch, seine Freiheit zu gebrauchen, und flieht er vor
ihr, so ist auch das eine Tat seiner Freiheit; allerdings verwickelt er sich
dadurch in den Widerspruch, da8 er frei der Freiheit ausweicht, da8 er sich
nach Art einer bloBen Sache freiben 14a8t, obwohl er seine Freiheit nicht
ausldschen kann. Das bedeutet, daB der Mensch sich selbst drangibt, ur,
seinem Kern entfremdet und an seiner Oberfliche haftend, gespenstischen
Pseudo-Gestalten seiner selbst zu verfallen.

Diese wenigen Andeutungen zeigen, wie die bewuSte Aneignung der
Freiheit das Dahintreiben an der Oberfliche in seinem Wesen oder eher
Un-Wesen verstehen 148t und zugleich iiberwindet. Vor allem wird eine
entscheidende Verlagerung des Schwerpunktes unseres gesamten Daseins
vollzogen. Nicht mehr das Vielerlei des Betriebs gilt als das eigentlich und
schlieBlich allein Wirkliche, sondern die Einheit unseres eigensten Selbst
als Freiheitf, die sich in dem Wirbel behauptet, statt an ihn zu zerflieBen.
Durch sie kommt der Mensch zu sich selbst, hat er sich selbst, steuert er
sich selbst, gewinnt er Macht iiber alles andere. Darnit tritt er in ein ganz
neues Klima seiner Lebensfiihrung ein. Bei seinem Tun und Lassen wird
er nédmlich nicht von auBen getrieben, sondern er bestimmt sich selbst von
innen her. Aus ihm selbst steigt sein Handeln als persénlich durchbluteter
Aufschwung empor; in seine eigene Lebendigkeit schmilzt er alles von
auflen an ihn Herantretende ein, um es sich perstnlich anzueignen, daran
zu wachsen und so verwandelt darauf zu antworten.

Wie man leicht sieht, bringt die eben geschilderte Wende giinstige
Voraussetzungen auch fiir die Erneuerung der Frémmigkeit.
Je mehr sich der Mensch iiber den Wirhel des Alltags erhebt, desto weniger
kann dieser das religiose Leben ersticken oder auch nur schwichen. Und
je mehr er zu sich selbst kommt, desto weiter wird in ihm der Raum der
Besinnung, desto stirker wird in ihm der Sinn fiir das Tiefere, hinter dem



422 h Joh. B. Lotz S.J.

Alltagsbetrieb Liegende. Wenn er imstande ist, dieses als das eigentlich
Wirkliche zu erleben, gewinnt er Organe, um allmihlich auch der Welt des
Religidsen offen zu begegnen und ihre iiberwiltigende Michtigkeit in ihrer
ganzen packenden Wucht an sich zu erfahren. Das aber ist gleichbedeutend
mit dem aus der Wurzel der Freiheit erwachsenden blutvollen Aufschwung,
der Gebet, Liturgie und Brauchtum lebendig durchseelt und eine gefiihls-
starke, bestéindige, personliche und unverlierbare Frémmigkeit im Men-
schen begriindet. — Hier trifft sich der Durchbruch im zunichst auBler-
kirchlichen Bereich mit innerkirchlichen Bestrebungen.

III.

Die bisher besprochenen Voraussetzungen fiir die Erneuerung der From-
migkeit sind noch vorwiegend formaler Natur. Dem Inhaltlichen kommen
wir niher, wenn wir beachten, wie der Mensch in seiner Freiheitstat sich
selbst erfihrt. Das Wesentliche fiir uns ist, daB ihm seine Endlichkeit
aufgeht. Damit schreiten wir nicht nur iiber den Unendlichkeitswahn des
Idealismus, sondern auch iiber die Einschlidferung des EndlichkeitsbewuBt-
seins im Menschen der Oberfliche hinaus.

Im Vollzug seiner Freiheit erlebt der Mensch seine Endlichkeit auf man-
nigfache Weise. Zunichst findet er sich immer schon als freies Wesen vor;
er hat demnach keine Verfiigungsgewalt dariiber, ob er da ist, wann er da
ist und wie er da ist (eben gerade als Triger der Freiheit); er steht also
ohnmiichtig vor Grenzen beziiglich seines Ursprungs und erlebt seine End-
lichkeit von der Vergangenheit her. Zugleich findet er sich immer schon
beim Verwirklichen von Méglichkeiten, beim Verfolgen von Zielen vor,
und doch reicht seine Verfiigungsgewalt nicht so weit, dafl er absolut garan-
tieren kénnte, ob und wann und wie sich alles erfiillt; er steht also ohn-
michtig vor Grenzen beziiglich seiner Vollendung und erlebt seine End-
lichkeit von der Zukunft her. Eine besondere Bedeutung kommt hierbei
der Unausweichlichkeit des Todes zu, die niemand beiseiteschieben kann.
SchlieBlich findet er sich immer schon in den Betrieb des Alltags hinein-
gestellt vor; all seine Verfiigungsgewalt kann ihn nicht von dem Strom des
stindig heranflutenden Vielerlei befreien; er steht also vor Grenzen beziig-
lich seines jeweiligen Lebensinhalts und erlebt seine Endlichkeit von der
Gegenwart her. — Somit ist der Mensch durch seine Freiheit in die ent-
hiillte Endlichkeit hineingestellt, sie haftet an den Haupterstreckungen sei-
nes Daseins, scheint dieses vollig zu durchdringen und den Raum seiner
Entfaltung zu bilden.

Das Fruchtbarwerden der neuen Endlichkeitserfahrung fiir die christ-
liche Frémmigkeit hingt entscheidend davon ab, wie sich der Mensch von-
heute dazu stellt. Wiirde er sich stolz dagegen aufbiumen oder stumpf
daran voriibergehen, so wiren keine neuen Antriebe zu erwarten. Tatséch-
lich aber nimm¢t er sich in seiner Endlichkeit an, nimmt er
sie als einzige Méglichkeit wahrer Selbstfindung ernst, spiirt er ihren ver-
schiedenen AufBlerungen und Erscheinungsweisen nach.



Die christliche f‘rﬁnumgkeit und der Mensch von heute 423

Dabei ruht er nicht, bis er dem in der Endlichkeit verborgenen
Nichts ins Antlitz geblickt hat. Sucht der Mensch nach dem Ursprung,
aus dem er in diese Welt kam, so findet er jenseits der Welt zunichst nur
den leeren Abgrund, das Nichts. Sucht er nach dem Ziel, dem er besonders
nach dem Scheiden aus dieser Welt entgegengeht, so findet er jenseits der
Welt wiederum zunichst nur den leeren Abgrund, das Nichts. Sucht er
nach dem Halt und Inhalt, der ihn in dieser Welt triagt und erfiillt, so findet
er zuniachst nur lauter schwankende Nichtigkeiten, die ihm entgleiten und
eine erschreckende Bodenlosigkeit vor ihm 6ffnen, den leeren Abgrund
oder das Nichts. — So ist der Mensch durch seine Endlichkeit in das Nichts
hinausgestoBien, sein Dasein besagt geradezu ein Schweben im Nichts. Wie
stellt sich nun der Mensch von heute zu dieser in ihrer dufiersten Schirfe
erfahrenen Endlichkeit? '

Je unverhiillter das Nichts als der leere Abgrund sich auftut, desto mehr
macht es den Menschen erzittern, desto machtiger fillt ihn die Angst
als metaphysische Urerfahrung an, die wohl die im Menschen von heute
vorherrschende Grundstimmung darstellt. Sie kennzeichnet den wachen,
aber noch von Gott getrennten Menschen, der zwar nicht mehr in der Welt
zur Ruhe kommen Kann, aber noch nicht zur wahren Ruhe in Gott hin-
gefunden hat. Er ist zwar zur Frémmigkeit hin offen, hat sie
aber noch nicht in sich aufgenommen. Diese Offenheit kann wieder so ver-
baut und verderbt werden, da es doch nicht zur wirklichen Entfaltung
echter Frommigkeit kommt.

Verbaut wird die Offenheit, wenn die Angst zum panischen
Schrecken ausartet, der das Nichts nicht aushdlt und vor ihm flieht, statt
sich mit ihm auseinanderzusetzen und seine Botschaft bis zum Ende zu
vernehmen. Die Flucht sucht die Augen vor dem leeren Abgrund zu schlie-
Ben und die Angst zu betiduben; so schlidfert sie die Endlichkeitserfahrung
wieder ein oder nimmt ihr wenigstens den letzten unerbittlichen Ernst. Als
Folge ergibt sich die Riickkehr zum Dahintreiben an der Oberfldche in
einem der beiden frither entwickelten Sinne. Die Frommigkeit wird dabei
entweder getdtet, indem man Halt und Geborgenheit allein von den Men-
schen und der Welt erwartet, oder verduBerlicht, indem man sich in einer
Art von KurzschluB zu Gott wendet und in einem rastlosen Betrieb from-
mer Ubungen Beruhigung erstrebt.

Verderbt wird die Offenheit (das geschieht heute gerade bei
ehrlichen und wertvollen Geistern 6fter als das andere), wenn die Angst
als letzte und einzige Grundstimmung erscheint. Dann wird auch das Nichts
als etwas Letztes, Uniiberschreitbares erlebt; folglich griindet das mensch-
liche Dasein seinem Woher, seinem Wohin und seinem Worin nach im
Leeren, im Nichts. Dem aus diesem aufsteigenden Grauen ist man ent-
schlossen, nicht auszuweichen, sondern standzuhalten, weil so allein der
Mensch aus dem Alltagswirbel zu sich selbst befreit werde und damit sich
selbst gewinne; im Nichts als dem Grund von allem stehend, erhebe er sich
iiber das Vielerlei, das ihn zu verschlingen droht.



424 : Joh. B. Lotz S.J.

Die hier geforderte Haltung besagt tragische Gebrochenheit
des Daseins; wenn hinter allem das Nichts lauert, lohnt sich nichts mehr,
wird alles sinnlos; es bleibt lediglich die tapfere Geste, die sich in trostloser
Sinnlosigkeit und hoffnungsloser Ungeborgenheit behauptet, eine Maske,
hinter der sich die absolute Verzweiflung verbirgt. Man kann verstehen,
daB sich der Ekel vor dem Dasein als Grundaffekt in Menschen festsetzt. —
Die verderbte Offenheit verkrampft sich demnach so sehr in die Endlich-
keit und das Nichts sowie in die ihnen entsprechende Angst, da8§ sie nicht
mehr davon los- und dariiber hinauskommt, weshalb sie sich hilflos und
stolz zugleich in sich verschlieBt. Nicht bei der Welt und nicht bei Gott,
schwebt sie im Bodenlosen, hat sie fiir Frommigkeit kein Organ.

Werden die eben beschriebenen Gefahren liberwunden, so schafft die bis
zum Nichts vorstoBende Erfahrung der Endlichkeit zusammen mit
der ihr innewohnenden A ngst tatsachlich eine anderswie kaum erreich-
bare Offenheit fiir echte Frémmigkeit. Je tiefer ndmlich der Mensch
seine Endlichkeit erlebt, desto urspriinglicher spiirt er sein Ungeniigen und
das Bediirfnis nach Verwurzelung im Unendlichen. Besonders 16sen ihn das
Nichts und die Angst von der Welt; erst wenn diese im leeren Abgrund
versinkt, geht ihm auf, daB er in seinem innersten Kern iiber sie hinaus-
ragt und deshalb nie in ihr seine letzte Erfiillung finden kann. Erst am
Rande des Nichts und von der Angst durchbebt, wird der Mensch seiner
letzten Ungesichertheit, Ungeborgenheit und Einsamkeit inne, treibt es ihn
zum Aufbruch aus der Welt, iiber die er sich ohne solche Erfahrungen kaum
je so radikal hinauszuschwingen vermag. Diese Erschiitierung ist eine wich-
tige Voraussetzung fiir die Entfaltung echter Fréommigkeit, weil sie die
Stimmen der Welt zum Schweigen bringt und den Menschen hinauslauschen
148t nach der Stimme eines Andern, weil sie den Menschen auf jenen welt-
entriickten Gipfel stellt, wo die Stimmen dieser Welt nicht immer nur von
sich selber reden, sondern einen geheimnmisvollen Andern zu kiinden be-
ginnen.

1v.

Gibt es unter den Menschen von heute auch solche, die sich nicht ver-
schlieBen, die sich der unverderbten Offenheit hingeben, denen ihre Er-
fahrung der Endlichkeit, des Nichts und der Angst nicht zum Geféngnis
wird, die vielmehr den Weg zum Andern finden? Die Antwort muf
lauten, daB nicht wenige diesen Weg beschreiten, wenn auch oft zagenden
Schrittes. Als Wortfithrer fiir viele soll uns hier zunichst der Philosoph
Martin Heidegger begegnen.

Nach ihm ist das Nichts, in dem der Mensch mit seiner Welt schwebt,
nicht lediglich der leere Abgrund, sondern gerade das erste, noch leere,
noch unerfiillte Sich-ankiindigen des Andern. Dieses Andere
zeigt sich am Anfang nur als das noch ganz unbestimmte Sein; dessen Zu-
sammenhang mit dem Nichts faft Heidegger in den Satz: ,Das Nichts ist
der Schleier des Seins.“ Was also dem Menschen im Nichts begegnet, ist
immer schon das Sein, nur im Zustande seiner Verschleierung; wenn sich
das, was eigentlich das Sein ist, dem Menschen verschleiert zeigt, macht



Die christliche Frommigkeit und der Mensch von heute 425

er die Erfahrung des Nichts. Dabei ist es fiir die Situation des in die Welt
hineingebundenen Menschen typisch, da8 er das Sein zuerst in der Ver-
schleierung durch das Nichts antrifft, und dafl er diesen Schleier iberhaupt
nie ganz beiseite schieben kann, um das Sein unverhiilit zu schauen.

Im Nichts erschlieBt sich das Sein, weil die bloBe Leere nicht der
letzte Grund des Menschen und der Dinge um ihn herum sein kann. All
das ndmlich, was sich in der Welt vorfindet, ist ein Seiendes oder etwas,
das Sein hat. Da es also einzig durch das Sein das ist, was es ist, namlich
ein Seiendes, wire es ohne das Sein oder in der Sein-losigkeit (Heidegger)
eben kein Seiendes oder iliberhaupt nicht vorhanden. Demnach kommt nur
das Sein als der letzte Grund des innerweltlich Seienden in Betracht.

Das Sein erschlieit sich im Nichts, weil das Sein nie ein Seiendes
ist, das unter den seienden Wesen innerhalb der Welt als ihresgleichen vor-
kommt. Das Sein ist eben das Sein, nicht aber ein Seiendes; wenn es aber
nicht ein Seiendes ist, mufl man es folgerichtig als Nicht-Seiendes oder (nur
in diesem genau bestimmten Sinne) als Nichis bezeichnen. Solange der vom
Seienden herkommende Mensch noch nicht tiefer in das Sein eingedrungen
ist, wird das die erste und zunichst einzige Aussage sein, die er vom Sein
machen kann; auch spiter wird diese erste Aussage nie ihre Bedeutung
verlieren, sondern im Gegenteil stets den Ausgangspunkt, das Fundament
und den Raum aller weiteren Aussagen bilden. Daher sagt das Nichts
keineswegs die absolute Leere; vielmehr ist es lediglich die flir den Men-
schen anfingliche und immer irgendwie wesentliche Erscheinungsweise des
Seins. Das wird noch klarer, wenn wir bedenken: dem Menschen liegt es
nahe, alles die Welt Uberschreitende als Nichts zu empfinden, weil er mit
seinem unmittelbaren RealitdtsbewuBisein nur das Innerweltliche, nie aber
das Uberweltliche als wirklich zu erfahren vermag; deshalb erscheint ihm
letzteres immer fast wie ein Unwirkliches oder eben als Nichts, selbst nach-
dem er dessen Wirklichkeit auf mittelbaren Wegen gesichert hat. — Nach
allem o6ffnet sich das Sein fiir den Menschen nur im Durchgang durch das
Nicht-Seiende oder das Nichts.

Parallel dazu, da3 aus dem Nichts das Sein auftaucht wichst bei Heid-
egger aus der Angst die Scheu hervor. Wie der Mensch in der
Angst vor dem Abgrund des Nichts erzittert, so beugt er sich in der Scheun
vor der Majestit des Seins. AuBlerdem spiirt der Mensch tiber sich die Huld
des Seins, und zwar darin, da ihm sich das Sein mitteilen und die Wiachter-
schaft (Heidegger) ilber das Sein innerhalb der Welt des Seienden iiber-
tragen wollte. Darauf antwortet das Danken als Wurzel des Denkens und
des gesamten menschlichen Lebensvollzugs.

Blicken wir nun von dem bisher Erreichten wieder zur christlichen
Frémmigkeit hin, so ergeben sich manche Befruchtungsméglichkeiten.
Heute neigt man im christlichen Raum vielfach dazu, die Ahnlichkeit
Gottes mit seinen Geschépfen so sehr in den Vordergrund zu schieben, daB3
dariiber der Abstand Gottes von all seinen Geschdpfen nicht hinreichend
zur Geltung kommt. (Kierkegaard hingegen, auch die Existenzphilosophie
.und besonders die dialektische Theologie, unterschitzen diese Ahnlichkeit,



426 ' v © Joh. B. Lotz S. J.

~ ja schalten sie oft véllig aus.) Und doch kann nach dem vierten Lateran-
konzil hier niemals eine so groBe Ahnlichkeit bestehen, da8 nicht eine noch
gréBere Unéhnlichkeit hindurchschneiden wiirde; bleibt ja der Abstand
Gottes auch von seinen héchsten Geschépfen immer unendlich. Wird das
nicht entsprechend beachtet, so verliert die Frommigkeit den echten Gott
aus den Augen, um an seiner Stelle einen allzu sehr dem Innerweltlichen
angeglichenen ,,Gott“ zu verehren, wodurch sie natiirlich ihre eigentliche
Tiefe und Kraft einbiiBt.

Dieser Fehlentwicklung kann das Ernstmachen mit dem Nichts und der
Angst wirksam entgegentreten. Wenn das géttliche Sein mit ganzer Schirfe
als Nicht-Seiendes und in diesem Sinne als Nichts erlebt wird, tiberfallt
den Menschen machtvoll dessen grundsatzllcheAndershelt gegen-
itber allem Innerweltlichen. Damit zeigt sich erst das gotthche Sein als
das Sein im Unterschied zu jeglichem Seienden, als der Grund, von dem
alles Seiende lebt, in der unendlichen Erhabenheit, mit der es jedes Seiende
iiberragt. Der im Nichts verschleierte Gott verlangt vom Menschen das
Aushalten des dunklen Abgrunds, das Ausharren in der Nacht des Nichts;
das sind natiirliche Vorstufen iibernatiirlicher mystischer Erlebnisse, um
die etwa Meister Eckhart und Johannes von Kreuz gewuBt haben. Hier
wohnt die Urangst, die den Menschen um alles bangen 148t und ihn fiir die
Urgeborgenheit bereitet; diese stellt ihn aber niemals vollig jenseits jeg-
licher Angst, weil der Schleier des Nichts immer bleibt. Hier zittert der
Mensch vor dem verborgenen und fernen Gott, vor dem Gott des unzu-
génglichen Lichtes; er steht in grenzenloser Scheu vor dem Gott, den er
nie begreift und nie so kennen kann, wie ihm Innerweltliches vertraut ist.
Und doch ist auch das Bereitung fiir eine Begegnung mit Gott im Dunkel,
die aber zugleich heller leuchtet als jeder irdische Tag, fiir eine Vertraut-
heit in der Ferne, mit der verglichen jede irdische Vertrautheit lauter
Ferne ist.

‘Mit alledem riithren wir an Urzonen der Frommigkeit, die der Christ
heutzutage gewdohnlich, ohne sie wirklich durchlebt und durchlitten zu
haben, allzu leicht iiberspringt, die er. oft nicht als stindigen Raum all
seiner Aufstiege zu Gott wirklich ernstnimmt, weshalb dann das religitse
Leben vielfach so se1cht und kraftlos dahinsiecht. In dieser Schicht hat das
existenzphilosophische ngen unserer Tage sein Bestes fiir die Erneuerung
der Frommigkeit zu geben.

- V. :

Aus dem bisher Gesagten dringt uns eine weitere Frage entgegen. Es
bleibt némlich zu priifen, ob der Mensch von heute, soweit er sich in dem
existenzphilosophischen Ringen zeigt, bei den eben beschriebenen Urzonen
haltmacht, oder ob er auch fiir die weitere Entfaltung der
Frommigkeit einen Beitrag zu liefern hat. Letzteres scheint die kurz
erwihnte, aber noch nicht fiir das religiése Leben ausgewertete Spannung
von Huld und Dank nahezulegen. Eine eindeutige Antwort jedoch verlangt,
daB zuerst ein anderes Problem gelést wird. Denn wir miissen kliren, mit
welchem Recht der Schritt vom Sein Heideggers hiniiber zum géttlichen



Die christliche Erﬁ'mmigkeit und der Mensch von heute 427

Sein vollzogen wird. Er ist wohl nur dann gerechtfertigt, wenn bei Heid~
egger selbst Hinweise darauf vorliegen. AuBlerdem gilt es zu untersuchen,
ob aus dem unbestimmten Sein irgendwo die bestimmten Umrisse Gottes,
und zwar des persénlichen Gottes (eigentliche Frommigkeit schwingt ja
von Person zu Person), hervortreten. Von der Lésung dieser Probleme
héngt es ab, inwieweit wirklich eine Begegnung der christlichen Frommig-
keit mit dem existenzphilosophischen Ringen maglich und fruchtbar ist.

Was nun Heidegger angeht, so entwickelt er den Aufstieg vom
Sein zu Gott noch nicht thematisch. Doch sieht er mit dem Raume des
Seins die Dimension eréffnet, in der allein die Frage nach Gott gestellt
werden kann, und in der die Entscheidung zwischen Theismus und Atheis-
mus fallen muB. Auch deutet er bereits Stufen an, in denen sich der wei-
tere Gedankengang entfalten wird; der Weg geht von der Wahrheit des
Seins zum Wesen des Heiligen, dann zum Wesen von Gottheit und schlieB-
lich zu Gott selbst. Damit diirften die Hinweise vorliegen, die uns berech-
tigen, Heideggers Entdeckung des Seins zum gottlichen Sein hin zu voll-
enden, obwohl eine gewisse Zweideutigkeit der verschiedenen Formeln
noch Vorsicht gebietet.

Kehren wir von hier aus zu der Spannung von Huld und Dank
zuriick, so scheint sie unserer Auslegung rechtzugeben oder wenigstens sich
in unsergér Auslegung am besten zu erfiillen. Damit kiindigt sich wohl eine
weitere Stufe in der Entfaltung der Frommigkeit an. Wihrend bisher nur
Haltungen hervortraten, die dem fernen, verborgenen Gott entsprechen,
weckt jetzt eine gewisse N dh e und Selbst-Erschliefung Gottes neue Re-
gungen des religiosen Lebens. Gott teilt sich in Huld dem Menschen mit,
der darauf durch Dank antwortet. Dieses Widerspiel von Huld und Dank
_ verwirklicht sich natiirlich nicht abgelost von Angst und Scheu, sondern
bleibt darin eingebettet und empfingt so erst seinen letzten Tiefgang. Erst
die Huld des unendlich anderen und erhabenen Gottes zeigt sich in ihrer
ganzen Fiille als Huld; und erst der Dank vor diesem Gott wird sich voll
als Dank entfalten. .

Weiter fiihrt Heidegger nicht; er kommt also nicht iiber erste Ansiitze zur
Frommigkeit hinaus. Auch diese wurden von uns schon mehr entwickelt,
als es bei ihm der Fall ist. Heidegger selbst 148t alles in einer letzten
Fraglichkeit stehen, weil er noch nicht vom Sein zu Gott fortschreitet
(bis auf wenige Andeutungen); man kann sogar den Zweifel hegen, ob die
religiose Ausdeutung von Huld und Dank, trotzdem sie objektiv-sachlich
naheliegt, seiner subjektiven Absicht entspricht. Hinzu kommt, dal Huld
und Dank ihren eigentlichen Tiefgang nicht einzig aus der absoluten An-
dersheit Gottes, die ja etwas Negatives ist, sondern noch mehr’ aus dem in
der Andersheit verborgenen und davon nicht trennbaren positiven
Wesen Gottes herleiten. Da dieses unentfaltet bleibt, stehen auch Huld
und Dank in einer (andern als der oben erwihnten) wesentlichen Dimension
unfertig da. ¢

Uber Heidegger hinaus scheint Karl Jaspers vorzudringen. Bei ihm
bildet das Sein den Ursprung von allem und iibersteigt die Welt als



428 Joh. B. Lotz S.J.

Transzendenz. Seinem innersten Wesen nach ist es die eigentliche Wirk-
lichkeit, die Wirklichkeit selbst oder schlechthin, die unendlich und ewig
"ist, aus der und in der alles seinen Bestand hat. Wie Jaspers ausdriicklich
sagt, meint er damit schlieBlich die Gottheit, ja den einen Gott, dessen
positives Wesen hier hervorzutreten beginnt. Thm begegnet der
Mensch auf zwei Wegen, namlich durch die Religion und durch die Philo-
sophie. Beide haben .wir zu priifen.

Die Religion nimmt Jaspers im Sinne der positiven, niherhin der
Offenbarungsreligion im Gegensatz zur Naturreligion. Er anerkennt sie als
echte und unentbehrliche Existenzmacht, die nie von der Philosophie ver-
dréngt werden darf; ja diese ist sogar auf jene angewiesen, wie sich spiter
zeigen wird. Des genaueren ergreift der religiose Glaube auf Grund der
Offenbarung das Transzendente selbst oder den transzendenten Gott als
gegenwértigen und enthiillten, der als eigenstéindiges Wesen und lebendige
Person faBbar erscheint. Hieraus erwéchst ohne weiteres die Frommigkeit
mit dem ganzen Reichtum ihrer Betdtigungen. Sie ist fiir die meisten Men-
schen, da ihnen die Philosophie verschlossen ist, der einzig mogliche Zugang
zur Transzendenz. ’

Doch unter-liegt sie nach Jaspers wesenhaft einer Gefahr, der sie
héufig auch er-liegt. Wort und Ritus werden als innerweltliche Angelegen-
heiten gesehen, die allzu leicht den lebendigen Aufschwung in die Transzen-
denz ertéten und als erstarrte Formeln etwas vortduschen, das gar nicht
vorhanden ist. Im Zusammenhang damit tritt an die Stelle des echten iiber-
weltlichen Gottes ein nach der Art des Innerweltlichen verengter Ersatz-
Gott. Eine Hilfe zur Uberwindung dieser Gefahr bietet der Religion die
Philosophie. ]

Die Philosophie erscheint bei Jaspers als der hohere Weg, als der
Weg der eigentlichen und letzten Wahrheit, der allerdings nur wenigen
Auserwihlten zugénglich ist. Er 16st sich von allen Formen und Formeln
der Religion und will sich ohne solchen Beistand lebendig emporschwingen
zu dem mit innerweltlichen Begriffen und Bildern nicht bestimmbaren
Gott der reinen Jenseitigkeit. Den philosophischen Glauben kennzeichnet
Wirklichkeitsferne, weil in ihm Gott sich immer nur ankiindigt, immer
verborgen und zweideutig bleibt, ohne je als solcher greifbar hervor-
. zutreten oder als eigenstindige, lebendige Person anwesend zu werden.
In Folge davon scheint der transzendente Gott mehr oder minder im Trans-
zendieren des Menschen unterzugehen, so daB schlieBlich von der Transzen-
denz nur eine Dimension des menschlichen Daseins oder eine Existenzform
des Menschen iibrig bleibt. Selbstverstindlich schwindet damit jede Frém-
migkeit; besonders wird das Gebet sinnlos; vor dem entflichenden, ab-
wesenden Gott gibt es nur noch die Verzweiflung.

Nicht wenige Christen leiden tatsichlich unter der Situation des ab-
wesenden Gottes, wenigstens insofern als ihnen Gott in seiner Unvergleich-
lichkeit und packenden Wucht nie lebendig wird; deshalb schleppt sich ihr
religioses Leben in Verlassenheit, Angst und Verzweiflung dahin. So hat
Jaspers mit seinen Analysen den faktischen Zustand vieler Christen und



Psychotherapie und Seelsorge 429

noch mehr der meisten Menschen auBerhalb des christlichen Raumes ein-
gefangen. Richtig ist auch sein Grundanliegen, daB jedes Verding-
lichen und Vergegenstindlichen Gottes nach Art des Innerweltlichen Gott
verliert, und nur der lebendige Aufschwung des glithenden Herzens Gott
gewinnt. Richtig ist auch die Folgerung, die er daraus zieht, daB nédmlich die
Formen der Frémmigkeit vom lebendigen Aufschwung zu empfangen
haben, wie auch dieser an jenen sich auszurichten hat. Nicht richtig aber
ist, daB er die Formen und den Aufschwung so auf Religion und Philoso-
phie verteilt, da3 weder der Religiose philosophieren, noch der Philosoph
religits sein kann. Beide verlieren dann Gott, der Religiose durch Erstar-
rung seiner Formen, der Philosoph durch Verfliichtigung, indem sein Auf-
schwung ins Leere geht; folglich ist Religion nicht mehr Religion, und Philo-
sophie nicht mehr Philosophie.

Fiir die Erneuerung der christlichen Fromm1gke1t ergibt sich eineletzte
Polgerung. Der Mensch von heute ringt um den lebendigen Aufschwung
zu Gott, bleibt aber in den Anfingen und sieht in den iiberlieferten Formen
Hemmungen, die er hinter sich lassen mochte. Wir Christen haben in diesen
Formen einen ungeheuren Reichtum, der aber oft erstarrt ist. Heute gilt
es, diesen in die Lebendigkeit unserer Herzen neu aufzunehmen, innerlich
daran zu wachsen, damit das Uberlieferte wieder als stromendes Leben den
andern begegne.

Psychotherapie und Seelsorge
Von Hubert Thurn S.J ., Miinchen

Man hat in den letzten Jahren viel von der Psychotherapie als der ,,Seel-
sorge” des modernen Gebildeten gesprochen. Ohne das vielschichtige Pro-
blem der Psychotherapie in sich hier angehen zu wollen — das geschieht an
anderer Stelle —, wollen wir im folgenden nur einmal versuchen, Beziehun-
gen zwischen Psychotherapie und Seelsorge aufzuzeigen, ndherhin, zu

, untersuchen, was die Seelsorge von der Psychotherapie und diese von der
Seelsorge lernen kann. ,

Unter Psychotherapie sei ausschlieflich die Tiefentherapie verstanden.
Diese besteht methodisch in der von Freud erfundenen ErschlieBung des
UnterbewuBtseins mittels der ,freien Assoziation“, der Traumdeutung, der
Deutung der Fehlhandlungen. Freie Assoziation will sagen, dall der Thera-
peut den Grund einer seelischen Erkrankung mittels der Einfille, die sich
im AnschluB an ein Symptom der seelischen Erkrankung ergeben, aufhel-
len will. Ein Beispiel: Eine Hysterica habe den Tick des Augenzwinkerns
erworben, habe aber den AnlaBl dazu vergessen. Die Tiefentherapie setzt
nun voraus, daB irgendein verniinftiger Grund fiir ein solches Symptom
vorgelegen haben miisse: etwa eine recht unangenehme Situation, die, ana-
log einem fiir das Auge unangenehmen Storungsreiz, abgewehrt werden -
sollte. Fixiert der Patient dieses Stérungszeichen, so soll er zugleich mit-
teilen, was ihm nun einfalle. Hemmungen, die etwa dadurch eintreten, da3





