Psychotherapie und Seelsorge 429

noch mehr der meisten Menschen auBerhalb des christlichen Raumes ein-
gefangen. Richtig ist auch sein Grundanliegen, daB jedes Verding-
lichen und Vergegenstindlichen Gottes nach Art des Innerweltlichen Gott
verliert, und nur der lebendige Aufschwung des glithenden Herzens Gott
gewinnt. Richtig ist auch die Folgerung, die er daraus zieht, daB nédmlich die
Formen der Frémmigkeit vom lebendigen Aufschwung zu empfangen
haben, wie auch dieser an jenen sich auszurichten hat. Nicht richtig aber
ist, daB er die Formen und den Aufschwung so auf Religion und Philoso-
phie verteilt, da3 weder der Religiose philosophieren, noch der Philosoph
religits sein kann. Beide verlieren dann Gott, der Religiose durch Erstar-
rung seiner Formen, der Philosoph durch Verfliichtigung, indem sein Auf-
schwung ins Leere geht; folglich ist Religion nicht mehr Religion, und Philo-
sophie nicht mehr Philosophie.

Fiir die Erneuerung der christlichen Fromm1gke1t ergibt sich eineletzte
Polgerung. Der Mensch von heute ringt um den lebendigen Aufschwung
zu Gott, bleibt aber in den Anfingen und sieht in den iiberlieferten Formen
Hemmungen, die er hinter sich lassen mochte. Wir Christen haben in diesen
Formen einen ungeheuren Reichtum, der aber oft erstarrt ist. Heute gilt
es, diesen in die Lebendigkeit unserer Herzen neu aufzunehmen, innerlich
daran zu wachsen, damit das Uberlieferte wieder als stromendes Leben den
andern begegne.

Psychotherapie und Seelsorge
Von Hubert Thurn S.J ., Miinchen

Man hat in den letzten Jahren viel von der Psychotherapie als der ,,Seel-
sorge” des modernen Gebildeten gesprochen. Ohne das vielschichtige Pro-
blem der Psychotherapie in sich hier angehen zu wollen — das geschieht an
anderer Stelle —, wollen wir im folgenden nur einmal versuchen, Beziehun-
gen zwischen Psychotherapie und Seelsorge aufzuzeigen, ndherhin, zu

, untersuchen, was die Seelsorge von der Psychotherapie und diese von der
Seelsorge lernen kann. ,

Unter Psychotherapie sei ausschlieflich die Tiefentherapie verstanden.
Diese besteht methodisch in der von Freud erfundenen ErschlieBung des
UnterbewuBtseins mittels der ,freien Assoziation“, der Traumdeutung, der
Deutung der Fehlhandlungen. Freie Assoziation will sagen, dall der Thera-
peut den Grund einer seelischen Erkrankung mittels der Einfille, die sich
im AnschluB an ein Symptom der seelischen Erkrankung ergeben, aufhel-
len will. Ein Beispiel: Eine Hysterica habe den Tick des Augenzwinkerns
erworben, habe aber den AnlaBl dazu vergessen. Die Tiefentherapie setzt
nun voraus, daB irgendein verniinftiger Grund fiir ein solches Symptom
vorgelegen haben miisse: etwa eine recht unangenehme Situation, die, ana-
log einem fiir das Auge unangenehmen Storungsreiz, abgewehrt werden -
sollte. Fixiert der Patient dieses Stérungszeichen, so soll er zugleich mit-
teilen, was ihm nun einfalle. Hemmungen, die etwa dadurch eintreten, da3



« 430 ’ Hubert Thurn S. J.

ihm peinliche oder unwesentliche Vorstellungen kommen, solle er ignorie-
ren und in jedem Fall unbeeinflult seine Einfille mitteilen. Die Tiefen-
therapie ist der Auffassung, daBl der dem Kranken verborgene Anla8 ver-
dringt wurde, daB die Mitteilung der Einfille langsam auf den verloren
gegangenen Grund zuriicklenke (also in die ,Tiefe* gehe, daher der Aus-
druck ,Tiefentherapie“), der AnlaB der abnormen Verhaltensweise ent-
deckt und durch Mitteilung, d. h. also durch die Einsicht in den Sachverhalt
oder eine verniinftige Besprechung der Ausgangssituation das Symptom
zum Verschwinden gebracht werden konne. Vielfach wird das Ereignis, das
die seelische Stérung im Gefolge hatte, mit starker Affektentladung wieder-
gegeben. Gerade das Nacherleben der Ausgangssituation — mit der Kraft
der damaligen, verdriangten Gefilhle —, so stellte man fest, klirt die see-
lische Situation, spiilt die Hemmungen und Unlustanreicherungen, die ,ver-
dringten Komplexe“ fort und beseitigt deren kérperliche Begleiterscheinun-
gen (im oben zitierten Fall das Augenzwinkern). Man nannte diese haupt-
séchliche tiefentherapeutische Methode ,psychokathartische®, weil sie im
eben geschilderten Sinn die seelische Atmosphire reinigt.

Man kann iiber diese tiefentherapeutische Methode, zum Teil aus recht
schwerwiegenden Griinden, verschiedener Meinung sein. Die theoretischen
Grundlagen entstammen ohne Zweifel mechanistischem Denken, das in der °
Psychologie seit langem nicht mehr iiblich ist. Die grundsatzliche Moglich-
keit der Auffindung einer Stérungsquelle, eines Erlebnisses mittels der
»ireien Assoziation” wird man jedenfalls zugeben kénnen.

L

Was die Seelsorge aus dieser Methode lernen kann,
ist die Einsicht in die Bedeutung einer méglichst unumschrinkten Aus-
sprache der personlichen Not. Seelische Stérungen lassen sich vermin-
dern gder ausloschen durch Bereinigung von Erlebnissen, die AnlaB fiir
sie waren. Ludwig Klages hat in seinem Werk ,,Grundlagen der Charakter-
kunde“ mit Recht darauf hingewiesen, daB die Aussprache, die Mitteilung
driickender Erlebnisse, nicht nur ungemein befreiend, sondern auch bei
seelischen Krankheiten heilend wirke. Er verweist in diesem Zusammen-
‘hang auf die anerkannten Segnungen katholischer Beichipraxis.

Vielfach begegnet man in geistlichen Kreisen der Auffassung, daB man
sich in der Beichte an das Bekenntnis halten solle, also alles ,,unniitze* Be-
schreiben und Sichverlieren ins Detail vermeiden miisse. Eine solche For-
derung hat selbstverstdndlich ihren guten Grund, zumal der moderne
Mensch eine geradezu krankhafte Neigung zur Selbstbespiegelung zeigt.
Ein eingehendes Beschreiben der konkreten Situation ist fiir das Be-
kenntnis auch gar nicht erforderlich und kénnte iibelmeinenden Per-
sonen Anlafl zu Ausfithrungen geben, die der Beichte fernbleiben sollen.
Die Kirche sieht die Beichte zunéchst als Mittel der Reinigung und Heili-
gung im iibernatiirlichen Sinn an. Bekenntnis der Schuld und sakramentale
Lossprechung sind ihr deshalb das Wesentliche. Mit Recht, denn das Wesen
des Sakramentes besteht in der seinsméBigen Heiligung, in der Ausléschung



Psychotherapie und Seelsorge 431

der Siinden, die im Bekenntnis der Schliisselgewalt der Kirche unterworfen
werden. Dariiber hinaus ist die Beichte jedoch auch Mittel der Beruhigung,
der Trostung, der Beratung, der Klirung usf. Wie viele Menschen stehen
heute unter Einwirkungen auBergewthnlicher Schwierigkeiten, kommen
durch sie an ihre Grenze, sind in Gefahr, an sich, der Welt und dem Herr-
gott irre zu werden. Sie finden niemanden, dem sie ihre ganz persénliche
Not einmal anvertrauen kénnen. Wiirde sich der Priester verschlieBen,
stdnde es hoffnungslos mit ihnen. Wie weit die Not hier reicht, geht aus
einer AuBerung des Psychotherapeuten v. Gebsattel hervor, der behauptet,
die moderne Seelsorge sei ganz allgemein nicht ,konkret* genug, deshalb
unzureichend. Gemeint ist offensichtlich, da8 sie nicht mehr den einzelnen
erfasse — durch das ganz persénliche Gesprich, ein Gesprich, das mehr
als Bekenntnis in der Beichte bedeutet. v. Gebsattel schreibt: ,,... Die seel-
sorgerische Einwirkung erscheint hiufig primitiv und unzureichend. Sie
ist das deswegen, weil sie nicht konkret genug vorgeht und darum die
besondere Situation des einzelnen Menschen nicht in ihren Blickpunkt be-
kommt, sondern geradezu an dieser vorbeiagiert. Die empfindlichere, dif-
ferenzierte Perstnlichkeit erfahrt diese Form des seelsorgetischen Umgan-
ges mit ihr einfach als unsachlich und wendet sich zum Nervenarzt. Es ist
das umso bedauerlicher, als die noch vorhandene Wirksamkeit christlicher
Motive in der Einzelseele durch die Begegnung mit der im {ibrigen ver-
stindnisvollen Sachlichkeit des religiés nicht gebundenen Arztes sehr hiu-
fig einen Abbau erfdhrt, der bis zur vélligen Ausschaltung dieser Motive
gehen kann ...“ (Humanismus und Christentum, Stuttgart, Kleti-Verlag
1947, S. 86).

Streicht man aus dieser Darstellung eine gewisse, unbegriindete Schirfe,
ferner eine bei Therapeuten verstéindliche, aber dennoch unzulissige Ver-
allgemeinerung von Erfahrungen, die im engen Raum seelischer Krankheit
gewonnen wurden — denn es gibt heute mehr als friiher sehr ,konkrete
Seelsorge®, dazu eine, die weder primitiv noch unzureichend ist—, so bleibt
doch ernstlich zu erwigen, ob das so iiberaus fruchtbare Gesprich von
Mensch zu Mensch, das so lésend und befreiend wirken kann, innerhalb des
Seelsorgebereiches nicht mehr zu pflegen ist. Interessant ist ilibrigens die
oft gemachte Erfahrung, daB ganz im Gegensatz zur Jugend der Zeit nach
dem ersten Weltkrieg — die ausgesprochen gemeinschaftssiichtig genannt
werden konnte — bei der gegenwiirtigen, sofern geistige Interessen be-
stehen, eine viel stirkere Neigung zu persénlicher Aussprache, zu indivi-
dueller Anleitung gegeben erscheint. Auch von daher wire die persénliche
Aussprache wirksamstes Seelsorgsmittel. Ist es weiterhin nicht auch be-
rechtigt zu fragen, ob die Massenseelsorge wirklich das notwendigere Er-
fordernis bedeutet? Freilich darf eine Einzelseelsorge nie auf Kosten not-
wendiger Betreuung vieler gehen. Aber die eigentliche Fruchtbarkeit seel-

" sorglicher Arbeit wird wohl immer im gemeinsamen Bemiihen zweier zu
finden sein. Man miiite es wieder lernen, geistliche Gespriche zu fiihren,
eine Kunst, in der man nie auslernen kann. In allen Ordensgemeinschaften
ist das geistliche Gesprach, das meist den Charakter intimer Aussprache



432 Hubert Thurn S. J.

besitzt, iiblich. Nur dem Laien gegeniiber ist man im allgemeinen von sehr
zuriickhaltender Vorsicht bestimmt. Man vergiBt zu leicht, daB die Beichte
unter den gegenwirtigen Umstidnden fast die einzige Moglichkeit fiir ihn
darstellt mit dem Priester in ndhere Beziehung zu ireten, in ganz person-
licher Weise sich auszusprechen, innere Schwierigkeiten zu kliren, schwere
Erlebnisse zu bereinigen usf. Ob nicht manche Entfremdung des Christen
auf den Mangel an Moglichkeiten in der angegebenen Richtung beruht?
Ob v. Gebsattel nicht darin recht zu geben ist?

Freilich wird man eine groBe Schwierigkeit nicht iibersehen kénnen: der
Priester ist meist durch Obliegenheiten und Pflichten anderer Art: durch
Schule, Gruppenarbeit, Vereinstétigkeit, Verrichtungen amtlicher und halb-
amtlicher Art so stark in Anspruch genommen, dafi er sich dem einzelnen
nicht in der wiinschenswerten Weise widmen kann. Auch bei bestem Wil-
len ermoglicht die Zeit oft keine eingehende Besprechimng, wie sie nicht
nur einmal, sondern vielleicht vielmals bei seelisch gefihrdeten, auBer-
gewdhnlich leidenden Menschen notwendig wire. Hier wire nur zu helfen,
wenn geniigend vorgeschulte Priester zur Verfiigung stéinden, auf die Hilfe-
suchende aufmeérksam gemacht werden konnten. Der Gedanke, Priester fiir
die Beratung und Betreuung seelisch schwer leidender Menschen freizu-
stellen, ist nicht neu, ist schon 6fter angeregt worden, hat aber leider bisher
noch keine Verwirklichung gefunden. Innere und &uBere Schwierigkeiten
mogen daran Schuld tragen.

Um so dringlicher erscheint die Pflicht der Seelsorge, nach Psychothera-
peuten auszuschauen, die allerdings nicht nur dem Bekenntnis nach katho-
lisch sein sollten, sondern neben einem gediegenen Wissen fachlicher Art
sich um ein christliches I.eben bemiihen miiiten. Denn nur dann werden
sie fihig sein, Seelen zu fiihren, wenn sie sich selbst von Gottes Offen-
barung fiihren lassen.

Es ist eine Tatsache, daf3 die Psychotherapie Weltgehend von Menschen
ausgeiibt wird, die dem christlichen Glauben fernstehen; allenfalls diirften
manche von einer Art religiosen Interesses beseelt sein. Aber das geniigt
nicht, um leidende, vielfach an sich selbst véllig unsicher gewordene Men-
schen zu fithren, in christlichem Sinne zu fithren. Wire es nicht ein sehr
verlockendes Berufsziel fiir begabte und gldubige Menschen, Psychothera-
peuten zu werden? Die Nachfrage nach solchen ist jedenfalls sehr groB.

Als zweite Methode tiefentherapeutischer Arbeit wurde die Traum-
deutung genannt. Vielleicht ist es notwendig, sich zu entschuldigen,
wenn man die Traumdeutung als brauchbare Methode seelenkundlicher Er-
schlieBung anfiihrt. Aber die Erfahrung zeigt, daB Trdume oft keine
~Schiume* sind. Es ist hier nicht der Ort, die Berechtigung traumanalyti-
scher Arbeit nachzuweisen. In den ,,Stimmen der Zeit“ wird demnéchst
vom Verfasser e'in Artikel vertffentlicht, der die Freud’schen Methoden
einer eingehenden Kritik unterzieht. Hier sei nur soviel gesagt, dal Traume
auf Grund des Ausschaltmechanismus’ des Schlafes in der Ungebundenheit
vom AufgabebewuBtsein und von der Kontrollinstanz des Wachbewuf3t-



Psychotherapie und Seelsorge , 433

seins sehr leicht die Triebpsychologie des Triumers freigeben und offenbar
werden lassen. Darin liegt ihr heuristischer Wert.

Was kann die Seelsorge aus der Traumdeutung lernen?, so wird hier un-
sere Frage lauten. Zunichst einmal dies, da8 die vom WachbewuBtsein auf-
- gewiesenen Zusammenhénge und Griinde des Unwohlseins, des Leidens
und der Beeintrdchtigungen gelegentlich gar nicht entscheidend sind, son-
dern tiefer liegende, verdringte Unzutriglichkeiten den Stoff und die Form
seelischer Krankheit bestimmen. Vielleicht glaubt jemand, sein sittliches
Leben, das zu wiinschen {ibrig 1:i8t, sei AnlaB seiner seelischen Hemmungen
und Beschwerden. Eingehende analytische Arbeit wird mdoglicherweise
offenbaren, dafl Beeintrachtigungen des Selbstgefiihls, vielleicht solche
frithkindlicher Art, das Zutrauen in die eigene Kraft untergruben, die Ver-
sager in sittlicher Hinsicht lediglich Auswirkungen einer umfassenden Mut-
losigkeit sind. Ein direktes Angehen der sittlichen Schwierigkeiten wiirde
wahrscheinlich zu keinem Ergebnis fithren. Die Traumanalyse férdert in
diesem Fall moglicherweise die wahren Griinde der sittlichen Schwéche zu
Tage: schwere Kindheitserlebnisse, unaweckmigBige Erzichungsversuche, die
das Selbstvertrauen untergruben. Ermutigung, die durch Anerkennung
auch kleinster Erfolge leicht zu erreichen ist, konnte hier Wunder wirken. .

Es ist eine iiberaus erstaunliche Tatsache, die immer wieder bei systema-
tischen Traumanalysen auffiel, daB viele Erwachsene, auch seelisch gesunde,
an gewissen Kindheitserlebnissen ,hingen“ geblieben sind, d. h. diese un-
geklart mit sich herumtragen, weil sie sie nicht verarbeiten konnten. Wer-
den sie im Gespriach bereinigt, wird u. U. eine Nachreife erzielt. Da bei see-
lisch Erkrankten gerade Kindheitserlebnisse oft Anla von Fehlentwick-
lungen sind, andererseits diese frithen Erlebnisse sich gerne immer wieder
im Traum einstellen, ist ihnen gespriachsweise iiber die Traumanalyse bei-
zukommen. _ ’ :

Wenn nun auch innerhalb seelsorglicher Betreuung keine exakten Traum-
analysen geleistet werden kénnen — schon allein aus Mangel an Ubung im
Deutungsverfahren —, so lenken Einsichten oben geschilderter Art zu eéiner
Nutzanwendung hin, die man etwa so formulieren konnte: die Gegenwart
wichst bei jedem Menschen aus der Vergangenheit. Eine gegenwirtige
seelische Krankheit oder Beeintrachtigung erklirt sich oft leichter aus Vor-
kommnissen der Vergangenheit als aus Unzutréglichkeiten der Gegenwart,
mag diese auch das ihrige zum Gesamtverhalten oder -versagen beisteuern.
Traumanalyse bedeutet im Grunde nichts anderes als eingehende Erfor-
schung des Lebenslaufes, denn die Trdume sind doch Zeugen eindruck-
samen Erlebnismaterials der Vergangenheit. Die Seelsorge wird wirk-
samer, als oft tatsichlich der Fall ist, die Erziehung, Beratung, Klirung,
innere Befreiung und Erleichterung erzielen, wenn sie die Lebens-
geschichte eines Menschen mit allem Ernst zu ergriinden sucht. Allein
schon das liebevolle Interesse fiir die Ereignisse und Vorkommnisse eines
Menschenlebens, seine.Stellung in der Familie und Umwelt, seine Erfolge
und - MiBerfolge, seine Interessen und Stérungen wirkt auf leidende, von
der rauhen Umwelt zuriickgestoBene Menschen frohmachend und 16sénd.



434 Hubert Thurn S. J.

Die Schwierigkeit solchen Arbeitens wird wohl hauptséchlich im
Bereich des Vertrauens zu suchen sein. Nur wenn der Priester grofles Ver-
trauen besitzt, wird man ihm das eigene Leben in seinen Hohen und Tiefen
erschlieBen. Man mag zunichst der Auffassung sein, daB dem Priester schon
wegen seines Standes, in Anbetracht der Verpflichtung zu absoluter Ver-
schwiegenheit, infolge seiner vermittelnden Stellung zu Gott, groBes Ver-
trauen geschenkt werde. Aber trotzdem darf man hier eine sehr groBe
natiirliche Hémmung fiir die volle Offenheit nicht iibersehen: Wihrend
vom Therapeuten, vom Psychologen oder Arzt die Ereignisse des Lebens
des Klienten, auch die Schuld gleichsam wertfrei zur Kenntnis genommen
" wird, also im Sinne v. Gebsattels ,sachlich vorangegangen wird, driickt
den Pénitenten leicht das Gefiihl der Unehrenhaftigkeit im Hinblick auf
den Charakter der Aussprache gerade mit einem Priester. Das Gefiihl
moralischer Unzulinglichkeit, der Siindhaftigkeit — eine Riicksicht, unter
der der Priester als Theologe das Versagen des Menschen oft ausschlieB8lich
zu sehen bereit und fihig ist —, verschlieBt vielen den Mund. Selbst die,
die frei erzdhlen wiirden und sich ineder Sachlichkeit, in dem verstehenden
und einfiihlenden Mitgefiihl geborgen wiiBten, kommen iiber ihre Hem-
. mungen nicht hinweg: sie miissen ja mutmaBen, daB ihr Verhalten und Tun
abwertend beurteilt wird. Der so oft iibliche »Moralismus®, ein ,,Petrefakt®
rationalistischer Welt- und Menschenauffassung, ist und bleibt halt ein iib-
ler Berater, zerstért das Vertrauen und hindert den echten Aufbruch des
Herzens vieler. Hier kann nur groBe iibernatiirliche Liebe, Wirme und Mit-
gefiibl lindernd wirken. Auch das Gestindnis des Priesters, Mensch zu sein
— wie der Leidende selbst, kénnte selbst Schwerwiegendes zum Gestind-
nis heranreifen lassen. ’

Wer die aszetische Literatur der letzten Jahrzehnte ein wenig verfolgt
hat, konnte feststellen, daB hiufig, namentlich aus Kreisen der ehemaligen
Jugendbewegung, eine Abneigung gegen die ,Seelenfiihrun g“ zum
Ausdruck gebracht wurde. Die Tiefentherapie zeigt eindringlich in vielen
ihrer Erfahrungen, daB viel Unheil, manche seelische Fehlentwicklung,
innere Vereinsamung, Ratlosigkeit und Unsicherheit in einem Menschen-
leben hitte verhindert werden kénnen, wenn zur rechten Zeit durch eine
ehrliche Aussprache Klarheit geschaffen worden wire — d. h. aber, wenn
bei kritischen Auseinandersetzungen ein Berater zur Stelle gewesen wire.
Dieser Berater wire der Seelenfiihrer gewesen. Die ,Ubertragung, ein
Vorgang der Hingabe und AufschlieBung, spielt in der Psychotherapie eine
entscheidende Rolle. Aus der Sympathie und vertrauenden Liebe wichst
erst das Verhéltnis des Therapeuten zu seinem Klienten, wichst aber auch
dessen Wirksamkeit. Gerade diese Voraussetzung ist auch fiir die Seelen-
fihrung immer als wesentlich erkannt worden. Ist sie gegeben, ist die
Seelenfiihrung eine vorziigliche Quelle prophylaktischer Hilfe und bei aku-
ten Stérungen lindernder und heilender Wirkung.

‘Freilich soll — wie dies in jeder ordentlichen und kunstgerechten thera-
peutischen Behandlung iiblich ist — auch in der Seelenfiihrung die Lésung



Psychotherapie und Seelsorge , 435

vom Berater zur rechten Zeit erfolgen. Falsch wire das Bestreben, zu bin-
den und zu halten, wenn die Méglichkeit zur Freiheit gesehen wird. Eine
solche unnatiirliche Bindung ist jedoch nie zu befiirchten, wenn echte Selbst-
losigkeit auf der einen und echter Fortschritt auf der anderen Seite ange-
strebtwerden. DaB unter der aufgewiesenen Riicksicht sowohl in der Psycho-
therapie wie auch in der Seelenfiihrung Gefahren liegen, Gefahren der Un-
selbstindigkeit und der Verflechtung der Schicksale, soll hier nicht ver-
schwiegen werden, darf aber nicht als Beweis gegen eine Methode ver-
wandt werden, deren Niitzlichkeit in beiden Bereichen durch lange Erfah-
rung und grofe Erfolge verbiirgt ist.

Die dritte tiefentherapeutische Methode der Ermittlung und Aufhellung
der Fehlhandlungen 146t keine besondere Beziehung zur Seelsorge erken-
nen, weshalb sie hier {ibergangen werden kann.

Wichtig sind jedoch Auffassungen der Tiefentherapie, die deren in-
haltliche Seite betreffen. Bekannt sind die Theorien Freuds, der
leichte und schwere seelische Stérungen ausschlieBlich in Fehlentwick-
lungen des sexuellen Lebens begriindet sehen wollte. Adler erkannte die
groBe Bedeutung des Selbstgefiihls, das durch Hemmungen und Stérungen
selbst fiir recht fernliegende Zusammenhinge Bedeutung gewinnen kann.
C. G. Jung konnte durch viele Erfahrungen den Beweis erbringen, dafl das
UnterbewuBtsein nicht nur , Rezeptaculum aller unsauberen Geister und
sonstiger odidser Hinterlassenschaften abgelebter Zeitldufte (wie beiFreud!)
" sei, ...sondern recht eigentlich die ewig-lebendige und schpferische Keim-
schicht, die sich zwar alter symbolischer Bilder bedient, darin aber und da-
durch neuen Geist meint® (Zitiert nach: W. M. Kranefeld, Die Psycho-
analyse, Leipzig 1936, S. 13). Man kann Jung, einem in der Therapie durch-
aus verdienten Arzt, Klarheit und philosophische Kritik leider nicht nach-
rithmen. Neben manchem recht wertvollen Ausblick finden sich viele Kon~
struktionen, die dhnlich wie bei Freud grotesk anmuten.

* Immerhin gelang es ihm zu zeigen, daB in vielen Fillen seelischer Er-
krankung der Grund eben der Stérungen im Auseinanderleben von Trieb
und Geist zu suchen sei. DaB ferner die Seele selbst (Jung nennt sie gerne
das , UnbewuBte“, eine metaphysische Unmoglichkeit!), Versuche unter~
nimmt, Fehlentwicklungen riickgéingig zu machen, Einsichten zu ‘vermit-
teln, die geeignet sind, das Leben auf eine neue Basis zu stellen. Sie tut
dies, indem sie in Triumen und Bildern niederschliigt, was der wache Ver-
stand so ohne weiteres nicht finden oder annehmen méchte. Meist sind
die Triume bildhafte Verdichtungen halbbewuBter Tatigkeit, halbbewuB-

1 AllenPsychoanalytikern fehlte leider eine philosophische Durch-
bildung, die ihnen allein eine theoretische Verarbeitung ihrer Erfahrungen er-
moglicht hiitte. Deshalb ist eine Auswertung der inhaltlichen Seite psychothera-
peutischer Erfahrung so dornenvoll — da man stéindig genétigt ist, unsinnige
Verallgemeinerungen zu beschneiden, unmégliche Begriffe zu reinigen oder aus-
zuscheiden, Konstruktionen als solche zu erweisen, wo Erfahrung vorge-~
tduscht wird usf.

28+



436 ' 'Hubert Thurn S. J.

ter Auseinandersetzungen mit den Fragen der Lebensbereinigung, der Le-
bensbewiltigung?®.

Man steht iibrigens heute auf dem Standpunkt, daB sowohl sexuelle Kom-
plexe als auch Stérungen des Selbstgefiihls oder Einseitigkeiten etwa gei-
. stiger, richtiger wohl verstandlicher Art, zu neurotischen Stérungen fiihren
kdnnen. Die Art-—wie auch Selbsterhaltung, ferner die Gesamtheit Mensch
sind Anliegen der menschlichen Natur, die verstandlicherweise zu tief-
greifenden, lebenbedrohenden Entwicklungen und Zustinden AnlaB geben
kdnnen, wenn sie naturwidrig behandelt werden, wenn in ihnen die gott-
gewollte Ordnung verletzt wird. _

Schottlinder gab vor einiger Zeit unter dem Titel ,Die Muitter
als Schicksal“ (Stuttgart 1947) einen recht nennenswerten -Erklirungs-
versuch der seelischen Stérungen, wenn er sowohl Freuds wie auch Adlers
Erkenntnisse auf einen neuen Nenner zu bringen sich bemiiht: nicht die
sexuelle Fehlentwicklung ist AnlaB der Stérungen, noch sind es Hemmun-
gen des Selbstgefiihls. Beides ist schon Folge des frithen Mangels an rechier
Liebe und Geborgenheit. ,Rechte Liebe“ will dabei sowoh]l den Mangel wie
auch das UbermaB an Liebe ausschlieBen. Ein Menschenkind, das auf rechte
Mutterliebe, auf Nestwirme von frithauf verzichten mufite, wird bei sen-
sibler Veranlagung zu Ersatzbefriedigungen und zu Abwehrmafnahmen
gedringt. Im ersten Fall werden sich schon friih sexuelle Unarten einstel-
len, im anderen werden iibersteigerte Geltungsanspriiche im , neurotischen
Lebensplan“ angemeldet, die die fehlende oder falsche Liebe ersetzen oder
erzwingen wollen.

Stellen wir diese Erkenntnisse in den Zusammenhang unseres Themas,
so 148t sich etwa folgendes sagen: ‘

1. Bei neurotischen Menschen wird man die Moglichkeit erwégen, ob ihr
Liebesleben schon in der Kindheit empfindliche EinbuBe erlitt. Sollte sich
der Verdacht bestidtigen, wire der Sinn des Lebens zu erarbeifen, damit
aber das Leben auf eine neue Basis zu stellen. Ob dies gelingt, wird —
christlich gesprochen — von der Einsicht und dem Willen des Kranken ab-
hingen, sein Schicksal zu bejahen. Dies wird um so eher moglich sein, als
der Priester fahig ist, aus der gelebten ,theologia crucis“ den Glauben an
den Sinn auch eines solchen Lebens zu wecken und zu stirken. Hier wird
sich die Kraft des Glaubens zunichst im Priester bewihren miissen.-

Ein UbermaB an Liebe hat vielfach dhnliche Wirkung wie der unnatiir-
liche Liebesentzug. Auch hier steht der Mensch dem Leben geschwécht
gegeniiber. Wihrend jedoch die Lieblosigkeit Mutlosigkeit und Trotz her-
vorbringt, erzeugt die hiufig mit dem UbermaB an Liebe gegebene ,Bin-
dung“ Weichlichkeit oder Egozentrismus. Hier wire die Aufgabe des Seel-

-2 Jch selbst konnte mehrere Monate hindurch in sorgfiltiger Traumbeobach-
tung keinen einzigen Traum feststellen, der nach Ansicht eines erfahrenen Ana-
Iytikers Bedeutung besafl und der nicht zugleich ein Niederschlag halbbewuflter
Tédtigkeit des Vortages oder {iberhaupt der Zwischenzeit gewesen wire. Ein Be-
weis dafiir, da8 die Behauptung der analytischen Schule, das ,,UnbewuBte* weise
Téatigkeit auf, sei {iber das Bewufltsein hinaus schopfensch titig, nicht zu Recht
besteht.



Psychotherapie und Seelsorge 437

sorgers, zu echter Hingabe hinzufiihren, zu Selbstlosigkeit innerhalb einer
grofBlen ‘Aufgabe, eines ,,Werkes“, das er zu losen aufgibt. Gelingt eine ge-
wisse seelische Abhidrtung nicht, bleibt ausschlieSlich die Mdglichkeit, sich
mit dem ,schweren Weg“, mit den besonderen Leiden abzufinden, sie in
religioser Einsicht und aus religiésem Motiv zu tragen.

2. Die Erfahrungen Jungs gingen dahin, daB das Auseinanderleben von
* Trieb und Verstand, ein Vernachlidssigen der Triebschichten, also Ver-
dringung und Oberflichlichkeit, gefdhrlich werden konnen. Die iibertrie-
bene, deshalb falsche Aszese, eine unnatiirliche Vergeistigung, eine Uber-
spannung des bewuBten Lebens und des Willens — meist innerer Unsicher-
heit und psycho-physischer Schwéche entwachsend —, zerstoren die Ganz-
heit des Menschen. Verkrampfte Abwehr, iiberzogene Wachheit, oberflach-
liches Vermeiden der Auseinandersetzung mit dem Triebleben fiihren sehr
leicht zu Skrupulositit, zwangsartigen Erscheinungen oder innerer Uber-
- miidung und chronischer Verstimmtheit. In manchen Fillen emanzipiert
sich die vernachlissigte, in falscher Weise verstoBene Triebseite der Per-
sénlichkeit. Die Triebimpulse werden gleichsam zu AuBerungen eines zwei-
ten Ich, das dem tugendhaften wie ein hémischer Bruder gegeniibersteht.
Solche Menschen klagen gelegentlich, sie hétten eine zweite Personlichkeit
in sich,die in allem der wohlansténdigen widerspréiche. Hier hilft nur eines: -
sich auf den rechten Weg besinnen, auf das, was die Gebote Gottes wirklich
verlangen - aber neben diesem sich mithen um echte Natiirlichkeit, um,
die echten Freuden, in denen der Mensch aufatmen kann, sich lockert. Die
. Anforderungen sind oft herabzuschrauben, das Anspruchs- und Geltungs-
niveau ist herabzusetzen. Manchmal erscheint bei Jugendlichen, die in sehr
strenger und anspruchsvoller Umwelt aufwuchsen, Fiihlungnahme mit den
Eltern wiinschenswert. Ihr Ideal, einen Musterknaben oder einen Ideal-
menschen aus dem Heranwachsenden zu bilden, sollte auf das rechte MaB
beschnitten werden. Der Kampf mit der Umwelt des seelisch Leidenden
ist — nebenbei bemerkt — oft hirter als mit dem Kranken selber, weil Un~
einsichtigkeit und Uberspanntheit hier schwer zugéngliche Bollwerke sind.
Im {ibrigen gilt fiir alle seelischen Leiden — sofern sie chronischer Art,
also neurotisch sind — daB die gleichen Umwelteinwirkungen, dieselben
Ubersteigerungen und Unnatjirlichkeiten im Fall lebenskriftiger Veranla-
gung, robusten Widerstandsvermégens nie zu dem Erfolg gefiihrt hétten.
Neben den Umwelteinwirkungen oder selbsterzieherischen Einfliissen ist
fiir die Bildung einer Neurose die Anlage entscheidend. Im allgemeinen
nimmt man besondere Sensitivitét (Empfindsamkeit), ‘'oder Psychasthenie
(seelische Schwiiche) oder eine gewisse Primitivitdt (Mangel an Verarbei-
_tungsfahigkeit auf Grund geringer Intelligenzentwicklung oder Stumpfheit)
als anlagemiBige Grundziige und Voraussetzungen spéterer Fehlentwick-
lungen an. Oft wird die Erfahrung gemacht, da8 gleiche Umwelteinfliisse,
etwa in ein und derselben Familie, im einen Fall zu neurotischen Storun-
gen fithren, im anderen nicht. Der Grund ist offensichtlich eine Anlage, die
die Erlebnisse in unterschiedlicher Weise verarbeitet oder schon das Er-
lebnis grundlegend beeinfluBt. Auf diese Zusammenhiénge wies Nohl mit



438 ' Hubert Thurn S. J.

Recht hin. Die gleichen Zusammenhinge werden von der Tiefentherapie oft
nicht hinreichend gewiirdigt.
: II.

Nun zu unserer zweiten Frage, die m. W. iiberhaupt noch nicht ge-
~ stellt worden ist: Was kanndie Tiefentherapievonder Seel-
sorgelernen? Es wire merkwiirdig, wenn die jahrhundertealte Praxis
der christlichen Seelenfiihrung einer so jungen Praxis, wie die Psychothera-
pie sie darstellt, nicht auch Entscheidendes zu sagen hitte. Tatsichlich ist
es so. Vor allem zwei Gedankenginge sollen hier etwas ausfiihrlicher wie-
dergegeben werden, die nicht so sehr die inhaltliche als die methodi-
sche Seite der Tiefentherapie betreffen. '

1. Die Praxis der unumschrinkten Mitteilung verpflichtet den Klienten
zu restloser Offenheif. Auch die Schuld wird von der Unbedingtheit der
Pflicht zur Mitteilung nicht ausgenommen. Aber die Schuld gehért zu-
nichst vor das Forum Gottes, im Sinne der Kirche in die Beichte. Fer-
ner kann das Amtsgeheimnis mit der Verschwiegenheit, die vom Priester
verlangt wird, mit dem sigillum sacramentale, nicht verglichen werden.
Das geht eindeutig aus der Tatsache hervor, daf3 in theoretischen Ausfiih-
rungen der Tiefentherapie Fille mit aller Ausfiihrlichkeit berichtet wer-
den, deren detaillierte Mitteilung keineswegs gerechtfertigt erscheint. Es
ist doch ein gewaltiger Unterschied, ob ein Arzt, der einen chirurgischen
Fall bespricht, sich iiber Umsténde eingehend verbreitet — oder ob man in
strengster Vertraulichkeit Mitgeteiltes als ,,Fall® in Seminarien oder Kol-
loquien oder Biichern bespricht. Wie sehr der Laie diese Art Indiskretion,
die der Praxis gewaltigen Schaden tun mu8, verurteilt, mag eine Stelle aus
dem Brief eines ,Laien® bestitigen. Es HeiBt dort: ,Ich dachte mir, da8 nach
erfolgter Durchleuchtung dieser Art, dem Opfer zur Wiederherstellung sei-
ner Menschenwiirde und Vermeidung neuer Neurosen nur iibrig bleibt, den
Psychologen auf der Stelle zu erschlagen ... Ich méchte doch sagen, daB es
mit zur Schamlosigkeit unserer Zeit gehért ...“ Eine dhnlich scharfe Ab-
sage der hier getadelten Methode skrupelloser Mitteilung finden wir bei
Jaspers in seinem neuen Werk ,, Von der Wahrheit“. Wird schon jemandem
eine Schuld in strengster Verschwiegenheit anvertraut — in der Absicht
sich zu entlasten, so mége man doch den Takt besitzen, ja es als eine selbst-~
verstdndliche Pflicht ansehen, die Mitteilungen nicht als ,,Fall“ zu servieren.

Ein Vergleich mit der Kasuistik katholischer Morallehre ist nicht moglich.
In den Fillen der Moral handelt es sich immer um willkiirliche Annahmen,
die lediglich den Sinn der Verdeutlichung von Prinzipien, von Grundsétzen
haben. Nie stellen sie den Bericht eines konkreten Falles dar. Verpont, ja
vollig unméglich wiire eine detaillierte Schilderung eines konkreten Seel-
sorgserlebnisses, weil es der Schweigepflicht nicht entspriche.

2. Eine andere Schwierigkeit stellt die Methode der Tiefentherapie dar,
insofern sie aus dem Wesen der Sache heraus zur Offenheit zwin gt. Frei-
lich ist diese Offenheit bedingter Art: wenn der Klient wiinscht, beraten
oder geheilt zu werden, so muB er zu voller Offenheit bereit sein. Richtiger
- wire es, zu warten, bis sich der Patient freiwillig erschlieBt. Die Hemmun-



Psychotherapie und Seelsorge 439

gen, oder wie Freud sie nannte, die , Widerstinde®, sind nicht odids, son-
dern echte und unverfilschte Natur. Wiirde ein Mensch in tieféntherapeu-
tischer Analyse diese Widerstdnde nicht mehr haben, wére er’ein scham-
loses Subjekt. Keinem Beichtvater wiirde es je einfallen, die Bereitschaft
zur Mitteilung iiber das Maf3 des vom Pénitenten bereitwillig Mitgeteilten
durch Ignorierurtg der ,,Widerstinde* auszudehnen. I. H. Schultz warnt ge-
legentlich der Besprechung der Hypnotherapie nachdriicklich vor der Er-
pressung eines Gestidndnisses iiber den Weg der Hypnose. Der Grund sind
traurige, ja hochst peinliche Erfahrungen. Er rit deshalb dazu, zuzuwarten,
bis sich der Patient selbst erschlieft, bis er Vertrauen gefaBt hat.

Das Gleiche 148t sich zur Methode der freien Assoziation sagen; alles zu
sagen, was einem einfillt, kann erst in sehr vorgeschrittenen Phasen einer
Behandlung in Frage kommen und auch dann nur mit Einschridnkungen.
Ganz abgesehen von diesen Zusammenhingen wire fiir die gleiche Methode
zu bedenken, daB sie Wunden aufreifien, vergessene Leiden beschworen,
Schicksalsschlige in das volle Rampenlicht des BewuBtseins riicken kann,
deren Folgen bis an den Rand der Verzweiflung oder in diese hineinfiihren
konnen. Wer mochte sich einem solchen Wagnis aussetzen, zumal gefiirchtet
werden muB3, daB iiberhaupt keine entsprechenden Mittel zur Verfiigung

-stehen, die den heraufbeschworenen Sturm beschwichtigen, die bdsen Gei-
ster bannen kénnen? In der Beichte gilt seit alter Zeit: quieta non movere,
das Vergessene, Uberdeckte, irgendwie zum Schweigen gekommene, nicht
bewegen — es sei denn, daBl Gott selbst als Mahner oder Rufer in die Seele
hineingreift, um sie aufzuriitteln und zu neuen Zielen zu bewegen.

Zurinhaltlichen Seiteder Psychotherapiekann die Seel-
sorge aus langen Erfahrungen den Hinweis auf die Verderblichkeit jeder
Einseitigkeit, jedes Vorurteils leisten. Gemeint ist, daB sie aus intimster
Kenntnis der Innerlichkeit immer wieder die Vielgestaltigkeit mensch-
lichen Schicksals feststellen kann. In der Psychotherapie verschreibt man
sich zu gerne entweder ¥reud oder Adler oder Jung — als hétten diese ein
Schema erfunden, das mit untriiglicher Sicherheit alle Unzutréglich-
keiten erfassen oder entschleiern kénnte. Wenn die Seelsorge auch mit
typischen Fillen rechnen kann und immer gerechnet hat, so ist ihr aus
dem lebendigen Kontakt mit dem unendlich reichen Leben doch allzu ver-
traut, daB jedes Menschenleben seine eigenen Schwierigkeiten hat — viel-
leicht darf man sagen, seine einmaligen Schwierigkeiten besitzt. Es wirkt
auf Menschen, die seelsorgliche Erfahrung besitzen, abstofiend, oft un-
‘ertréglich, mit welcher posierten Uberlegenheit von gewissen Schulen das
Menschenleben versimpelt und vereinfacht, damit aber auch bagatellisiert
wird. Dem Schuldenken fehlt halt die Ehrfurcht, die der Seelsorge aus dem
BewuBtsein gottlichen Auftrages und der Einsicht in die Bedeutung des Le-
bens, jedes Menschenlebens, auf dem Hintergrund der Ewigkeit eine Selbst-
werstindlichkeit ist. Auch hier muB wieder der Vergleich herhalten: es ist
etwas anderes, ob man etwa in chirurgischer Praxis niichtern-sachlich {iber
einen Fall berichtet, Anweisungen fiir &hnlich gelagerte Fille gibt, sich



440 7 Otto Semmelroth S.J.

einer Methode verschreibt — oder aber in der Seelenfiihrung einen Fall
bespricht, ihn schul- und sippegemiB erértert und interpretiert, ihn ein-
ordnet — tnd umfassende Verallgemeinerungen ankniipft. Was die Thera-
pie von der Seelsorge — inhaltlich gesehen — lernen kann, 148t sich kurz
“umschreiben als Weite und Ehrfurcht vor der Menschenseele, die hervor-
wichst aus dem Glauben an jhre Wiirde, an die Gotteslas?; die sie tragt, an
die Sendung, die verpflichtet, weil sie aus Gott stammt.

Mariens leibliche Himmelfahrt
heilsgeschichtlich gesehen

Von Otto Semmelroth S.J., Biiren i. W.

Eine marianische Bewegung, allenthalben in der katholischen, ja vielfach
sogar in der protestantischen Welt aufgebrochen, schligt auch in unserem
Vaterland ihre Wellen. Wir haben Grund, das besonders zu vermerken, da
seit den Angriffen der Reformation auf die Heiligen- und besonders die
Marienverehrung das Marienlob im deutschen Raum nicht mehr so recht
wagte, unbeschwert und herzlich zu erklingen. Nun aber ist auch bei uns
manches in dieser Hinsicht in , Bewegung®, — nicht nur im Bereich der
Frommigkeit, die stets am wenigsten durch theologische Bedenklichkeit auf
diesem Gebiet sich Schranken auferlegen lief. Sie 148t das Wissen um Ma-
riens Herrlichkeit in doch vielfach geliuterter Weise im Jubel ‘des Kultus
und in der stillen Innerlichkeit des Gebetes Klang und Erlebnis werden.
Eine neu auflebende marianische Bewegung im Bereich des kirchlich-
religiosen Lebens muB aber auch die theologische Wissenschaft in Be-
wegung versetzen, mag auch Jahrhunderte lang gerade im deutschen Vater-
land die vom Pratestantismus herkommende Verdéchiigung der Marien-
verehrung ihre Lebendigkeit in diesem Punkt geldhmt haben. Lange ist es
der theologischen Arbeit nicht recht gelungen, solchen Angriffen, die im
eigenen Inneren ein gewisses Echo fanden und finden, das von Glauben und

- Erkennen begriindete ,Trotzdem*“ entgegenzustellen. Heute glaubt man es
in Mariens Stellung in der Mitte der géttlichen Heilspldne zu finden. Das
Ringen um die klare Bestimmung der Heilsaufgaben ist die marianische Be-
wegung im Bereich der Theologie. Manches hat sie zutage geférdert, was
mit dem Aufweis seiner inneren Sinnstruktur die religivse Werthaftigkeit
des Mariengeheimnisses aufleuchten lie8. Die einzelnen Mariendogmen be-
ginnen sich in innerem Zusammehhang aneinanderzubinden. Sie liegen
nicht mehr mit dem Anschein einer fast willkiirlichen Privilegienhiufung
um die Mariengestalt, wie an Wallfahrtsorten Perlen und Ketten das Bild
oft mehr beladen als schmiicken.

Diesem Bemiihen um den Aufweis der inneren Sinnhaftigkeit, in der die
verschiedenen Mariengeheimnisse zum e in en ‘Mariengeheimnis zusam-
menwachsen, mochte sich fiir viele das Geheimnis der leiblichen Himmel-
fahrt Mariens immer noch widersetzen. Wohl wird man in diesem Geheim-





