
Psychotherapie und Seelsorge 429 

noch mehr der meisten Menschen außerhalb des christlichen Raumes ein- 
gefangen. Richtig ist auch sein Grundanliegen, daß jedes Verding- 
lichen und Vergegenständlichen Gottes nach Art des Innerweltlichen Gott 
verliert, und nur der lebendige Aufschwung des glühenden Herzens Gott 
gewinnt. Richtig ist auch die Folgerung, die er daraus zieht, daß nämlich die 
Formen der Frömmigkeit vom lebendigen Aufschwung zu empfangen 
haben, wie auch dieser an jenen sich auszurichten hat. Nicht richtig aber 
ist, daß er die Formen und den Aufschwung so auf Religion und Philoso- 
phie verteilt, daß weder der Religiöse philosophieren, noch der Philosoph 
religiös sein kann. Beide verlieren dann Gott, der Religiöse durch Erstar- 
rung seiner Formen, der Philosoph durch Verflüchtigung, indem sein Auf- 
schwung ins Leere geht; folglich ist Religion nicht mehr Religion, und Philo- 
sophie nicht mehr Philosophie. 

Für die Erneuerung der christlichen Frömmigkeit ergibt sich eine letzte 
Folgerung. Der. Mensch von heute ringt um den lebendigen Aufschwung 
zu Gott, bleibt aber in den Anfängen und sieht in den überlieferten Formen 
Hemmungen, die er hinter sich lassen möchte. Wir Christen haben in diesen 
Formen einen ungeheuren Reichtum, der aber oft erstarrt ist. Heute gilt 
es, diesen in die Lebendigkeit unserer Herzen neu aufzunehmen, innerlich 
daran zu wachsen, damit das Überlieferte wieder als strömendes Leben den 
andern begegne. 

Psychotherapie und Seelsorge 
Von Hubert T h u r n S. J., München 

Man hat in den letzten Jahren viel von der Psychotherapie als der •Seel- 
sorge" des modernen Gebildeten gesprochen. Ohne das vielschichtige Pro- 
blem der Psychotherapie in sich hier angehen zu wollen • das geschieht an 
anderer Stelle •, wollen wir im folgenden nur einmal versuchen, Beziehun- 
gen zwischen Psychotherapie und Seelsorge aufzuzeigen, näherhin, zu 

, untersuchen, was die Seelsorge von der Psychotherapie und diese von der 
Seelsorge lernen kann. 

Unter Psychotherapie sei ausschließlich die Tiefentherapie verstanden. 
Diese besteht methodisch in der von Freud erfundenen Erschließung des 
Unterbewußtseins mittels der •freien Assoziation", der Traumdeutung, der 
Deutung der Fehlhandlungen. Freie Assoziation will sagen, daß der Thera- 
peut den Grund einer seelischen Erkrankung mittels 'der Einfälle, die sich 
im Anschluß an ein Symptom der seelischen Erkrankung ergeben, aufhel- 
len will. Ein Beispiel: Eine Hysterica habe den Tick des Augenzwinkerns 
erworben, habe aber den Anlaß dazu vergessen. Die Tiefentherapie setzt 
nun voraus, daß irgendein vernünftiger Grund für ein solches Symptom 
vorgelegen haben müsse: etwa eine recht unangenehme Situation, die, ana- 
log einem für das Auge unangenehmen Störungsreiz, abgewehrt werden 
sollte. Fixiert der Patient dieses Störungszeichen, so soll er zugleich mit- 
teilen, was ihm nun einfalle. Hemmungen, die etwa dadurch eintreten, daß 



* 430 Hubert Thurn S. J. 

ihm peinliche oder unwesentliche Vorstellungen kommen, solle er ignorie- 
ren und in jedem Fall unbeeinflußt seine Einfälle mitteilen. Die Tiefen- 
therapie ist der Auffassung, daß der dem Kranken verborgene Anlaß ver- 
drängt wurde, daß die Mitteilung der Einfälle langsam auf den verloren 
gegangenen Grund zurücklenke (also in die •Tiefe" gehe, daher der Aus- 
druck •Tiefentherapie"), der Anlaß der abnormen Verhaltensweise ent- 
deckt und durch Mitteilung, d. h. also durch die Einsicht in den Sachverhalt 
oder eine vernünftige Besprechung der Ausgangssituation das Symptom 
zum Verschwinden gebracht werden könne. Vielfach wird das Ereignis, das 
die seelische Störung im Gefolge hatte, mit starker Affektentladung wieder- 
gegeben. Gerade das Nacherleben der Ausgangssituation • mit der Kraft 
der damaligen, verdrängten Gefühle •, so stellte man fest, klärt die see- 
lische Situation, spült die Hemmungen und Unlustanreicherungen, die •ver- 
drängten Komplexe" fort und beseitigt deren körperliche Begleiterscheinun- 
gen (im oben zitierten Fall das Augenzwinkern). Man nannte diese haupt- 
sächliche tiefentherapeutische Methode •psychokathartische", weil sie im 
eben geschilderten Sinn die seelische Atmosphäre reinigt. 

Man kann über diese tiefentherapeutische Methode, zum Teil aus recht 
schwerwiegenden Gründen, verschiedener Meinung sein. Die theoretischen 
Grundlagen entstammen ohne Zweifel mechanistischem Denken, das in der 
Psychologie seit langem nicht mehr üblich ist. Die grundsätzliche Möglich- 
keit der Auffindung einer Störungsquelle, eines Erlebnisses mittels der 
•freien Assoziation" wird man jedenfalls zugeben können. 

I. 
Was die Seelsorge aus dieser Methode lernen kann, 

ist die Einsicht in die Bedeutung einer möglichst unumschränkten Aus- 
sprache der persönlichen Not. Seelische Störungen lassen sich vermin- 
dern oder auslöschen durch Bereinigung von Erlebnissen, die Anlaß für 
sie waren. Ludwig Klages hat in seinem Werk •Grundlagen der Charakter- 
kunde" mit Recht darauf hingewiesen, daß die Aussprache, die Mitteilung 
drückender Erlebnisse, nicht nur ungemein befreiend, sondern auch bei 
seelischen Krankheiten heilend wirke. Er verweist in diesem Zusammen- 
hang auf die anerkannten Segnungen katholischer Beichtpraxis. 

Vielfach begegnet man in geistlichen Kreisen der Auffassung, daß man 
sich in der Beichte an das Bekenntnis halten solle, also alles •unnütze" Be- 
schreiben und Sichverlieren ins Detail vermeiden müsse. Eine solche For- 
derung hat selbstverständlich ihren guten Grund, zumal der moderne 
Mensch eine geradezu krankhafte Neigung zur Selbstbespiegelung zeigt. 
Ein eingehendes Beschreiben der konkreten Situation ist für das Be- 
kenntnis auch gar nicht erforderlich und könnte übelmeinenden Per- 
sonen Anlaß zu Ausführungen geben, die der Beichte fernbleiben sollen. 
Die Kirche sieht die Beichte zunächst als Mittel der Reinigung und Heili- 
gung im übernatürlichen Sinn an. Bekenntnis der Schuld und sakramentale 
Lossprechung sind ihr deshalb das Wesentliche. Mit Recht, denn das Wesen 
des Sakramentes besteht in der seinsmäßigen Heiligung, in der Auslöschung 



Psychotherapie und Seelsorge 431 

der Sünden, die im Bekenntnis der Schlüsselgewalt der Kirche unterworfen 
werden. Darüber hinaus ist die Beichte jedoch auch Mittel der Beruhigung, 
der Tröstung, der Beratung, der Klärung usf. Wie viele Menschen stehen 
heute unter Einwirkungen außergewöhnlicher Schwierigkeiten, kommen 
durch sie an ihre Grenze, sind in Gefahr, an sich, der Welt und dem Herr- 
gott irre zu werden. Sie finden niemanden, dem sie ihre ganz persönliche 
Not einmal anvertrauen können. Würde sich der Priester verschließen, 
stände es hoffnungslos mit ihnen. Wie weit die Not hier reicht, geht aus 
einer Äußerung des Psychotherapeuten v. Gebsattel hervor, der behauptet, 
die moderne Seelsorge sei ganz allgemein nicht •konkret" genug, deshalb 
unzureichend. Gemeint ist offensichtlich, daß sie nicht mehr den einzelnen 
erfasse • durch das ganz persönliche Gespräch, ein Gespräch, das mehr 
als Bekenntnis in der Beichte bedeutet, v. Gebsattel schreibt: •... Die seel- 
sorgerische Einwirkung erscheint häufig primitiv und unzureichend. Sie 
ist das deswegen, weil sie nicht konkret genug vorgeht und darum die 
besondere Situation des einzelnen Menschen nicht in ihren Blickpunkt be- 
kommt, sondern geradezu an dieser vorbeiagiert. Die empfindlichere, dif- 
ferenzierte Persönlichkeit erfährt diese Form des Seelsorgerischen Umgan- 
ges mit ihr einfach als unsachlich und wendet sich zum Nervenarzt. Es ist 
das umso bedauerlicher, als die noch vorhandene Wirksamkeit christlicher 
Motive in der Einzelseele durch die Begegnung mit der im übrigen ver- 
ständnisvollen Sachlichkeit des religiös nicht gebundenen Arztes sehr häu- 
fig einen Abbau erfährt, der bis zur völligen Ausschaltung dieser Motive 
gehen kann ..." (Humanismus und Christentum, Stuttgart, Klett-Verlag 
1947, S. 86). 

Streicht man aus dieser Darstellung eine gewisse, unbegründete Schärfe, 
ferner eine bei Therapeuten verständliche, aber dennoch unzulässige Ver- 
allgemeinerung von Erfahrungen, die im engen Raum seelischer Krankheit 
gewonnen wurden • denn es gibt heute mehr als früher sehr •konkrete 
Seelsorge", dazu eine, die weder primitiv noch unzureichend ist•,so bleibt 
doch ernstlich zu erwägen, ob das so überaus fruchtbare Gespräch von 
Mensch zu Mensch, das so lösend und befreiend wirken kann, innerhalb des 
Seelsorgebereiches nicht m e h r zu pflegen ist. Interessant ist übrigens die 
oft gemachte Erfahrung, daß ganz im Gegensatz zur Jugend der Zeit nach 
dem ersten Weltkrieg • die ausgesprochen gemeinschaftssüchtig genannt 
werden konnte • bei der gegenwärtigen, sofern geistige Interessen be- 
stehen, eine viel stärkere Neigung zu persönlicher Aussprache, zu indivi- 
dueller Anleitung gegeben erscheint. Auch von daher wäre die persönliche 
Aussprache wirksamstes Seelsorgsmittel. Ist es weiterhin nicht auch be- 
rechtigt zu fragen, ob die Massenseelsorge wirklich das notwendigere Er- 
fordernis bedeutet? Freilich darf eine Einzelseelsorge nie auf Kosten not- 
wendiger Betreuung vieler gehen. Aber die eigentliche Fruchtbarkeit seel- 
sorglicher Arbeit wird wohl immer im gemeinsamen Bemühen zweier zu 
finden sein. Man müßte es wieder lernen, geistliche Gespräche zu führen, 
eine Kunst, in der man nie auslernen kann. In allen Ordensgemeinschaften 
ist das geistliche Gespräch, das meist den Charakter intimer Aussprache 



432 Hubert Thurn S. J. 

besitzt, üblich. Nur dem Laien gegenüber ist man im allgemeinen von sehr 
zurückhaltender Vorsicht bestimmt. Man vergißt zu leicht, daß die Beichte 
unter den gegenwärtigen Umständen fast die einzige Möglichkeit für ihn 
darstellt, mit dem Priester in nähere Beziehung zu treten, in ganz persön- 
licher Weise sich auszusprechen, innere Schwierigkeiten zu klären, schwere 
Erlebnisse zu bereinigen usf. Ob nicht manche Entfremdung des Christen 
auf den Mangel an Möglichkeiten in der angegebenen Richtung beruht? 
Ob v. Gebsattel nicht darin recht zu geben ist! 

Freilich wird man eine große Schwierigkeit nicht übersehen können: der 
Priester ist meist durch Obliegenheiten und Pflichten anderer Art: durch 
Schule, Gruppenarbeit, Vereinstätigkeit, Verrichtungen amtlicher und halb- 
amtlicher Art so stark in Anspruch genommen, daß er sich dem einzelnen 
nicht in der wünschenswerten Weise widmen kann. Auch bei bestem Wil- 
len ermöglicht die Zeit oft keine eingehende Besprechung, wie sie nicht 
nur einmal, sondern vielleicht vielmals bei seelisch gefährdeten, außer- 
gewöhnlich leidenden Menschen notwendig wäre. Hier wäre nur zu helfen, 
wenn genügend vorgeschulte Priester zur Verfügung ständen, auf die Hilfe- 
suchende aufmerksam gemacht werden könnten. Der Gedanke, Priester für 
die Beratung und Betreuung seelisch schwer leidender Menschen freizu- 
stellen, ist nicht neu, ist schon öfter angeregt worden, hat aber leider bisher 
noch keine Verwirklichung gefunden. Innere und äußere Schwierigkeiten 
mögen daran Schuld tragen. 

Um so dringlicher erscheint die Pflicht der Seelsorge, nach Psychothera- 
peuten auszuschauen, die allerdings nicht nur dem Bekenntnis nach katho- 
lisch sein sollten, sondern neben einem gediegenen Wissen fachlicher Art 
sich um ein christliches Leben bemühen müßten. Denn nur dann werden 
sie fähig sein, Seelen zu führen, wenn sie sich selbst von Gottes Offen- 
barung führen lassen. 

Es ist eine Tatsache, daß die Psychotherapie weitgehend von Menschen 
ausgeübt wird, die dem christlichen Glauben fernstehen; allenfalls dürften 
manche von einer Art religiösen Interesses beseelt sein. Aber das genügt 
nicht, um leidende, vielfach an sich selbst völlig unsicher gewordene Men- 
schen zu führen, in christlichem Sinne zu führen. Wäre es nicht ein sehr 
verlockendes Berufsziel für begabte und gläubige Menschen, Psychothera- 
peuten zu werden? Die Nachfrage nach solchen ist jedenfalls sehr groß. 

Als zweite Methode tiefentherapeutischer Arbeit wurde die Traum- 
deutung genannt. Vielleicht ist es notwendig, sich zu entschuldigen, 
wenn man die Traumdeutung als brauchbare Methode seelenkundlicher Er- 
schließung anführt. Aber die Erfahrung zeigt, daß Träume oft keine 
•Schäume" sind. Es ist hier nicht der Ort, die Berechtigung traumanalyti- 
scher Arbeit nachzuweisen. In den •Stimmen der Zeit" wird demnächst 
vom Verfasser ein Artikel veröffentlicht, der die Freud'schen Methoden 
einer eingehenden Kritik unterzieht. Hier sei nur soviel gesagt, daß Träume 
auf Grund des Ausschaltmechanismus' des Schlafes in der Ungebundenheit 
vom Aufgabebewußtsein und von der Kontrollinstanz des Wachbewußt- 



Psychotherapie und Seelsorge ,    433 

seins sehr leicht die Triebpsychologie des Träumers freigeben und offenbar 
werden lassen. Darin liegt ihr heuristischer Wert. 

Was kann die Seelsorge aus der Traumdeutung lernen?, so wird hier un- 
sere Frage lauten. Zunächst einmal dies, daß die vom Wachbewußtsein auf- 
gewiesenen Zusammenhänge und Gründe des Unwohlseins, des Leidens 
und der Beeinträchtigungen gelegentlich gar nicht entscheidend sind, son- 
dern tiefer liegende, verdrängte Unzuträglichkeiten den Stoff und die Form 
seelischer Krankheit bestimmen. Vielleicht glaubt jemand, sein sittliches 
Leben, das zu wünschen übrig läßt, sei Anlaß seiner seelischen Hemmungen 
und Beschwerden. Eingehende analytische Arbeit wird möglicherweise 
offenbaren, daß Beeinträchtigungen des Selbstgefühls, vielleicht solche 
frühkindlicher Art, das Zutrauen in die eigene Kraft untergruben, die Ver- 
sager in sittlicher Hinsicht lediglich Auswirkungen einer umfassenden Mut- 
losigkeit sind. Ein direktes Angehen der sittlichen Schwierigkeiten würde 
wahrscheinlich zu keinem Ergebnis führen. Die Traumanalyse fördert in 
diesem Fall möglicherweise die wahren Gründe der sittlichen Schwäche zu 
Tage: schwere Kindheitserlebnisse, unaweckmäßige Erziehungsversuche, die 
das Selbstvertrauen untergruben. Ermutigung, die durch Anerkennung 
auch kleinster Erfolge leicht zu erreichen ist, könnte hier Wunder wirken. 

Es ist eine überaus erstaunliche Tatsache, die immer wieder bei systema- 
tischen Traumanalysen auffiel, daß viele Erwachsene, auch seelisch gesunde, 
an gewissen Kindheitserlebnissen •hängen" geblieben sind, d. h. diese un- 
geklärt mit sich herumtragen, weil sie sie nicht verarbeiten konnten. Wer- 
den sie im Gespräch bereinigt, wird u. U. eine Nachreife erzielt. Da bei see- 
lisch Erkrankten gerade Kindheitserlebnisse oft Anlaß von Fehlentwick- 
lungen sind, andererseits diese frühen Erlebnisse sich gerne immer wieder 
im Traum einstellen, ist ihnen gesprächsweise über die Traumanalyse bei- 
zukommen. 

Wenn nun auch innerhalb seelsorglicher Betreuung keine exakten Traum- 
analysen geleistet werden können • schon allein aus Mangel an Übung im 
Deutungsverfahren •, so lenken Einsichten oben geschilderter Art zu einer 
Nutzanwendung hin, die man etwa so formulieren könnte: die Gegenwart 
wächst bei jedem Menschen aus der Vergangenheit. Eine gegenwärtige 
seelische Krankheit oder Beeinträchtigung erklärt sich oft leichter aus Vor- 
kommnissen der Vergangenheit als aus Unzuträglichkeiten der Gegenwart, 
mag diese auch das ihrige zum Gesamtverhalten oder -versagen beisteuern. 
Traumanalyse bedeutet im Grunde nichts anderes als eingehende Erfor- 
schung des Lebenslaufes, denn die Träume sind doch Zeugen eindruck- 
samen Erlebnismaterials der Vergangenheit. Die Seelsorge wird wirk- 
samer, als oft tatsächlich der Fall ist, die Erziehung, Beratung, Klärung, 
innere Befreiung und Erleichterung erzielen, wenn sie die Lebens- 
geschichte eines Menschen mit allem Ernst zu ergründen sucht. Allein 
schon das liebevolle Interesse für die Ereignisse und Vorkommnisse eines 
Menschenlebens, seine Stellung in der Familie und Umwelt, seine Erfolge 
und Mißerfolge, seine Interessen und Störungen wirkt auf leidende, von 
der rauhen Umwelt zurückgestoßene Menschen frohmachend und lösend. 



434 Hubert Thurn S. J. 

Die Schwierigkeit solchen Arbeitens wird wohl hauptsächlich im 
Bereich des Vertrauens zu suchen sein. Nur wenn der Priester großes Ver- 
trauen besitzt, wird man ihm das eigene Leben in seinen Höhen und Tiefen 
erschließen. Man mag zunächst der Auffassung sein,' daß dem Priester schon 
wegen seines Standes, in Anbetracht der Verpflichtung zu absoluter. Ver- 
schwiegenheit, infolge seiner vermittelnden Stellung zu Gott, großes Ver- 
trauen geschenkt werde. Aber trotzdem darf man hier eine sehr große 
natürliche Hemmung für die volle Offenheit nicht übersehen: Während 
vom Therapeuten, vom Psychologen oder Arzt die Ereignisse des Lebens 
des Klienten, auch die Schuld gleichsam wertfrei zur Kenntnis genommen 
wird, also im Sinne v. Gebsattels •sachlich" vorangegangen wird, drückt 
den Pönitenten leicht das Gefühl der Unehrenhaftigkeit im Hinblick auf 
den Charakter der Aussprache gerade mit einem Priester. Das Gefühl 
moralischer Unzulänglichkeit, der Sündhaftigkeit •* eine Rücksicht, unter 
der der Priester als Theologe das Versagen des Menschen oft ausschließlich 
zu sehen bereit und fähig ist •, verschließt Vielen den Mund. Selbst die, 
die frei erzählen würden und sich in»der Sachlichkeit, in dem verstehenden 
und einfühlenden Mitgefühl geborgen wüßten, kommen über ihre Hem- 
mungen nicht hinweg: sie müssen ja mutmaßen, daß ihr Verhalten und Tun 
abwertend beurteilt wird. Der so oft übliche •Moralismus", ein •Petrefakt" 
rationalistischer Welt- und Menschenauffassung, ist und bleibt halt ein üb- 
ler Berater, zerstört das Vertrauen und hindert den echten Aufbruch des 
Herzens vieler. Hier kann nur große übernatürliche Liebe, Wärme und Mit- 
gefühl lindernd wirken. Auch das Geständnis des Priesters, Mensch zu sein 
• wie der Leidende selbst, könnte selbst Schwerwiegendes zum Geständ- 
nis heranreifen lassen. 

Wer die aszetische Literatur der letzten Jahrzehnte ein wenig verfolgt 
hat, konnte feststellen, daß häufig, namentlich aus Kreisen der ehemaligen 
Jugendbewegung, eine Abneigung gegen die •Seelenführung" zum 
Ausdruck gebracht wurde. Die Tiefentherapie zeigt eindringlich in vielen 
ihrer Erfahrungen, daß viel Unheil, manche seelische Fehlentwicklung, 
innere Vereinsamung, Ratlosigkeit und Unsicherheit in einem Menschen- 
leben hätte verhindert werden können, wenn zur rechten Zeit durch eine 
ehrliche Aussprache Klarheit geschaffen worden wäre • d. h. aber, wenn 
bei kritischen Auseinandersetzungen ein Berater zur Stelle gewesen wäre. 
Dieser Berater wäre der Seelenführer gewesen. Die •Übertragung", ein 
Vorgang der Hingabe und Aufschließung, spielt in der Psychotherapie eine 
entscheidende Rolle. Aus der Sympathie und vertrauenden Liebe wächst 
erst das Verhältnis des Therapeuten zu seinem Klienten, wächst aber auch 
dessen Wirksamkeit. Gerade diese Voraussetzung ist auch für die Seelen- 
führung immer als wesentlich erkannt worden. Ist sie gegeben, ist die 
Seelenführung eine vorzügliche Quelle prophylaktischer Hilfe und bei aku- 
ten Störungen lindernder und heilender Wirkung. 

Freilich soll • wie dies in jeder ordentlichen und kunstgerechten thera- 
peutischen Behandlung üblich ist • auch in der Seelenführung die Lösung 



Psychotherapie und Seelsorge 435 

vom Berater zur rechten Zeit erfolgen. Falsch wäre das Bestreben, zu bin- 
den und zu halten, wenn die Möglichkeit zur Freiheit gesehen wird. Eine 
solche unnatürliche Bindung ist jedoch nie zu befürchten, wenn echte Selbst- 
losigkeit auf der einen und echter Fortschritt auf der anderen Seite ange- 
strebt werden. Daß unter der aufgewiesenen Rücksicht sowohl in der Psycho- 
therapie wie auch in der Seelenführung Gefahren hegen, Gefahren der Un- 
selbständigkeit und der Verflechtung der Schicksale, soll hier nicht ver- 
schwiegen werden, darf aber nicht als Beweis gegen eine Methode ver- 
wandt werden, deren Nützlichkeit in beiden Bereichen durch lange Erfah- 
rung und große Erfolge verbürgt ist. 

Die dritte tiefentherapeutische Methode der Ermittlung und Aufhellung 
der Fehlhandlungen läßt keine besondere Beziehung zur Seelsorge erken- 
nen, weshalb sie hier übergangen werden kann. 

Wichtig sind jedoch Auffassungen der Tiefentherapie, die deren in- 
haltliche Seite betreffen. Bekannt sind die Theorieh Freuds, der 
leichte und schwere seelische Störungen ausschließlich in Fehlentwick- 
lungen des sexuellen Lebens begründet sehen wollte. Adler erkannte die 
große Bedeutung des Selbstgefühls, das durch Hemmungen und Störungen 
selbst für recht fernliegende Zusammenhänge Bedeutung gewinnen kann. 
C. G. Jung konnte durch viele Erfahrungen den Beweis erbringen, daß das 
Unterbewußtsein nicht nur •Rezeptaculum aller unsauberen Geister und 
sonstiger odiöser Hinterlassenschaften abgelebter Zeitläufte (wie beiFreud!) 
sei,... sondern recht eigentlich die ewig-lebendige und schöpferische Keim- 
schicht, die sich zwar alter symbolischer Bilder bedient, darin aber und da- 
durch neuen Geist meint" (Zitiert nach: W. M. Kranefeld, Die Psycho- 
analyse, Leipzig 1936, S. 13). Man kann Jung, einem in der Therapie durch- 
aus verdienten Arzt, Klarheit und philosophische Kritik leider nicht nach- 
rühmen. Neben manchem recht wertvollen Ausblick finden sich viele Kon- 
struktionen, die ähnlich wie bei Freud grotesk anmuten1. 

Immerhin gelang es ihm zu zeigen, daß in vielen Fällen seelischer Er- 
krankung der Grund eben der Störungen im Auseinanderleben von Trieb 
und Geist zu suchen sei. Daß ferner die Seele selbst (Jung nennt sie gerne 
das •Unbewußte", eine metaphysische Unmöglichkeit!), Versuche unter- 
nimmt, Fehlentwicklungen rückgängig zu machen, Einsichten zu vermit- 
teln, die geeignet sind, das Leben auf eine neue Basis zu stellen. Sie tut 
dies, indem sie in Träumen und Bildern niederschlägt, was der wache Ver- 
stand so ohne weiteres nicht finden oder annehmen möchte. Meist sind 
die Träume bildhafte Verdichtungen halbbewußter Tätigkeit, halbbewuß- 

1 AllenPsychoanalytikern fehlte leider eine philosophische Durch- 
bildung, die ihnen allein eine theoretische Verarbeitung ihrer Erfahrungen er- 
möglicht hätte. Deshalb ist eine Auswertung der inhaltlichen Seite psychothera- 
peutischer Erfahrung so dornenvoll • da man ständig genötigt ist, unsinnige 
Verallgemeinerungen zu beschneiden, unmögliche Begriffe zu reinigen oder aus- 
zuscheiden, Konstruktionen als solche zu erweisen, wo Erfahrung vorge- 
täuscht wird usf. 

28* 



436 Hubert Thurn S. J. 

ter Auseinandersetzungen mit den Fragen der Lebensbereinigung, der Le- 
bensbewältigung1. 

Man steht übrigens heute auf dem Standpunkt, daß sowohl sexuelle Kom- 
plexe als auch Störungen des Selbstgefühls oder Einseitigkeiten etwa gei- 
stiger, richtiger wohl verstandlicher Art, zu neurotischen Störungen führen 
können. Die Art•wie auch Selbsterhaltung, ferner die Gesamtheit Mensch 
sind Anliegen der menschlichen Natur, die verständlicherweise zu tief- 
greifenden, lebenbedrohenden Entwicklungen und Zuständen Anlaß geben 
können, wenn sie naturwidrig behandelt werden, wenn in ihnen die gott- 
gewollte Ordnung verletzt wird. 

Schottländer gab vor einiger Zeit unter dem Titel •Die Mutter 
als Schicksal" (Stuttgart 1947) einen recht nennenswerten Erklärungs- 
versuch der seelischen Störungen, wenn er sowohl Freuds wie auch Adlers 
Erkenntnisse auf einen neuen Nenner zu bringen sich bemüht: nicht die 
sexuelle Fehlentwicklung ist Anlaß der Störungen, noch sind es Hemmun- 
gen des Selbstgefühls. Beides ist schon Folge des frühen Mangels an rechter 
Liebe und Geborgenheit. •Rechte Liebe" will dabei sowohl den Mangel wie 
auch das Übermaß an Liebe ausschließen. Ein Menschenkind, das auf rechte 
Mutterliebe, auf Nestwärme von frühauf verzichten mußte, wird bei sen- 
sibler "Veranlagung zu Ersatzbefriedigungen und zu Abwehrmaßnahmen 
gedrängt. Im ersten Fall werden sich schon früh sexuelle Unarten einstel- 
len, im anderen werden übersteigerte Geltungsansprüche im •neurotischen 
Lebensplan" angemeldet, die die fehlende oder falsche Liebe ersetzen oder 
erzwingen wollen. 

Stellen wir diese Erkenntnisse in den Zusammenhang unseres Themas, 
so läßt sich etwa folgendes sagen: 

1. Bei neurotischen Menschen wird man die Möglichkeit erwägen, ob ihr 
Liebesleben schon in der Kindheit empfindliche Einbuße erlitt. Sollte sich 
der Verdacht bestätigen, wäre der Sinn des Lebens zu erarbeiten, damit 
aber das Leben auf eine neue Basis zu stellen. Ob dies gelingt, wird • 
christlich gesprochen • von der Einsicht und dem Willen des Kranken ab- 
hängen, sein Schicksal zu bejahen. Dies wird um so eher möglich sein, als 
der Priester fähig ist, aus der gelebten •theologia crucis" den Glauben an 
den Sinn auch eines solchen Lebens zu wecken und zu stärken. Hier wird 
sich die Kraft des Glaubens zunächst im Priester bewähren müssen. 

Ein Übermaß an Liebe hat vielfach ähnliche Wirkung wie der unnatür- 
liche Liebesentzug. Auch hier steht der Mensch dem Leben geschwächt 
gegenüber. Während jedoch die Lieblosigkeit Mutlosigkeit und Trotz her- 
vorbringt, erzeugt die häufig mit dem Übermaß an Liebe gegebene •Bin- 
dung" Weichlichkeit oder Egozentrismus. Hier wäre die Aufgabe des Seel- 

1 Ich selbst konnte mehrere Monate hindurch in sorgfältiger Traumbeobach- 
tung keinen einzigen Traum feststellen, der nach Ansicht eines erfahrenen Ana- 
lytikers Bedeutung besaß und der nicht zugleich ein Niederschlag halbbewußter 
Tätigkeit des Vortages oder überhaupt der Zwischenzeit gewesen wäre. Ein Be- 
weis dafür, daß die Behauptung der analytischen Schule, das •Unbewußte" weise 
Tätigkeit auf, sei über das Bewußtsein hinaus schöpferisch tätig, nicht zu Recht 
besteht 



Psychotherapie und Seelsorge 437 

sorgers, zu echter Hingabe hinzuführen, zu Selbstlosigkeit innerhalb einer 
großen Aufgabe, eines •Werkes", das er zu lösen aufgibt. Gelingt eine ge- 
wisse seelische Abhärtung nicht, bleibt ausschließlich die Möglichkeit, sich 
mit dem •schweren Weg", mit den besonderen Leiden abzufinden, sie in 
religiöser Einsicht und aus religiösem Motiv zu tragen. 

2. Die Erfahrungen Jungs gingen dahin, daß das Auseinanderleben von 
Trieb und Verstand, ein Vernachlässigen der Triebschichten, also Ver- 
drängung und Oberflächlichkeit, gefährlich werden können. Die übertrie- 
bene, deshalb falsche Aszese, eine unnatürliche Vergeistigung, eine Über- 
spannung des bewußten Lebens und des Willens • meist innerer Unsicher- 
heit und psycho-physischer Schwäche entwachsend •, zerstören die Ganz- 
heit des Menschen. Verkrampfte Abwehr, überzogene Wachheit, oberfläch- 
liches Vermeiden der Auseinandersetzung mit dem Triebleben führen sehr 
leicht zu Skrupulosität, zwangsartigen Erscheinungen oder innerer Über- 
müdung und chronischer Verstimmtheit. In manchen Fällen emanzipiert 
sich die vernachlässigte, in falscher Weise verstoßene Triebseite der Per- 
sönlichkeit. Die Triebimpulse werden gleichsam zu Äußerungen eines zwei- 
ten Ich, das dem tugendhaften wie ein hämischer Bruder gegenübersteht. 
Solche Menschen klagen gelegentlich, sie hätten eine zweite Persönlichkeit 
in sich, die in allem der wohlanständigen widerspräche. Hier hilft nur eines: 
sich auf den rechten Weg besinnen, auf das, was die Gebote Gottes wirklich 
verlangen • aber neben diesem sich mühen um echte Natürlichkeit, um, 
die echten Freuden, in denen der Mensch aufatmen kann, sich lockert. Die 
Anforderungen sind oft herabzuschrauben, das Anspruchs- und Geltungs- 
niveau ist herabzusetzen. Manchmal erscheint bei Jugendlichen, die in sehr 
strenger und anspruchsvoller Umwelt aufwuchsen, Fühlungnahme mit den 
Eltern wünschenswert. Ihr Ideal, einen Musterknaben oder einen Ideal- 
menschen aus dem Heranwachsenden zu bilden, sollte auf das rechte Maß 
beschnitten werden. Der Kampf mit der Umwelt des seelisch Leidenden 
ist • nebenbei bemerkt • oft härter als mit dem Kranken selber, weil Un- 
einsichtigkeit und Überspanntheit hier schwer zugängliche Bollwerke sind. 

Im übrigen gilt für alle seelischen Leiden • sofern sie chronischer Art, 
also neurotisch sind • daß die gleichen Umwelteinwirkungen, dieselben 
Übersteigerungen und Unnat#rlichkeiten im Fall lebenskräftiger Veranla- 
gung, robusten Widerstandsvermögens nie zu dem Erfolg geführt hätten. 
Neben den Umwelteinwirkungen oder selbsterzieherischen Einflüssen ist 
für die Bildung einer Neurose die Anlage entscheidend. Im allgemeinen 
nimmt man besondere Sensitivität (Empfindsamkeit), oder Psychasthenie 
(seelische Schwäche) oder eine gewisse Primitivität (Mangel an Verarbei- 
tungsfähigkeit auf Grund geringer Intelligenzentwicklung oder Stumpfheit) 
als anlagemäßige Grundzüge und Voraussetzungen späterer Fehlentwick- 
lungen an. Oft wird die Erfahrung gemacht, daß gleiche Umwelteinflüsse, 
etwa in ein und derselben Familie, im einen Fall zu neurotischen Störun- 
gen führen, im anderen nicht. Der Grund ist offensichtlich eine Anlage, die 
die Erlebnisse in unterschiedlicher Weise verarbeitet oder schon das Er- 
lebnis grundlegend beeinflußt. Auf diese Zusammenhänge wies Nohl mit 



438 Hubert Thurn S. J. 

Recht hin. Die gleichen Zusammenhänge werden von der Tiefentherapie oft 
nicht hinreichend gewürdigt. 

II. 
Nun zu unserer z w e i t e n F r a g e, die m. W. überhaupt noch nicht ge- 

stellt worden ist:WaskanndieTiefentherapievo.nderSeel- 
sorgelernen?Es wäre merkwürdig, wenn die jahrhundertealte Praxis 
der christlichen Seelenführung einer so jungen Praxis, wie die Psychothera- 
pie sie darstellt, nicht auch Entscheidendes zu sagen hätte. Tatsächlich ist 
es so. Vor allem zwei Gedankengänge sollen hier etwas ausführlicher wie- 
dergegeben werden, die nicht so sehr die inhaltliche alsdiemethodi- 
sche Seite der Tiefentherapie betreffen. 

1. Die Praxis der unumschränkten Mitteilung verpflichtet den Klienten 
zu restloser Offenheit. Auch die Schuld wird von der Unbedingtheit der 
Pflicht zur Mitteilung nicht ausgenommen. Aber die Schuld gehört zu- 
nächst vor das Forum Gottes, im Sinne der Kirche in die Beichte. Fer- 
ner kann das Amtsgeheimnis mit der Verschwiegenheit,, die vom Priester 
verlangt wird, mit dem sigillum sacramentale, nicht verglichen werden. 
Das geht eindeutig aus der Tatsache hervor, daß in theoretischen Ausfüh- 
rungen der Tiefentherapie Fälle mit aller Ausführlichkeit berichtet wer- 
den, deren detaillierte Mitteilung keineswegs gerechtfertigt erscheint. Es 
ist doch ein gewaltiger Unterschied, ob ein Arzt, der einen chirurgischen 
Fall bespricht, sich über Umstände eingehend verbreitet • oder ob man in 
strengster Vertraulichkeit Mitgeteiltes als •Fall" in Seminarien oder Kol- 
loquien oder Büchern bespricht. Wie sehr der Laie diese Art Indiskretion, 
die der Praxis gewaltigen Schaden tun muß, verurteilt, mag eine Stelle aus 
dem Brief eines •Laien" bestätigen. Es Heißt dort: •Ich dachte mir, daß nach 
erfolgter Durchleuchtung dieser Art, dem Opfer zur Wiederherstellung sei- 
ner Menschenwürde und Vermeidung neuer Neurosen nur übrig bleibt, den 
Psychologen auf der Stelle zu erschlagen ... Ich möchte doch sagen, daß es 
mit zur Schamlosigkeit unserer Zeit gehört ..." Eine ähnlich scharfe Ab- 
sage der hier getadelten Methode skrupelloser Mitteilung finden wir bei 
Jaspers in seinem neuen Werk •Von der Wahrheit". Wird schon jemandem 
eine Schuld in strengster Verschwiegenheit anvertraut • in der Absicht 
sich zu entlasten, so möge man doch den Takt besitzen, ja es als eine selbst- 
verständliche Pflicht ansehen, die Mitteilungen nicht als •Fall" zu servieren. 

Ein Vergleich mit der Kasuistik katholischer Morallehre ist nicht möglich. 
In den Fällen der Moral handelt es sich immer um willkürliche Annahmen, 
die lediglich den Sinn der Verdeutlichung von Prinzipien, von Grundsätzen 
haben. Nie stellen sie den Bericht eines konkreten Falles dar. Verpönt, ja 
völlig unmöglich wäre eine detaillierte Schilderung eines konkreten Seel- 
sorgserlebnisses, weil es der Schweigepflicht nicht entspräche. 

2. Eine andere Schwierigkeit stellt die Methode der Tiefentherapie dar, 
insofern sie aus dem Wesen der Sache heraus zur Offenheit zwingt. Frei- 
lich ist diese Offenheit bedingter Art: wenn der Klient wünscht, beraten 
oder geheilt zu werden, so muß er zu voller Offenheit bereit sein. Richtiger 
wäre es, zu warten, bis sich der Patient freiwillig erschließt. Die Hemmun- 



Psychotherapie und Seelsorte 439 

gen, oder wie Freud sie nannte, die •Widerstände", sind nicht,odiös, son-, 
dem echte und unverfälschte Natur. Würde ein Mensch in tieffcntherapeu- 
tischer Analyse diese Widerstände nicht mehr haben, wäre er ein scham- 
loses Subjekt. Keinem Beichtvater würde es je einfallen, die Bereitschaft 
zur Mitteilung über das Maß des vom Pönitenten bereitwillig Mitgeteilten 
durch Ignorierung der •Widerstände" auszudehnen. I. H. Schultz warnt ge- 
legentlich der Besprechung der Hypnotherapie nachdrücklich vor der Er- 
pressung eines Geständnisses über den Weg der Hypnose. Der Grund sind 
traurige, ja höchst peinliche Erfahrungen. Er rät deshalb dazu, zuzuwarten, 
bis sich der Patient selbst erschließt, bis er Vertrauen gefaßt hat. 

Das Gleiche läßt sich zur Methode der freien Assoziation sagen; alles zu 
sagen, was einem einfällt, kann erst in sehr vorgeschrittenen Phasen einer 
Behandlung in Frage kommen und auch dann nur mit Einschränkungen. 
Ganz abgesehen von diesen Zusammenhängen wäre für die gleiche Methode 
zu bedenken, daß sie Wunden aufreißen, vergessene Leiden beschwören, 
Schicksalsschläge in das volle Rampenlicht des Bewußtseins rücken kann, 
deren Folgen bis an den Rand der Verzweiflung oder in diese hineinführen 
können. Wer möchte sich einem solchen Wagnis aussetzen, zumal gefürchtet 
werden muß, daß überhaupt keine entsprechenden Mittel zur Verfügung 
stehen, die den heraufbeschworenen Sturm beschwichtigen, die bösen Gei- 
ster bannen können? In der Beichte gilt seit alter Zeit: quieta non movere, 
das Vergessene, Überdeckte, irgendwie zum Schweigen gekommene, nicht 
bewegen • es sei denn, daß Gott selbst als Mahner oder Rufer in die Seele 
hineingreift, um sie aufzurütteln und zu neuen Zielen zu bewegen. 

Zur inhaltlichen Seite der Psy chotherapiekanndie Seel- 
sorge aus langen Erfahrungen den Hinweis auf die Verderblichkeit jeder 
Einseitigkeit, jedes Vorurteils leisten. Gemeint ist, daß sie aus intimster 
Kenntnis der Innerlichkeit immer wieder die Vielgestaltigkeit mensch- 
lichen Schicksals feststellen kann. In der Psychotherapie verschreibt man 
sich zu gerne entweder Freud oder Adler oder Jung • als hätten diese ein 
Schema erfunden, das mit untrüglicher Sicherheit alle Unzuträglich- 
keiten erfassen oder entschleiern könnte. Wenn die Seelsorge auch mit 
typischen Fällen rechnen kann und immer gerechnet hat, so ist ihr aus 
dem lebendigen Kontakt mit dem unendlich reichen Leben doch allzu ver- 
traut, daß jedes Menschenleben seine eigenen Schwierigkeiten hat • viel- 
leicht darf man sagen, seine einmaligen Schwierigkeiten besitzt. Es wirkt 
auf Menschen, die seelsorgliche Erfahrung besitzen, abstoßend, oft un- 
erträglich, mit welcher posierten Überl*egenheit von gewissen Schulen das 
Menschenleben versimpelt und vereinfacht, damit aber auch bagatellisiert 
wird. Dem Schuldenken fehlt halt die Ehrfurcht, die der Seelsorge aus dem 
Bewußtsein göttlichen Auftrages und der Einsicht in die Bedeutung des Le- 
bens, jedes Menschenlebens, auf dem Hintergrund der Ewigkeit eineSelbst- 
•verständlichkeit ist. Auch hier muß wieder der Vergleich herhalten: es ist 
etwas anderes, ob man etwa in chirurgischer Praxis nüchtern-sachlich über 
einen Fall berichtet, Anweisungen für ähnlich gelagerte Fälle gibt, sich 



440 '   Otto Semmelroth S. J. 

einer Methode verschreibt • oder aber in der Seelenführung einen Fall 
bespricht, ihn schul- und sippegemäß erörtert und interpretiert, ihn ein- 
ordnet • und umfassende Verallgemeinerungen anknüpft. Was die Thera- 
pie von der Seelsorge • inhaltlich gesehen • lernen kann, läßt sich kurz 

^umschreiben als Weite und Ehrfurcht vor der Menschenseele, die hervor- 
wächst aus dem Glauben an ihre Würde, an die Gotteslas^ die sie trägt, an 
die Sendung, die verpflichtet, weil sie aus Gott stammt. 

Mariens leibliche Himmelfahrt 
heilsgeschichtlidi gesehen 

Von Otto Semmelroth S. J., Buren i. W. 

Eine marianische Bewegung, allenthalben in der katholischen, ja vielfach 
sogar in der protestantischen Welt aufgebrochen, schlägt auch in unserem 
Vaterland ihre Wellen. Wir haben Grund, das besonders zu vermerken, da 
seit den Angriffen der Reformation auf die Heiligen- und besonders die 
Marienverehrung das Marienlob im deutschen Raum nicht mehr so recht 
wagte, unbeschwert und herzlich zu erklingen. Nun aber ist auch bei uns 
manches in dieser Hinsicht in •Bewegung", • nicht nur im Bereich der 
Frömmigkeit, die stets am wenigsten durch theologische Bedenklichkeit auf 
diesem Gebiet sich Schranken auferlegen ließ. Sie läßt das Wissen um Ma- 
riens Herrlichkeit in doch vielfach geläuterter Weise im Jubel des Kultus 
und in der stillen Innerlichkeit des Gebetes Klang und Erlebnis werden. 
Eine neu auflebende marianische Bewegung im Bereich des kirchlich- 
religiösen Lebens muß aber auch die theologische Wissenschaft in Be- 
wegung versetzen, mag auch Jahrhunderte lang gerade im deutschen Vater- 
land die vom Protestantismus herkommende Verdächtigung der Marien- 
verehrung ihre Lebendigkeit in diesem Punkt gelähmt haben. Lange ist es 
der theologischen Arbeit nicht recht gelungen, solchen Angriffen, die im 
eigenen Inneren ein gewisses Echo fanden und finden, das von Glauben und 
Erkennen begründete •Trotzdem" entgegenzustellen. Heute glaubt man es 
in Mariens Stellung in der Mitte der göttlichen Heilspläne zu finden. Das 
Ringen um die klare Bestimmung der Heilsaufgaben ist die marianische Be- 
wegung im Bereich der Theologie. Manches hat sie zutage gefördert, was 
mit dem Aufweis seiner inneren Sinnstruktur die religiöse Werthaftigkeit 
des Mariengeheimnisses aufleuchten ließ. Die einzelnen Mariendogmen be- 
ginnen sich in innerem Zusammenhang aneinanderzubinden. Sie liegen 
nicht mehr mit dem Anschein einer fast willkürlichen Privilegienhäufung 
um die Mariengestalt, wie an Wallfahrtsorten Perlen und Ketten das Bild 
oft mehr beladen als schmücken. 

Diesem Bemühen um den Aufweis der inneren Sinnhaftigkeit, in der die 
verschiedenen Mariengeheimnisse zum einen Mariengeheimnis zusam- 
menwachsen, möchte sich für viele das Geheimnis der leiblichen Himmel- 
fahrt Mariens immer noch widersetzen. Wohl wird man in diesem Geheim- 




