
440 '   Otto Semmelroth S. J. 

einer Methode verschreibt • oder aber in der Seelenführung einen Fall 
bespricht, ihn schul- und sippegemäß erörtert und interpretiert, ihn ein- 
ordnet • und umfassende Verallgemeinerungen anknüpft. Was die Thera- 
pie von der Seelsorge • inhaltlich gesehen • lernen kann, läßt sich kurz 

^umschreiben als Weite und Ehrfurcht vor der Menschenseele, die hervor- 
wächst aus dem Glauben an ihre Würde, an die Gotteslas^ die sie trägt, an 
die Sendung, die verpflichtet, weil sie aus Gott stammt. 

Mariens leibliche Himmelfahrt 
heilsgeschichtlidi gesehen 

Von Otto Semmelroth S. J., Buren i. W. 

Eine marianische Bewegung, allenthalben in der katholischen, ja vielfach 
sogar in der protestantischen Welt aufgebrochen, schlägt auch in unserem 
Vaterland ihre Wellen. Wir haben Grund, das besonders zu vermerken, da 
seit den Angriffen der Reformation auf die Heiligen- und besonders die 
Marienverehrung das Marienlob im deutschen Raum nicht mehr so recht 
wagte, unbeschwert und herzlich zu erklingen. Nun aber ist auch bei uns 
manches in dieser Hinsicht in •Bewegung", • nicht nur im Bereich der 
Frömmigkeit, die stets am wenigsten durch theologische Bedenklichkeit auf 
diesem Gebiet sich Schranken auferlegen ließ. Sie läßt das Wissen um Ma- 
riens Herrlichkeit in doch vielfach geläuterter Weise im Jubel des Kultus 
und in der stillen Innerlichkeit des Gebetes Klang und Erlebnis werden. 
Eine neu auflebende marianische Bewegung im Bereich des kirchlich- 
religiösen Lebens muß aber auch die theologische Wissenschaft in Be- 
wegung versetzen, mag auch Jahrhunderte lang gerade im deutschen Vater- 
land die vom Protestantismus herkommende Verdächtigung der Marien- 
verehrung ihre Lebendigkeit in diesem Punkt gelähmt haben. Lange ist es 
der theologischen Arbeit nicht recht gelungen, solchen Angriffen, die im 
eigenen Inneren ein gewisses Echo fanden und finden, das von Glauben und 
Erkennen begründete •Trotzdem" entgegenzustellen. Heute glaubt man es 
in Mariens Stellung in der Mitte der göttlichen Heilspläne zu finden. Das 
Ringen um die klare Bestimmung der Heilsaufgaben ist die marianische Be- 
wegung im Bereich der Theologie. Manches hat sie zutage gefördert, was 
mit dem Aufweis seiner inneren Sinnstruktur die religiöse Werthaftigkeit 
des Mariengeheimnisses aufleuchten ließ. Die einzelnen Mariendogmen be- 
ginnen sich in innerem Zusammenhang aneinanderzubinden. Sie liegen 
nicht mehr mit dem Anschein einer fast willkürlichen Privilegienhäufung 
um die Mariengestalt, wie an Wallfahrtsorten Perlen und Ketten das Bild 
oft mehr beladen als schmücken. 

Diesem Bemühen um den Aufweis der inneren Sinnhaftigkeit, in der die 
verschiedenen Mariengeheimnisse zum einen Mariengeheimnis zusam- 
menwachsen, möchte sich für viele das Geheimnis der leiblichen Himmel- 
fahrt Mariens immer noch widersetzen. Wohl wird man in diesem Geheim- 



Mariens leibliche Himmelfahrt 441 

nis, wenn es als Tatsache feststeht, keinen Widerspruch zum Ganzen der 
Offenbarung nachweisen können. Eine positive Konvenienz aber, die das 
Fehlen dieses Privilegs zu einer Belastung des Ganzen machen würde, wird 
mancher hier auch nicht zu finden vermögen. 

So soll im folgenden einmal nicht die Opportunität der Dogmatisierung 
der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel dargelegt1, sondern die 
Harmonie, die dieses Geheimnis ins Ganze der Marienlehre einordnet, auf- 
gewiesen werden. Erst dadurch gewinnt es Bedeutung für unsere Zeit. Die 
Bedeutung eines Glaubensgeheimnisses für das christliche Leben zeigen, 
heißt nämlich seine Stellung im Ganzen der Heilsökonomie Gottes erweisen. 
Diese ist ja nichts anderes als das erlösende Hineingreifen Gottes in die je- 
weilige Zeit. Gottes Heilsökonomie aber zeigt sich vollendet in Christus 
und Maria, • in Maria als dem Urbild der Kirche. Wer daher die Bedeu- 
tung ihrer leiblichen Himmelfahrt für die gesamte Heilsveranstaltung Got- 
tes aufzeigt, hält sie in unsere Zeit, wie sie von Gott erlösend ergriffen ist, 
hinein. 

1. 
Unsere Zeit, deren Suchen nach letzten Maßstäben und Lösungen die 

Menschen in die verschiedensten Richtungen auseinanderlaufen läßt, ist 
weithin gekennzeichnet vom Suchen nach dem wahren Menschenbild. •An- 
satzpunkte und Wege der Strebungen, wie sie sich am weltanschaulichen 
Horizont der Gegenwart abzuzeichnen scheinen, werden gewiß vielfach ge- 
trennt laufen. Dennoch scheint es uns, als ob allen diesen ,Richtungen' eines 
gemeinsam ist: Die Beziehung auf den Menschen8." Nicht nur das geistige 
Suchen philosophischer Art ringt um den Menschen. Auch das wirtschaft- 
liche, politische, kulturelle Leben offenbart sich im Grunde immer deut- 
licher als Suchen nach einem Bild vom Menschen, das es im Konkreten ver- 
wirklichen will. Ja, selbst die Politik, jene realistischste aller Lebens- 
betätigungen, kann es nicht mehr verheimlichen, daß sie ein jeweils be- 
stimmtes Menschenbild zu verwirklichen trachtet. Ebensowenig kann aber 
auch eine wahre Religiosität, selbst wenn sie betont •theozentrisch" zu sein 
vorgibt, übersehen, daß eben doch der Mensch in der Mitte der Heilsökono- 
mie Gottes steht, deren Führungen sich anzuschmiegen ihre Aufgabe ist. 

Wenn die Kirche sich im Besitz des einzig wahren Menschenbildes weiß, 
dann nicht aus einem rechthaberischen Anspruch, der sich auf unbewiesene 
Behauptungen stützte. Gar zu sehr hat diese Kirche auf ihrem Gang durch 
die Geschichte immer wieder erleben müssen, wie außerhalb ihrer Einheit 
der Mensch sich selber verlor, ob er sich nun reiner Geistigkeit vermessen 
wollte und vergaß, wie sehr ihn seine Leiblichkeit der sichtbaren Welt, aus 
der er die Kräfte zu seiner Entfaltung zieht, verpflichtet, oder ob er über 
dem Sinnenhaften die Herrschermacht des Geistes in allem Stofflichen 
preisgab. Die polare Spannung von Geist und Leib läßt die menschliche 

1 M. Dominikus Koster O. P., Die Opportunität der feierlichen Definition der 
Himmelfahrt Mariens, in: Die neue Ordnung 2 (1948), 60•85. 

* Kropp G., Zur philosophischen Lage der Gegenwart, in: Blick in die Wissen- 
schaft 1948, 248. 



442 Otto Semmelroth S. J. 

Existenz zu gefährdet erscheinen, als daß der Mensch außerhalb der Kirche, 
in der das Gottmenschentum Christi, das Vorbild alles echten Menschen- 
tums, leuchtet, sich selbst in seiner ungetrübten Ganzheit behalten könnte. 

Das wahre Menschenbild ist uns seit den Urtagen menschlichen Daseins 
als Gabe und Aufgabe zugleich mitgegeben. •Lasset uns den Menschen ma- 
chen nach unserem Bild und Gleichnis" (Gen 1,26). Bild Gottes ist der 
Mensch, weil sein Geist von der Erkenntnismacht Gottes und sein Wille 
von dessen unendlicher Kraft mitbekam. Dieses Wesen und diese Aufgabe 
des Menschen verloren ihre Gültigkeit nicht, da Gott sie im Anteil an sei- 
nem dreifaltigen Leben überhöhte. 

Gezeichnet aber ist dieses Gottesbild im geistbegabten und begnadeten 
Menschen nicht durch tote Linien und starre Züge. Es sind vielmehr dyna- 
misch-vitale Kräfte, deren Zusammenspiel den Menschen zum lebendigen 
Bild des urlebendigen Gottes macht. Und weil es vitale Kräfte sind, ist die 
Gottebenbildlichkeit des Menschen auf Entfaltung angelegt. Sie hat sich 
darum in einer Harmonie zu entwickeln, die überentwickelte Züge ebenso 
zu vermeiden hat wie unterentwickelte Kräfte; beides müßte das Ganze 
zum Zerrbilde Gottes machen. 

Wie aber entfaltet sich das Gottesbild, das der Mensch als sein Kostbarstes 
in sich trägt? Die Analogie der Natur um uns, die auch durch Gottes Ein- 
bruch in der Ordnung der Übernatur nicht gestört wird, kann uns hier 
einen ersten Aufschluß geben. Wie die Pflanze sich entfaltet im Zusammen- 
spiel der Kräfte ihres eigenen, weil lebendigen Inneren und der Lebens- 
kräfte des Ackerbodens, die sie durch ihre Wurzeln aufnimmt, so entfaltet 
der Mensch die lebendigen Züge seines geistigen und gnadenhaften Gottes- 
bildes im Zusammenwirken seiner imanenten Kräfte mit den Kräften der 
sichtbaren Welt, in die er durch seine Leiblichkeit hineinverwurzelt ist. 
Seine Sinnenhaftigkeit ist die Wurzel, durch die er aus der materiellen Welt 
die Kräfte zieht, die im Zusammenwirken mit Verstand, Wille und Gemüt 
das Gottesbild seiner Seele zur Entfaltung kommen lassen. 

Im •natürlichen" Bereich wissen wir, daß der denkende Verstand seine 
ersten Erkenntnisse durch die Sinne aufnimmt. Die Begriffe seines gei- 
stigen Wirkens hat er von den sichtbaren Dingen des Kosmos •abgezogen". 
Und da er mit den Rätseln der sichtbaren Welt ringt, wächst der erkenntnis- 
mäßige Zug seines Gottesbildes. Der Wille aber wächst und reift, da er die 
Widrigkeiten der Welt und die auf seine Tätigkeit wartenden Aufgaben 
der ihn umgebenden Schöpfung meistert. Und diese Schöpfung muß keines- 
wegs ohne Disharmonie sein, damit sie der Entfaltung des willensmäch- 
tigen Zuges im Gottesbild des Menschen diene. All das Leid und das Kreuz, 
all die Trümmer und Zerstörungen rufen die Kraft seines Willens, auf daß 
sie sich im Werk der Welt entfalte. 

Gottes sakramentale Ordnung ward uns zum Unterpfand dafür, daß auch 
das •übernatürliche" Gottesbild der Gnade im Menschen aus dem Kosmos 
um uns her zur Reifung kommt. Der begnadete Geist des Menschen findet 

• nämlich in unendlich wirklicherer Weise Geistiges im Sinnenhaften wenn 
er, die Zeichenbedeutung des Sakramentes aufnehmend und gläubig ver- 



Mariens leibliche Himmelfahrt . 443 

stehend, der in heiligen Symbolen verborgenen Wirklichkeit begegnet. Es 
ist nicht der Sinn der sakramentalen Wirksamkeit, durch einen ausschließ- 
lich objektiv, •sachlich" geschehenden Vollzug etwas Übersinnliches im 
Menschen zu wirken. Gewiß trägt das sakramentale Zeichen die Heilswirk- 
lichkeit objektiv in sich und vermittelt sie •ex opere operato", d. h. in der 
Kraft des Werkes Christi. Aber sie begegnet dem Menschen als einem geist- 
begabten Wesen, und der Mensch begegnet ihr, indem er den Symbolsinn 
des Sakramentes glaubend aufnimmt und dann nicht nur ein natürlich Gei- 
stiges im Sinnenhaften (•intelligibile in sensibili") trifft, sondern die gött- 
liche Wirklichkeit der Gnade zu eigen empfängt. 

So ist die ganze Welt in die Erlösungsordnung Christi aufgenommen. 
Darum besteht das Wesen der Kirche wie das des Sakramentes ganz all- 
gemein gesprochen darin, daß der sichtbare Kosmos zum Träger göttlicher 
Wirklichkeit und zum Vermittler dieses göttlichen Lebens an die mensch- 
liche Seele geworden ist. Die Kirche muß sichtbare Organisation sein, weil 
in ihr die sichtbare Welt in das Erlösungsgeheimnis des Gottmenschen ein- 
bezogen ist. •Die Kirche Jesu Christi ist im Plane, Willen und Werk des 
Erlösers die durch Lehre, Gesetz und Gnade Gottes übernatürlich umge- 
formte Welt'", stellte Kardinal Franzelin als These auf. 

2. 

Diese Kirche nun hat in Maria, der Mutter des Herrn, ihr Urbild und ihre 
gottgesetzte Personifikation. Hier scheint das zu liegen, was man das Grund- 
prinzip des Mariengeheimnisses nennet mag, wie wir andernorts auszu- 
führen und zu beweisen suchen4. Die Gleichzeitigkeit des Aufbruches eines 
neuen Kirchenerlebnisses mit einer machtvollen marianischen Bewegung 
könnte ein Hinweis dafür sein, daß Maria und die Kirche im Heilsblick 
Gottes sehr eng beieinanderstehen, ja ineinander gesehen werden müssen. 

Die Ineins-schau, in der die kirchliche Überlieferung mit erstaunlicher 
Häufigkeit Maria als Urbild der Kirche sieht, läßt eine deutliche Erklärung 
für die Tatsache finden, daß dort, wo das innere Wesen der Kirche nicht ge- 
sehen wird, auch Maria weichen muß, und umgekehrt in einer Zeit leben- 
digeren Selbstverständnisses der Kirche auch die Gestalt Mariens macht- 
voll in Erscheinung tritt. 

Da, wo Maria erstmalig in lehrhaftem Zusammenhang erscheint, finden 
wir sie als Urbild der Kirche. Die Apologeten des zweiten Jahrhunderts, 
Justin, Irenäus und Tertullian vor allem, sprechen von Maria, der zweiten 
Eva. Zu beachten ist, daß bei ihnen Maria nicht als Gegenstand kultischer 
Verehrung erscheint, sondern als Gegenstand theologischer Spekulation, 
weil als Trägerin eines heilsgeschichtlichen Geheimnisses. Eva, in der nach- 
folgenden Tradition immer wieder auch als Vorbild der Kirche gesehen, 
steht hier als Prototyp Mariens. Und schon hier erscheint die perspektivische 

3 Theses de Ecclesia Christi. Opus posthumum. Romae 1887. Thesis 17, pag. 296. 
4 In einer in absehbarer Zeit erscheinenden Arbeit: Typos Ecclesiae. Organi- 

scher Aufbau des Mariengeheimnisses. 



444 Otto Semmelroth S. J. 

Durchsicht Eva-Maria-Kirche. Irenäus weiß die Bereitwilligkeit, mit der 
Eva das Wort des Ungehorsams und Unglaubens empfing, gutgemacht und 
überwunden durch die Bereitwilligkeit, mit der Maria das Wort des Glau- 
bens aufnahm, das der Engel ihr brachte. Darum hört er in Maria die Kirche, 
deren Aufgabe ja auch die gläubige Aufnahme des Gotteswortes ist, den 
Lobgesang des Magnifikat singen5. Daß bei Tertullian die jungfräuliche 
Mutter Maria das Urbild der Jungfrau-Mutter-Kirche ist, hat auch H. Koch 
klar erkannt und herausgestellt*. 

In allen Strömen der frühchristlichen Tradition finden wir diesen Ge- 
danken durch das Glaubensbewußtsein der Kirche fließen. Palästina7 und 
Kleinasien8, Afrika' und Ägypten10, Italien" und Gallien12 bezeugen in ihrem 
Glaubensbewußtsein, daß die Kirche in Maria Urbild und Personifikation 
habe. Die ganze Christenheit stimmte schon in ihrer Frühzeit in den Jubel 
ein, den Cyrill von Alexandrien in besonders eindrucksvoller Weise auf 
dem Konzil von Ephesus zum Ausdruck brachte: •Wir preisen die stets 
jungfräuliche Maria, das ist die heilige Kirche". 

Diese Tradition weiß das geschriebene Gotteswort geradezu umrahmt 
von der Typologie, die Maria eine so wesentliche Stellung in der Heils- 
ordnung Gottes einräumt. So mag z. B. das Weib in der Feindschaft zur 
Schlange (Gen 3,15) rein exegetisch-philologisch gesehen Eva sein, der 
kirchlichen Überlieferung leuchtet in dieser Schriftstelle immer wieder 
Maria und die Kirche auf. Dem Weib im großen Zeichen der Geheimen 
Offenbarung (Offb 12) kann man ebensowenig den mariologische'n Charak- 
ter absprechen, wie man ihm die ekklesiologische Bedeutung nehmen kann14. 
Weder Maria allein noch die Kirche allein ist in diesem Weib gemeint, 
sondern beides, die Kirche in der Gestalt Mariens, oder, wie der Protestant 
E. W. Hengstenberg um die Mitte des vorigen Jahrhunderts deutete, •die 
eine und zentrale Gemeinde des Alten und Neuen Bundes, in dem Typus 
der Jungfrau Maria geschaut"15. Gerade die Tatsache, daß es im Bild des 
apokalyptischen Weibes Züge gibt, die nicht nur auf Maria, und andere, die 
nicht nur auf die Kirche passen, zeigen, daß hier in prophetischer Schau 

« Adv. haer. III, 10, 2. • MG 7, 873. 
« Virgo Eva • Virgo Maria. Leipzig-Berlin 1937, 38. 
' z. B. Epiphanius von Salamis, Haer. 78. • MG 42,728 ff. 
" z. B. Methodius v. Olympus. 
• z. B. Tertullian. In Augustins Sermones ist der Gedanke so häufig, daß •man 

ruhig von der Parallele Maria-Ecclesia als einer Lieblingsvorstellung des Bischofs 
von Hippo reden darf" (Friedrich, Ph., Die Mariologie des hl. Augustinus. Köln 
1907. 255. 

10 z. B. Clemens v. Alexandrien, Paedagogus 1, 6. • MG 8, 299. Cyrill v. Alexan- 
drien (siehe unten). 

11 z. B. Ambrosius, der zum ersten Mal Maria Typus der Kirche nannte: Exposit. 
in Evgl. Luc. 2,7. • ML 15,1515. Auf den Goldgläsem der Katakomben wird in 
der Orantengestalt die Perspektive Einzelseele Maria-Kirche sichtbar. 

11 z.B. Irenäus von Lyon. 
"... 'YuvoüvTas tfjv aeutaoflevov Maoi&v, Öntovöti TT)V cVyiav 'Exxtariaiav. 

• MG 77, 996. 
" So versucht es Sickenberger, J., Die Messiasmutter im 12. Kap. der Apoka- 

lypse, in: Theol. Quartalschrift 126 (1946). 357•427. 
15 Kommentar zur Apokalypse. Berlin 1850. 



Mariens leibliche Himmelfahrt 445 

und Sprechweise Prototyp und Antityp ineinander übergehen, ähnlich wie 
in der Prophezeiung des Herrn vom Untergang Jerusalems und der Welt. 

Aus dem innersten Wesen der Kirche ist es zu verstehen, daß Gott sie in 
einer lebendigen Gestalt repräsentiert sein ließ. Die Kirche erscheint uns 
als soziologisch strukturierte Gesellschaft, als solche zerfällt sie aber auch 
in die Vielheit der Einzelnen. Die Einheit der Kirche steht weithin als juri- 
disch-moralische im Bewußtsein ihrer Glieder. Wie wenig Gespür hat das 
Denken unserer Zeit dafür, daß die Kirche als Braut Christus gegenüber- 
steht, also Personcharakter hat. Mit Christus bildet sie zwar die Einheit des 
mystischen Leibes, ohne aber die von der moralischen Selbstentscheidung 
ihrer Glieder getragene Eigengestalt Christus gegenüber zu verlieren. Daß 
die Ehe ihre Sakramentalität von diesem Geheimnis her hat, ist den mei- 
sten Menschen unserer Tage vielleicht noch ein schönes Wort, aber keine 
Wirklichkeit mehr, die der oft so alltäglichen Last ehelichen Lebens neuen 
Glanz und erlebte Heiligkeit geben könnte. 

Die Kirche, in der das göttliche Leben auf Erden getragen wird, greift ja 
in der räumlichen Universalität und zeitlichen Kontinuität so sehr über das 
enge Blickfeld des Menschengeistes hinaus, daß uns im kleinen Ausschnitt 
und vergehenden Augenblick die Gänze ihrer Einheit so wenig lebendig 
wird. Daher ist sich der Mensch denn auch nur schwer oder gar nicht be- 
wußt, daß ihm die Gnade, die er, das Individuum, wohl als persönliche be- 
sitzt, durch die Ganzheit der Kirche, in der er als Glied lebt, zukam. Die 
Kirche empfing von ihrem Bräutigam die Fülle seiner Erlösungsgnaden. 
Jedem ihrer Glieder gibt sie, einfachhin dadurch, daß es lebendig in ihr 
verwurzelt ist, daran Teil. In dieser ganzen Kirche empfing auch die unter- 
menschliche Welt um uns her ihren Erlösungsanteil, da sie in ihre sichtbare 
Einheit aufgenommen wurde. Die Menschenseele, um deren Heil es geht, 
ist vermittels der menschlichen Leiblichkeit in den kosmischen Bereich 
hineinversenkt, der zum heilsbezeichnenden und heilsvermittelnden Sakra- 
ment (im engen oder weiteren Sinne) wurde. 

Damit uns die Kirche in dieser Ganzheit und Einheit bewußt werde, 
braucht sie eine Repräsentation oder Personifikation, eine Gestalt, die uns 
die Kirche als Braut Christi und seinen mystischen Leib vergegenwärtigt. 
In einem Typus muß uns ihr Wesen als eine heilsempfangende und das Heil 
an uns, ihre Glieder, weitergebende Einheit in Erinnerung gebracht wer- 
den. Dieser Typus darf aber nicht nur ein leeres Erinnerungszeichen sein, 
das sich auch menschliche Willkür erwählen kann, wie etwa die Figur der 
Gerechtigkeit mit Waage und Augenbinde. Er muß uns vielmehr die wesent- 
liche Aufgabe der Kirche und ihrer Glieder urbildlich vorleben. Und auch 
das wird nicht genügen: Wie alles Sollen im Sein begründet ist, wie also 
das Wirken der Kirche und ihrer Glieder von ihrem Wesen und Sein her 
bestimmt wird, so muß auch das kirchenvorbildliche Handeln und Wirken 
der personifizierenden Gestalt in einer seinsmäßigen, dieses Wesen der 
Kirche urbildenden Stellung im Heilsplan begründet sein. 

Diese Personifikation als Typus im vollsten Sinne des Wortes hat Chri- 
stus der Kirche in seiner Mutter gegeben. Sie nämlich steht, so zeigt es die 



446 Otto Semmelroth S. J. 

Tradition, vor Christus, wie die Kirche vor ihm steht und wie jedes Glied 
der Kirche es durchführen muß, wenn es wirklich Glied der Kirche sein 
will: Die Erlösung geschah durch die seinsmäßige Einigung zwischen Gott 
und Mensch in der Menschwerdung Christi und durch die" dementspreehende 
moralisch-willentliche Einigung des Menschen Jesus, deren Höhepunkt das 
Kreuzesopfer ist, zu Gott hin. Vor dem Erlöser, der für uns alle urbild- 
lichen Einheit zwischen Gott und Mensch, steht Maria wie die Kirche und 
macht sich sein Erlösungswerk, das er allein getan und abgeschlossen hat, 
subjektiv zu eigen, d. h. sie empfängt seine Früchte, aber nicht nur für sich 
allein, sondern •sie empfing die Gnade, um sie den Jahrhunderten weiter- 
zugeben"16, wie Petrus Chrysologus sagt. Als Urbild der Kirche empfing 
sie die Erlösungsfülle Christi für alle, die in dieser Kirche das Heil Christi 
empfangen, insofern sie auch sein Werk bejahen und in ihr Herz aufneh- 
men17. Für beides ist uns außer der frühen Tradition Thomas von Aquin 
Zeuge. Er lehrt, daß Maria ihr empfangendes Jawort • unter dem Ein- 
wirken der Gnade, die ihr das Erlösungswerk Christi schenkte • •anstelle 
der gesamten menschlichen Natur" gegeben habe18, so daß, wie er anders- 
wo19 sagt, diese Einwilligung Mariens •der Akt einer Einzelperson war, der 
zum Heil der Menge, ja des ganzen Menschengeschlechtes überfloß". 

Maria ist das Urbild der Kirche, das also die Kirche lebendig zusammen- 
faßt. Als die Kirche im Keim hat sie Ja gesagt zum Erlösungswerk und des- 
sen Gnaden empfangen für die Kirche, nein als die Kirche. Ihre Stellung 
als •Mittlerin aller Gnaden" ist nichts anderes als die Fortwirkung dieser 
ihrer heilsgeschichtlichen Stellung, die wir uns in raum-zeitlicher Fort- 
setzung in fürbittenden Akten vorstellen müssen. Anthropomorph mag 
diese Vorstellung sein, aber sie ist die einzige Analogie, die uns hier zu 
Gebote steht. 

Maria also personifiziert als Urbild die Kirche, in der des Menschen Seele 
mit der kosmischen Umwelt zur vergöttlichenden Erlösung geführt ist. «In 
Maria Jnuß die Kirche daher sich selbst als leibliches Gefäß oder Sacramen- 
tum göttlichen Lebens erblicken. Und weil urbildlich, deshalb muß dieses 
Wesen der Kirche in Maria vollendet erscheinen. Das Urbild der Kirche ist 
zugleich ihr Zielbild: In Maria sieht die Kirche ihren verborgenen Wesens- 
grund, Erlöste Jesu Christi zu sein, in der Erfüllung. Was die Kirche, ob- 

16 Sermo 143. • ML 52,583. 
17 In der Frage, ob Maria mitwirkte in der •redemptio objectiva" oder der 

•redemptio subjectiva" entscheiden wir uns also für Letzteres, zu anderen Auf- 
fassungen (z. B. Lennerz) allerdings mit dem Unterschied, daß die redemptio sub- 
jectiva Mariens kirchentypisch war und Maria daher voll der Gnade war •quan- 
tum ad refusionem ad omnes homines" (Thomas von Aquin, Expositio in saluta- 
tionem Angelicam). 

18 s. th. III, q. 30, a. 1. 
19 III Sent. dist. 3, q 3, a 2, sol. 2.: •consensus beatae Virginis, qui per annuntia- 

tionem requirebatur, actus singularis personae erat in multitudinis salutem re- 
dundans, immo totius humani generis ..." Was Thomas allerdings unter dem 
Überfließen des Aktes Mariens zum Heil der Menschheit genau versteht, be- 
dürfte noch einer sehr genauen Untersuchung. 



Mariens leibliche Himmelfahrt 447 

wohl sie es schon ist, erst werden soll, leuchtet in Maria vollendet auf, da 
sie in der jenseitigen Herrlichkeit vor uns steht, die Seele und Leib um- 
greift, weil sie die leib-seelisch-göttliche Kirche in personaler Gestalt dar- 
stellen soll. 

Man könnte also fast fragen: Muß nicht Maria, um ihre heilsgeschicht- 
liche Stellung zu erfüllen, mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen 
sein? Natürlich nicht mit dem Müssen logischer Notwendigkeit, so daß wir 
dieses Geheimnis in strengster Folgerichtigkeit ableiten könnten. Es dürfte 
nicht angehen, die leibliche Himmelfahrt Mariens als logische Ableitung 
aus einer geoffenbarten Wahrheit zu gewinnen, so daß man sie virtuell 
offenbart nennen könnte. Sollte die Kirche dieses Geheimnis einmal als 
Glaubenswahrheit definieren, so wird sie es tun, weil es selbst geoffenbart, 
wenigstens in eine andere Offenbarungswahrheit eingeschlossen ist. Steht 
das aber fest, dann können wir im ganzheitlichen Blick auf Mariens Stel- 
lung im Heilsplan verstehen, warum Gott sie auch von dem allgemeinen 
Menschheitsgesetz ausnahm, kraft dessen das Fleisch erst am Ende der Zei- 
ten auferweckt wird. Auch Gott schafft und wirkt nicht nach Willkür und 
Laune. Seine Werke sind als Werke des unendlichen Künstlers vom Plane 
des Ganzen her, den er allerdings selbst geplant hat, bestimmt. Hat er mit 
einem Zug begonnen, so hat er selbst sich für die weiteren festgelegt. Hier 
liegt das Recht aller synthetischen Versuche theologischen Arbeitens, ja die 
Pflicht dazu. Die einzelnen Geheimnisse, die er uns offenbarte, sind Einzel- 
züge des Ganzen. Hat er uns das Einzelne offenbart, so dürfen und müssen 
wir versuchen, seine Stellung, ja auch seinen Gehalt vom Ganzen her zu 
sehen. Wie es kommt, daß die frühchristliche Tradition bis zum fünften 
Jahrhundert20 über dieses Geheimnis schweigt, soll die geschichtliche Theo- 
logie untersuchen. Die Einmütigkeit, mit der seit anderthalb Jahrtausenden 
Mariens Himmelfahrt gefeiert und geglaubt wird, läßt es schwer fallen, 
darin menschliche Erfindung zu sehen. Wer Mariens heilsgeschichtliche 
Stellung als Urbild der Kirche sieht, wird sich über dieses Geheimnis nicht 
eigentlich wundern können. 

Ist Maria seinsmäßiges Urbild der Kirche, so ist ihre Haltung notwendig 
auch Appell an das lebendige Verhalten derer, in denen die Kirche lebt. 
Denn das Sein des neuen Menschen in der Kirche ist auf ein neues Tun an- 
gelegt. Das gilt auch vom Geheimnis der leiblichen Himmelfahrt. Und hier 
mag sich die Frage nach der Opportunität einer etwaigen Definition dieses 
Geheimnisses am ehesten entscheiden. Die dogmatischen Definitionen des 
außerordentlichen kirchlichen Lehramtes sind von der Unwahrheit heraus- 
geforderte feste Formulierungen der geoffenbarten Wahrheit. So würde 
hier der Zerfall des Menschenbildes in das Entweder-oder seiner beiden 
Komponenten, wie man ihn im Laufe der Geschichte immer schon beob- 
achten kann, den aber unsere Zeit mehr als andere in das unlebendige 

sö O. Faller S. J. (De priorum saeculorum silentio circa Assumptionem Beatae 
Mariae Virginis. Romae 1946) glaubt schon weit früher dieses Geheimnis bezeugt 
zu finden. • Einen guten Überblick zum Stand der Frage bietet J. Temus S. J., 
Der gegenwärtige Stand der Assumptiofrage. Regensburg 1948. 



448 Otto Semmelroth S. J. 

Nebeneinander von spiritualistischem Afterglauben und materialistischer 
Erdgebundenheit weitergetrieben hat, seine Richtigstellung finden. In der 
Ordnung der Erlösung wird der Menschenseele durch die zum Sakramen- 
talen erhobene sichtbare Welt, in die sie durch den Leib verwurzelt ist, 
göttliches Leben geschenkt. Fällt der Mensch aus dieser Ordnung heraus, 
so vermag er auch die natürliche Einheit von Leib und Seele und seine gott- 
gegebene Aufgabe gegenüber dem sinnenhaften Kosmos um ihn her nicht 
zu entfalten. So verfällt der Mensch, der sich der Erlösung Christi entzieht, 
der Herrschaft der aus der Geistgebundenheit gelösten Materie, auch wenn 
eine gewaltsame Feindschaft zwischen Geist und Leib gesetzt wird, wie das 
Beispiel aller Gnostizismen und Manichäismen zeigt. In der zur Kirche 
erlösten Welt aber gewinnt die Seele Anteil am göttlichen Leben des drei- 
faltigen Gottes; und sie gewinnt ihn aus der sakramental gewordenen Welt, 
der sie durch die Sinne des Leibes begegnet. So durchstrahlt Christi Erlösung 
alles und führt es zu jener Vollendung, in der die Seele selig ist, weil sie 
Gott •dann so erkennen wird, wie sie selbst erkannt ist" (1 Kor 13,12), in 
der der Leib vergeistigt wird, d. h. am übernatürlich begnadeten Geist An- 
teil nimmt, da •durch Christus die Auferstehung der Toten kommt" (1 Kor 
15,21), und in der die ganze Welt an der Verklärung teil hat, da •ein neuer 
Himmel und eine neue Erde" (Offb 21,1) sein wird. Das alles ist in Maria 
urgebildet, da sie mit Leib und Seele dort ist, wohin die Kirche ihrem Ur- 
bild nachpilgert. 

Ihre Gestalt, verehrt im Geheimnis der Unbefleckten Empfängnis wie 
auch der leiblichen Himmelfahrt, gibt unserem Menschenbild das rechte, 
göttliche Maß, das zu finden und zu bewahren uns so schwer werden will: 
die rechte Mitte zwischen materialistischer Leibvergötterung, die allen 
Geist nur im Dienst des Leiblichen gelten läßt, und leibverachtender Gei- 
stigkeit, die vergißt, daß Gottes Heilsökonomie die stoffliche Welt um uns 
her zum Sacramentum göttlichen Lebens gemacht hat. 




