449

Die Sendung des Alten Testaments
Von Heinz Kruse S.J.,, Rom

»Wenn es etwas gibt, was in diesem Leben den Weisen aufrecht hilt und
ihn in den Bedringnissen und Wirren der Welt den Gleichmut bewahren
148t, dann, meine ich, ist es in erstér Linie die Betrachtung und Kenntnis
der Heiligen Schrift“*. Mit diesen zeitgem&Ben Worten des hl. Hieronymus?®
hat Pius XIIL. in seinem Bibel-Rundschreiben ,,Divino Afflante Spiritu® vor
nunmehr fiinf Jahren auf den Wert der Heiligen Schrift fiir unsere Zeit
hingewiesen und zum eifrigen Gebrauch des Buches der Biicher aufgefor-
dert. Wenn sich das Rundschreiben auch zunéchst nur fiir die ,,zeitgeméiBe
Forderung der biblischen Studien“ einsetzt, so ist doch das Ziel ein aus-
gesprochen praktisches und seelsorgliches; denn ,,Gott hat ja den Menschen
die heiligen Biicher nicht gegeben, um ihre Neugierde zu befriedigen oder
um Arbeits- und Forschungsmaterial zu bieten, sondern, wie der Apostel
bemerkt, damit sie uns unterweisen zum Heil durch den Glauben an Chri-
stus Jesus, und der gottgeweihte Mensch vollkommen sei, ausgeriistet zu
jedem guten Werk“?.'In Deutschland hitte die katholische Bibelbewegung
eines solchen Auftriebes wohl kaum bedurft — so sehr sie ihn auch dank-
bar begriiBt — denn das Interesse an der Heiligen Schrift wuchs von Jahr
zu Jahr, und nur die duBeren Umstidnde hinderten und hindern bis zur
Stunde eine wirksame Entfaltung mancher Pline.

Wenn wir die exegetische Literatur der Nachkriegszeit, die sich fiir die
praktische Auswertung der Heiligen Schrift einsetzt, einmal {iberschauen,
so ergibt sich, daB auch auBlerhalb der Kirche das Interesse an der Bibel zu-
nimmt; gerade in Lindern, in denen die Heilige Schrift, besonders das Alte’
Testament, nicht aus weltanschaulichen oder rassischen Griinden angegrif-
~ fen wurde, spricht man heute von einer ,biblischen Erneuerung*, von einer
» Wiederentdeckung des Alten Testaments“®. Mag sein, daB es sich dort um
eine lebenswichtigere Frage handelt, wo das lebendige Lehramt der Kirche
fehlt und die Bibel die einzige Quelle der geoffenbarten Wahrheit ist. Aber
das Lehramt der Kirche ist von Christus nicht eingesetzt, um die schrift-
liche Uberlieferung iiberfliissig zu machen, sondern die Bibel ist der Kirche
als eines der wichtigsten Hilfsmittel, die Menschen zu Gott zu fiihren, an-
vertraut, und die lehrende Kirche hat sie zu beniitzen, zu erkldren und
ihren Gebrauch in rechte Bahnen zu lenken, nicht sie zu verdringen. Wih-
rend wir ohne die Leitung der Kirche mit dem &thiopischen K&mmerer rat-
los klagen miiBten: ,,Wie soll ich die Schrift verstehen, da mich niemand
anleitet?” (Apg 8, 31), wire das Lehramt der Kirche ohne diese Quelle gar
bald erschopft und angewiesen auf die Uberredungskiinste menschlicher
Weisheit statt auf die ,,Erweise von Geist und Kraft“ (1. Kor 2, 4).

1 Divino Afflante Spiritu®, Herder-Ausgabe, S. 58.

2 In Ephesios, Prologus: PL XXVI 439.

3 Div. Affl. Sp., S. 52.

4 S. de Diétrich, Le renouveau biblique; principes, méthodes, applications,

practiques. Neuchatel 1945.
5 H. H. Rowley, The Re-discovery of the O.T., London 1945.

29



450 Heinz Kruse S.J.

Tatséchlich ist die Heilige Schrift stets von der Kirche und in der Kirche
als erste Quelle géttlicher Offenbarung angesehen worden. Auch das schon
im 2. Jahrhundert von Marcion angegriffene Alte Testament hat sie als
treue Hiiterin des ihr anvertrauten Schatzes nie an die rationalistische Kri~
tik verloren, so da8 von einer Wiederentdeckung im tiefsten nicht die Rede
sein kann. Im liturgischen Gebrauch nimmt das Alte Testament eher eine
gewisse Vorrangstellung gegeniiber dem Neuen ein. Wenn Pius XII. die Be-
niitzung der Heiligen Schrift fordern méchte, so hat er freilich zunichst et-
was anderes im Sinn als die liturgische Rezitation der heiligen Texte. So
wertvoll und wichtig die Verwendung der Heiligen Schrift, vor allem der
Psalmen, in der Liturg'{e ist, so muB doch die betrachtende Durchdringung
des Textes und die persoénliche Aneignung des religiésen Inhalts hinzukom-
men, um die Fiille des verborgenen Schatzes zu heben. Nicht nur der Li-
turge und der Prediger, sondern auch der Einzelne und die christliche Fa-
milie sollen Zugang haben zu dieser Quelle des Glaubens und der From-
migkeit. ,

Was jedoch beim Neuen Testament leicht und natiirlich erscheint, die
Nutzbarmachung fiir das Leben, st68t beim Alten auf nicht geringe Schwie-
rigkeiten. Auch wo keinerlei Vorurteile zu iiberwinden sind, wo guter
Wille um die Sinndeutung des Gotteswortes ringt, will oft ein gewisses Un-
behagen und eine Ratlosigkeit nicht weichen: Was sollen wir mit dem Alten
Testament anfangen? Dieses Unbehagen wire zu verachten, wenn es auf
oberflichlichen 'und leicht zu behebenden Ursachen beruhte. Tatséchlich
sind es aber nicht etwa die naiven ,Antithesen“ des Gnostikers Marcion,
der das Alte Testament als falsch, unsittlich und ungéttlich verwarf, son-
dern durchaus ernst zu nehmende Griinde. Gerade vom christlichen Stand-
punkt, der die Inspiration und Irrtumslosigkeit des Alten Testaments ge-
nau so bejaht, wie die des Neuen, kann der Einwand erhoben werden, und
er wird bisweilen in abgeschwichter Form auch auf katholischer Seite hér-
bar: Das Alte Testament hat in seinem weitaus gréBten Teil seinen Zweck
und seine Sendung mit dem Tode Jesu und dem Inkrafttreten des Neuen
Bundes erfiillt. Es ist uns verehrungswiirdig als Werk des Heiligen Geistes
und als geschichtliches Dokument, das den Weg der Menschheit und des
Auserwihlten Volkes zu Christus hin schildert; wir aber sind bei Christus
selbst angelangt. Er ist nunmehr unser Weg. Einen Wegweiser braucht man
nur vor dem Ziel; einen rondaywyoc eic Xowotdv (Gal 3, 24), einen Erzieher
auf Christus hin, brauchten die Menschen des Alten Bundes. ,Nachdem
aber der Glaube gekommen ist, stehen wir nicht mehr unter dem Erzieher*
(Gal 3, 25). Wenn das von der Thora, vom ,Gesetz* im engeren Sinne, gilt,
warum hicht vom Alten Testament iiberhaupt? Jesus sagt zwar selbst, er
sei nicht gekommen, Gesetz oder Propheten aufzuheben, und kein Jota vom
- Gesetze werde vergehen, bis alles erfiillt sei (Mt 5, 17f). Nachdem nun aber
nalles erfiillt“ ist, oder doch wenigstens der gréfte Teil der alttestament-
lichen Gesetze und Weissagungen in Christus seine Erfiillung gefunden
hat, scheint das Alte Testament an diesem Wort keine Stiitze mehr zu be-
sitzen. Es bleiben héchstens noch die eschatologischen Voraussagen zu er-



Die Sendung des Alten Testaments 451

fiillen, die aber von denen des Neuen Testaments ldngst iiberholt und ver-
vollstindigt sind. Wenn das Alte Testament nur vorbereitenden Charakter
hat, wenn es nur auf Christus bezogen Sinn hat, dann liegt sein dogmati-
scher Wert bestenfalls darin, daB es der Apologetik in den Weissagungen
und Vorbildern die Grundlagen fiir einen Beweis der Messianitdt Jesu
liefert.

Nicht viel anders scheint es mit dem erzieherischen Wert des Alten Testa-
ments zu stehen. Die Sittlichkeit des Alten Bundes wird von Jesus selbst
als ungeniigend und vorldufig bezeichnet, wenn er dem, was ,den Alten® ge-
sagt wurde, seine eigene Gesetzgebung mit den Worten gegeniiberstellt:
»Ich aber sage euch!* (Mt5,21 usw.) Nicht einmal die naturgesetzlichen
Forderungen der Ethik sind unverfilscht darin erhalten, denn Moses mufite
in der Ehescheidungsfrage dispensierende Zugestindnisse machen (vgl. Mt
" 19, 8). Im iibrigen haben wir im Alten Testament so viele Fille zweifelhaf-
ter Moral vor dem Urteil unserer Zeit rein zu waschen, daf das ehrwiirdige
Buch eher unserer Hilfe zu bediirfen scheint, als daB es unserer Moral vor-
anzuhelfen vermag. Was es an Gutem bringt, ist Stiickwerk; man kénnte
darauf das Wort Pauli anwenden: ,,Wenn aber das Vollkommene erschemt
hért das Stiickwerk auf“ (1 Kor 13,10).

Aus all dem dréngt sich uns die Frage nach der gottgewollten Sendung
des Alten Testaments fiir unsere Zeit auf. Fiir wen hat iiberhaupt der
. Heilige Geist diese Biicher, die immerhin mehr als drei Viertel unserer
Bibel ausmachen, aufzeichnen lassen? Zu welchem Z we ck hat er sie den
Menschen geschenkt? Wie und in welchem Sinne wollte er sie beniitzt
wissen?

1.

DaB die Biicher des Alten Testaments zunichst fiir die Zeitgenossen
der Hagiographen geschrieben worden sind, bedarf keines Beweises. Die
Sprache, die Denkweise, die Umwelt ist die des Alten Orients, und gerade
diese Umstinde sind es ja, die uns die Ubernahme und das Verstindnis der
Texte so erschweren. Ein Isaias, ein Jeremias wendet sich oft ganz ein-
deutig an seine Mitbiirger, tadelt ihre Fehltritte und ermahnt sie zu Taten,
die durch einmalige Umsténde gefordert werden und unmittelbar durchzu-
fiihren sind. Daneben stehen tréstliche VerheiBungen fiir die nichste oder
fernere Zukunft, die es in ihrer Unbestimmtheit oft zweifelhaft lassen,

. wann sie als erfiillt anzusehen sind. Soweit es sich um Weissagungen fiir
ferne Zeiten handelt, sind sie sicherlich auch fiir die spiteren Geschlechter
bestimmt, die denselben Nutzen und Trost daraus schopfen. Denn Gott
schlieBt keinen vom Nutzen seiner Geschenke aus, der sich ihrer nicht un-
wiirdig gemacht hat; ja, wo immer ein Mensch eine innere Bereicherung
durch Gottes Gaben erfahren kann, da hat die unendliche Liebe diese Be-
reicherung nicht nur vorausgeschaut, sondern auch vorausgewollt und be-
absichtigt. :

Das Alte Testament enthilt aber auch nicht wenige allgemein und zeitlos
glltige Offenbarungswahrheiten. Uber Schépfung, Paradies und Siinden-



452 Heinz Kruse S.J.

fall, iiber manche Attribute Gottes gibt es uns eingehendere Kunde als das
Neue Testament. Das bedeutet nach dem oben gepriagten Grundsatz, daB
diese Offenbarungen auch fiir den Neuen Bund, ja, fiir alle Zeiten und Vol-
ker bestimmt sind. Die Zehn Gebote sind nicht nur fiir die Menschen des
Alten Bundes aufgezeichnet; es sind Formulierungen des Naturgesetzes,
und als solche an alle gerichtet, fiir die das Naturgesetz gilt. Dal} sie am
Sinai bei einer bestimmten Gelegenheit verkiindet wurden, besagt nicht
einmal, daB sie auch nur vorzugsweise an die Israeliten des Exodus gerich-
tet sind. Genau so wenig, wie etwa das Lukasevangelium oder die Apostel-
geschichte vom Heiligen Geiste vornehmlich flir Theophilus, oder die Pau-
lusbriefe fiir die darin genannten Empfinger bestimmt sind. Wir kénnen
hier mit gutem Recht die Zielsetzung des Hagiographen von der Gottes als
des auctor principalis, des eigentlichen Verfassers, unterscheiden. Mag
Paulus, als er an Timotheus schrieb, auch selbst nur an diesen gedacht und
fiir ihn zunichst den Brief bestimmt haben; der tiefste Zweck eines Werkes
wird nicht vom Werkzeug bestimmt, sondern von dem, der das Werkzeug
gebraucht und lenkt, in diesem Falle vom inspirierenden géttlichen Geist.
Diesem war der Nutzen, den die Gesamtkirche davon haben sollte, wich-
iiger und bestimmender, und fiir sie ist darum der Brief vorzugstweise ge-
schrieben. Fiir den Nutzen einer Privatperson oder einer kleinen Gruppe’
wiirde Gott das Wunder der Inspiration, das mit seinen bleibenden Wir-
kungen das einer einfachen Offenbarung iibertrifft, kaum gewirkt haben.
Uns geht es nun nicht um die menschliche Zwecksetzung der Hagiographen,
sondern um die géttliche des inspirierenden Geistes.

Aber mit den bisher genannten Literaturgattungen, oder vielmehr den
entsprechenden Abschnitten des Alten Testamentes, konnte man wohl nur
eine recht bescheidene Auswahl, ein kleines ,Biblisches Lesebuch“ zusam-
menstellen. Die groBe Masse der alttestamentlichen Schriften besteht nicht
aus solchen von vornherein fiir alle bestimmten Offenbarungen, Weissagun-
gen oder Gesetzen, sondern ist filr ganz bestimmte Verhéltnisse und Men-
schen zugeschnitten. Es bleibt daher zu fragen, ob nicht wenigstens diese
Teile, abgesehen von ihrem geschichtlichen Interesse, fiir uns Christen des
20. Jahrhunderts ihre religiose Bedeutung verloren haben und darum
auch nicht fiir uns bestimmt sind. Ihr Wert als Geschichtsquelle soll damit
keineswegs gering angeschlagen werden.

Sehr aufschluBreich ist nun hier der Gebrauch, den Jesus selbst von
,der Schrift* (f yoagh = einzelne Schriftstelle, ai yoagai = die Heilige
Schrift als Ganzes), — und das ist fiir ihn immer das Alte Testament, —
macht, und auf wen er sie bezieht. Bei der ersten Versuchung in der Wiiste
will er durch die Autoritit der Schrift. bekriftigen, daf der Mensch nicht
nur vom materiellen Brote lebt, sondern ,,von jedem Worte, das aus dem
Munde Gottes kommt* (Mt 4, 4), d. h. vom Gesetz Gottes, mag nun der Wille
Gottes oder unmittelbar die Heilige Schrift selbst damit gemeint sein. Im
Buche Deuteronomium, aus dem das Zitat entnommen ist, entspricht dem
Zusammenhang aber ein ganz anderer Gegensatz, namlich der des gew&hn-
lichen Brotes und des Manna. ,Nicht nur vom gewdhnlichen Brot lebt



Die Sendung des Alten Testaments 453

der Mensch, sondern von allem kann er leben, was durch den Mund Gottes
ergeht“ (Dt 8, 3), d. h. von allem, was Gott durch sein wunderwirkendes
Wort hervorbringt, in jenem Falle das konkrete Manna. Es geht uns hier
noch nicht um die Methode der Schriftanwendung, sondern um die Frage,
fiir wen derartige Texte des Alten Testamentes von Gott bestimmt sind,
die urspriinglich fiir eine bestimmte, lingst vergangene Situation gespro-
chen oder geschrieben wurden. Jesus ist offenbar der Uberzeugung, daB
jenes Schriftwort fiir ihn und seine Verhiltnisse gilt und so vom géttlichen
Auctor auch gemeint ist, denn er fiihrt es als Beweis an, nicht nur als Aus-
schmiickung der Rede. Solche Beispiele kénnen nun leicht vermehrt wer- .
den. Die Isaiasstelle; ,,Horet nur immer, doch verstehet nicht; sehet nur
immer, doch sehet nicht ein! Verstockt ist das Herz dieses Volkes ...“ (Is
6, 9£) ist in ihrem Zusammenhang eindeutig an die Zuhorer des Isaias ge-
richtet und hat durchaus nicht das Geprige einer Weissagung fiir die mes-
sianische Zeit — auf den Begriff der Typologie werden wir noch zu kom-
men haben —; die Stelle wird aber von Jesus als in seinen Tagen verwirk-
licht angefithrt (Mt 13,14f). Der Psalmvers; ,Der mein Brot aG, hat die
Ferse wider mich erhoben® (Ps 41 [40]. 10), der die Klage eines Kranken ist,
dem Titel nach die Klage des kranken David, wird ebenfalls von Jesus auf
sich bezogen, ohne daB es sich um einen messianischen Psalm handelt (Jo
13, 18). In all diesen Fillen setzt Jesus voraus, daB die betreffenden Schrift-
worte nicht nur an die urspriinglichen Empfénger gerichtet sind, sondern
auch auf ihn, vielleicht sogar an erster Stelle auf ihn zu beziehen sind.

Der gleichen Art der Schriftanwendung begegnen wir auch bei den Apo-
steln. Wenn Petrus in dem Psalmvers: ,,Sein Amt {ibernehme ein anderer!*
(Ps109[108],8) einen wirklichen Hinweis auf Judas erblickt (Apg1,20),
wenn Paulus das Wort des achten Psalms: ,,Alles hast du ihm zu Fiilen ge-
legt* (Ps 8,7), statt auf den Menschen im allgemeinen, auf Christus bezieht
(1. Kor 15, 26), oder den Vers: ,Du bist zur Hohe aufgestiegen, hast Gefan-
gene mitgefithrt* (Ps68[67],19) auf die Himmelfahrt Christi (Eph 4, 8),
dann brauchen wir nicht gleich typologische oder messianische Texte ver-
muten. Vielmehr liegt ohne Zweifel eine Erweiterung des geschichtlichen
Sinnes und damit auch des urspriinglichen Empfingerkreises vor. Bei Pau-
lus finden wir auch schon eine Art Reflexion iiber diese Art der Schrift-
anwendung, wenn er schreibt: ,,Im Gesetz des Moses heifit es: Du sollst dem
dreschenden Ochsen nicht das Maul verbinden. Ist es etwa Gott um die
Ochsen zu tun, oder sagt er das nicht vielmehr um unsretwegen? Sicherlich,
um unsretwillen ist es geschrieben“ (1.Kor 9, 9f)! Oder #hnlich von den
Strafen in der Wiiste: ,,Dies wurde zur Warnung fiir un s niedergeschrie-
ben“ (1.Kor 10, 11). Oder im Rémerbrief: ,Aber nicht nur um Abrahams
willen steht geschrieben: Es wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet, son-
dern um unsretwillen* (R6m4,23). Und schlieBlich der ganz allgemeine
Grundsatz: , Alles was geschrieben steht, — das heift bei Paulus die ganze
Heilige Schrift, das ganze Alte Testament, — ist geschrieben zu unserer .
Belehrung“ (Rom 15, 4).



454 - Heinz Kruse S.J.

Damit hat Paulus als Vertreter des Neuen Bundes und der Kirche Christi
ganz ausdriicklich das Erbe des Alten Testamentes angetreten. Wir Chri-
sten sind nicht nur die einzig rechtméBigen Aufbewahrer und Beschiitzer
der Biicher des Alten Bundes, sondern auch ihre gottgewollten Leser und
NutznieBer. Was der Verfasser der ,Mahnrede an die Hellenen“ im christ-
lichen Altertum schreibt (Pseudo-Justin, XIII), ist von Anfang an Uber-
zeugung der Kirche: '

»Sollte ein Widerspruchsgeist vorhalten: diese Biicher gehtren nicht uns,
sondern den Juden, da sie noch heutigen Tags in ihren Synagogen auf-
bewahrt werden, und sollte er unsere Behauptung, da8 wir aus diesen Bii-
chern unsere Theologie gelernt haben, als eitle Rede erkliren, so mége er
wissen, dafl nach allem, was in der Schrift geschrieben steht, die in ihr ent-
haltene Lehre nicht bei den Juden, sondern bei uns zu finden ist. Da3 noch
heutigen Tags die unserem Glauben dienende Schrift bei den Juden auf-
bewahrt wird, ist ein Werk géttlicher Vorsehung.zu unseren Gunsten. Da-
mit néimlich verleumdungssiichtige Menschen nicht, wenn ihnen aus unse-
rer Kirche die Schrift zugetragen wird, meinen, sie kénnten uns vorwerfen,
wir gingen leichtfertig zu Werke, verlangen wir, man solle sich die Schrift
aus der Synagoge der Juden kommen lassen, auf daB man gerade aus der
bei den Juden noch aufbewahrten Schrift ersehe, dal das Gute, das die
" heiligen Minner zur Belehrung geschrieben haben, klar und deutlich fiir
uns bestimmt ist.“ '

Hiezu kommt die sténdige Praxis der Kirche — vom Hebréerbrief bis zu
den neuesten Mef3iformularen —, die alitestamentliche Texte aller Art zur
Erbauung und Belehrung der Gliubigen verwendet. Sie 148t ihre Priester
simtliche Psalmen beten, nicht im Sinne geschichtlicher Stimmungsbilder
aus dem Alten Bund, sondern als aktuell und fiir das persénliche Leben
bedeutsam. Die zahlreichen Kommentatoren, besonders der dlteren Zeit,
machen nicht nur die messianischen und zeitlos giiltigen Stellen des Alten
Testaments fiir das religiése Leben der Christen ihrer Zeit nutzbar, son-
dern praktisch alle Teile der geschichtlichen, prophetischen und didaktischen
Biicher. Von Stellen, die nach ihrem geschichtlichen Sinn tatséchlich schon
im Alten Bund ihre Erfiillung gefunden haben, machen sie ,geistliche* An-
wendungen, ohne lange nach der Berechtigung zu fragen. Wenn sie dabei
auch zuweilen reichlich kiihn und willkiirlich mit dem Text umgesprungen
sind, so darf man doch keineswegs die ganze Art ihrer Schriftanwendung
ablehnen. Erst in neuerer Zeit besteht das Kommentieren fast ausschlie-
lich darin, den genauen Wortsinn zu ermitteln und dabei stehen zu bleiben.
Die Briicken zu schlagen von den alten Texten zu uns, ,um derentwillen
sie geschrieben wurden®, wird als unwissenschaftlich den Predigern und
»geistlichen“ Schriftstellern iiberlassen.

2.
Die Frage nach den Adressaten des Alten Testamentes héngt eng zusam-
men mit der anderen: Wo z u wurde das Alte Testament inspiriert und der
Kirche libergeben? Eine Schrift wie etwa der 1. Korintherbrief hat eine ganz



Die Sendung des Alten Testaments _ 455

andere Bedeutung fiir die (Gemeinde von Korinth, an die er zunichst ge~
richtet ist, als fiir die Gesamtkirche bis zum Ende der Zeiten. Fiir die Korin-
ther ist er ein Hirtenbrief, der individuell bestimmte MiBstéinde riigt und
bestimmte Anfragen beantwortet. Die Gesamtkirche entnimmt aus ihm das
Allgemeine, Lehren und Gebote, die zeitlos gelten. Dem entsprechen die Ab-
sichten Pauli und des inspirierenden Geistes.

Ebenso ist es beim Alten Testament. Die Hagiographen schreiben fiir ein
bestimmtes jiidisches Publikum, auch wenn sie Worte Gottes an die Heiden
zitieren: ,,Horet mich, ihr Linder des Meeres, merket auf, ihr Volker in der
Ferne“ (Is 49, 1)! Ihm erzihlen sie seine Geschichte, verkiinden sie sein kom-
mendes Schicksal, lehren es Gesetz und Sitte gemiB den Umstinden von
Zeit und Ort. DaB ihnen eine allgemeinere Reichweite ihrer Worte bewufit
gewesen sei, etwa durch eine besondere Offenbarung, ist nicht notwendig
anzunehmen und miifite im einzelnen bewiesen werden. Anders Gott als
auctor principalis: er kennt alle berechtigten, mdglichen und zukinftigen
Verwendungen des inspirierten Wortes; er weiB, daf3 diese viel bedeut-
samer sein kénnen, als die eng begrenzte Zielsetzung des Hagiographen,
und entsprechend ihrer Bedeutsamkeit fiir das letzte Ziel der Menschheit
stuft sich auch seine Planung und Absicht in Haupt- und Nebenzwecke der
Heiligen Schrift. Die Frage nach der Zweckbestimmung eines Buches oder
einer Perikope ist zu unterscheiden von der nach dem Wortsinn des Textes.
Wenn man sich in katholischen Kreisen bis in die letzten Jahre hinein strei-
tet®, ob es einen mehrfachen Wortsinn der Heiligen Schrift gebe, und fiir die
einander entgegengesetzten Ansichten die groSen Lehrer Augustinus und
Thomas von Aquin ins Feld fiihrt, so betrifft dies nur den Inhalt, w a s ndm-~
lich gesagt sein soll, nicht den Zweck, wozu es gesagt wurde. Wihrend der ge-
schichtlich grammatische Inhalt einer Stelle gemiB den Gesetzen der Sprache
eindeutig sein muf, solange es sich nicht um eine bewuBte Zweideutigkeit
handelt, — eine solche servatis servandis zu gebrauchen, widerspricht be-
kanntlich nicht den Gesetzen der Moral und folglich auch nicht der Heilig-
keit Gottes, — kann die Absicht oder der Zweck, dem eine Stelle dienen
soll, mehrfiltig sein. Mann kann eine geschichtliche Begebenheit erzihlen,
um Geschichtskenntnis zu vermitteln oder um zu unterhalten, um die Wege
der Vorsehung daran zu zeigen oder als Mahnung fiir spitere Zeiten, usw.

Eines ist nun zunichst gegen rationalistische Auffassungen sicher: Auch
wer ohne Glauben an die Bibel herantritt, wer in ihr nur das Werk von
Menschen erblickt und dahinter nur die Absichten der menschlichen Autoren,
wird keines ihrer Biicher finden, das nicht vorwiegend zu religidsen
Zwecken geschrieben ist. Angefangen von den historischen Biichern, die
alles andere sind, als reine Chronik im heutigen Sinne, vielmehr der Auf-
weis des gittlichen Waltens in der Geschichte, — bis zu den Stiicken, die
eine kurzsichtige und verstindnislose Kritik zu den ,profansten“ gestem-
pelt hat, den 45. Psalm und das gottinnigste Buch der Heiligen Schrift, das

§ Vel. G. Perella, Unicita del senso letterale biblico, DivThomPiac 49 (1946),
124 -~30. — E. Nacar, Sobre la unitad o la duplicidad del sentido literal en la S.
Escritura, CiencTom 68 (1945), 363 ~ 72 u.a.



456 ) Heinz Kruse S.J.

Hohe Lied. Mdgen auch, besonders in den geschichtlichen Biichern, manche
rein profanen Quellen verarbeitet sein oder profane Dokumente angefiihrt
werden: Das erste Anliegen der Biicher als Einheiten ist ein religis-ethi-~
sches. ,,All Old Testament stories have God in them*’, kann man jetzt auch
dort wieder horen, wo vor einiger Zeit noch recht materialistische An-
schauungen im Vordergrund standen. Die Erkenntnis des religiésen Charak-
ters des Alten Testaments und die Feststellung seiner geschichtlichen Zu-
verldssigkeit mit dem Fortschritt der Ausgrabungen machen denn auch
zum guten Teil die ,Wiederentdeckung des Alten Testaments“ bei manchen
Protestanten aus.

Uns geht es aber nicht so sehr um das Anliegen der Hagiographen gegen-
liber ihren zeitgendssischen Lesern, als um das Anliegen Gottes gegeniiber
den Bibellesern des Neuen Bundes. Gott liegt es noch weit ferner als den
Hagiographen, durch sein iibernatiirliches Eingreifen, wie es die Inspiration
ist, die profane Geschichiskenntnis zu férdern oder gar fiir Unterhalfung
sorgen zu wollen, was die menschlichen Autoren immerhin als untergeord-
nete Ziele erstrebt haben moégen. Das iiberldft er dem Forschertrieb und
dem Fleifl der Menschen. Sie mdgen die Biicher des Alten Testaments als
Geschichtsquellen benutzen, und dabei mehr und mehr feststellen, daB es
sich um weit zuverlissigere Quellen handélt, als die liberale Kritik wahr
haben wollte. Aber wenn Gott einen so aulerordentlichen Eingriff in unsre
Erkenntnisordnung unternimmt, dann tut er es nur um des héchsten und
letzten Zieles willen, fiir das der Mensch geschaffen wurde, der jenseitigen
Teilnahme am tibergeschépflichen Leben Gottes, die wir das ,,Heil® nennen.
Wenn das Alte Testament auf der natiirlich-menschlichen Ebene stehen zu
bleiben, wenn es nur ein irdisches Leben zu kennen scheint, einen Gott des

. Zornes und der gerechten Vergeltung, so mufl man bedenken, daB es nicht
isoliert zu betrachten ist, sondern der Ergidnzung durch das Neue bedarf.
Anderseits bedarf auch das Neue Testament der Ergdnzung durch das Alte,
als Fundament oder Rohstoff, aus dem es erwichst. Erst die Synthese von
‘beiden bringt die gott-menschliche Neuschdpfung in Christus zum AbschluB.

Das zeigt sich zunédchst auf dem Gebiet der heilsbedeutsamen Erkennt-
nis. Wie will man das Neue Testament verstehen ohne das Alte? Schon
was die Bedeutungslehre betrifft, so sind die meisten Begriffsprigungen
des Neuen Testaments aus dem Alten zu erkliren und zu beleuchten, mehr,
als aus der griechischen Umwelt, der die Sprache entnommen ist. Ein Buch,
wie das von J. Perk, das nur méglichst viele sinnverwandte Parallelen des
Alten Testamentes zum Neuen zusammenstellt, kann sich darum mif gutem

. Recht ,Handbuch zum Neuen Testament“® nennen. ,Novum Testamentum
in Vetere patet” (St. Augustin), das Neue Testament wird erst mit Hilfe des
Alten klar und in seiner Tiefe verstindlich.

Aber nicht nur als Hilfsbuch und Kommentar zum Neuen Tesfament ist
das Alte uns gegeben; es hat auch in sich, in den Wahrheiten, die es uns

7 E.Robertson, O.T. stories, their purpose and their art; in BullyJoRylLibr 1944,
454 £f.
8 Angermund 1947,

*



Die Sendung des Alten Testaments 457

- mitteilt, bleibende Gultigkeit. ,Die Schrift kann nicht gelost werden“ (Jo
10, 35). Gott offenbart im Alten Testament die verschiedensten Wahrheiten
iiber sich und den Menschen, nicht nur die, welche man in den Dogmatiken
herausseziert findet, sondern ein leben- und bluterfiilltes Gesamtbild.
Wenn es manchen heutzutage allzu erdnahe und allzu menschlich vor-
kommt, so liegt das vielleicht daran, daB sie eine allzu einseitige und er-
- weichte Vorstellung von Gott und vom Menschen haben. Erst wer die Giite
und Menschenfreundlichkeit des mensch- und kindgewordenen Erloser-
gottes in einer Synthese zu vereinen wei mit den Schalen des gé6ttlichen
Zornes, der imNeuen wie im Alten Bund gleich grausame Kriege und Kata-
strophen ,,zuldf3t“, hat sich einen wahrheits- und heilsgeméfBen Gottesbegriff
erobert. Gott #ndert sich nicht; er {ibt Gerechtigkeit auch im Neuen Bund
der Liebe, und sein ,Zorn“ wird sich in den Endzeiten des Neuen Bundes,
gemiB den eigenen Worten Jesu, eher noch fruchtbarer duBern als im Alten
Bunde. Anderseits bleibt der Mensch, von Christus zur Freundschaft und
Sohnschaft erhoben, von sich aus gesehen Knecht Gottes und , Knecht Jesu
Christi*?, ist Sohn und Knecht zugleich, und wenn er eines von beiden ver-
giflt, verfilscht er den Begriff des Neuen Menschen und die christliche
Anthropologie.

Gott zeigt sich aber auch im Alten Bund nicht nur als Herr und Richter,
sondern auch als der Liebende und Begnadende, wenn auch nicht so sehr
gegen den einzelnen, als vor allem gegen das ganze Auserwihlte Volk, die
Bundesgemeinde Israel. Das Zusammengehorigkeitsgefiihl vor Gott ist in
der Alten ,Kirche“ ausgeprégter als in der Neuen; Liturgie und Ritus,
wenn auch in der konkreten Form nicht mehr in Geltung, so doch im Wesen
und als Vorbild reicher bezeugt und begriindet als im Neuen Testament. In
beidem, den sozialen Beziehungen zu Gott wie im Kult des Alten Testa-
ments, kénnten wir eine zeitgemiBe Erginzung des Neuen Testaments er-
blicken, wenn wir nur nicht zu sehr am Einzelnen und Zeitbedingten haften
bleiben, sondern zum Allgemeinen, Immergiiltigen vorstoBen. Wir diirfen
_ eben die einzelnen Biicher der Bibel nicht zu sehr isolieren; eines ergénzt
und beleuchtet das andere, und erst alle zusammen geben adiquat wieder,
was der gemeinsame Autor, der Heilige Geist, uns sagen wollte. Biicher, wie
das von G. Closen, dem zu frith Heimgegangenen, ,Wege in die Heilige
Schrift“?®, fithren uns tief in die Zusammenhinge der beiden Testamente
ein, vor allem in die Gleichniswelt der Propheten und ihre Zusammen-
hinge mit den Gleichnissen Jesu, der oft nur fortsetzt, was im Alten Testa-
ment grundgelegt und zum Teil reich entfaltet ist.

Wenn einige Heilswahrheiten, wie die des jenseitigen Lebens, entspre-
chend der damaligen Heilssituation, bis in die hellenistische Zeit im Dunkel
gelassen wurden, gegen die Tendenz des Menschenherzens und gegen den
Mythenreichtum der umliegenden Heidenvélker, so miissen wir gerade
darin die ewige Absicht Gottes erkennen!!, der die Notwendigkeit der Er-
16sung den Menschen fithlbar machen wollte. Auch das Schweigen des Al-

? Vgl. Rom1,1; Phil1,1. 19 Regensburg 1939. 1t vgl. Kohelet 3, 18.



458 Heinz Kruse S.J.

ten Testaments wird beredt im Lichte des Neuen, und der Gegensatz kénnte
unser ErlésungsbewuBtsein und unsre Dankbarkeit nur bestirken.

Wenn Gott offenbart und belehrt, so ist es jedoch nicht so sehr der Er-
kenntniszuwachs, um den es ihm letztlich zu tun ist. Auf Erden hat die Er-
kenntnis, die zuféllig und gnadenhaft ist, vor allem dem Wollen, dem
Liebenund dem T un zu dienen, das mehr in unsrer Macht liegt und, ab-
gesehen von der Gnade, fiir die Ewigkeit allein entscheidend ist. Darum ist
auch der Hauptzweck des Alten Testaments wie der des Neuen, ein ethisch-
aszetischer: ,,Hoc fac, et vives® (Lk 10, 28)! Paulus, der sich am deutlichsten
iiber die Zweckbestimmung des Alten Testaments ausgesprochen hat, nennt
zwar an erster Stelle die Belehrung: , Alles, was vor Zeiten geschrieben
wurde, ist zu unserer Belehrung niedergeschrieben; wir sollen aus der
Schrift Geduld und Trost schépfen, um die Hoffnung zu bewahren“ (R6m
15,4). Aber diese Belehrung ist nicht rein theoretisch. An Timotheus schreibt
er: ,,Von Kindheit an kennst Du die Heiligen Schriften — das ist das Alte
Testament —; sie kénnen Dich unterweisen iiber das Heil durch den Glau-
ben in Christus Jesus. Denn jede von Gott eingegebene Schrift dient zur
Belehrung, zur Widerlegung, zur Zurechtweisung und zur Erziehung in der
Gerechtigkeit, damit der gottgeweihte Mensch zur Vollendung komme, aus-
geriistet zu jedem guten Werk*“ (2. Tim 3, 15ff), Worte, d1e sich die Enzy-
klika Pius XII. zu eigen macht.

Die aszetische Auslegung des Alten Testaments war darum auch das
Hauptanliegen der friihchristlichen Kommentatoren®2, Dort fanden die Kir-
chenviter manchen Stoff und manche Vorbilder fiir ihre Ansprachen, ent-
deckten Tugenden, die im Neuen Testament zu kurz kommen, etwa wenn
Ambrosius widerlegen will, daBl den , Unseren® die Tapferkeit im Kriege
abgehe'®, Heute steht man einer solchen Auswertung recht kritisch gegen-
tiber und 148t sie héchstens noch fiir die ,Biblische Geschichte“ der Schule
gut genug sein. Haben wir nicht im Neuen Testament, in der Nachfolge
Christi, in der modernen aszetischen und pddagogischen Literatur weit
bessere Wegweiser zu Tugend und Vollkommenheit, als in den ,,primitiven®
Vorschriften der alttestamentlichen didaktischen Biicher oder in den oft
recht zweifelhaften Vorbildern der geschichtlichen? Es ist wahr: die sitt-
lichen Anforderungen des Alten Testaments sind zum guten Teil durch die
des Neuen iiberholt; aber nicht in dem Sinne, daB sie nicht mehr gelten,
oder daB jetzt schlecht ist, was frither gut war. Gewifl sind gerade auf die-
sem Gebiet noch manche Schwierigkeiten zu ldsen, und eine ,Ethik des
Alten Testamentes®, die sowohl der sittlichen Eigenart des Alten Bundes
gegeniiber dem sittlichen Fortschritt des Neuen, als auch der Konstanz und
Einheitlichkeit der Moral in beiden gerecht wird, mu8 noch geschrieben
werden. Aber grundsitzlich ist klar, dafl die Einheitlichkeit der Inspiration

12 ygl. Gregor v. Nyssa, In Ps1I,2; PG 489: ,Nicht nur dazu verwendet die
Heilige Schrift die geschichtliche Darstellung, um uns die Kenntnis der Tatsachen
zu vermitteln, damit wir die Taten und Erfahrungen der Alten kennen lernen,
sondern um uns eine Anleitung zu geben fiir das Leben nach der Tugend, in dem
die geschichtliche Betrachtungsweise im héheren Sinn zu verstehen ist.*

13 1,ib. Officiorum, I, 40; vgl. Brev. Rom., Dom. 1. Oct. Lectio 4-6.



Die Seniiung des Alten Testaments 459

keine Gegensitze der beiden Testamente zuld8t. Was das Neue Testament
hinzufiigt, kann nur eine Vervollkommnung und Erginzung sein, die vom
Alten kein Jota fallen 14Bt, aber die Moglichkeit gibt, hdher zu steigen und
Werke {iber Gebiihr zu vollbringen. Es wire verkehrt, hier einen Unter-
schied von ,natiirlicher” und ,,iibernatiirlicher* Moral konstruieren zu wol- .
len. Alle Moral ist {ibernatiirlich, weil sie zu dem einzig gottgewollten, gna-
denhatten Ziel des Menschen hinfiihrt. Der Unterschied ist nur ein graduel-
ler: der Liebe des Menschen zu Gott wird ein gréfierer Spielraum gegeben,
entsprechend der gréBeren Offenbarung der Llebe Gottes zu den Menschen.
Die Gefahr dieser Freigebigkeit Gottes ist aber, daf d1e]emgen, die auf den
Hohenpfaden der Vollkommenheit und Ubergebiihr zu wandeln vorgeben,
gar leicht die normalen Pflichten und Regeln ,primitiver* Menschlichkeit
aus dem Auge verlieren.

Ahnhches gilt von den Beweggriinden des sittlichen Handelns. ,,Ehre
Vater und Mutter damit es dir wohl ergehe und du lange lebest auf Erden!
{Ex 20, 12) mag als Beispiel gelten fiir das, was man als ,interessierte* und
rein diesseitige Lohnmoral vorschnell verachtet oder iiberhaupt als Moral
ablehnt. Ganz abgesehen davon, dafl Jesus selbst stindig auf den ,Lohn“
der Werke hinweist: — wieviel Hochmut und Selbsttiuschung den Vertre-
tern einer angeblich selbstlosen Moral innewohnt, und wieviel ehrliche
Demut und gldubige Hoffnung in denen lebt, die nicht einzig um des Loh-
nes willen, aber mit Vertrauen auf den Segen des guten Werkes gut sind,
weifl Gott allein. Und selbst wenn die Heilige Schrift nur auf die natiir-
lichen irdischen Folgen der guten oder bésen Tat hinwiese, wiire sie da-
durch schon belanglos fiir eine ,iibernatiirliche“ Sittlichkeit, oder gar min-
derwertig, so daf} sie héchstens noch als Probe fiir unsern Glauben und un-~
sere Liebe zu Gott dienen konnte, indem wir sie ,,irotzdem® hochschitzen?
Oder ist nicht vielmehr die ZweckmiBigkeit des sittlichen Handelns der
natiirlichste und ziigigste gottgewollte Beweggrund, ein Loblied auf die
Gergchtigkeit und Weisheit Gottes? Es wire schon gut, wenn wir zuweilen
wieder etwas ,,primitiv® denken lernten und nicht vor lauter Idealismus
den festen Boden unter den Fiiien aufgiben. Die Tatsache, dafl die sittliche
Kapazitdt desMenschen nicht &hnliche Fortschritte macht und machen kann,
wie in der Wissenschaft oder der Technik, legt es nahe, daB die sittlichen
Lehren des Alten Testamentes auch fiir unsere Zeit noch genug zu sagen
haben, wenn wir sie nur in der rechten Weise verstehen.

Wir miissen uns ndmlich bewuft bleiben, daf das Alte Testament in alt-
orientalisch semitischem Gewande zu uns kommt. Vieles daran ist zeit- und
volksgebunden, und die Aufgabe der Kommentare ist es, das Wesentliche
vom Zufilligen, das allgemein Menschliché vom Orientalischen zu scheiden.
Durch Vergleiche mit dem, was wir vom iibrigen Alten Orient wissen,
konnte diese Scheidung bedeutend erleichtert werden. Die Ubertragung
auf unsre Verhiltnisse besteht dann nicht so sehr in billigen ,,Anwendun-
gen“, die jeder selbst machen kann, sondern im Aufweisen von Ahnlich-
keiten und Beriihrungspunkten, die nicht gleich an der Oberfliche liegen.

14 Vgl M. Zerwick, Verbum Dni 25 (1947), 6.



460 : Heinz Kruse S.J.

Wie elegant und doch schlicht hat nicht Gregor der GrofSe in seinen Moralia
die bloBe Erwihnung des Landes Hus, der Heimat Jobs, zum AnlaB einer
feinen Bemerkung genommen:

»Ein Mann lebte im Lande Hus, namens Job. Der Wohnort des heiligen’
Mannes wird erwihnt, um das Verdienst seiner Tugend hervorzuheben.
Denn wer wiiite nicht, daB Hus ein heidnisches Land war? Die Unkenntnis
des Schopfers hat aber die Heiden zur Lasterhaftigkeit gefiihrt. Darum
wird also sein Wohnort genannt, damit es zu seinem besonderen Lob diene,
unter Bosen gut gewesen zu sein. Denn es ist nicht sehr riihmlich, unter
Guten gut zu sein, wohl aber unter Bésen. Denn wie die Schuld um so
schwerer ist, wenn jemand unter Guten bose ist, so ist es ein hoher Ruhm,
selbst unter Bésen die Tugend bewahrt zu haben®.“

Das sind keine ,,Akkomodationen, die nur aus persdnlicher Willkiir stam-
men und weit hergeholt sind‘“*®, die wir ,,mit gewissenhafter Sorgfalt mei-
den sollen®, wie die Enzyklika sagt, sondern es ist der Wortsinn des hl. Tex-
tes, angewandt im Sinne des gottlichen Verfassers und ohne durch eine
plumpe ,,Moral aus der Geschichte® abzustoflen.

3.

Vielleicht machte es scheinen, als ob die Auswertung des Alten Testa-
mentes im Sinne Gottes an eine besondere Auslegungsart, an einen beson-
deren ,Sinn“, gebuhden sei, der von der naheliegendsten Wortbedeutung
verschieden ist. Man hat sich in den letzten Jahren hiufig mit den verschie-
denen ,,Sinnen“, den verschiedenen Auffassungsmoglichkeiten der Heiligen
Schrift befalt. Meist kam es darauf hinaus, da8 der ;Wortsinn“ oder ,ge-
schichtliche Sinn fiir die seelsorgliche Verwendung der Heiligen Schrift
nicht geniige, und daB man zu einem tieferen, ,geistlichen, , pneumati-
schen® Sinn, einem ,sensus plenior“ seine Zuflucht nehmen miisse*. Auch
in unserm Zusammenhang sind wir schon wiederholt auf verschiedene Aus-
legungen der gleichen Texte gestofen, und wir miissen uns fragen: Welcher
Sinn ist der von Gott beabsichtigte? In welchem Sinne sollen wir das Alte
Testament verstehen und anwenden?

Es kann keinem Zweifel unterliegen, daB der Wortsinn, mag er nun be-
richtend, ermahnend oder erhebend, eigentlich oder iibertragen sein, aer
erste und wichtigste Sinn ist; das, was sowohl der menschliche als der gott-
liche Autor in erster Linie sagen wollte. Dieser Wortsinn ist, wie schon ge-
sagt, im allgemeinen ein einziger. Er enthilt zahllose Wahrheiten und Mah-
nungen, die unmittelbar fiir uns zugeschnitten sind. Wir sahen aber schon
aus der Schriftanwendung Jesu und des Neuen Testaments iiberhaupt, da3
dieser Sinn nicht der einzige ist, der zum Ziele fithrt. Wir konnen das, was
der Wortsinn von einem Einzelfall aussagt, auf alle jene Fille ausdehnen,
die im Wesentlichen gleich gelagert sind. Wenn etwa der erwahnte Psalm-

15 11, 1; vgl. Brev. Rom., Dom. 1. Sept., Lectio 6.

18 Div. Affl. Sp., S. 52.

17 Ygl. S. Schmidt S.J., De Protestantium exegesi ,pneumatica“. Verbum Dni 25
(1947, 12 ££.



Die Sendung des Alten Testaments . 461

vers ,, Der mein Brot a8, hat die Ferse wider mich erhoben® dem Wortsinn
nach die Klage eines Kranken ist, den es mehr als seine Krankheit schmerzt,
daB ein naher Freund ihn verraten hat, so kann dennoch nicht nur Jesus,
sondern jeder, der in eine #hnliche Lage kommt, das Schriftwort sich zu
eigen machen, und aus dem Gedanken, dafi der Heilige Geist hier auch fiir
ihn die Klage erhebt, Trost und Kraft schépfen. Diese Anwendung liegt
nicht eigentlich im Wortsinn des Textes, aber in der Absicht des Heiligen
Geistes, der alle Anwendungsméglichkeiten ,voraussah und vorausbe-
sorgte“!®, wie der hl. Augustinus sich ausdriickt. Man kénnte ihn den ,ein-
geschlossenen“ Sinn des Textes nennen. Der menschliche Verfasser mag
zwar an diese Moglichkeit der Verallgemeinerung nicht gedacht haben,
aber wenn er darum gewuBt hitte, miiBte er mit der Auslegung durchaus
zufrieden sein. Das ist keine Besonderheit der Heiligen Schrift, sondern gilt
allgemein. Niemand kann etwas dagegen haben, daB seine Worte von ande-
ren verallgemeinert werden, solange dies nach den Gesetzen der Logik vor-

_ angeht. Es wird ihn im Gegenteil freuen, dafBl sein Wort so reich war und

-etwas ausgesagt hat {iber Verhilinisse, die er gar nicht kannte.

Eine Besonderheit der Heiligen Schrift ist dagegen der sogenannte typische
Sinn oder Realsinn, der besagt, daf gewisse Ahnlichkeiten zwischen alt-
testamentlichen und neutestamentlichen Personen, Einrichtungen oder Ge-
schehnissen, nicht zufillig, sondern von Gott gewollt sind, um im voraus
etwas iiber das Spitere auszusagen. Er allein kann nicht nur durch Worte,
sondern auch durch die Geschichte sprechen, da er sie nach seinem Willen
lenkt. Da8 solche Ahnlichkeiten beabsichtigt sind, muf} aber bewiesen wer-
den, sei es durch eine ausdriickliche Offenbarung, also praktisch durch einen
Hinweis im Neuen Testament, oder durch ein ganzes System von Ahnlich-
keiten, das einen Zufall ausschlieft. So ist es zu verstehen, wenn das, was
iiber das Verhiltnis des Auserwihlten Volkes zu Gott ausgesagt wird, kraft
einer analogia fidei auch von dem Verhélinis der Kirche, sowie ihres Haup-
tes und der einzelnen Glieder, besonders der Gottesmutter, zu Gott gilt.
Eine willkiirliche Annahme solcher beabsichtigten Ahnlichkeiten dagegen
fiihrt zu jener allegorischen Schriftauslegung, wie sie, aus der rabbinischen
Uberlieferung stammend, von Alexandrien sich ausbreitete und bis in die
Neuzeit hinein sich grofier Beliebtheit erfreute. Besonders fiir dichterisch
veranlagte Geister mag es verlockend sein, manchen merkwiirdigen Paral-
lelen nachzugehen, Aber soweit es sich dabei nicht um rechtméBige Ver-
allgemeinerungen handelt, ist eine solche Schriftauslegung abzulehnen, mag
sie auch noch so ,schdne“ Anwendungen bringen. Der Weg von dort zur
Spielerei ist nicht weit. Man mag immerhin sich daran ergétzen, darf aber
nicht den Anschein erwecken, als handle es sich um den eigentlichen Sinn
der Heiligen Schrift. Denn hier trifft das Wort der Enzyklika von den
~weithergeholten Akkomodationen® zu: ,Sie sind nicht Gebrauch, sondern
MiBbrauch des Wortes Gottes™.“

18 De doctrina christiana 3, 27; PL 34, 80.
19 Ygl. Paul Claudel, Introduction au , Livre de Ruth“, Paris 1938.
2 Div. Affl. Sp., S. 52.



462 Heinz Kruse S.J. .

Jeder Gebrauch des Wortes Gottes muBl sich auf den Wortsinn stiitzen
und von ihm ausgehen; und die modernen Kommentatoren der Bibel tun
gut daran, wenn sie soviel Sorgfalt auf die Sicherstellung des Wortsinnes
verwenden. Wenn sie aber grundsitzlich dabei stehen bleiben, verkennen
sie die eigentliche Sendung der Heiligen Schrift, den Christmenschen ,,voll-
kommen zu machen, ausgeriistet zu jedem guten Werk? (2.Tim 3,17). Es
gilt Briicken zu schlagen iiber 2000 Jahre hinweg zum Leben der Gegen-
wart, wie es die , Erklarung fiirs Leben“ der Herderbibel versucht. Soll es
bei uns eine wahre ,Biblische Erneuerung® geben, eine gesteigerte Ver-
wendung der Heiligen Schrift zu frommer Lesung in den christlichen Fa-
milien, wie sie der Papst in seiner Enzyklika wiinscht, dann brauchen wir
mehr ,Wege in die Heilige Schrift“, mehr , Verkiindigungsexegese®, geist-
liche Fiihrungen in den Reichtum des Wortes Gottes, auch in den des Alten
Testamentes, das die Heilige Schrift Jesu und der Apostel war. Vielleicht
ist erst heute die eigentliche gotigewollte Zeit der Bibel gekommen, wo wir
im Zeitalter des Buches leben und die Fortschritte der Wissenschaft ganz
andre Moéglichkeiten bieten fiir das Verstindnis der Bibel als in friiheren
Zeiten. Wer ist da eher befidhigt und darum berufen, die Heilige Schrift
ihrer Bestimmung zuzufithren, als unsre Fachleute der Bibelwissenschaft?
Sie haben als die ypappatsic, die Schriftgelehrten des Neuen Bundes keine
vornehmere und wichtigere Aufgabe, als aus diesem unerschépflichen Brun-
nen Worte des Lebens auszuspenden, wie ,ein Hausvater, der aus seinem
Schatze auspackt, Neues und Altes* (Mt 13, 52).





