
449 

Die Sendung des Alten Testaments 
Von Heinz Kruse S. J., Rom 

•Wenn es etwas gibt, was in diesem Leben den Weisen aufrecht hält und 
ihn in den Bedrängnissen und Wirren der Welt den Gleichmut bewahren 
läßt, dann, meine ich, ist es in erster Linie die Betrachtung und Kenntnis 
der Heiligen Schrift"1. Mit diesen zeitgemäßen Worten des hl. Hieronymus2 

hat Pius XII. in seinem Bibel-Rundschreiben •Divino Afflante Spiritu" vor 
nunmehr fünf Jahren auf den Wert der Heiligen Schrift für unsere Zeit 
hingewiesen und zum eifrigen Gebrauch des Buches der Bücher aufgefor- 
dert. Wenn sich das Rundschreiben auch zunächst nur für die •zeitgemäße 
Forderung der biblischen Studien" einsetzt, so ist doch das Ziel ein aus- 
gesprochen praktisches und seelsorgliches; denn •Gott hat ja den Menschen 
die heiligen Bücher nicht gegeben, um ihre Neugierde zu befriedigen oder 
um Arbeits- und Forschungsmaterial zu bieten, sondern, wie der Apostel 
bemerkt, damit sie uns unterweisen zum Heil durch den Glauben an Chri- 
stus Jesus, und der gottgeweihte Mensch vollkommen sei, ausgerüstet zu 
jedem guten Werk"3.'In Deutschland hätte die katholische Bibelbewegung 
eines solchen Auftriebes wohl kaum bedurft • so sehr sie ihn auch dank- 
bar begrüßt • denn das Interesse an der Heiligen Schrift wuchs von Jahr 
zu Jahr, und nur die äußeren Umstände hinderten und hindern bis zur 
Stunde eine wirksame Entfaltung mancher Pläne. 

Wenn wir die exegetische Literatur der Nachkriegszeit, die sich für die 
praktische Auswertung der Heiligen Schrift einsetzt, einmal überschauen, 
so ergibt sich, daß auch außerhalb der Kirche das Interesse an der Bibel zu- 
nimmt; gerade in Ländern, in denen die Heilige Schrift, besonders das Alte 
Testament, nicht aus weltanschaulichen oder rassischen Gründen angegrif- 
fen wurde, spricht man heute von einer •biblischen Erneuerung"4, von einer 
•Wiederentdeckung des Alten Testaments"5. Mag sein, daß es sich dort um 
eine lebenswichtigere Frage handelt, wo das lebendige Lehramt der Kirche 
fehlt und die Bibel die einzige Quelle der geoff enharten Wahrheit ist. Aber 
das Lehramt der Kirche ist von Christus nicht eingesetzt, um die schrift- 
liche Überlieferung überflüssig zu machen, sondern die Bibel ist der Kirche 
als eines der wichtigsten Hilfsmittel, die Menschen zu Gott zu führen, an- 
vertraut, und die lehrende Kirche hat sie zu benützen, zu erklären und 
ihren Gebrauch in rechte Bahnen zu lenken, nicht sie zu verdrängen. Wäh- 
rend wir ohne die Leitung der Kirche mit dem äthiopischen Kämmerer rat- 
los klagen müßten: •Wie soll ich die Schrift verstehen, da mich niemand 
anleitet?" (Apg 8, 31), wäre das Lehramt der Kirche ohne diese Quelle gar 
bald erschöpft und angewiesen auf die Überredungskünste menschlicher 
Weisheit statt auf die •Erweise von Geist und Kraft" (1. Kor 2,4). 

1 •Divino Afflante Spiritu", Herder-Ausgabe, S. 58. 
2 In Ephesios, Prologus: PL XXVI 439. 
8 Div. Affl. Sp., S. 52. 
4 S. de Dietrich, Le renouveau biblique; principes, methodes, applications, 

practiques. Neuchätel 1945. 
5 H. H. Rowley, The Re-discovery of the O.T., London 1945. 



450 Heinz Kruse S.J. 

Tatsächlich ist die Heilige Schrift stets von der Kirche und in der Kirche 
als erste Quelle göttlicher Offenbarung angesehen worden. Auch das schon 
im 2. Jahrhundert von Marcion angegriffene Alte Testament hat sie als 
treue Hüterin des ihr anvertrauten Schatzes nie an die rationalistische Kri- 
tik verloren, so daß von einer Wiederentdeckung im tiefsten nicht die Rede 
sein kann. Im liturgischen Gebrauch nimmt das Alte Testament eher eine 
gewisse Vorrangstellung gegenüber dem Neuen ein. Wenn Pius XII. die Be- 
nützung der Heiligen Schrift fördern möchte, so hat er freilich zunächst et- 
was anderes im Sinn als die liturgische Rezitation der heiligen Texte. So 
wertvoll und wichtig die Verwendung der Heiligen Schrift, vor allem der 
Psalmen, in der Liturgie ist, so muß doch die betrachtende Durchdringung 
des Textes und die persönliche Aneignung des religiösen Inhalts hinzukom- 
men, um die Fülle des verborgenen Schatzes zu heben. Nicht nur der Li- 
turge und der Prediger, sondern auch der Einzelne und die christliche Fa- 
milie sollen Zugang haben zu dieser Quelle des Glaubens und der Fröm- 
migkeit. 

Was jedoch beim Neuen Testament leicht und natürlich erscheint, die 
Nutzbarmachung für das Leben, stößt beim Alten auf nicht geringe Schwie- 
rigkeiten. Auch wo keinerlei Vorurteile zu überwinden sind, wo guter 
Wille um die Sinndeutung des Gotteswortes ringt, will oft ein gewisses Un- 
behagen und eine Ratlosigkeit nicht weichen: Was sollen wir mit dem Alten 
Testament anfangen? Dieses Unbehagen wäre zu verachten, wenn es auf 
oberflächlichen und leicht zu behebenden Ursachen beruhte. Tatsächlich 
sind es aber nicht etwa die naiven •Antithesen" des Gnostikers Marcion, 
der das Alte Testament als falsch, unsittlich und ungöttlich verwarf, son- 
dern durchaus ernst zu nehmende Gründe. Gerade vom christlichen Stand- 
punkt, der die Inspiration und Irrtumslosigkeit des Alten Testaments ge- 
nau so bejaht, wie die des Neuen, kann der Einwand erhoben werden, und 
er wird bisweilen in abgeschwächter Form auch auf katholischer Seite hör- 
bar: Das Alte Testament hat in seinem weitaus größten Teil seinen Zweck 
und seine Sendung mit dem Tode Jesu und dem Inkrafttreten des Neuen 
Bundes erfüllt. Es ist uns verehrungswürdig als Werk des Heiligen Geistes 
und als geschichtliches Dokument, das den Weg der Menschheit und des 
Auserwählten Volkes zu Christus hin schildert; wir aber sind bei Christus 
selbst angelangt. Er ist nunmehr unser Weg. Einen Wegweiser braucht man 
nur vor dem Ziel; einen jcaioaytOYO? elg XQIOTOV (Gal 3,24), einen Erzieher 
auf Christus hin, brauchten die Menschen des Alten Bundes. •Nachdem 
aber der Glaube gekommen ist, stehen wir nicht mehr unter dem Erzieher" 
(Gal 3, 25). Wenn das von der Thora, vom •Gesetz" im engeren Sinne, gilt, 
warum nicht vom Alten Testament überhaupt? Jesus sagt zwar selbst, er 
sei nicht gekommen, Gesetz oder Propheten aufzuheben, und kein Jota vom 
Gesetze werde vergehen, bis alles erfüllt sei (Mt 5,17 f). Nachdem nun aber 
•alles erfüllt" ist, oder doch wenigstens der größte Teil der alttestament- 
lichen Gesetze und Weissagungen in Christus seine Erfüllung gefunden 
hat, scheint das Alte Testament an diesem Wort keine Stütze mehr zu be- 
sitzen. Es bleiben höchstens noch die eschatologischen Voraussagen zu er- 



Die Sendung des Alten Testaments 451 

füllen, die aber von denen des Neuen Testaments längst überholt und ver- 
vollständigt sind. Wenn das Alte Testament nur vorbereitenden Charakter 
hat, wenn es nur auf Christus bezogen Sinn hat, dann liegt sein dogmati- 
scher Wert bestenfalls darin, daß es der Apologetik in den Weissagungen 
und Vorbildern die Grundlagen für einen Beweis der Messianität Jesu 
liefert. 

Nicht viel anders scheint es mit dem erzieherischen Wert des Alten Testa- 
ments zu stehen. Die Sittlichkeit des Alten Bundes wird von Jesus selbst 
als ungenügend und vorläufig bezeichnet, wenn er dem, was •den Alten" ge- 
sagt wurde, seine eigene Gesetzgebung mit den Worten gegenüberstellt: 
•Ich aber sage euch!" (Mt5,21 usw.) Nicht einmal die naturgesetzlichen 
Forderungen der Ethik sind unverfälscht darin erhalten, denn Moses mußte 
in der Ehescheidungsfrage dispensierende Zugeständnisse machen (vgl. Mt 
19, 8). Im übrigen haben wir im Alten Testament so viele Fälle zweifelhaf- 
ter Moral vor dem Urteil unserer Zeit rein zu waschen, daß das ehrwürdige 
Buch eher unserer Hilfe zu bedürfen scheint, als daß es unserer Moral vor- 
anzuhelfen vermag. Was es an Gutem bringt, ist Stückwerk; man könnte 
darauf das Wort Pauli anwenden: •Wenn aber das Vollkommene erscheint, 
hört das Stückwerk auf" (1 Kor 13,10). 

Aus all dem drängt sich uns die Frage nach der gottgewollten Sendung 
des Alten Testaments für unsere Zeit auf. Für wen hat überhaupt der 
Heilige Geist diese Bücher, die immerhin mehr als drei Viertel unserer 
Bibel ausmachen, aufzeichnen lassen? Zu welchem Zweck hat er sie den 
Menschen geschenkt? Wie und in welchem Sinne wollte er sie benützt 
wissen? 

Daß die Bücher des Alten Testaments zunächst für die Zeitgenossen 
der Hagiographen geschrieben worden sind, bedarf keines Beweises. Die 
Sprache, die Denkweise, die Umwelt ist die des Alten Orients, und gerade 
diese Umstände sind es ja, die uns die Übernahme und das Verständnis der 
Texte so erschweren. Ein Isaias, ein Jeremias wendet sich oft ganz ein- 
deutig an seine Mitbürger, tadelt ihre Fehltritte und ermahnt sie zu Taten, 
die durch einmalige Umstände gefordert werden und unmittelbar durchzu- 
führen sind. Daneben stehen tröstliche Verheißungen für die nächste oder 
fernere Zukunft, die es in ihrer Unbestimmtheit oft zweifelhaft lassen, 
wann sie als erfüllt anzusehen sind. Soweit es sich um Weissagungen für 
ferne Zeiten handelt, sind sie sicherlich auch für die späteren Geschlechter 
bestimmt, die denselben Nutzen und Trost daraus schöpfen. Denn Gott 
schließt keinen vom Nutzen seiner Geschenke aus, der sich ihrer nicht un- 
würdig gemacht hat; ja, wo immer ein Mensch eine innere Bereicherung 
durch Gottes Gaben erfahren kann, da hat die unendliche Liebe diese Be- 
reicherimg nicht nur vorausgeschaut, sondern auch vorausgewollt und be- 
absichtigt. 

Das Alte Testament enthält aber auch nicht wenige allgemein und zeitlos 
gültige Offenbarungswahrheiten. Über Schöpfung, Paradies und Sünden- 

29» 



452 Heinz Kruse S. J. 

fall, über manche Attribute Gottes gibt es uns eingehendere Kunde als das 
Neue Testament. Das bedeutet nach dem oben geprägten Grundsatz, daß 
diese Offenbarungen auch für den Neuen Bund, ja, für alle Zeiten und Völ- 
ker bestimmt sind. Die Zehn Gebote sind nicht nur für die Menschen des 
Alten Bundes aufgezeichnet; es sind Formulierungen des Naturgesetzes, 
und als solche an alle gerichtet, für die das Naturgesetz gilt. Daß sie am 
Sinai bei einer bestimmten Gelegenheit verkündet wurden, besagt nicht 
einmal, daß sie auch nur vorzugsweise an die Israeliten des Exodus gerich- 
tet sind. Genau so wenig, wie etwa das Lukasevangelium oder die Apostel- 
geschichte vom Heiligen Geiste vornehmlich für Theophilus, oder die Pau- 
lusbriefe für die darin genannten Empfänger bestimmt sind. Wir können 
hier mit gutem Recht die Zielsetzung des Hagiographen von der Gottes als 
des auctor principalis, des eigentlichen Verfassers, unterscheiden. Mag 
Paulus, als er an Timotheus schrieb, auch selbst nur an diesen gedacht und 
für ihn zunächst den Brief bestimmt haben; der tiefste Zweck eines Werkes 
wird nicht vom Werkzeug bestimmt, sondern von dem, der das Werkzeug 
gebraucht und lenkt, in diesem Falle vom inspirierenden göttlichen Geist. 
Diesem war der Nutzen, den die Gesamtkirche davon haben sollte, wich- 
tiger und bestimmender, und für sie ist darum der Brief vorzugsweise ge- 
schrieben. Für den Nutzen einer Privatperson oder einer kleinen Gruppe 
würde Gott das Wunder der Inspiration, das mit seinen bleibenden Wir- 
kungen das einer einfachen Offenbarung übertrifft, kaum gewirkt haben. 
Uns geht es nun nicht um die menschliche Zwecksetzung der Hagiographen, 
sondern um die göttliche des inspirierenden Geistes. 

Aber mit den bisher genannten Literaturgattungen, oder vielmehr den 
entsprechenden Abschnitten des Alten Testamentes, könnte man wohl nur 
eine recht bescheidene Auswahl, ein kleines •Biblisches Lesebuch" zusam- 
menstellen. Die große Masse der alttestamentlichen Schriften besteht nicht 
aus solchen von vornherein für alle bestimmten Offenbarungen, Weissagun- 
gen oder Gesetzen, sondern ist für ganz bestimmte Verhältnisse und Men- 
schen zugeschnitten. Es bleibt daher zu fragen, ob nicht wenigstens diese 
Teile, abgesehen von ihrem geschichtlichen Interesse, für uns Christen des 
20. Jahrhunderts ihre religiöse Bedeutung verloren haben und darum 
auch nicht für uns bestimmt sind. Ihr Wert als Geschichtsquelle soll damit 
keineswegs gering angeschlagen werden. 

Sehr aufschlußreich ist nun hier der Gebrauch, den Jesus selbst von 
•der Schrift" (f| yQaqr\ = einzelne Schriftstelle, ai yQaqpai = die Heilige 
Schrift als Ganzes), • und das ist für ihn immer das Alte Testament, • 
macht, und auf wen e r sie bezieht. Bei der ersten Versuchung in der Wüste 
will er durch die Autorität der Schrift, bekräftigen, daß der Mensch nicht 
nur vom materiellen Brote lebt, sondern •von jedem Worte, das aus dem 
Munde Gottes kommt" (Mt 4,4), d. h. vom Gesetz Gottes, mag nun der Wille 
Gottes oder unmittelbar die Heilige Schrift selbst damit gemeint sein. Im 
Buche Deuteronomium, aus dem das Zitat entnommen ist, entspricht dem 
Zusammenhang aber ein ganz anderer Gegensatz, nämlich der des gewöhn- 
lichen Brotes und des Manna. •Nicht nur vom gewöhnlichen Brot lebt 



Die Sendung des Alten Testaments 453 

der Mensch, sondern von allem kann er leben, was durch den Mund Gottes 
ergeht" (Dt8,3), d.h. von allem, was Gott durch sein wunderwirKendes 
Wort hervorbringt, in jenem Falle das konkrete Manna. Es geht uns hier 
noch nicht um die Methode der Schriftanwendung, sondern um die Frage, 
für wen derartige Texte des Alten Testamentes von Gott bestimmt sind, 
die ursprünglich für eine bestimmte, längst vergangene Situation gespro- 
chen oder geschrieben wurden. Jesus ist offenbar der Überzeugung, daß 
jenes Schriftwort für ihn und seine Verhältnisse gilt und so vom göttlichen 
Auetor auch gemeint ist, denn er führt es als Beweis an, nicht nur als Aus- 
schmückung der Rede. Solche Beispiele können nun leicht vermehrt wer- 
den. Die Isaiasstelle: •Höret nur immer, doch verstehet nicht; sehet nur 
immer, doch sehet'nicht ein! Verstockt ist das Herz dieses Volkes ..." (Is 
6,9f) ist in ihrem Zusammenhang eindeutig an die Zuhörer des Isaias ge- 
richtet und hat durchaus nicht das Gepräge einer Weissagung für die mes- 
sianische Zeit • auf den Begriff der Typologie werden wir noch zu kom- 
men haben •; die Stelle wird aber von Jesus als in seinen Tagen verwirk- 
licht angeführt (Mtl3,14 f). Der Psalmvers: •Der mein Brot aß, hat die 
Ferse wider mich erhoben" (Ps 41 [40]. 10), der die Klage eines Kranken ist, 
dem Titel nach die Klage des kranken David, wird ebenfalls von Jesus auf 
sich bezogen, ohne daß es sich um einen messianischen Psalm handelt (Jo 
13,18). In all diesen Fällen setzt Jesus voraus, daß die betreffenden Schrift- 
worte nicht nur an die ursprünglichen Empfänger gerichtet sind, sondern 
auch auf ihn, vielleicht sogar an erster Stelle auf ihn zu beziehen sind. 

Der gleichen Art der Schriftanwendung begegnen wir auch bei den Apo- 
steln. Wenn Petrus in dem Psalmvers: •Sein Amt übernehme ein anderer!" 
(Ps 109 [108], 8) einen wirklichen Hinweis auf Judas erblickt (Apgl, 20), 
wenn Paulus das Wort des achten Psalms: •Alles hast du ihm zu Füßen ge- 
legt" (Ps 8,7), statt auf den Menschen im allgemeinen, auf Christus bezieht 
(1. Kor 15,26), oder den Vers: •Du bist zur Höhe aufgestiegen, hast Gefan- 
gene mitgeführt" (Ps 68 [67], 19) auf die Himmelfahrt Christi (Eph4,8), 
dann brauchen wir nicht gleich typologische oder messianische Texte ver- 
muten. Vielmehr liegt ohne Zweifel eine Erweiterung des geschichtlichen 
Sinnes und damit auch des ursprünglichen Empfängerkreises vor. Bei Pau- 
lus finden wir auch schon eine Art Reflexion über diese Art der Schrift- 
anwendung, wenn er schreibt: •Im Gesetz des Moses heißt es: Du sollst dem 
dreschenden Ochsen nicht das Maul verbinden. Ist es etwa Gott um die 
Ochsen zu tun, oder sagt er das nicht vielmehr um unsretwegen? Sicherlich, 
um unsretwillen ist es geschrieben" (l.Kor9, 9f)! Oder ähnlich von den 
Strafen in der Wüste: •Dies wurde zur Warnung für uns niedergeschrie- 
ben" (l.Kor 10,11). Oder im Römerbrief: •Aber nicht nur um Abrahams 
willen steht geschrieben: Es wurde ihm zur Gerechtigkeit angerechnet, son- 
dern um unsretwillen" (Rom 4,23). Und schließlich der ganz allgemeine 
Grundsatz: •Alles was geschrieben steht, • das heißt bei Paulus die ganze 
Heilige Schrift, das ganze Alte Testament, • ist geschrieben zu unserer 
Belehrung" (Rom 15,4). 



454 Heinz Kruse S. J. 

Damit hat Paulus als Vertreter des Neuen Bundes und der Kirche Christi 
ganz ausdrücklich das Erbe des Alten Testamentes angetreten. Wir Chri- 
sten sind nicht nur die einzig rechtmäßigen Aufbewahrer und Beschützer 
der Bücher des Alten Bundes, sondern auch ihre gottgewollten Leser und 
Nutznießer. Was der Verfasser der •Mahnrede an die Hellenen" im christ- 
lichen Altertum schreibt (Pseudo-Justin, XIII), ist von Anfang an Über- 
zeugung der Kirche: 

•Sollte ein Widerspruchsgeist vorhalten: diese Bücher gehören nicht uns, 
sondern den Juden, da sie noch heutigen Tags in ihren Synagogen auf- 
bewahrt werden, und sollte er unsere Behauptung, daß wir aus diesen Bü- 
chern unsere Theologie gelernt haben, als eitle Rede erklären, so möge er 
wissen, daß nach allem, was in der Schrift geschrieben steht, die in ihr ent- 
haltene Lehre nicht bei den Juden, sondern bei uns zu finden ist. Daß noch 
heutigen Tags die unserem Glauben dienende Schrift bei den Juden auf- 
bewahrt wird, ist ein Werk göttlicher Vorsehung zu unseren Gunsten. Da- 
mit nämlich verleumdungssüchtige Menschen nicht, wenn ihnen aus unse- 
rer Kirche die Schrift zugetragen wird, meinen, sie könnten uns vorwerfen, 
wir gingen leichtfertig zu Werke, verlangen wir, man solle sich die Schrift 
aus der Synagoge der Juden kommen lassen, auf daß man gerade aus der 
bei den Juden noch aufbewahrten Schrift ersehe, daß das Gute, das die 
heiligen Männer zur Belehrung geschrieben haben, klar und deutlich für 
uns bestimmt ist." 

Hiezu kommt die ständige Praxis der Kirche • vom Hebräerbrief bis zu 
den neuesten Meßformularen •, die alttestamentliche Texte aller Art zur 
Erbauung und Belehrung der Gläubigen verwendet. Sie läßt ihre Priester 
sämtliche Psalmen beten, nicht im Sinne geschichtlicher Stimmungsbilder 
aus dem Alten Bund, sondern als aktuell und für das persönliche Leben 
bedeutsam. Die zahlreichen Kommentatoren, besonders der älteren Zeit, 
machen nicht nur die messianischen und zeitlos gültigen Stellen des Alten 
Testaments für das religiöse Leben der Christen ihrer Zeit nutzbar, son- 
dern praktisch alle Teile der geschichtlichen, prophetischen und didaktischen 
Bücher. Von Stellen, die nach ihrem geschichtlichen Sinn tatsächlich schon 
im Alten Bund ihre Erfüllung gefunden haben, machen sie •geistliche" An- 
wendungen, ohne lange nach der Berechtigung zu fragen. Wenn sie dabei 
auch zuweilen reichlich kühn und willkürlich mit dem Text umgesprungen 
sind, so darf man doch keineswegs die ganze Art ihrer Schriftanwendung 
ablehnen. Erst in neuerer Zeit besteht das Kommentieren fast ausschließ- 
lich darin, den genauen Wortsinn zu ermitteln und dabei stehen zu bleiben. 
Die Brücken zu schlagen von den alten Texten zu uns, •um derentwillen 
sie geschrieben wurden", wird als unwissenschaftlich den Predigern und 
•geistlichen" Schriftstellern überlassen. 

2. 
Die Frage nach den Adressaten des Alten Testamentes hängt eng zusam- 

men mit der anderen: Wozu wurde das Alte Testament inspiriert und der 
Kirche übergeben? Eine Schrift wie etwa der 1. Korintherbrief hat eine ganz 



Die Sendung des Alten Testaments 455 

andere Bedeutung für die Gemeinde von Korinth, an die er zunächst ge- 
richtet ist, als für die Gesamtkirche bis zum Ende der Zeiten. Für die Korin- 
ther ist er ein Hirtenbrief, der individuell bestimmte Mißstände rügt und 
bestimmte Anfragen beantwortet. Die Gesamtkirche entnimmt aus ihm das 
Allgemeine, Lehren und Gebote, die zeitlos gelten. Dem entsprechen die Ab- 
sichten Pauli und des inspirierenden Geistes. 

Ebenso ist es beim Alten Testament. Die Hagiographen schreiben für ein 
bestimmtes jüdisches Publikum, auch wenn sie Worte Gottes an die Heiden 
zitieren: •Höret mich, ihr Länder des Meeres, merket auf, ihr Völker in der 
Ferne" (Is 49,1)! Ihm erzählen sie seine Geschichte, verkünden sie sein kom- 
mendes Schicksal, lehren es Gesetz und Sitte gemäß den Umständen von 
Zeit und Ort. Daß ihnen eine allgemeinere Reichweite ihrer Worte bewußt 
gewesen sei, etwa durch eine besondere Offenbarung, ist nicht notwendig 
anzunehmen und müßte im einzelnen bewiesen werden. Anders Gott als 
auctor principalis: er kennt alle berechtigten, möglichen und zukünftigen 
Verwendungen des inspirierten Wortes; er weiß, daß diese viel bedeut- 
samer sein können, als die eng begrenzte Zielsetzung des Hagiographen, 
\md entsprechend ihrer Bedeutsamkeit für das letzte Ziel der Menschheit 
stuft sich auch seine Planung und Absicht in Haupt- und Nebenzwecke der 
Heiligen Schrift. Die Frage nach der Zweckbestimmung eines Buches oder 
einer Perikope ist zu unterscheiden von der nach dem Wortsinn des Textes. 
Wenn man sich in katholischen Kreisen bis in die letzten Jahre hinein strei- 
tet6, ob es einen mehrfachen Wortsinn der Heiligen Schrift gebe, und für die 
einander entgegengesetzten Ansichten die großen Lehrer Augustinus und 
Thomas von Aquin ins Feld führt, so betrifft dies nur den Inhalt, was näm- 
lich gesagt sein soll, nicht den Zweck, wozu es gesagt wurde. Während der ge- 
schichtlich grammatische Inhalt einer Stelle gemäß den Gesetzen der Sprache 
eindeutig sein muß, solange es sich nicht um eine bewußte Zweideutigkeit 
handelt, • eine solche servatis servandis zu gebrauchen, widerspricht be- 
kanntlich nicht den Gesetzen der Moral und folglich auch nicht der Heilig- 
keit Gottes, • kann die Absicht oder der Zweck, dem eine Stelle dienen 
soll, mehrfältig sein. Mann kann eine geschichtliche Begebenheit erzählen, 
um Geschichtskenntnis zu vermitteln oder um zu unterhalten, um die Wege 
der Vorsehung daran zu zeigen oder als Mahnung für spätere Zeiten, usw. 

Eines ist nun zunächst gegen rationalistische Auffassungen sicher: Auch 
wer ohne Glauben an die Bibel herantritt, wer in ihr nur das Werk von 
Menschen erblickt und dahinter nur die Absichten der menschlichen Autoren, 
wird keines ihrer Bücher finden, das nicht vorwiegend zu religiösen 
Zwecken geschrieben ist. Angefangen von den historischen Büchern, die 
alles andere sind, als reine Chronik im heutigen Sinne, vielmehr der Auf- 
weis des göttlichen Waltens in der Geschichte, • bis zu den Stücken, die 
eine kurzsichtige und verständnislose Kritik zu den •profansten" gestem- 
pelt hat, den 45. Psalm und das gottinnigste Buch der Heiligen Schrift, das 

6 Vgl. G. Perella, Unicitä del senso letterale biblico, DivThomPiac 49 (1946), 
124-30. • E. Nacar, Sobre la unitad o la duplicidad del sentido literal en la S. 
Escritura, CiencTom 68 (1945), 363-72 u.a. 



456 Heinz Kruse S. J. 

Hohe Lied. Mögen auch, besonders in den geschichtlichen Büchern, manche 
rein profanen Quellen verarbeitet sein oder profane Dokumente angeführt 
werden: Das erste Anliegen der Bücher als Einheiten ist ein religiös-ethi- 
sches. •All Old Testament stories have God in them"7, kann man jetzt auch 
dort wieder hören, wo vor einiger Zeit noch recht materialistische An- 
schauungen im Vordergrund standen. Die Erkenntnis des religiösen Charak- 
ters des Alten Testaments und die Feststellung seiner geschichtlichen Zu- 
verlässigkeit mit dem Fortschritt der Ausgrabungen machen denn auch 
zum guten Teil die •Wiederentdeckung des Alten Testaments" bei manchen 
Protestanten aus. 

Uns geht es aber nicht so sehr um das Anliegen der Hagiographen gegen- 
über ihren zeitgenössischen Lesern, als um das Anliegen Gottes gegenüber 
den Bibellesern des Neuen Bundes. Gott liegt es noch weit ferner als den 
Hagiographen, durch sein übernatürliches Eingreifen, wie es die Inspiration 
ist, die profane Geschichtskenntnis zu fördern oder gar für Unterhaltung 
sorgen zu wollen, was die menschlichen Autoren immerhin als untergeord- 
nete Ziele erstrebt haben mögen. Das überläßt er dem Forschertrieb und 
dem Fleiß der Menschen. Sie mögen die Bücher des Alten Testaments als 
Geschichtsquellen benutzen, und dabei mehr und mehr feststellen, daß es 
sich um weit zuverlässigere Quellen handelt, als die liberale Kritik wahr 
haben wollte. Aber wenn Gott einen so außerordentlichen Eingriff in unsre 
Erkenntnisordnung unternimmt, dann tut er es nur um des höchsten und 
letzten Zieles willen, für das der Mensch geschaffen wurde, der jenseitigen 
Teilnahme am Übergeschöpf liehen Leben Gottes, die wir das •Heil" nennen. 
Wenn das Alte Testament auf der natürlich-menschlichen Ebene stehen zu 
bleiben, wenn es nur ein irdisches Leben zu kennen scheint, einen Gott des 
Zornes und der gerechten Vergeltung, so muß man bedenken, daß es nicht 
isoliert zu betrachten ist, sondern der Ergänzung durch das Neue bedarf. 
Anderseits bedarf auch das Neue Testament der Ergänzung durch das Alte, 
als Fundament oder Rohstoff, aus dem es erwächst. Erst die Synthese von 
beiden bringt die gott-menschliche Neuschöpfung in Christus zum Abschluß. 

Das zeigt sich zunächst auf dem Gebiet der heilsbedeutsamen Erkennt- 
nis. Wie will man das Neue Testament verstehen ohne das Alte? Schon 
was die Bedeutungslehre betrifft, so sind die meisten Begriffsprägungen 
des Neuen Testaments aus dem Alten zu erklären und zu beleuchten, mehr, 
als aus der griechischen Umwelt, der die Sprache entnommen ist. Ein Buch, 
wie das von J. Perk, das nur möglichst viele sinnverwandte Parallelen des 
Alten Testamentes zum Neuen zusammenstellt, kann sich darum mit gutem 
Recht •Handbuch zum Neuen Testament"8 nennen. •Novum Testamentum 
in Vetere patet" (St. Augustin), das Neue Testament wird erst mit Hilfe des 
Alten klar und in seiner Tiefe verständlich. 

Aber nicht nur als Hilfsbuch und Kommentar zum Neuen Testament ist 
das Alte uns gegeben; es hat auch in sich, in den Wahrheiten, die es uns 

7 E. Robertson, O.T. stories, their purpose and their art; in BullyJoRylLibr 1944, 
454 ff. 

8 Angermund 1947. 



Die Sendung des Alten Testaments 457 

mitteilt, bleibende Gültigkeit. •Die Schrift kann nicht gelöst werden" (Jo 
10, 35). Gott offenbart im Alten Testament die verschiedensten Wahrheiten 
über sich und den Menschen, nicht nur die, welche man in den Dogmatiken 
herausseziert findet, sondern ein leben- und bluterfülltes Gesamtbild. 
Wenn es manchen heutzutage allzu erdnahe und allzu menschlich vor- 
kommt, so liegt das vielleicht daran, daß sie eine allzu einseitige und er- 
weichte Vorstellung von Gott und vom Menschen haben. Erst wer die Güte 
und Menschenfreundlichkeit des mensch- und kindgewordenen Erlöser- 
gottes in einer Synthese zu vereinen weiß mit den Schalen des göttlichen 
Zornes, der im Neuen wie im Alten Bund gleich grausame Kriege und Kata- 
strophen •zuläßt",hat sich einen wahrheits- und heilsgemäßen Gottesbegriff 
erobert. Gott ändert sich nicht; er übt Gerechtigkeit auch im Neuen Bund 
der Liebe, und sein •Zorn" wird sich in den Endzeiten des Neuen Bundes, 
gemäß den eigenen Worten Jesu, eher noch fruchtbarer äußern als im Alten 
Bunde. Anderseits bleibt der Mensch, von Christus zur Freundschaft und 
Sohnschaft erhoben, von sich aus gesehen Knecht Gottes und •Knecht Jesu 
Christi"9, ist Sohn und Knecht zugleich, und wenn er eines von beiden ver- 
gißt, verfälscht er den Begriff des Neuen Menschen und die christliche 
Anthropologie. 

Gott zeigt sich aber auch im Alten Bund nicht nur als Herr und Richter, 
sondern auch als der Liebende und Begnadende, wenn auch nicht so sehr 
gegen den einzelnen, als vor allem gegen das ganze Auserwählte Volk, die 
Bundesgemeinde Israel. Das Zusammengehörigkeitsgefühl vor Gott ist in 
der Alten •Kirche" ausgeprägter als in der Neuen; Liturgie und Ritus, 
wenn auch in der konkreten Form nicht mehr in Geltung, so doch im Wesen 
und als Vorbild reicher bezeugt und begründet als im Neuen Testament. In 
beidem, den sozialen Beziehungen zu Gott wie im Kult des Alten Testa- 
ments, könnten wir eine zeitgemäße Ergänzung des Neuen Testaments er- 
blicken, wenn wir nur nicht zu sehr am Einzelnen und Zeitbedingten haften 
bleiben, sondern zum Allgemeinen, Immergültigen vorstoßen. Wir dürfen 
eben die einzelnen Bücher der Bibel nicht zu sehr isolieren; eines ergänzt 
und beleuchtet das andere, und erst alle zusammen geben adäquat wieder, 
was der gemeinsame Autor, der Heilige Geist, uns sagen wollte. Bücher, wie 
das von G. Closen, dem zu früh Heimgegangenen, •Wege in die Heilige 
Schrift"10, führen uns tief in die Zusammenhänge der beiden Testamente 
ein, vor allem in die Gleichniswelt der Propheten und ihre Zusammen- 
hänge mit den Gleichnissen Jesu, der oft nur fortsetzt, was im Alten Testa- 
ment grundgelegt und zum Teil reich entfaltet ist. 

Wenn einige Heilswahrheiten, wie die des jenseitigen Lebens, entspre- 
chend der damaligen Heilssituation, bis in die hellenistische Zeit im Dunkel 
gelassen wurden, gegen die Tendenz des Menschenherzens und gegen den 
Mythenreichtum der umliegenden Heidenvölker, so müssen wir gerade 
darin die ewige Absicht Gottes erkennen", der die Notwendigkeit der Er- 
lösung den Menschen fühlbar machen wollte. Auch das Schweigen des Al- 

» Vgl. Rom 1,1; Phil 1,1.     « Regensburg 1939.       " Vgl. Kohelet 3,18. 



458 Heinz Kruse S. J. 

ten Testaments wird beredt im Lichte des Neuen, und der Gegensatz könnte 
unser Erlösungsbewußtsein und unsre Dankbarkeit nur bestärken. 

Wenn Gott offenbart und belehrt, so ist es jedoch nicht so sehr der Er- 
kenntniszuwachs, um den es ihm letztlich zu tun ist. Auf Erden hat die Er- 
kenntnis, die zufällig und gnadenhaft ist, vor allem dem Wollen, dem 
Lieben und dem T u n zu dienen, das mehr in unsrer Macht liegt und, ab- 
gesehen von der Gnade, für die Ewigkeit allein entscheidend ist. Darum ist 
auch der Hauptzweck des Alten Testaments wie der des Neuen, ein ethisch- 
aszetischer: •Hoc fac, et vives" (Lk 10,28)! Paulus, der sich am deutlichsten 
über die Zweckbestimmung des Alten Testaments ausgesprochen hat, nennt 
zwar an erster Stelle die Belehrung: •Alles, was vor Zeiten geschrieben 
wurde, ist zu unserer Belehrung niedergeschrieben; wir sollen aus der 
Schrift Geduld und Trost schöpfen, um die Hoffnung zu bewahren" (Rom 
15,4). Aber diese Belehrung ist nicht rein theoretisch. An Timotheus schreibt 
er: •Von Kindheit an kennst Du die Heiligen Schriften • das ist das Alte 
Testament •; sie können Dich unterweisen über das Heil durch den Glau- 
ben in Christus Jesus. Denn jede von Gott eingegebene Schrift dient zur 
Belehrung, zur Widerlegung, zur Zurechtweisung und zur Erziehung in der 
Gerechtigkeit, damit der gottgeweihte Mensch zur Vollendung komme, aus- 
gerüstet zu jedem guten Werk" (2. Tim 3,15ff), Worte, die sich die Enzy- 
klika Pius XII. zu eigen macht. 

Die aszetische Auslegung des Alten Testaments war darum auch das 
Hauptanliegen der frühchristlichen Kommentatoren12. Dort fanden die Kir- 
chenväter manchen Stoff und manche Vorbilder für ihre Ansprachen, ent- 
deckten Tugenden, die im Neuen Testament zu kurz kommen, etwa wenn 
Ambrosius widerlegen will, daß den •Unseren" die Tapferkeit im Kriege 
abgehe13. Heute steht man einer solchen Auswertung recht kritisch gegen- 
über und läßt sie höchstens noch für die •Biblische Geschichte" der Schule 
gut genug sein. Haben wir nicht im Neuen Testament, in der Nachfolge 
Christi, in der modernen aszetischen und pädagogischen Literatur weit 
bessere Wegweiser zu Tugend und Vollkommenheit, als in den •primitiven" 
Vorschriften der alttestamentlichen didaktischen Bücher oder in den oft 
recht zweifelhaften Vorbildern der geschichtlichen? Es ist wahr: die sitt- 
lichen Anforderungen des Alten Testaments sind zum guten Teil durch die 
des Neuen überholt; aber nicht in dem Sinne, daß sie nicht mehr gelten, 
oder daß jetzt schlecht ist, was früher gut war. Gewiß sind gerade auf die- 
sem Gebiet noch manche Schwierigkeiten zu lösen, und eine •Ethik des 
Alten Testamentes", die sowohl der .sittlichen Eigenart des Alten Bundes 
gegenüber dem sittlichen Fortschritt des Neuen, als auch der Konstanz und 
Einheitlichkeit der Moral in beiden gerecht wird, muß noch geschrieben 
werden. Aber grundsätzlich ist klar, daß die Einheitlichkeit der Inspiration 

12 VgL Gregor v. Nyssa, In PsII, 2; PG489: •Nicht nur dazu verwendet die 
Heilige Schrift die geschichtliche Darstellung, um uns die Kenntnis der Tatsachen 
zu vermitteln, damit wir die Taten und Erfahrungen der Alten kennen lernen, 
sondern um uns eine Anleitung zu geben für das Leben nach der Tugend, in dem 
die geschichtliche Betrachtungsweise im höheren Sinn zu verstehen ist." 

13 Lib. Officiorum, I, 40; vgl. Brev. Rom., Dom. 1. Oct. Lectio 4-6. 



Die Sendung des Alten Testaments 459 

keine Gegensätze der beiden Testamente zuläßt. Was das Neue Testament 
hinzufügt, kann nur eine Vervollkommnung und Ergänzung sein, die vom 
Alten kein Jota fallen läßt, aber die Möglichkeit gibt, höher zu steigen und 
Werke über Gebühr zu vollbringen. Es wäre verkehrt, hier einen Unter- 
schied von •natürlicher" und •übernatürlicher" Moral konstruieren zu wol- . 
len. Alle Moral ist übernatürlich, weil sie zu dem einzig gottgewollten, gna- 
denhaften Ziel des Menschen hinführt. Der Unterschied ist nur ein graduel- 
ler: der liebe des Menschen zu Gott wird ein größerer Spielraum gegeben, 
entsprechend der größeren Offenbarung der Liebe Gottes zu den Menschen. 
Die Gefahr dieser Freigebigkeit Gottes ist aber, daß diejenigen, die auf den 
Höhenpfaden der Vollkommenheit und Übergebühr zu wandeln vorgeben, 
gar leicht die normalen Pflichten und Regeln •primitiver" Menschlichkeit 
aus dem Auge verlieren. 

Ähnliches gilt von den Beweggründen des sittlichen Handelns. •Ehre 
Vater und Mutter, damit es dir wohl ergehe und du lange lebest auf Erden!" 
{Ex 20,12) mag als Beispiel gelten für das, was man als •interessierte" und 
rein diesseitige Lohnmoral vorschnell verachtet oder überhaupt als Moral 
ablehnt. Ganz abgesehen davon, daß Jesus selbst ständig auf den •Lohn" 
der Werke hinweist: • wieviel Hochmut und Selbsttäuschung den Vertre- 
tern einer angeblich selbstlosen Moral innewohnt, und wieviel ehrliche 
Demut und gläubige Hoffnung in denen lebt, die nicht einzig um des Loh- 
nes willen, aber mit Vertrauen auf den Segen des guten Werkes gut sind, 
weiß Gott allein. Und selbst wenn die Heilige Schrift nur auf die natür- 
lichen irdischen Folgen der guten oder bösen Tat hinwiese, wäre sie da- 
durch schon belanglos für eine •übernatürliche" Sittlichkeit, oder gar min- 
derwertig, so daß sie höchstens noch als Probe für unsern Glauben und un- 
sere Liebe zu Gott dienen könnte, indem wir sie •trotzdem" hochschätzen14? 
Oder ist nicht vielmehr die Zweckmäßigkeit des sittlichen Handelns der 
natürlichste und zügigste gottgewollte Beweggrund, ein Loblied auf die 
Gerechtigkeit und Weisheit Gottes? Es wäre schon gut, wenn wir zuweilen 
wieder etwas •primitiv" denken lernten und nicht vor lauter Idealismus 
den festen Boden unter den Füßen aufgäben. Die Tatsache, daß die sittliche 
Kapazität des Menschen nicht ähnliche Fortschritte macht und machen kann, 
wie in der Wissenschaft oder der Technik, legt es nahe, daß die sittlichen 
Lehren des Alten Testamentes auch für unsere Zeit noch genug zu sagen 
haben, wenn wir sie nur in der rechten Weise verstehen. 

Wir müssen uns nämlich bewußt bleiben, daß das Alte Testament in alt- 
orientalisch semitischem Gewände zu uns kommt. Vieles daran ist zeit- und 
volksgebunden, und die Aufgabe der Kommentare ist es, das Wesentliche 
vom Zufälligen, das allgemein Menschliche vom Orientalischen zu scheiden. 
Durch Vergleiche mit dem, was wir vom übrigen Alten Orient wissen, 
könnte diese Scheidung bedeutend erleichtert werden. Die Übertragung 
auf unsre Verhältnisse besteht dann nicht so sehr in billigen •Anwendun- 
gen", die jeder selbst machen kann, sondern im Aufweisen von Ähnlich- 
keiten und Berührungspunkten, die nicht gleich an der Oberfläche liegen. 

*« Vgl. M. Zerwick, Verbum Dni 25 (1947), 6. 



460 Heinz Kruse S. J. 

Wie elegant und doch schlicht hat nicht Gregor der Große in seinen Moralia 
die bloße Erwähnung des Landes Hus, der Heimat Jobs, zum Anlaß einer 
feinen Bemerkung genommen: 

•Ein Mann lebte im Lande Hus, namens Job. Der Wohnort des heiligen 
Mannes wird erwähnt, um das Verdienst seiner Tugend hervorzuheben. 
Denn wer wüßte nicht, daß Hus ein heidnisches Land war? Die Unkenntnis 
des Schöpfers hat aber die Heiden zur Lasterhaftigkeit geführt. Darum 
wird also sein Wohnort genannt, damit es zu seinem besonderen Lob diene, 
unter Bösen gut gewesen zu sein. Denn es ist nicht sehr rühmlich, unter 
Guten gut zu sein, wohl aber unter Bösen. Denn wie die Schuld um so 
schwerer ist, wenn jemand unter Guten böse ist, so ist es ein hoher Ruhm, 
selbst unter Bösen die Tugend bewahrt zu haben15." 

Das sind keine •Akkomodationen, die nur aus persönlicher Willkür stam- 
men und weit hergeholt sind"16, die wir •mit gewissenhafter Sorgfalt mei- 
den sollen", wie die Enzyklika sagt, sondern es ist der Wortsinn des hl. Tex- 
tes, angewandt im Sinne des göttlichen Verfassers und ohne durch eine 
plumpe •Moral aus der Geschichte" abzustoßen. 

Vielleicht möchte es scheinen, als ob die Auswertung des Alten Testa- 
mentes im Sinne Gottes an eine besondere Auslegungsart, an einen beson- 
deren •Sinn", gebunden sei, der von der naheliegendsten Wortbedeutung 
verschieden ist. Man hat sich in den letzten Jahren häufig mit den verschie- 
denen •Sinnen", den verschiedenen Auffassungsmöglichkeiten der Heiligen 
Schrift befaßt. Meist kam es darauf hinaus, daß der ,;Wortsinn" oder •ge- 
schichtliche" Sinn für die seelsorgliche Verwendung der Heiligen Schrift 
nicht genüge, und daß man zu einem tieferen, •geistlichen", •pneumati- 
schen" Sinn, einem •sensus plenior" seine Zuflucht nehmen müsse17. Auch 
in unserm Zusammenhang sind wir schon wiederholt auf verschiedene Aus- 
legungen der gleichen Texte gestoßen, und wir müssen uns fragen: Welcher 
Sinn ist der von Gott beabsichtigte? In welchem Sinne sollen wir das Alte 
Testament verstehen und anwenden? 

Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß der Wortsinn, mag er nun be- 
richtend, ermahnend oder erhebend, eigentlich oder übertragen sein, der 
erste und wichtigste Sinn ist; das, was sowohl der menschliche als der gött- 
liche Autor in erster Linie sagen wollte. Dieser Wortsinn ist, wie schon ge- 
sagt, im allgemeinen ein einziger. Er enthält zahllose Wahrheiten und Mah- 
nungen, die unmittelbar für uns zugeschnitten sind. Wir sahen aber schon 
aus der Schriftanwendung Jesu und des Neuen Testaments überhaupt, daß 
dieser Sinn nicht der einzige ist, der zum Ziele führt. Wir können das, was 
der Wortsinn von einem Einzelfall aussagt, auf alle jene Fälle ausdehnen, 
die im Wesentlichen gleich gelagert sind. Wenn etwa der erwähnte Psalm- 

15 II, 1; vgl. Brev. Rom., Dom. 1. Sept., Lectio 6. 
16 Div. Afü. Sp., S. 52. 
" Vgl. S. Schmidt S.J., De Protestantium exegesi •pneumatica". Verbum Dni 25 

(1947), 12 ff. 



Die Sendung des Alten Testaments 461 

vers •Der mein Brot aß, hat die Ferse wider mich erhoben" dem Wortsinn 
nach die Klage eines Kranken ist, den es mehr als seine Krankheit schmerzt, 
daß ein naher Freund ihn verraten hat, so kann dennoch nicht nur Jesus, 
sondern jeder, der in eine ähnliche Lage kommt, das Schriftwort sich zu 
eigen machen, und aus dem Gedanken, daß der Heilige Geist hier auch für 
ihn die Klage erhebt, Trost und Kraft schöpfen. Diese Anwendung liegt 
nicht eigentlich im Wortsinn des Textes, aber in der Absicht des Heiligen 
Geistes, der alle Anwendungsmöglichkeiten •voraussah und vorausbe- 
sorgte"18, wie der hl. Augustinus sich ausdrückt. Man könnte ihn den •ein- 
geschlossenen" Sinn des Textes nennen. Der menschliche Verfasser mag 
zwar an diese Möglichkeit der Verallgemeinerung nicht gedacht haben, 
aber wenn er darum gewußt hätte, müßte er mit der Auslegung durchaus 
zufrieden sein. Das ist keine Besonderheit der Heiligen Schrift, sondern gilt 
allgemein. Niemand kann etwas dagegen haben, daß seine Worte von ande- 
ren verallgemeinert werden, solange dies nach den Gesetzen der Logik vor- 
angeht. Es wird ihn im Gegenteil freuen, daß sein Wort so reich war und 
etwas ausgesagt hat über Verhältnisse, die er gar nicht kannte. 

Eine Besonderheit der Heiligen Schrift ist dagegen der sogenannte typische 
Sinn oder Realsinn, der besagt, daß gewisse Ähnlichkeiten zwischen alt- 
testamentlichen und neutestamentlichen Personen, Einrichtungen oder Ge- 
schehnissen, nicht zufällig, sondern von Gott gewollt sind, um im voraus 
etwas über das Spätere auszusagen. Er allein kann nicht nur durch Worte, 
sondern auch durch die Geschichte sprechen, da er sie nach seinem Willen 
lenkt. Daß solche Ähnlichkeiten beabsichtigt sind, muß aber bewiesen wer- 
den, sei es durch eine ausdrückliche Of fenbarung, also praktisch durch einen 
Hinweis im Neuen Testament, oder durch ein ganzes System von Ähnlich- 
keiten, das einen Zufall ausschließt. So ist es zu verstehen, wenn das, was 

' über das Verhältnis des Auserwählten Volkes zu Gott ausgesagt wird, kraft 
einer analogia fidei auch von dem Verhältnis der Kirche, sowie ihres Haup- 
tes und der einzelnen Glieder, besonders der Gottesmutter, zu Gott gilt. 
Eine willkürliche Annahme solcher beabsichtigten Ähnlichkeiten dagegen 
führt zu jener allegorischen Schriftauslegung, wie sie, aus der rabbinischen 
Überlieferung stammend, von Alexandrien sich ausbreitete und bis in die 
Neuzeit hinein sich großer Beliebtheit erfreute. Besonders für dichterisch 
veranlagte Geister mag es verlockend sein, manchen merkwürdigen Paral- 
lelen nachzugehen19. Aber soweit es sich dabei nicht um rechtmäßige Ver- 
allgemeinerungen handelt, ist eine solche Schriftauslegung abzulehnen, mag 
sie auch noch so •schöne" Anwendungen bringen. Der Weg von dort zur 
Spielerei ist nicht weit. Man mag immerhin sich daran ergötzen, darf aber 
nicht den Anschein erwecken, als handle es sich um den eigentlichen Sinn 
der Heiligen Schrift. Denn hier trifft das Wort der Enzyklika von den 
•weithergeholten Akkomodationen" zu: •Sie sind nicht Gebrauch, sondern 
Mißbrauch des Wortes Gottes20." 

18 De doctrina Christiana 3, 27; PL 34, 80. 
18 Vgl. Paul Claudel, Introduction au •Livre de Ruth", Paris 1938. 
M Div. Affl. Sp., S. 52. 



462 Heinz Kruse  S. J. 

Jeder Gebrauch des Wortes Gottes muß sich auf den Wortsinn stützen 
und von ihm ausgehen; und die modernen Kommentatoren der Bibel tun 
gut daran, wenn sie soviel Sorgfalt auf die Sicherstellung des Wortsinnes 
verwenden. Wenn sie aber grundsätzlich dabei stehen bleiben, verkennen 
sie die eigentliche Sendung der Heiligen Schrift, den Christmenschen •voll- 
kommen zu machen, ausgerüstet zu jedem guten Werk" (2. Tim 3,17). Es 
gilt Brücken zu schlagen über 2000 Jahre hinweg zum Leben der Gegen- 
wart, wie es die •Erklärung fürs Leben" der Herderbibel versucht. Soll es 
bei uns eine wahre •Biblische Erneuerung" geben, eine gesteigerte Ver- 
wendung der Heiligen Schrift zu frommer Lesung in den christlichen Fa- 
milien, wie sie der Papst in seiner Enzyklika wünscht, dann brauchen wir 
mehr •Wege in die Heilige Schrift", mehr •Verkündigungsexegese", geist- 
liche Führungen in den Reichtum des Wortes Gottes, auch in den des Alten 
Testamentes, das die Heilige Schrift Jesu und der Apostel war. Vielleicht 
ist erst heute die eigentliche gottgewollte Zeit der Bibel gekommen, wo wir 
im Zeitalter des Buches leben und die Fortschritte der Wissenschaft ganz 
andre Möglichkeiten bieten für das Verständnis der Bibel als in früheren 
Zeiten. Wer ist da eher befähigt und darum berufen, die Heilige Schrift 
ihrer Bestimmung zuzuführen, als unsre Fachleute der Bibelwissenschaft? 
Sie haben als die yoaiinaTeis, die Schriftgelehrten des Neuen Bundes keine 
vornehmere und wichtigere Aufgabe, als aus diesem unerschöpflichen Brun- 
nen Worte des Lebens auszuspenden, wie •ein Hausvater, der aus seinem 
Schatze auspackt, Neues und Altes" (Mt 13, 52). 




