
Das stellvertretende Leiden 
als Anruf Gottes an unsere Zeit 

Von Friedlich Wu 1 f S. J., München 

Wenn heute noch einmal einer vor den Herrn hinträte mit der Frage: 
•Was muß ich tun, um das ewige Leben zu erlangen", dann würde er wohl 
noch einmal die gleiche Antwort erhalten: •Willst du vollkommen sein, so 
geh hin, verkaufe alles, was du hast, und gib es den Armen, und du wirst 
einen Schatz im Himmel haben." Verkaufe alles, was du hast und gib es den 
Armen! Wohl dächten auch wir bei solchen Worten zunächst an materiellen 
Besitz, an Hungernde und Darbende und Vertriebene. Aber das alles er- 
schiene uns angesichts des' allgemeinen Chaos und der Massenverelendung 
nicht mehr das Unterscheidende im Verhältnis der Menschen zueinander. 
Heute, wo die Grenzen der Welt zusammengerückt sind, und sich niemand 
mehr dem alles mit sich reißenden Strudel der Ereignisse entziehen kann, 
sind die äußeren Konturen der Lebensschicksale mehr oder weniger ver- 
wischt • bald trifft es diesen, bald jenen • und im Nebel des großen 
Grauens untergegangen. Heute, wo das Äußerste auf dem Spiele steht, 
wo der Sinn des Einzelschicksals wie des Menschheitsganzen in Frage ge- 
stellt ist, bleibt letztlich nur noch ein Unterschied übrig: der zwischen 
Gläubigen und Ungläubigen. Diese eigentliche Grenzlinie zwischen •Reich" 
und •Arm", zwischen •Besitzenden" und •Nichtbesitzenden" zerreißt in 
tausendfacher Weise die Menschheit, die Völker, Städte und Gemeinden, 
Betriebe und Gesellschaftskreise, ja oft genug die engsten Bande von 
Freundschaft und Familie, so daß Mißtrauen, Haß und Feindschaft die 
Menschen erfüllt und die Besten von ihnen unter einer grenzenlosen und 
sehr schmerzhaften Vereinsamung leiden. Freunde und Ehegatten ver- 
stehen einander nicht mehr, Eltern weinen um ihre Kinder, Kinder um ihre 
Eltern. •Fortan werden fünf in einem Hause im Zwiespalt sein: drei gegen 
zwei und zwei gegen drei" (Lk 12,52). 

Ergibt das nicht für uns einen ganz neuen und drängenden Sinn des 
Herrenwortes: •Geh hin, verkaufe alles, was du hast, und gib es den 
Armen?" Denn mit dem Hinschenken von Hab und Gut allein ist es nicht 
mehr getan, so notwendig und unerläßlich gerade heute das Teilen der 
irdischen Habe sein mag. Was können und müssen wir lassen, um es den 
Armen zu schenken, jenen Armen, denen im Grunde nur mehr das Nichts 
geblieben ist, das giftig-süße Nichts schrankenloser Ungebundenheit, das 
eisige Nichts gespielter Selbstsicherheit oder auch das grausige Nichts sinn- 
loser Leer.e? Können wir sie überhaupt noch beschenken mit den Reich- 
tümern unseres Glaubens, seiner seligen Hoffnung und seiner tröstlichen 
Gewißheit? Unser Wort erreicht sie nicht mehr, und selbst unsere Taten 
sind schal geworden, weil ihnen das Salz der Entsagung und Lauterkeit 
fehlte, weil sie ein frommes Gewand trugen, aber aus einem sehr un- 
frommen, selbstsüchtigen und pharisäischen Herzen kamen. Was können 
und müssen wir also lassen, um es den Armen zu geben, ja, was heißt es, 
alles zu verlassen? 

21 



322 Friedrich Wulf S.J. 

Wenn wir die Menschen jenseits der •großen Mauer" in ihrem Innersten 
noch treffen wollen, dann müssen wir als erstes zu ihnen hinausgehen, um 
ihre eigentliche Not mit ihnen zu teilen, die Sinnlosigkeit ihres Schicksals, 
ihre Trostlosigkeit, ihre Leere. Das alles müssen wir auf uns nehmen, so 
als sei es unsere eigene Not • Not, die unser Herz erfüllt, es verwundet und 
bluten macht. Wir dürfen uns nicht mehr in selbstgerechter oder auch 
furchtsamer Weise absondern, um der eigenen Seligkeit zu pflegen, um den 
Besitz der Wahrheit ängstlich zu hüten und den Trost der Geborgenheit zu 
genießen. Wir müssen vielmehr hinaus auf die offenen Straßen und Gassen 
und an die Zäune, dorthin, wo die •Armen" zu finden sind. Wer wirklich 
je im Sinne dieses Gleichnisses die Heimlichkeit seines eigenen Herzens ver- 
lassen hat, in die absolute Offenheit und Ungeborgenheit hinaus, zu den 
gentes des Völkerapostels, zu den Heiden und Ungläubigen, der hat auch an 
ihrer Nacht und Leere teilnehmen müssen und sie vielleicht härter und 
bitterer als jene selbst verspürt, anders hätte er nie den Trost und die 
Freude erfahren, verschlossene Herzen zu öffnen und erstorbene zu be- 
leben. Ob Gott uns heute nicht alle ein wenig die Nacht und Leere des Un- 
glaubens erfahren läßt, weil wir Ihn zu klein gedacht und wir darum keine 
ungelösten Fragen, keine Rätsel und Geheimnisse mehr kannten, so daß uns 
die Suchenden und Ringenden und •Armen" immer mehr mieden oder gar 
verspotteten, und wir ihnen keine wirksame Hilfe mehr bringen konnten? 
Ja, wer schenken will, muß zuvor den Raum seines Herzens verlassen 
haben und • soweit das überhaupt möglich und erlaubt ist • sich an den 
Ort begeben, wo der andere steht. 

Wenn das aber wahr ist, dann müssen wir unser Herz noch weiter hinaus- 
wagen, dann müssen wir es auch der letzten und bittersten Not des anderen 
aussetzen, dem brennenden Feuer fremder Schuld. Wir müssen uns in 
einem tiefen und christlichen Sinn mit den Zöllnern und Dirnen •gemein 
machen" und ihre Sünde auf uns nehmen und abbüßen, wenn anders wir 
den Zugang zu ihnen noch finden wollen. Heute, wo wir geradezu beängsti- 
gend erleben, daß Los und Schuld aller Menschen und Völker in einem 
unlöslichen Zusammenhang stehen, drängt sich uns wie nie zuvor die Er- 
kenntnis auf, daß einer für die Schuld des anderen mitverantwortlich ist, 
daß es • auch abgesehen vom Geheimnis der Erbsünde • so etwas wie eine 
Allgemeinschuld gibt, daß sich darum niemand der Strafe entziehen darf, 
die Gott über das Menschengeschlecht verhängt und jeder des Nächsten 
Sünde mitzutragen hat. Es scheint, als würde diese Erkenntnis immer mehr 
Herzen in Bewegung setzen und nachgerade zum kennzeichnenden Cha- 
risma der Frömmigkeit unserer Zeit werden. Je höher die Sündflut steigt, 
je ohnmächtiger und hifloser wir ihr mit unseren Mitteln gegenüberstehen, 
um so lauter der Ruf nach Buße und Sühne. Die Päpste reden immer häufi- 
ger und eindringlicher von der stellvertretenden Genugtuung durch Opfer 
und Entsagung,. Visienäre glauben sich von Gott beauftragt, zur Buße auf- 
zurufen, einfache Christen greifen alleVorten nach dem Kreuz, um es auf 
ihre Schulter zu nehmen und in langer Prozession durch Länder und Städte 
zu tragen und so ihrer Bußbereitschaft sichtbar und symbolhaft Ausdruck 



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 323 

zu geben, und selbst eine bedeutende Literatur hat den Gedanken des stell- 
vertretenden Leidens aufgenommen und dichterisch dargestellt, wie Paul 
Claudel in seinem •Seidenen Schuh" und Gertrud von Le Fort im •Kranz 
der Engel". 

Wenn der Herr uns also auf unsere Frage: •Was muß ich tun, um das 
ewige Leben zu erlangen" zuruft: •Verkaufe alles, was du hast, und gib es 
den Armen", so heißt das, in unsere Zeit übersetzt, nichts Geringeres, als 
daß wir uns leer machen sollen von allem, was nur die eigene Person be- 
trifft, von den sorgsam gehüteten Besitztümern unseres heimlichsten Her- 
zens, seinen Beglückungen, Wunschbildern und Ängsten, und selbst von 
dem sorgenden oder auch seligen Gedanken an das eigene Heil, • um der 
Brüder willen, um ihnen die ganze Kraft eines noch ungeteilten Herzens 
zuwenden zu können, um ihre Not und Verzweiflung, gerade die nicht mehr 
als solche erkannte und empfundene, als persönliche Not und Verzweiflung 
mitzutragen und ihre Schuld, als sei es die eigene, mitabzubüßen. Der 
Apostel ist sich des Außerordentlichen dieses Gedankens bewußt, wenn er 
feierlich bezeugend schreibt: •Ich sage die Wahrheit und lüge nicht, mein 
Gewissen bezeugt es mir im Heiligen Geist: Groß ist meine Trauer, unauf- 
hörlich der Kummer meines Herzens. Gern wollte ich selbst mit dem Fluche 
beladen fern von Christus sein für meine Brüder, die mir dem Fleische nach 
stammverwandt sind" (Rom 9,1-3). 

Sind auch wir von einer solchen Gesinnung erfüllt oder sehen wir hier 
wenigstens eine Aufgabe vor uns, einen Anruf Gottes gerade in unserer 
Zeit? Weichen wir der Frage nicht aus, wenn wir sie noch nicht verstehen; 
denn es geht hier wie überall im Reiche Gottes um ein Geheimnis, und von 
den Geheimnissen Gottes gilt, daß sie sich letztlich nur der gläubigen Er- 
fahrung erschließen. Die folgenden Überlegungen haben darum auch nur 
den Sinn, zum Beten und Ringen um diese Erfahrung anzuregen. 

Wir wissen: unsere Erlösung beruht auf dem Mittlertum Christi, auf sei- 
nem Sühneleiden bis zum Tode am Kreuz. •Durch sein allerheiligstes Leiden 
hat er für uns dem Vater genuggetan"1. Ihm bringt er diese Genugtuung 
•im Namen der Sünder" dar. Wir wissen aber auch: diese für uns geleistete 
Genugtuung, und Sühne wird in uns nicht wirksam ohne unser Zutun, ohne 
unser Mitopfern und Mitsühnen. Denn durch Christi stellvertretendes Lei- 
den wurde die auf dem ganzen Menschengeschlecht lastende Genugtuungs- 
pflicht nicht einfach aufgehoben, sondern für den einzelnen nur erfüllbar. 
Durch dieses Leiden wird sogar die Einlösung einer G e r e c h t i g k e i t s - 
pflicht, wird unsere sühnende Wiedergutmachung der Gott angetanen Be- 
leidigungen und die büßende Wiederherstellung der verletzten Ordnung, 
zugleich ein Erweis unserer Liebe. Ja, unsere Liebe zu Gott kann gar 
nicht mehr anders sein als eine genugtuende und sühnende Liebe, seitdem 
die liebende Hingabe Christi an den Willen des Vaters im Opfer des Kreu- 
zes zugleich das große Werk der sühnenden Wiedergutmachung wurde. In 
seinem leidenden und blutenden Herzen sind auch für uns consecratio und 

1 Trid. sess. 6, cap. 7, Denz 799. 
21« 



324 Friedrich Wulf S. J. 

reparatio, Weihe und Wiedergutmachung, Liebe und Sühne unlösbar mit- 
einander verbunden, wie Pius XI. in seinem großen Rundschreiben über die 
dem heiligsten Herzen geschuldete Sühne darlegt2. Darum heißt es auch in 
der Oration des Herz-Jesu-Festes: •Gott, im Herzen deines Sohnes, das 
unsere Sünden verwundeten, schenkst du uns voll erbarmender Huld die 
unendlichen Schätze der Liebe. Wir bitten dich, laß uns durch die Huldi- 
gung unserer liebenden Hingabe an Ihn zugleich ein Werk 
würdiger Sühne entrichten." Weil wir Gott nur lieben können mit 
der Liebe, mit der Er uns zuvor geliebt in Jesus Christus, ist jedes Hinein- 
wachsen in das Leben mit Gott ein Hineinwachsen in die Erlöserliebe Chri- 
sti, ein Vereinigtwerden mit seinem blutenden und sühnenden Herzen. 

Damit ist nun unser gesamtes Gnadenleben, unsere Gottesverehrung und 
unsere Frömmigkeit aufs innigste mit dem Grundgesetz der Erlösung, dem 
Gesetz der stellvertretenden Sühne verbunden. Ich kann als Christ diesem 
Gesetz gar nicht mehr entraten und ausweichen, ich kann nicht mehr ein 
rein privates religiöses Leben führen, nur der persönlichen Vollkommen- 
heit nachstreben, auch dann nicht, wenn ich die Wüsten Ägyptens aufsuchte 
und das Leben der Reklusen erwählte. Denn alle Gnaden, die mir geschenkt 
werden, sind Christusgnaden und daher nicht nur mir persönlich zugedacht, 
gleichsam zum ausschließlichen Besitz, nur zur eigenen Heiligung, sondern 
sollen immer zugleich auch der ganzen Kirche, ja der ganzen Menschheit 
zufließen. Ich bin nur Treuhänder der Gnade, •Verwalter der Geheimnisse 
Gottes", wie Paulus sagt. Gewiß unterscheidet man in der Theologie eine 
zweifache Gnade: die gratia gratum faciens und die gratia gratis data (die 
•genehm machende" Gnade und die •Gnadengabe"), je nachdem sie dem 
Empfänger zur eigenen Heiligung oder zur Heiligung anderer verliehen 
wird. Im Grunde sind aber alle Gnaden, die uns aus dem Erlösungsopfer 
Christi zukommen, immer auch •gratiae gratis datae", charismatische Gna- 
dengaben, die dem ganzen Leib Christi, ja dem ganzen Menschengeschlecht 
zugute kommen sollen. 

Dieses Gesetz der stellvertretenden Genugtuung und Sühne, unter dem 
ich als Christ ohne Einschränkung und Urlaub stehe, muß nun auch das 
Gesetz meines bewußten Handelns, aller Äußerungen meiner Frömmigkeit 
werden. Wenn •die göttliche Weisheit es wunderbar angeordnet hat, daß 
wir für die Kirche, die der Leib Christi ist, in unserm Fleische das ersetzen, 
was an Christi Leiden noch aussteht (Kol 1, 24), dann ... müssen wir auch 
mit dem Lobe und der Genugtuung, ,die Christus im Namen der Sünder 
darbringt', unser eigenes Lob und unsere eigene Genugtuung vereinigen"3. 
Ja, wenn Christus selbst, •der in seinem geheimnisvollen Leib noch immer 
leidet, uns zu Gefährten und Teilnehmern seiner Sühne wünscht, • wie es 
ja auch unsere innigste Verbindung mit ihm erfordert"4, dann werden wir 
in all unserem Beten für andere mitbeten, in unserm Büßen für andere mit- 
büßen, in unserem Leid das Leid anderer mittragen und Gott, dem Vater, 

* A. A. S., XX 1928 p. 169. • Vgl. diese Zeitschrift 3 (1928) ,184. 
3 Ebd. p. 170. 
4 Ebd. p. 174. 



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 325 

in Christus aufopfern müssen. Unser Sein und Tun in Christus wird nur so 
vollkommen sein, als es ein Sein und Tun für andere ist, das Maß unserer 
Vollkommenheit hängt von dem Maße unserer Teilnahme an der stellver- 
tretenden Sühne Christi ab. •Wie nämlich die feierliche Hingabe (in der 
Weihe an das heiligste Herz) die Vereinigung mit Christus offenbar macht 
und festigt, so begründet die Sühne dieselbe durch die Tilgung der Schuld, 
vervollkommnet sie durch die Teilnahme an Christi Leiden und vollendet 
sie durch die für die Brüder dargebrachten Opfer"5. Der vollkommene 
Mensch, der Heilige unserer Zeit, ist der Sühnende, der sich-Opfernde für 
die Brüder. •Eine größere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt 
für seine Freunde" (Jo 15,14). •Darum müssen auch wir das Leben für die 
Brüder hingeben" (1 Jo 3,16). 

Der Ruf zur Sühne, zum Mitleiden mit Christus für die Rettung einer an 
ihren Sünden zugrunde gehenden Welt wird seit geraumer Zeit und immer 
stärker in der Kirche vernommen. Es geht nicht mehr um irgendein Einzel- 
anliegen, nicht mehr um dieses oder jenes Land, es geht um die Menschheit 
als solche, um ihr christliches Dasein im ganzen. •Wenn wir die nicht mehr 
endenwollende und schmerzliche Reihe der Heimsuchungen • die unheil- 
volle Mitgift der Sünde •, die den Weg des gefallenen Menschen auf seiner 
Pilgerfahrt kennzeichnen, betrachten", schrieb Pius XI. schon im Jahre 
1932", •dann will es Uns scheinen, als sei das Menschengeschlecht nach 
der Sündflut nie so tiefgreifend und allgemein von einer solchen Fülle 
heftigster Leiden geprüft worden wie im gegenwärtigen Augenblick." 
Wenn daher ein Christ •für das göttliche Gesetz so eifert und vor Liebe 
zum Bruder so glüht, wie es der Fall sein sollte, dann wird er nicht nur 
bestrebt sein, seine eigenen Sünden durch Buße wiedergutzumachen, nein, 
er übernimmt es auch, die Sünden der anderen zu sühnen nach dem Bei- 
spiel der großen Heiligen, die sich oft genug als Sühnopfer anboten, um 
die Sündenstrafen ihrer ganzen Zeit zu tragen, • nach dem Beispiel vor 
allem des göttlichen Erlösers, des Gotteslammes, das ,die Sünden der Welt 
hinwegnimmt'"''. 

Und solche Christen finden sich in wachsender Zahl, nicht nur hinter den 
Gittern der Klausur, in den offiziellen Gewändern der Buße und Welt- 
abkehr, nein, ebenso in der Welt, in allen Schichten und Berufen, in allen 
Altersstufen und Verhältnissen. Kinder wissen sich gerufen, ihren Eltern 
und Geschwistern den Glauben zu eropfern, Gläubige verlassen die reli- 
giöse Geborgenheit eines trauten Heims, um Gemeinschaft mit den Un- 
gläubigen zu pflegen, und hinter äußerem Glanz und ungezwungener Fröh- 
lichkeit verbirgt sich oft genug wie hinter einem verhüllenden Schleier, den 
Blicken Neugieriger entzogen, ein Leben der stellvertretenden Buße und 
Sühne. Sie alle finden, ohne darüber belehrt worden zu sein, aus einem 

5 Ebd. p. 172. 
• Rundschreiben über die in den gegenwärtigen Heimsuchungen des Menschen- 

geschlechtes dem heiligsten Herzen Jesu darzubringenden Bittgebete und Sühn- 
opfer, A. A. S., XXIV. 1932 p. 178. 

' Ebd. p. 190. 



326 Friedrich Wulf S. J. 

christlichen Instinkt heraus den gleichen Weg, als wüßten sie ihn schon 
lange; sie alle sind durch ein geheimes Mitwissen mit dem leidenden und 
sühnenden Herrn untereinander verbunden und prägen, jeder in seiner 
Weise, die Züge seines heiligsten Antlitzes aus. Und welches sind die kenn- 
zeichnenden Züge dieses Antlitzes? Nicht Traurigkeit, Verzicht oder gar 
pharisäische Selbstgerechtigkeit, sondern Liebe, hingebende, verschenkende 
Liebe, Selbstvergessenheit und Selbstentäußerung bis zur heiligen Antlitz- 
losigkeit, wie Dona Proeza im •Seidenen Schuh" Rodrigüo zuruft: •Laß 
mich ohne Antlitz sein, damit ich eindringe bis in dein Herz!"8. Immer wie- 
der ist es der in tausendfachen Weisen wiederholte gnadenhafte Nachvoll- 
zug der Entäußerung Christi und seiner erschütternden Antlitzlosigkeit: 
•Ein Wurm bin ich und kein Mensch; der Leute Spott und verachtet vom 
Volk!" •Er, der in Gottesgestalt war, erachtete sein gottgleiches Sein nicht 
für ein Gut, das er mit Gewalt festhalten sollte.Vielmehr entäußerte er sich, 
nahm Knechtsgestalt an und wurde den Menschen gleich. Er erschien im 
Äußern als ein Mensch und erniedrigte sich und war gehorsam bis zum 
Tode, ja bis zum Tode am Kreuze" (Phil 2,6 ff). 

Wie aber kommt meine sühnende Selbstentäußerung dem Nächsten vor 
Gott zugute, wie erreicht ihn meine verschwendende Liebe, die mich einen 
schmerzlichen Tod sterben ließ, um nur mehr für ihn da zu sein? Ist er bei 
mir im Herzen Gottes, habe ich ihn durch mein Sühneleiden und meinen 
Sühnetod vielleicht schon mitgenommen an dieses Herz, weil ich ihn doch in 
meinem eigenen Herzen trug? Veronika im •Kranz der Engel" Gertrud von 
Le Forts scheint darauf eine klare Antwort zu wissen, wenn sie sagt: •Zwar 
hatte ich anfangs immer noch versucht, für eine innere Wandlung Enzios 
zu beten, wie ich es seit langer Zeit gewohnt gewesen, allein es war mich 
dabei niemals eine Hoffnung auf Erhörung überkommen. Sondern es war 
geradezu gewesen, als schüttle der Engel des Gebets liebreich aber streng 
das Haupt und spräche: bitte nicht mehr, sondern schenke, schenke, wie du 
es doch selber vorgehabt hast! Und dann war eben jene Wendung ein- 
getreten. Ich hatte meine Bitte fallen lassen und mich auf die Wandlung 
meines eigenen religiösen Besitzes in den des Freundes gesammelt. Er besaß 
den Glauben nicht, aber mein Glauben konnte ihm vor Gott mitgehören. 
Das Christusbild, das meiner Seele eingeprägt war, es würde auch seiner 
Seele eingeprägt werden ;• aber in der meinen. Mit diesem Gedanken be- 
gleitete ich die ganze Messe. Sobald der Priester beim Offertorium den 
Kelch erhob, bot ich Gott meine Seele wie eine Opferschale für den Freund 
dar. Ich warf Stück für Stück meines religiösen Besitzes hinein, des gegen- 
wärtigen wie des zukünftigen•niemals vergaß ich den Gedanken an Santa 
Maria in Lucchesi, ja, gerade er erschien mir besonders bedeutungsvoll • 
die Reparatrices weihen sich ja dem Gedanken der religiösen Stellvertre- 
tung. Je schwerer die Schale wurde, je leichter schien sie zu werden, bis es 
dann bei der Wandlung war, als nähme sie der Engel aus meinen Händen. 
Und nun erschien der Raum der schönen Kirche nicht mehr leer, sondern 

8 Nach der Übersetzung von H.U. v.Balthasar, O.Müller, Salzburg (1939) S.231. 



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 327 

erfüllt von dem, den ich hier so schmerzlich vermißt hatte: ich kniete ja an 
seiner Statt, ich feierte an seiner Statt die Messe und die Kommunion, er 
war gegenwärtig, wenn ich gegenwärtig war, er besaß alles, was ich besaß, 
denn alles, was mein war, war auch sein • mit dieser beseligenden Gewiß- 
heit verließ ich jedesmal die Kirche -"* Und das Schutzengelpaar über 
dem gotischen Torbogen des Heidelberger Schloßhofes bestätigte ihr diese 
Ansicht: •Alles, was dein ist, es ist vor Gott bereits sein" (83). Ihre Logik 
schien um so klarer und durchsichtiger, als sie und Enzio eine gegenseitige 
liebe einte: •Er liebt mich, die ich Gott liebe; also liebt er Gott durch mich 
• das war mein unerschütterlicher Glaube. Gott selbst hatte diesen Glau- 
ben bestätigt, er hatte aus unser beider Leben ein Leben gemacht" (88). 
Daher noch einmal die kühne Zuversicht Enzio gegenüber: •Alles, was mein 
ist, ist dein • du hast es, und wenn du es auch gar nicht weißt: ich habe es 
für dich mit" (113). • Hat dann aber nicht auch Enzio recht, wenn er ent- 
gegnet: •Wenn das wahr wäre, ich meine, wenn wirklich alles, was dein 
ist, mir mitgehörte, dann müßte auch das Umgekehrte gelten" (112). Ist 
das Nichts der Entäußerung des sühnenden Christen das. Nichts der Sünde 
und des Unglaubens? Muß darum Veronika wirklich die Nacht der Schuld 
mit dem Geliebten teilen und seiner Verfluchung durch den Freund teil- 
haftig werden, um ihn dadurch für Gott retten zu können? 

Da •unsere ganze Sühnekraft einzig und allein aus dem einen blutigen 
Opfer Christi fließt"10, so kann auch der genaue Sinn unserer stellvertreten- 
den Genugtuung und Sühne sowie die Art und Weise ihrer gnaden- 
haften Wirksamkeit nur aus einer sorgfältigen Betrachtung der Sühnetat 
Christi erschlossen werden. Und da der Begriff der stellvertretenden Ge- 
nugtuung und Sühne, wie er in der westlichen Theologie gebraucht wird, 
streng personalistischer Natur ist • handelt es sich in ihm doch um das 
Abbüßen derjenigen Sündenstrafen, die für persönliche Sünden (im Gegen- 
satz zum peccatum naturae • zur Erbschuld) verhängt wurden •, so be- 
trachten wir hier die Erlösertätigkeit Christi nicht so sehr, insofern sie das 
Menschengeschlecht als Ganzes, als natürliche und übernatürliche Ein- 
heit erfaßt, wie die Theologie des Ostens es vor allem tut, als vielmehr 
insofern sie auf die einzelnen Menschen als Individuen, als Personen aus- 
gerichtet ist. 

Die Gehorsamstat des Gottessohnes am Kreuz, seine Hingabe an den 
Willen des Vaters war zunächst seine ganz persönliche Tat, an der niemand 
von uns unmittelbar beteiligt war. Direkt konnte sie darum auch nur ihm 
zugute kommen. Für die unendliche Ehre, die er persönlich dem Vater im 
Leiden und Sterben erwies, hat dieser ihn in seiner individuellen mensch- 
lichen Natur erhöht und verherrlicht. Aus welchem Grunde und in welchem 
Sinne konnte nun das persönliche Opfer Christi zugleich auch ein stell- 
vertretendes sein, das also nicht nur im Namen der Menschheit und für 
dieselbe dargebracht wurde, sondern auch diese wirklich vertrat und darum 
ihr zugute kam? Das ergibt sich aus der gottmenschlichen Stellung Christi. 

» München (1946), S. 68.     w A. A. S., XX, p. 171. 



328 Friedrich Wulf S. J. 

Christus war wegen seiner göttlichen Personwürde, nicht erst durch nach- 
träglichen positiven Willensentschluß Gottes oder nur wegen seiner Ver- 
dienste am Kreuz, das Haupt der ganzen Menschheit, in viel tieferem Sinne, 
als Adam es war und sein konnte. Er faßte alle Menschen in sich zusammen, 
die Gewesenen und die Zukünftigen, und barg sie in seinem Herzen. Sie 
waren sein natürliches Eigentum, und Er war ihr Herr und ihr König, 
König von Geburt, aber auch bestimmt zum •König der Herzen, wegen 
seiner Liebe, die alle Erkenntnis übersteigt" (Eph 3,19)". Er konnte gar 
nicht anders als für sie da sein, und sie mußten für ihn leben. Seine Emp- 
findungen können daher nicht treffender und erschöpfender gekennzeich- 
net werden als mit den Eingangsworten der Herz-Jesu-Messe: •Die Gedan- 
ken seines Herzens gehen von Geschlecht zu Geschlecht, ihre Seelen dem 
Tode zu entreißen und sie im Hunger zu stillen" (Ps 32,11.19). 

So wie Christus nun auf Grund seiner Stellung als Haupt und Herr in 
seinen Gedanken und Handlungen immer irgendwie die Menschheit mit 
einschloß, so erkennt auch der Vater die ganze Menschheit und jeden ein- 
zelnen nicht nur von Ewigkeit her in seinem •Wort", sondern, für unser 
Begreifen noch viel näher und blutvoller, in Jesus Christus. Er konnte gar 
nicht von ihnen absehen, auch nicht in dem, was zunächst Christi persön- 
liche Tat war, schon gar nicht, wenn diese Tat ausdrücklich und mit dem 
Einsatz der ganzen Person für die sündige Menschheit dargebracht wurde. 
Er mußte vielmehr, nachdem er einmal die Menschwerdung seines Sohnes 
ins Werk gesetzt hatte, in der Person Christi dem ganzen Geschlechte ver- 
zeihen und zur Versöhnung bereit sein, sonst hätte er seinen eigenen Ge- 
danken und seiner in Christus gegebenen Verheißung widersprochen. 

Mit der Annahme des Opfers ist nun zwar die Feindschaft zwischen Gott 
und dem Menschengeschlecht aufgehoben, offenbar und wirksam aber zu- 
nächst nur in Christus, unserem Mittler, • und hier zeigt sich wieder der 
personale Charakter seiner Sühnetat und damit auch die Grenze des Be- 
griffes der stellvertretenden Sühne. Christus konnte, auch abgesehen von 
seiner wesentlichen Unsündlichkeit, weder unsere persönliche Schuld noch 
im eigentlichen Sinne unsere Strafe auf sich nehmen, • die Person und 
ihre Entscheidungen bleiben letztlich unvertretbar. Wie und in welchem 
Sinne kann aber sein Opfer uns überhaupt noch angerechnet werden, wenn 
wir letztlich doch nur wieder ganz persönlich für unsere Taten einstehen 
können und müssen? Nur dadurch, daß wir in freier und liebender Ent- 
scheidung Christus als unser Haupt anerkennen, daß wir in Ihm und mit 
Ihm voll Reue und Demut vor den Vater hintreten und uns mit Seiner 
sühnenden Gesinnung vereinigen. Nur in dieser letzten Vereinigung von 
Person zu Person wird seine Tat auch die meine, spricht Er zu mir: •Alles, 
was mein ist, sei dein", und sieht der Vater in mir seinen Sohn. Die Mög- 
lichkeit zu einer solchen Vereinigung im Glauben und jn der Liebe muß mir 
allerdings zuvor von Gott geschenkt werden. Sie ist so sehr Gnade, daß ich 
zu ihr nichts anderes beitragen kann, als daß ich sie demütig und dankbar 

11 Rundschreiben Pius XI. über das Königtum Christi vom 11. Dezember. 1925, 
A. A. S., XVlI, p. 595. 



'   Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 329 

annehme. Erst im Glauben und in der Liebe kann ich in Christus meinen 
Vertreter vor dem Vater sehen, und vertritt Christus mich vor seinem 
Vater mit seinem kostbaren Blut. •Kann es eine größere Barmherzigkeit 
geben", schreibt Anselm von Canterbury angesichts dieses Geheimnisses12, 
•als wenn Gott der Vater dem Sünder, den er zu ewigen Qualen verdammt 
sieht, ohne daß er sich davon befreien könnte, sagt: ,Nimm hin meinen Ein- 
geborenen und gib ihn zum Ersatz für dich' • und wenn der Sohn fort- 
fährt: ,Nimm mich zu eigen und zahle mit mir dein Lösegeld'? • So spre- 
chen gleichsam beide, wenn sie uns zum christlichen Glauben rufen und 
ziehen. • Und gibt es zugleich etwas Gerechteres, als daß derjenige, dem 
weit über alles Geschuldete hinaus erstattet wird, alle Schuld nachläßt, 
wenn das Geschuldete mit schuldiger Gesinnung (ct. h. voller Reue und 
Vertrauen) dargeboten wird?" 

Von dieser Analyse des Sühneleidens Christi her kann ich nun auch Sinn 
und Wirksamkeit unserer stellvertretenden Genugtuung und Sühne be- 
stimmen. Denn es ist ja dasselbe Sühneleiden des Herrn, das •in seinem 
geheimnisvollen Leibe, der Kirche, erneuert, gleichsam fortgesetzt und voll- 
endet wird"13. 

Zunächst einmal gilt auch für uns das allgemeine metaphysische Grund- 
gesetz einer letzten Geschiedenheit und darum Unvertretbarkeit der Per- 
son. Ohne ein freies Ja nimmt weder der andere an meinen sittlichen Ent- 
scheidungen teil noch ich an den seinen. Einen unmittelbaren Austausch 
gibt es hier nicht, mögen zwei Menschen noch so innig miteinander ver- 
bunden sein. Ich kann darum weder die Schuld des andern • nicht einmal 
im eigentlichen Sinne seine Sünden strafen • als eigene auf mich 
nehmen, noch dem anderen, bloß auf Grund liebender Gemeinsamkeit, un- 
mittelbar an meiner persönlichen Christusgemeinschaft Anteil geben. Wohl 
sagt man in einem weiteren Sinne gern, daß Liebenden alles gemeinsam sei, 
und daß sie einander alles schenken. Das setzt aber voraus, daß ich den 
anderen gerade in dem bejahe, was ich von ihm empfange, auch wenn mir 
dieses Ja nicht ausdrücklich bewußt wird. Und selbst in diesem Falle ist 
ein unmittelbares Geben und Empfangen eigentlich christlicher Güter nicht 
möglich, weil diese ein freies Gnadengeschenk Gottes sind und sich darum 
dem Verfügungswillen des Mensche/i entziehen. Wenn darum der Dechant 
im •Kranz der Engel" Gertrud von Le Forts meint, man könne sich •den 
Empfang der eigentlich sakramentalen Gnaden ... für den ungläubigen Teil 
doch eben nur als ein Überströmen der Gnade des Gläubigen denken" (124), 
so ist dieser Satz nach seinem strengen Wortsinn sicherlich nicht richtig. 
Und ebensowenig hat es einen Sinn, zu sagen: •das Christusbild, das meiner 
Seele eingeprägt war, es würde auch seiner Seele eingeprägt werden • 
aber in der meinen" (68). Die Begründung dafür: •Er liebt mich, die ich 
Gott liebe, also liebt er Gott durch mich" (88), trifft nicht zu. Denn der Un- 
gläubige ist durch eine unüberbrückbare Kluft vom Gläubigen getrennt, 
solange er bewußt in seinem Unglauben verharrt, und mit aller natürlichen 

11 Cur Deus homo, II, 21, Migne PL 158, 430. 
"A.A.S.XX 1928, p. 174. 



330 Friedrich Wulf S. J. 

Liebe kann er den übernatürlichen Grund der Seele des Gläubigen niemals 
erreichen. 

Wir können also in unserer Genugtuung und Sühne den Nächsten nicht 
im eigentlichen Sinne der Person vor Gott vertreten und ihm darum auch 
nicht unmittelbar an unseren Gnaden Anteil geben, auch dann nicht, wenn 
wir in Christus vor Gott hintreten und unsere Sühne mit der seinigen ver- 
einigen. Denn auch Christus konnte uns, wie wir gesehen haben, nicht in 
der Weise vertreten, daß uns seine persönliche Tat unmittelbar als 
unsere eigene angerechnet worden wäre. Es bedurfte nicht nur der An- 
nahme seines Opfers durch den Vater, sondern auch unserer demütigen 
und reuigen Gesinnung, bevor wir der Früchte dieses Opfers teilhaftig 
wurden. Diese Gesinnung gläubiger Bereitschaft bleibt unsere freie Ent- 
scheidung, auch wenn sie uns durch Christi Kreuz verdient und gnadenhaft 
geschenkt wurde. Wie nun der Vater den Tod seines Sohnes forderte, ehe 
er ihn verherrlichte und zu unserem Fürsprecher im Himmel machte, so 
fordert er in Christus auch unseren Tod, ehe wir in sein Leben eingehen 
können: den Tod unserer Eigenliebe, den Verzicht auf cue|fnnerweltliche 
Erfüllung, die Kreuzigung unserer Welt. Und wenn wir diesen schmerz- 
lichen Tod, dieses allmähliche Sterben, dieses immer tiefere Eingehen in 
das Nichts unserer Selbst und der Welt, nicht nur unsertwegen, sondern 
der Brüder wegen auf uns nehmen, wenn deshalb dieser Tod noch ein wenig 
schmerzlicher sein sollte und die Nacht des Nichts noch ein wenig drücken- 
der, dann, ja dann ist unsere Stimme die Stimme des Sohnes geworden, 
die mitten im Herzen des Vaters um Erbarmen ruft: •Vater, verzeih ihnen, 
denn sie wissen nicht, was sie tun!" Dann gleichen wir jenen Leuchttürmen 
auf hoher See, die den Verirrten den. Weg in den rettenden Hafen weisen, 
jenen Leuchtfeuern am Strande, die den Schiffbrüchigen die baldige Hilfe 
ankündigen. 

Erschütternd, mit welcher Tiefe und Folgerichtigkeit Claudel diesen Ge- 
danken im •Seidenen Schuh" ins Bild und Erlebnis gebracht hat. Dieses 
freiwillige Sterben Proezas um des Geliebten willen, dieses Schwert mitten 
in ihrem Herzen, an der verwundbarsten Stelle, gerade dort. •Ich weiß, er 
wird sich nur am Kreuze mit mir vermählen, und unsere Seelen einander 
nur im Tode und in der Nacht, ausgesetzt allen menschlichen Gründen" 
(179). •Alles, was in mir gekreuzigt werden kann, habe ich es ihm nicht 
gegeben?" (271.) •Was hab' ich gewollt, als dir die Freude geben! Nichts 
mehr behalten! Einzig nur diese Süßigkeit sein! Aufhören, ich selber zu 
sein, damit alles für dich sei! ... Ich will mit dir im Ursprung sein! Ich will 
mich deinem Grunde vermählen! Ich will es lernen mit Gott, nichts für mich 
zu behalten, dies völlig gute, völlig verschenkte Wesen zu sein, dem nichts 
gelassen, dem alles genommen wird!... Ich bin auf ewig in das Geheimnis 
eingegangen, das dir das ewige Leben spendet" (295). Nicht als ob Rodriguo 
dadurch schon gerettet wäre. Auch sein Weg wird ein Weg des Todes und 
der Buße sein müssen. •Die Stunde ist gekommen, daß auch er anhebe, die 
kürzesten Wege Gottes zu gehen" (245). Aber nun ist ihm Proeza zum Stern 
geworden, der in Gott zu leuchten beginnt und mit unwiderstehlicher Ge- 



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 331 

wait zu Gott hinzieht. Und ihre Stimme von jenseits des Todes lockt und 
ruft ihn: •Übe Großmut nun auch du! Was ich tat, kannst nicht auch du es 
tun? Entledige dich! Wirf alles von dir! Gib alles hin, um alles zu erhalten" 
(294). •Nimm, Rodriguo, nimm hin, mein Herz, nimm hin, meine Liebe, 
nimm diesen Gott, der mich erfüllt!" (295). 

Und, o wunderbarer Tausch: je mehr ein Mensch sein Herz von allen 
eigenen Wünschen leer macht, um Gottes, um der Brüder willen, um so 
weiter wird es, um so mehr kann und will es fassen, die ganze Welt, alle 
Menschen! •Ich fasse, ich nehme mir dieses ganze, unübersehbare Werk, das 
Gott insgesamt geschaffen hat, dem ich im Innern seines heiligsten Willens 
• dem meinigen habe ich entsagt • inbrünstig verhaftet bin" (17), ruft der 
Jesuitenpater aus, als er sich, hängend zwischen Himmel und Erde, am 
Maststumpf eines steuerlos gewordenen Schiffswracks, dem Tode nahe, für 
seinen Bruder Rodriguo Gott zum Sühnopfer darbringt. •Und nunmehr, 
siehe, hebt das letzte Gebet dieser Messe an, schon dem Tode vermischt, die 
ich mit dem Brot meines eigenen Daseins begehe: Mein Gott, ich bete zu 
dir für meinen Bruder Rodriguo! Mein Gott, ich flehe dich an für meinen 
Sohn Rodriguo!" Mit seiner Rettung weiß er Tausende andere mitgerettet. 
•Denn er gehört zu denen, die nicht anders erlöst werden können, als indem 
sie das ganze Gewimmel miterlösen, das, ihnen nach, durch'sie Gestalt ge- 
winnt" (19). Und wirklich wird der Ehrgeiz Rodriguos, der sich auf die Be- 
herrschung der ganzen Welt richtete, umgebrannt in das einzige Verlangen, 
den •gefangenen Seelen Erlösung zu bringen". Sich und der Welt gestor- 
ben, versteht er, selbst am Kreuze hängend, endlich die Worte Proezas, im 
Munde des Kindes ihres gemeinsamen Herzens Siebenschwert: •Nur eines 
ist notwendig, das sind die Menschen, für die wir notwendig sind" (410). 
•Nur eines tut not und alles andere ist gänzlich gleich ... Nor eines ist not- 
wendig, das ist einer, der von uns alles verlangt und dem man alles zu 
geben vermag" (411). •Sind wir denn frei, wenn wir ringsum verkettet sind 
mit so vielen Seelen in Not?" (330) 

Das ist auch der Ruf, der an unser Ohr dringt! Christus selbst ist der 
Rufende, in seiner Kirche, in der unendlichen Schar der Leidenden und Ge- 
quälten auf der ganzen Erde, in der Opferbereitschaft der Büßenden und 
Sühnenden ebenso wie in der Nacht der Ungläubigen! Nur eines tut not: 
•Erlösung den gefangenen Seelen", 


