Das stellvertretende Lejden
als Anrui Gottes an unsere Zeit
Von Fri'edrlch WulfS. J., Miinchen

Wenn heute noch einmal einer vor den Herrn hintriite mit der Frage:
,,Was muB ich tun, um das ewige Leben zu erlangen®, dann wiirde er wohl
noch einmal die gleiche Antwort erhalten: ,,Willst du vollkommen sein, so
geh hin, verkaufe alles, was du hast, und gib es den Armen, und du wirst
einen Schatz im Himmel haben.” Verkaufe alles, was du hast und gib es den
Armen! Wohl déichten auch wir bei solchen Worten zunichst an materiellen
Besitz, an Hungernde und Darbende und Vertriebene. Aber das alles er-
schiene uns angesichts des allgemeinen Chaos und der Massenverelendung
nicht mehr das Unterscheidende im Verhiltnis der Menschen zueinander.
Heute, wo die Grenzen der Welt zusammengeriickt sind, und sich niemand
mehr dem alles mit sich reiBenden Strudel der Ereignisse entziehen kann,
sind die dufleren Konturen der Lebensschicksale mehr oder weniger ver-
wischt — bald trifft es diesen, bald jenen — und im Nebel des groSen
Grauens untergegangen. Heute, wo das AuBerste auf dem Spiele steht,
wo der Sinn des Einzelschicksals wie des Menschheitsganzen in Frage ge-
stellt ist, bleibt letztlich nur noch ein Unterschied {ibrig: der zwischen
Gldubigen und Ungliubigen. Diese eigentliche Grenzlinie zwischen ,Reich“
und ,, Arm*, zwischen ,Besitzenden“ und ,Nichtbesitzenden“ zérreifit in
tausendfacher Weise die Menschheit, die Vélker, Stidte und Gemeinden,
Betriebe und Gesellschaftskreise, ja oft genug die engsten Bande von
Freundschaft und Familie, so daf MiBtrauen, HaB und Feindschaft die
Menschen erfiillt und die Besten von ihnen unter einer grenzenlosen und
sehr schmerzhaften Vereinsamung leiden. Freunde und Ehégatten ver-
stehen einander nicht mehr, Eltern weinen um ihre Kinder, Kinder um ihre
Eltern. ,Fortan werden fiinf in einem Hause im Zwiespalt sein: drei gegen
zwei und zwei gegen drei“ (Lk 12, 52).

Ergibt das nicht fiir uns einen ganz neuen und dringenden Sinn des
Herrenwortes: ,Geh hin, verkaufe alles, was du hast, und gib es den
Armen?“ Denn mit dem Hinschenken von Hab und Gut allein ist es nicht
mehr getan, so notwendig und unerldfilich gerade heute das Teilen der
irdischen Habe sein mag. Was kénnen und miissen wir lassen, um es den
Armen zu schenken, jenen Armen, denen im Grunde nur mehr das Nichts
geblieben ist, das giftig-siiBe Nichts schrankenloser Ungebundenheit, das
eisige Nichts gespielter Selbstsicherheit oder auch das grausige Nichts sinn-
~ loser Leerg? Konnen wir sie iiberhaupt noch beschenken mit den Reich-
tiimern unseres Glaubens, seiner seligen Hoffnung und seiner trostlichen
Gewiheit? Unser Wort erreicht sie nicht mehr, und selbst unsere Taten
sind schal geworden, weil ihnen das Salz der Entsagung und Lauterkeit
‘fehlte, weil sie ein frommes Gewand trugen, aber aus einem sehr un-
frommen, selbstsiichtigen und phatisdischen Herzen kamen. Was konnen
und miissen wir also lassen, um es den Armen zu geben, ja, was heiBit es,
alles zu verlassen? '

21



322 © Friedrich Wulf S.J.

Wenn wir die Menschen jenseits der ,,grofien Mauer” in ihrem Innersten
noch treffen wollen, dann miissen wir als erstes zu ihnen hinausgehen, um
ihre eigentliche Not mit ihnen zu teilen, die Sinnlosigkeit ihres Schicksals,
ihre Trostlosigkeit, ihre Leere. Das alles miissen wir auf uns nehmen, so
als sei es unsere eigene Not — Not, die unser Hérz erfiillt, es verwundet und
bluten macht. Wir diirfen uns nicht mehr in selbstgerechter oder auch
furchtsamer Weise absondern, um der eigenen Seligkeit zu pflegen, um den
Besitz der Wahrheit dngstlich zu hiiten und den Trost der Geborgenheit zu
genieBen. Wir miissen vielmehr hinaus auf die offenen Strafien und Gassen
und an die Ziune, dorthin, wo die ,,Armen“ zu finden sind. Wer wirklich
je im Sinne dieses Gleichnisses die Heimlichkeit seines eigenen Herzens ver-
lassen hat, in die absolute Offenheit und Ungeborgenheit hinaus, zu den
gentes des Volkerapostels, zu den Heiden und Unglédubigen, der hat auch an-
ihrer Nacht und Leere teilnehmen miissen und sie vielleicht hirter und
bitterer als jene selbst verspiirt, anders hitte er nie den Trost und die
Freude erfahren, verschlossene Herzen zu 6ffnen und erstorbene zu be-
leben. Ob Gott uns heute nicht alle ein wenig die Nacht und Leere des Un-
glaubens erfahren 148t, weil wir Ihn zu klein gedacht und wir darum keine

ungeldsten Fragen, keine Rétsel und Geheimnisse mehr kannten, so dafl uns
die Suchenden und Ringenden und ,,Armen“ immer mehr mieden oder gar
verspotteten, und wir ihnen keine wirksame Hilfe mehr bringen konnten?
Ja, wer schenken will, muBl zuvor den Raum seines Herzens verlassen
haben und — soweit das iiberhaupt méglich und erlaubt ist — sich an den
Ort begeben, wo der andere steht.

Wenn das aber wahr ist, dann miissen wir unser Herz noch weiter hinaus-
wagen, dann miissen wir es auch der letzten und bittersten Not des anderen
aussetzen, dem brennenden Feuer fremder Schuld. Wir miissen uns in
einem tiefen und christlichen Sinn mit den Zoéllnern und Dirnen ,gemein
machen® und ihre Siinde auf uns nehmen und abbiilen, wenn anders wir
den Zugang zu ihnen noch finden wollen. Heute, wo wir geradezu beéngsti-
gend erleben, dafl Los und Schuld aller Menschen und Voélker in einem
unloslichen Zusammenhang stehen, dringt sich uns wie nie zuvor die Er-
kenntnis auf, daB einer fiir die Schuld des anderen mitverantwortlich. ist,
daB es — auch abgesehen vom Geheimnis der Erbsiinde — so etwas wie eine
Allgemeinschuld gibt, daB sich darum niemand der Strafe entzichen darf,

- die Gott iiber das Menschengeschlecht verhéingt und jeder des Néchsten
Siinde mitzutragen hat. Es scheint, als wiirde diese Erkenntnis immer mehr
Herzen .in Bewegung setzen und nachgerade zum kennzeichnenden Cha-
risma der Frémmigkeit unserer Zeit werden. Je hoher die Stindflut steigt,
je ohnmichtiger und hifloser wir ihr mit unseren Mitteln gegeniiberstehen,
um so lauter der Ruf nach BuBe und Siihne. Die Pépste reden immer hiufi-
ger und eindringlicher von der stellvertretenden Genugtuung durch Opfer
und Entsagung, Visienire glauben sich von Gott beauftragt, zur Bufle auf-
zurufen, einfache. Christen greifen allerorten nach dem Kreuz, um es auf
ihre Schulter zu nehmen und in langer Prozession durch Linder und Stidte
zu tragen und so ihrer Bufibereitschaft sichtbar und symbolhaft Ausdruck



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 323

zu geben, und selbst eine bedeutende Literatur hat den Gedanen des stell-
vertretenden Leidens aufgenommen und dichterisch dargestelit, wie Paul
Claudel in seinem ,Seidenen Schuh“ und Gertrud von Le Fort im ,Kranz
der Engel“.

Wenn der Herr uns also auf unsere Frage: ,Was muB ich tun, um das
ewige Leben zu erlangen zuruft: , Verkaufe alles, was du hast, und gib es
den Armen“, so heiit das, in unsere Zeit iibersetzt, nichts Geringeres, als
dafl wir uns leer machen sollen von allem, was nur die eigene Person be-
trifft, von den sorgsam gehiiteten Besitztliimern unseres heimlichsten Her-
zens, seinen Begliickungen, Wunschbildern und Angsten, und selbst von
dem sorgenden oder auch seligen Gedanken an das eigene Heil, — um der
Briider willen, um ihnen die ganze Kraft eines noch ungeteilten Herzens
zuwenden zu kénnen, um ihre Not und Verzweiflung, gerade die nicht mehr
als solche erkannte und empfundene, als persénliche Not und Verzweiflung
mitzutragen und ihre Schuld, als sei es die eigene, mitabzubiifien. Der
Apostel ist sich des AuBlerordentlichen dieses Gedankens bewufit, wenn er
feierlich bezeugend schreibt: ,Ich sage die Wahrheit und liige nicht, mein
Gewissen bezeugt es mir im Heiligen Geist: Grof ist meine Trauer, unauf-
hérlich der Kummer meines Herzens. Gern wollte ich selbst mit dem Fluche
beladen fern von Christus sein fiir meine Briider, die mir dem Fleische nach
stammverwandt sind“ (R6m 9, 1-3).

Sind auch wir von einer solchen Gesinnung erfiillt oder sehen wir hier
wenigstens eine Aufgabe vor uns, einen Anruf Gottes gerade in unserer
Zeit? Weichen wir der Frage nicht aus, wenn wir sie noch nicht verstehen;
denn es geht hier wie iiberall im Reiche Gottes um ein Geheimnis, und von
den Geheimnissen Gottes gilt, dafl sie sich letztlich nur der gliubigen Er-
fahrung erschlieBen. Die folgenden Uberlegungen haben darum auch nur
den Sinn, zum Beten und Ringen um diese Erfahrung anzuregen.

Wir wissen: unsere Erlésung beruht auf dem Mittlertum Christi, auf sei-
nem Sithneleiden bis zum Tode am Kreuz. ,,Durch sein allerheiligstes Leiden
hat er fiir uns dem Vater genuggetan“!. Thm bringt er diese Genugtuung
»im Namen der Siinder“ dar. Wir wissen aber auch: diese fiir uns geleistete
Genugtuung und Siihne wird in uns nicht wirksam ohne unser Zutun, ochne
unser Mitopfern und Mitsiihnen. Denn durch Christi stellvertretendes Lei-
den wurde die auf dem ganzen Menschengeschlecht lastende Genugtuungs-
pflicht nicht einfach aufgehoben, sondern fiir den einzelnen nur erfiillbar.
Durch dieses Leiden wird sogar die Einlosung einer Gerechtigkeits-
pflicht, wird unsere sithnende Wiedergutmachung der Gott angetanen Be-
leidigungen und die biiBende Wiederherstellung der verletzten Ordnung,
zugleich ein Erweis unserer Liiebe. Ja, unsere Liebe zu Gott kann gar
nicht mehr anders sein als eine genugtuende und siihnende Liebe, seitdem
die lichende Hingabe Christi an den Willen des Vaters im Opfer des Kreu-
zes zugleich das groBe Werk der siihnenden Wiedergutmachung wurde. In
seinem leidenden und blutenden Herzen sind auch fiir uris consecratio und

1 Trid. sess. 6, cap. 7, Denz 799.
a1*



324 : : Friedrich Wulf S.J.

reparatio, Weihe und Wiedergutmachung, Liebe und Siihne unlésbar mit-
einander verbunden, wie Pius XI. in seinem grofien Rundschreiben iiber die
dem heiligsten Herzen geschuldete Siihne darlegt®. Darum heifit es auch in
der Oration des Herz-Jesu-Festes: ', Gott, im Herzen deines Sohnes, das
unsere Siinden verwundeten, schenkst du uns voll erbarmender Huld die
unendlichen Schitze der Liebe. Wir bitten dich, 1al uns durch die Huldi-
gung unserer liebenden Hingabe an Ihn zugleich ein Werk
wiirdiger Siihne entrichten.“ Weil wir Gott nur lieben kdnnen mit
der Liebe, mit der Er uns zuvor geliebt in Jesus Christus, ist jedes Hinein-
wachsen in das Leben mit Gott ein Hineinwachsen in die Erléserliebe Chri-
sti, ein Vereinigtweérden mit seinem blutenden und stihnenden Herzen.

Damit ist nun unser gesamtes Gnadenleben, unsere Gottesverehrung und
unsere Frémmigkeit aufs innigste mit dem Grundgesetz der Erlésung, dem
Gesetz der stellvertretenden Siihne verbunden. Ich kann als Christ diesem
Gesetz gar nicht mehr entraten und ausweichen, ich kann nicht mehr ein
rein privates religidses Leben fithren, nur der persénlichen Vollkommen-
heit nachstreben, auch dann nicht, wenn ich die Wiisten Agyptens aufsuchte
und das Leben der Reklusen erwihlte. Denn alle Gnaden, die mir geschenkt
werden, sind Christusgnaden und daher nicht nur mir persénlich zugedacht,
gleichsam zum ausschlieBlichen Besitz, nur zur eigenen Heiligung, sondern
sollen immer zugleich auch der ganzen Kirche, ja der ganzen Menschheit
zuflieBen. Ich bin nur Treuhinder der Gnade, , Verwalter der Geheimnisse
Gottes“, wie Paulus sagt. GewiB unterscheidet man in der Theologie eine
zweifache Gnade: die gratia gratum faciens und die gratia gratis data (die
»genehm machende“ Gnade und die ,,Gnaden g a b e*), je nachdem sje dem -
Empfinger zur eigenen Heiligung oder zur Heiligung anderer verlichen
wird. Im Grunde sind aber alle Gnaden, die uns aus dem Erldsungsopfer
Christi zukommen, immer auch , gratiae gratis datae“, charismatische Gna-

- dengaben, die dem ganzen Leib Christi, ja dem ganzen Menschengeschlecht
zugute kommen sollen. '

Dieses Gesetz der stellvertretenden Genugtuung und Siithne, unter dem
dch als Christ ohne Einschriankung und Urlaub stehe, mufli nun auch das
Gesetz meines bewuBten Handelns, aller AuSierungen meiner Frémmigkeit
werden. Wenn ,die gottliche Weisheit es wunderbar angeordnet hat, dafl
wir fiir die Kirche, die der Leib Christi ist, in unserm Fleische das ersetzen,
was an Christi Leiden noch aussteht (Kol 1, 24}, dann ... miissen wir auch
mit dem Lobe und der Genugtuung, ,die Christus im Namen der Siinder
darbringt’, unser eigenes Lob und unsere eigene Genugtuung vereinigen®.
Ja, wenn Christus selbst, ,der in seinem geheimnisvollen Leib noch immer
leidet, uns zu Gefihrten und Teilnehmern seiner Siihne wiinscht, — wie es
ja auch unsere innigste Verbindung mit ihm erfordert*!, dann werden wir
in all unserem Beten fiir andere mitbeten, in unserm BiiBen fiir andere mit-
biiBen, in unserem Leid das Leid anderer mittragen und Gott, dem Vater,

2 A A. S, XX 1928 p. 169. — Vgl. diese Zeitschrift 3 (1928);-184.
3 Ebd. p. 170.
4+ Ebd. p. 174.



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 325

in Christus aufopfern miissen. Unser Sein und Tun in Christus wird nur so
vollkommen sein, als es ein Sein und Tun fiir andere ist, das Ma@3 unserer
Voltkommenheit hingt von dem Mafe unserer Teilnahme an der stellver-
tretenden Siihne Christi ab. ,,Wie ndmlich die feierliche Hingabe (in der
Weihe an das heiligste Herz) die Vereinigung mit Christus offenbar macht
und festigt, so begriindet die Siihne dieselbe durch die Tilgung der Schuld,
vervollkommnet sie durch die Teilnahme an Christi Leiden und vollendet
sie durch die fiir die Briider dargebrachten Opfer“. Der vollkommene
Mensch, der Heilige unserer Zeit, ist der Siihnende, der sich-Opfernde fiir
die Briider. ,Eine groBere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt
_ fiir seine Freunde* (Jo 15, 14). ,Darum miissen auch wir das Leben fiir die
Briider hingeben“ (1 Jo 3, 16).

Der Ruf zur Siihne, zum Mitleiden mit Christus fiir die Rettung einer an
ihren Siinden zugrunde gehenden Welt wird seit geraumer Zeit und immer
stiarker in der Kirche vernommen. Es geht nicht mehr um irgendein Einzel-
anliegen, nicht mehr um dieses oder jenes Land, es geht um die Menschheit’
als solche, um ihr christliches Dasein im ganzen. ,,Wenn wir die nicht mehr
endenwollende und scEmerzliche Reihe der Heimsuchungen — die unheil-
volle Mitgift der Siinde —, die den Weg des gefallenen Menschen auf seiner

"~ Pilgerfahrt kennzeichnen, 'betrachten®, schrieb Pius XI. schon im Jahre

1932°% ,dann will es Uns scheinen, als sei das Menschengeschlecht nach
der Siindflut nie so tiefgreifend und allgemein von einer solchen Fiille
heftigster Leiden gepriift worden wie im gegenwirtigen Augenblick.“
Wenn daher ein Christ ,fiir das gottliche Gesetz so eifert und vor Liebe
zum Bruder so gliiht, wie es der Fall sein sollte, dann wird er nicht nur
bestrebt sein, seine eigenen Siinden durch Bufle wiedergutzumachen, nein,
er iibernimmt es auch, die Siinden der anderen zu siihnen nach dem Bei-
spiel der groSen Heiligen, die sich oft genug als Siihnopfer anboten, um
die Siindenstrafen ihrer ganzen Zeit zu tragen, — nach dem Beispiel vor
allem des géttlichen Erlésers, des Gotteslammes, das ,die Siinden der Welt
. hinwegnimmt*“?,

Und solche Christen finden sich in wachsender Zahl, nicht nur hinter den
Gittern der Klausur, in den offiziellen Gewiéndern der Bufie und Welt-
abkehr, nein, ebenso in der Welt, in allen Schichten und Berufen, in allen
Altersstufen und Verhiltnissen. Kinder wissen sich gerufen, ihren Eltern
und Geschwistern den Glauben zu eropfern, Glaubige verlassen die reli-
gibse Geborgenheit eines trauten Heims, um Gemeinschaft mit den Un-
gliubigen zu pflegen, und hinter 4uBierem Glanz und ungezwungener Froh-
lichkeit verbirgt sich oft genug wie hinter einem verhiillenden Schleier, den
Blicken Neugieriger entzogen, ein Leben der stellvertretenden Bufie und
Siihne. Sie alle finden, ohne dariiber belehrt worden zu sein, aus einem

3 Ebd. p. 172.

¢ Rundschreiben iiber die in den gegenwiirtigen Heimsuchungen des Menschen-
‘geschlechtes dem heiligsten Herzen Jesu darzubringenden Bittgebete und Sithn-
opfer, A, A. S., XXIV. 1932 p. 178.

7 Ebd. p. 190.



326 . Friedrich Wulf S. J.

.

christlichen Instink{ heraus den gleichen Weg, als wiiiten sie ihn schon
lange; sie alle sind durch ein geheimes Mitwissen mit dem leidenden und
silhnenden Herrn untereinander verbunden und prigen, jeder in seiner
Weise, die Ziige seines heiligsten Antlitzes aus. Und welches sind die kenn-
zeichnenden Ziige dieses Antlitzes? Nicht Traurigkeit, Verzicht oder gar
pharisdische Selbstgerechtigkeit, sondern Liebe, hingebende, verschenkende
Liebe, Selbstvergessenheit und SelbstentiuBerung bis zur heiligen Antlitz-
losigkeit, wie Dofla Proéza im ,,Seidenen Schuh“ Rodriguo zuruft: ,LafB

" mich ohne Antlitz sein, damit ich eindringe bis in dein Herz!“®, Immer wie-
der ist es der in tausendfachen Weisen wiederholte gnadenhafte Nachvoll-
zug der EntiduBerung Christi und seiner erschiitternden Antlitzlosigkeit:
»Ein Wurm bin ich und kein Mensch; der Leute Spott und verachtet vom
Volk!* ,Er, der in Gottesgestalt war, erachtete sein gottgleiches Sein nicht
fiir ein Gut, das er mit Gewalt festhalten sollte.Vielmehr entéduflerte er sich,
nahm Knechtsgestalt an und wurde den Menschen gleich. Er erschien im
AuBern als ein Mensch und erniedrigte sich und war gehorsam bis zum
Tode, ja bis zum Tode am Kreuze“ (Phil 2, 6 £f).

Wie aber kommt meine sithnende SelbstentiuBlerung dem Nichsten vor
Gott zugute, wie erreicht ihn meine verschwendende Liebe, die mich einen
schmerzlichen Tod sterben lie, um nur mehr fiir ihn da zu sein? Ist er bei
mir im Herzen Gottes, habe ich ihn durch mein Siihneleiden und meinen
Siihnetod vielleicht schon mitgenommen an dieses Herz, weil ich ihn doch in

. meinem eigenen Herzen trug? Veronika im ,Kranz der Engel“ Gertrud von
Le Forts scheint darauf eine klare Antwort zu wissen, wenn sie sagt: ,Zwar
hatte ich anfangs immer noch versucht, fiir eine innere Wandlung Enzios
zu beten, wie ich es seit langer Zeit gewohnt gewesen, allein es war mich
dabei niemals eine Hoffnung auf Erhérung iiberkommen. Sondern es war
geradezu gewesen, als schiittle der Engel des Gebets liebreich aber streng
das Haupt und spréche: bitte nicht mehr, sondern schenke, schenke, wie du
es - doch selber vorgehabt hast! Und dann war eben jene Wendung ein-
getreten. Ich hatte meine Bitte fallen lassen und mich auf die Wandlung
meines eigenen religiésen Besitzes in den des Freundes gesammelt. Er besafl
den Glauben nicht, aber mein Glauben konnte ihm vor Gott mitgehdéren.
Das Christusbild, das meiner Seele eingeprigt war, es wiirde auch seiner
Seele eingepriagt werden — aber in der meinen. Mit diesem Gedanken be-
gleitete ich die ganze Messe. Sobald der Priester beim Offertorium den
Kelch erhob, bot ich Gott meine Seele wie eine Opferschale fiir den Freund
dar. Ich warf Stiick fiir Stiick meines religidsen Besitzes hinein, des gegen-
wiértigen wie des zukiinftigen — niemals verga8 ich den Gedanken an Santa
Maria in Lucchesi, ja, gerade er erschien mir besonders bedeutungsvoll —
die Réparatrices weihen sich ja dem Gedanken der religiésen Stellvertre-
tung. Je schwerer die Schale wurde, je leichter schien sie zu werden, bis es
dann bei der Wandlung war, als ndhme sie der Engel aus meinen Hinden.
Und nun erschien der Raum der schénen Kirche nicht mehr leer, sondern

1

8 Nach der Ubersetzung von H. U. v. Balthasar, O. Miiller, Salzburg (1939) S.231.



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 327

erfiillt von dem, den ich hier so schmerzlich vermiBt hatte: ich kniete ja an
seiner Statt, ich feierte an seiner Statt die Messe und die Kommunion, er
war gegenwirtig, wenn ich gegenwiirtig war, er besaB alles, was ich besaB,
denn alles, was mein war, war auch sein — mit dieser beseligenden Gewifi~
heit. verlieB ich jedesmal die Kirche — —*° Und das Schutzengelpaar iiber
dem gotischen Torbogen des Heidelberger SchloBhofes bestitigte ihr diese
Ansicht: ,Alles, was dein ist, es ist vor Gott bereits sein“ (83). Ihre Logik
schien um so klarer und durchsichtiger, als sie und Enzio eine gegenseitige
Liebe einte: ,,Er liebt mich, die ich Gott liebe; also liebt er Gott durch mich
— das war mein unerschiitterlicher Glaube. Gott selbst hatte diesen Glau-
ben bestitigt, er hatte aus unser beider Leben ein Leben gemacht“ (88).
Daher noch einmal die kithne Zuversicht Enzio gegeniiber: , Alles, was mein
ist, ist dein — du hast es, und wenn du es auch gar nicht weiBlt: ich habe es
fiir dich mit“ (113). — Hat dann aber nicht auch Enzio recht, wenn er ent-
gegnet: ,Wenn das wahr wire, ich meine, wenn wirklich alles, was dein
ist, mir mitgehorte, dann miiBte auch das Umgekehrte gelten® (112). Ist
das Nichts der EntduBlerung des siihnenden Christen das Nichts der Siinde
und des Unglaubens? MuB darum Veronika wirklich die Nacht der Schuld

~mit dem Geliebten teilen und seiner Verfluchung durch den Freund teil-
haftig werden, um ihn dadurch fiir Gott retten zu kénnen?

Da ,unsere ganze Siihnekraft einzig und allein aus dem einen blutigen
Opfer Christi flieBt“', so kann auch der genaue Sinn unserer stellvertreten-
den Genugtuung und Siihne sowie die Art und Weise ihrer gnaden-
haften Wirksamkeit nur aus einer sorgfiltigen Betrachtung der Siihnetat
Christi erschlossen werden. Und da der Begriff der stellivertretenden Ge-
nugtuung und Siihne, wie er in der westlichen Theologie gebraucht wird,
streng personalistischier Natur ist — handelt es sich in ihm doch um das
AbbiiBlen derjenigen Siindenstrafen, die fiir personliche Siinden (im Gegen-
satz zum peccatum naturae — zur Erbschuld) verhiingt wurden —, so be-
trachten wir hier die Erlosertétigkeit Christi nicht so sehr, insofern sie das
Menschengeschlecht als Ganzes, als natiirliche und iibernatiirliche Ein-
heit erfaBit, wie die Theologie des Ostens es vor allem tut, als vielmehr
insofern sie auf die einzelnen Menschen als Individuen, als Personen aus-
gerichtet ist.

Die Gehorsamstat des Gottessohnes am Kreuz, seine Hingabe an den
‘Willen des Vaters war zunéchst seine ganz perstnliche Tat, an der niemand
von uns unmittelbar beteiligt war. Direkt konnte sie darum auch nur ihm
zugute kommen. Fiir die unendliche Ehre, die er personlich dem Vater im
Leiden und Sterben erwies, hat dieser ihn in seiner individuellen mensch-
lichen Natur erhoht und verherrlicht. Aus welchem Grunde und in welchem
Sinne konnte nun das personliche Opfer Christi zugleich auch ein stell-
vertretendes sein, das also nicht nur im Namen der Menschheit und fiir
dieselbe dargebracht wurde, sondern auch diese wirklich vertrat und darum
ihr zugute kam? Das ergibt sich aus der gottmenschlichen Stellung Christi.

* Minchen (1946), S. 68. 1 A. A. S, XX, p. 171.



328 Friedrich Wulf S. J.

Christus war wegen seiner géttlichen Personwiirde, nicht erst durch nach-
triglichen positiven Willensentschlul Gottes oder nur wegen seiner Ver-
dienste am Kreuz, das Haupt der ganzen Menschheit, in viel tieferem Sinne,
als Adam es war und sein konnte. Er faBte alle Menschen in sich zusammen,
die Gewesenen und die Zukiinftigen, und barg sie in seinem Herzen. Sie
waren sein natiirliches Eigentum, und Er war ihr Herr und ihr Kinig,
Koénig von Geburt, aber auch bestimmt zum ,Konig der Herzen, wegen
seiner Liebe, die alle Erkenntnis iibersteigt* (Eph 3, 19)". Er konnte gar
nicht anders als fiir sie da sein, und sie mufiten fiir ihn leben. Seine Emp-
findungen koénnen daher nicht treffender und erschipfender gekennzeich-
net werden als mit den Eingangsworten der Herz-Jesu-Messe: ,Die Gedan-
ken seines Herzens gehen von Geschlecht zu Geschlecht, ihre Seelen dem
Tode zu entreiBen und sie im Hunger zu stillen® (Ps 32, 11. 19).

So wie Christus nun auf Grund seiner Stellung als Haupt und Herr in
seinen Gedanken und Handlungen immer irgendwie die Menschheit mit
einschloB, so erkennt auch der Vater die ganze Menschheit und jeden ein-
zelnen nicht nur von Ewigkeit her in seinem ,Wort“, sondern, fiir unser
Begreifen noch viel niher und blutvoller, in Jesus Christus. Er konnte gar
nicht von ihnen absehen, auch nicht in dem, was zunichst Christi persén-
liche Tat war, schon gar nicht, wenn diese Tat ausdriicklich und mit dem
Einsatz der ganzen Person fiir die slindige Menschheit dargebracht wurde.
Er muflte vielmehr, nachdem er einmal die Menschwerdung seines Sohnes
ins Werk gesetzt hatte, in der Person Christi dem ganzén Geschlechte ver-
zeihen und zur Verséhnung bereit sein, sonst hitte er seinen eigenen Ge-
danken und seiner in Christus gegebenen Verheilung widersprochen.

Mit der Annahme des Opfers ist nun zwar die Feindschaft zwischen Gott
und dem Menschengeschlecht aufgehoben, offenbar und wirksam aber zu-
nichst nur in Christus, unserem Mittler, — und hier zeigt sich wieder der
personale Charakter seiner Siihnetat und damit auch die Grenze des Be-
griffes der stellvertretenden Siihne. Christus konnte, auch abgesehen von
seiner wesentlichen Unsiindlichkeit, weder unsere personliche Schuld noch
im eigentlichen Sinne unsere Strafe auf sich nehmen, — die Person und
ihre Entscheidungen bleiben letztlich unvertretbar. Wie und in welchem
Sinne kann aber sein Opfer uns iiberhaupt noch angerechnet werden, wenn
wir letztlich doch nur wieder ganz persédnlich fiir unsere Taten einstehen
konnen und miissen? Nur dadurch, daB wir in freier und liebender Ent-
scheidung Christus als unser Haupt anerkennen, da3 wir in Ihm und mit
Ihm voll Reue und Demut vor den Vater hintreten und uns mit Seiner
" sithnenden Gesinnung vereinigen. Nur in dieser letzten Vereinigung von
Person zu Person wird seine Tat auch die meine, spricht Er zu mir: , Alles,
was mein ist, sei dein“, und sieht der Vater in mir seinen Sohn. Die Mg~
lichkeit zu einer solchen Vereinigung im Glauben und in der Liebe muf} mir
allerdings zuvor von Gott geschenkt werden. Sie ist so sehr Gnade, dafl ich
zu ihr nichts anderes beitragen kann, als daB ich sie demiitig und dankbar

11 Rundschreiben Pius XI. iiber das Koénigtum Christi vom 11. Deiember. 1925,
A, A. 5, XVII, p. 585.



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 329

annehme. Erst im Glauben und in der Liebe kann ich in Christus meinen
Vertreter vor dem Vater sehen, und vertritt Christus mich vor seinem
Vater mit seinem kostbaren Blut. ,Kann es eine grifiere Barmherzigkeit
geben®, schreibt Anselm von Canterbury angesichts dieses Geheimnisses'®,
wals wenn Gott der Vater dem Siinder, den er zu ewigen Qualen verdammt
sieht, ohne daB er sich davon befreien kdnnte, sagt: ,Nimm hin meinen Ein-
geborenen und gib ihn zum Ersatz fiir dich — und wenn der Sohn fort-
fahrt: Nimm mich zu eigen und zahle mit mir dein Losegeld‘? — So spre-
chen gleichsam beide, wenn sie uns zum christlichen Glauben rufen und
ziehen. — Und gibt es zugleich etwas Gerechteres, als dafl derjenige, dem
weit liber alles Geschuldete hinaus erstattet wird, alle Schuld nachléft,
wenn das Geschuldete mit schuldiger Gesinnung (d. h. voller Reue und
Vertrauen) dargeboten wird?*

Von dieser Analyse des Siihneleidens Christi her kann ich nun auch Sinn
und Wirksamkeit unserer stellvertretenden Genugtuung und Siihne be-
stimmen. Denn es ist ja dasselbe Siihneleiden des Herrn, das ,in seinem
geheimnisvollen Leibe, der Kirche, erneuert, gleichsam fortgesetzt und voll-
endet wird“*%,

Zunichst einmal gilt auch fiir uns das allgemeine metaphysische Grund-
gesetz einer letzten Geschiedenheit und darum Unvertretbarkeit der Per-
son. Ohne ein freies Ja nimmt weder der andere an meinen sittlichen Ent-
scheidungen teil noch ich an den seinen. Einen unmitte]lbarén Austausch
gibt es hier nicht, mégen zwei Menschen noch so innig miteinander ver-
bunden sein. Ich kann darum weder die Schuld des andern — nicht einmal
im eigentlichen Sinne seine Slindenstrafen —— als eigene auf mich
nehmen, noch dem anderen, blof auf Grund liebender Gemeinsamkeit, un-
mittelbar an meiner persénlichen Christusgemeinschaft Anteil geben. Wohl
sagt man in einem weiteren Sinne gern, dafl Liebenden alles gemeinsam sei,
und daB sie einander alles schenken. Das setzt aber voraus, daf ich den
anderen gerade in dem bejahe, was ich von ihm empfange, auch wenn mir
dieses Ja nicht ausdriicklich bewuf3t wird. Und selbst in diesem Falle ist
ein unmittelbares Geben und Empfangen eigentlich christlicher Giiter nicht
moglich, weil diese ein freies Gnadengeschenk Gottes sind und sich darum
dem Verfiigungswillen des Menschen entziehen. Wenn darum der Dechant
im ,Kranz der Engel“ Gertrud von Le Forts meint, man kénne sich ,den
Empfang der eigentlich sakramentalen Gnaden . .. fiir den ungldubigen Teil
doch eben nur als ein Uberstrémen der Gnade des Gl%iubigen denken* (124),
so ist dieser Satz nach seinemn strengen Wortsinn sicherlich nicht richtig.
Und ebensowenig hat es einen Sinn, zu sagen: ,,das Christusbild, das meiner
Seele eingeprigt war, es wiirde auch seiner Seele eingeprigt werden —
aber in der meinen“ (68). Die Begriindung dafiir: ,Er liebt mich, die ich
Gott liebe, also liebt er Gott durch mich* (88), trifft nicht zu. Denn der Un-
gldubige ist durch eine uniiberbriickbare Kluft vom Gliubigen getrennt,
solange er bewuBt in seinem Unglauben verharrt, und mit aller natiirlichen

12 Cur Deus homo, II, 21, Migne PL 158, 430.
13 A A S XX 1928, p. 174,



330 Friedrich Wulf S.J.

Liebe kann er den {ibernatiirlichen Grund der Seele des Gldubigen niemals
erreichen.

Wir kénnen also in unserer Genugtuung und Siihne den Nichsten nicht
im eigentlichen Sinne der Person vor Gott vertreten und ihm darum auch:
nicht unmittelbar an unseren Gnaden Anteil geben, auch dann nicht, wenn
wir in Christus vor Gott hintreten und unsere Siihne mit der seinigen ver-
eeinigen. Denn auch Christus konnte uns, wie wir gesehen haben, nicht in
der Weise vertreten, daB uns seine personliche Tat unmittelbar als
unsere eigene angerechnet worden wire. Es bedurfte nicht nur der An-
nahme seines Opfers durch den Vater, sondern auch unserer demiitigen
und reuigen Gesinnung, bevor wir der Friichte dieses Opfers teilhaftig
wurden. Diese Gesinnung gldubiger Bereitschaft bleibt unsere freie Ent-
scheidung, auch wenn sie uns durch Christi Kreuz verdient und gnadenhaft
geschenkt wurde. Wie nun der Vater den Tod seines Sohnes forderte, ehe
er ihn verherrlichte und zu unserem Fiirsprecher im Himmel machte, so
fordert er in Christus auch unseren Tod, ehe wir in sein Leben eingehen
kénnen: den Tod unserer Eigenliebe, den Verzicht auf die]innerweltliche
Erfullung, die Kreuzigung unserer Welt. Und wenn wir diesen schmerz-
. lichen Tod, dieses allmihliche Sterben, dieses immer tiefere Eingehen in
das Nichts unserer Selbst und der Welt, nicht nur unsertwegen, sondern
der Briider wegen auf uns nehmen, wenn deshalb dieser Tod noch ein wenig
schmerzlichet sein sollte und die Nacht des Nichts noch ein wenig driicken-
" der, dann, ja dann ist unsere Stimme die Stimme des Sohnes geworden,
_die mitten im Herzen des Vaters um Erbarmen ruft: ,Vater, verzeih ihnen,

denn sie wissen nicht, was sie tun!“ Dann gleichen wir jenen Leuchttiirmen

auf hoher See, die den Verirrten den Weg in den rettenden Hafen weisen,

jenen Leuchtfeuern am Strande, die den Schiffbriichigen die baldige Hilfe
_ankiindigen.

Erschiitternd, mit welcher Tiefe und Folgerichtigkeit Claudel diesen Ge-
danken im ,Seidenen Schuh® ins Bild und Erlebnis gebracht hat. Dieses
freiwillige Sterben Proézas um des Geliebten willen, dieses Schwert mitten
in ihrem Herzen, an der verwundbarsten Stelle, gerade dort. ,Ich weiB, er
wird sich nur am Kreuze mit mir vermé&hlen, und unsere Seelen einander
nur im Tode und in der Nacht, ausgegetzt allen menschlichen Griinden*
(179). ,,Alles, was in mir gekreuzigt werden kann, habe ich es ihm nicht
gegeben?“ (271.) ,Was hab’ ich gewollt, als dir die Freude geben! Nichts
mehr behalten! Einzig nur diese SiiBigkeit sein! Aufhéren, ich selber zu
sein, damit alles fiir dich sei! ... Ich will mit dir im Ursprung sein! Ich will
mich deinem Grunde vermihlen! Ich will es lernen mit Gott, nichts fiir mich
zu behalten, dies vollig gute, vollig verschenkte Wesen zu sein, dem nichts
gelassen, dem alles genommen wird! ... Ich bin auf ewig in das Geheimnis
eingegangen, das dir das ewige Leben spendet® (295). Nicht als ob Rodriguo
dadurch schon gerettet wire. Auch sein Weg wird ein Weg des Todes und
der BuBle sein miissen. ,,Die Stunde ist gekommen, dafl auch er anhebe, die
kiirzesten Wege Gottes zu gehen” (245). Aber nun ist ihm Proéza zum Stern
geworden, der in Gott zu leuchten beginnt und mit unwiderstehlicher Ge-



Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an unsere Zeit 331

walt zu Gott hinzieht. Und ihre Stimme von jenseits des Todes lockt und
ruft ihn: , Ube GroBmut nun auch du! Was ich tat, kannst nicht auch du es
tun? Entledige dich! Wirf alles von dir! Gib alles hin, um alles zu erhalten*
(294). ,Nimm, Rodriguo, nimm hin, mein Herz, nimm hin, meine Liebe,
nimm diesen Gott, der mich erfiillt!“ (295).

Und, o wunderbarer Tausch: je mehr ein Mensch sein Herz von allen
eigenen Wiinschen leer macht, um Gottes, um der Briider willen, um so
weiter wird es, um so mehr kann und will es fassen, die ganze Welt, alle
Menschen! , Ich fasse, ich nehme mir dieses ganze, uniibersehbare Werk, das
Gott insgesamt geschaffen hat, dem ich im Innern seines heiligsten Willens
— dem meinigen habe ich entsagt — inbriinstig verhaftet bin“ (17), ruft der
Jesuitenpater aus, als er sich, hingend zwischen Himmel und Erde, am
Maststumpf eines steuerlos gewordenen Schiffswracks, dem Tode nahe, fiir
seinen Bruder Rodriguo Gott zum Siihnopfer darbringt. ,,Und nunmehr,
siehe, hebt das letzte Gebet dieser Messe an, schon dem Tode vermischt, die
ich mit dem Brot meines eigenen Daseins begehe: Mein Gott, ich bete zu
dir fiir meinen Bruder Rodriguo! Mein Gott, ich flehe dich an fiir meinen
Sohn Rodriguo!* Mit seiner Rettung weiBl er Tausende andere mitgerettet.
»Denn er gehort zu denen, die nicht anders erlost werden koénnen, als indem .
sie das ganze Gewimmel miterldsen, das, ihnen nach, durch'sie Gestalt ge-
winnt“ (19). Und wirklich wird der Ehrgeiz Rodriguos, der sich auf die Be-
herrschung der ganzen Welt richtete, umgebrannt in das einzige Verlangen,
den ,gefangenen Seelen Erlosung zu bringen“. Sich und der Welt gestor-
ben, versteht er, selbst am Kreuze hingend, endlich die Worte Proézas, im
Munde des Kindes ihres gemeinsamen Herzens Siebenschwert: ,,Nur eines
ist notwendig, das sind die Menschen, fiir die wir notwendig sind“ (410).
»Nur eines tut not und alles andere ist gidnzlich gleich ... Nar eines ist not-
wendig, das ist einer, der von uns alles verlangt und dem man alles zu
geben vermag*“ (411). ,,Sind wir denn frei, wenn wir ringsum verkettet sind
mit so vielen Seelen in Not?* (330)

Das ist auch der Ruf, der an unser Ohr dringt! Chnstus selbst ist der
Rufende, in seiner Kirche, in der unendlichen Schar der Leidenden und Ge-
quélten auf der ganzen Erde, in der Opferbereitschaft der BiiBenden und
Siihnenden ebenso wie in der Nacht der Ungldubigen! Nur eines tut’ not
»Erlésung den gefangenen Seelen®,



