
332 

Theologia Cordis 
Das Herz in Glaube und Frömmigkeit 

Von Alois Grillmeier S. J., Pullach bei München 

Wenn in der Frömmigkeit vom Herzen die Rede ist, dann überkommt manche 
von vornherein eine instinktive Abneigung. Denn sie denken an den Gefühls- 
überschwang und die Unechtheit unserer modernen Gebetbuchsprache. Wie 
wenig, unser heutiges Empfinden Ansprechendes, finden wir immer noch, um uns 
den Weg zu einer inneren Erfassung der Herz-Jesu- und Herz-Mariä-Frömmig- 
keit zu zeigen. Hier wird der Versuch gemacht, die Grundlagen dafür zu legen 
und vor allem zu einer Gesamtschau der innersten Mitte christlicher Frömmigkeit 
vorzustoßen. Die Schriftleitung. 

Das Wort •Herz" gebrauchen wir Menschen nicht gern und sprechen es 
doch sehr oft aus. Wir können alles Edle und Tiefe damit sagen und sehen 
wiederum kein Wort und Zeichen so leichtfertig entwertet wie dieses. Die 
feinsten und reinsten Gefühle möchten wir damit andeuten und darunter 
wie unter einem Schleier verbergen und fühlen uns doch so oft abgestoßen 
durch die Blässe und Oberflächlichkeit innerer Gehalte, welche das Wort 
•Herz" vortäuschen soll, gerade auch in der Sprache der Frömmigkeit. Das 
Herz selbst ist uns der Inbegriff des Geheimnisses, und vielfach geben wir 
nichts so leicht preis wie eben dieses Geheimnis. Es ist das Urbild des 
Weihevollen und Heiligsten auf Erden. Aber nichts ist zugleich so entweiht 
und in dieser Entweihung zur unreinen Quelle alles Unheiligen auf Erden 
geworden wie dieses Heiligtum. Kein Ort der Schöpfung ist so zertreten wie 
das Menschenherz. 

Darum tut eine Besinnung auf das Herz not. Doch wollen wir nicht so 
sehr den Menschen darüber befragen, sondern Gott, der sich durch keinen 
Schein täuschen läßt und immer auf das wahre Innere sieht. Er hat viel 
über das Herz gesagt. Die Rede Gottes über das Herz • die Theologia 
Cordis, wie wir sie kurz nennen wollen, • durchzieht in einer erstaun- 
lichen Fülle die Geschichte der natürlich-übernatürlichen Offenbarung und 
des göttlichen Heils. Unter der Idee des Herzens läßt sich Gottes absteigen- 
des Kommen und des Menschen gnadenhaft aufsteigende Heimkehr zu Gott 
in seltsamer Tiefe begreifen. In jeder neuen Enthüllung seines unaus- 
sprechlichen Seins läßt Gott ein Herz als Spiegelbild seines eigenen Herzens 
schauen. Wenn Gottes Wesen sich mitgeteilt hat in einer absteigenden Hier- 
archie des Seins, so ist diese Hierarchie des Seins in ihrem tiefsten Grunde 
eine •Hierarchie des Herzens", eine immer neue Verwirklichung 
der einen Idee •Herz". Wie aber Gott zum Menschen kommt, so muß der 
Mensch wiederum aufsteigen zu Gott. Ist Er gekommen auf dem Wege der 
Offenbarung des Herzens, so muß der Mensch Ihn auf dem Wege des Her- 
zens, in der wahren Religion des Herzens und der Herzen suchen. Die ab- 
steigende Hierarchie des Herzens muß zur aufsteigenden •Analogie 
des Herzens" werden, in welcher der Mensch das Wort vom Herzen 
wieder •hinaufsagt" zu Gott und sein Herz ihm zurückgibt in der wahren 



Theologia cordis 333 

Religion des Herzens. Diesem Kommen Gottes in der Hierarchia Cordis und 
seinem Rufen zur wahren Religio Cordis wollen wir nun nachspüren. 

I. Hierarchia Cordis 

Die absteigende Offenbarung des Herzens 

Jedes Menschenherz ist • schon in seiner natürlichen Schönheit • ein 
Wort Gottes. Er hat es als Geheimnis hineingesprochen in die Mitte 
eines Wesens, das vielfältig zusammengesetzt ist, als innersten Kern hinab- 
gesenkt in die letzte Tiefe seines Geschöpfes. Nur dem Herzen selber ist 
dieses Wort Gottes, dieses Geheimnis bekannt. Es ist ein einmaliges Wort, 
das niemand nachsprechen kann. •Wer kennt das Innere des Menschen 
außer dem Geist des Menschen, der in ihm ist" (1 Kor 2,11)? Gott hat Sorge 
getragen, daß dieses Geheimnis dem Menschen gesichert bleibt gegenüber 
einem jeden Geschöpf. Er hat es als einen heiligen, unbetretbaren Bezirk 
abgegrenzt und gegen jeden unberufenen Blick und Schritt geschützt. Wäh- 
rend der Mensch als leib-geistiges Wesen von allen Seiten angesprochen 
und angerührt werden kann • zu seiner Freude wie noch mehr zu seinem 
Leid •, ist dieser innerste Bezirk jedem gewaltsamen Zugriff verschlossen. 
Mit Recht spricht darum Teresa von Avila von der •Seelenburg", die un- 
einnehmbar auf unzugänglichem Felsen throne. Immer wieder betonen die 
Mystiker, daß sich kein geschaffenes Wesen den Zugang zu dieser Burg er- 
zwingen könne. Wenn jemand, es sei Freund oder Feind, sie betreten will, 
so muß er zuvor an ihre Tore und Fenster pochen, muß Sinne, Verstand und 
Willen gewinnen, bestechen und erobern. Selbst Gott, der doch •bei ver- 
schlossenen Türen" in der innersten Mitte der Seelenburg stehen kann und 
eigentlich ist, möchte für gewöhnlich nicht zu neuer Begnadigung kommen, 
ohne an das Tor geklopft zu haben (Geh Offb 3, 20). 

Das Herz ist also der verborgene, persönlich-innerste Grund des Men- 
schen. Alles, was werbend an ihn herantritt, um des Menschen Eigentum zu 
werden, muß bis zu dieser Tiefe vordringen und dort angenommen werden. 
Je mehr alles Fremde und von außen Kommende in diese sammelnde Mitte 
hineingenommen wird, um so geschlossener und inniger ist das Wesen des 
Menschen, um so tiefer wird es gleichsam immer mehr Herz, und damit 
notwendig individueller und persönlicher. Nur Menschen eines starken Her- 
zens bringen darum die Kraft auf, alles von außen an sie Herangetragene 
so zu verarbeiten und sich einzugestalten, daß sie nichts Fremdes mehr in 
sich tragen und in allen ihren Lebensäußerungen immer ganz sie selbst sind. 
Wohl können gerade diese Menschen viel von außen aufnehmen • mehr 
als alle anderen •, dennoch wird niemand persönlicher und einheitlicher 
gestaltet sein als gerade sie. Menschen eines schwachen Mittelpunktes 
müssen sich mehr als die Starken gegen die Welt von außen schützen, 
wollen sie nicht von ihr • gleichwie das Tier von den Reizen der Sinne • 
überwältigt werden. Ihre Rettung ist dann nur die Flucht vor der Welt. 
Doch muß ein jedes Herz sich schützen vor den Dingen, die es lockend um- 
geben und gerade darin soll sich seine Stärke bewähren, daß es annimmt, 



334 Alois Grillmeier S. J. 

was fördert, ablehnt, was hindert zu Gott. •Mehr als alles", sagt darum die 
Schrift, •behüte dein Herz; denn von ihm geht das Leben aus" (Spr4, 23). 

Damit ist. zugleich etwas Neues vom Wesen des Herzens gesagt. Wie es 
verschlossen ist und sein muß, so muß es auch geöffnet sein. Wie es bewahr- 
ter und bewahrender Mittelpunkt ist, so muß es auch spendende Quelle 
werden. Es soll kein totes, sondern ein lebendiges Wort Gottes sein, das 
wiederum weiterspricht, was Gott in sein Geheimnis hineingesprochen hat. 
Bei aller Unberührbarkeit soll es sich doch von den anderen Menschen und 
Dingen rühren 'issen. Denn wäre ein Herz ganz verschlossen, sei es fürs 
Geben, sei es fürs Empfangen, würde es zu einem Gefängnis des eigenen 
Wesens und müßte in Eiseskälte erstarren. Will das Herz sein, was es sein 
soll, dann muß seine Geschlossenheit mit einer geheimnisvollen Offenheit 
in steter Spannung stehen. Die dem Herzen eigentümliche Offenheit aber 
ist die Liebe. In ihr erfüllt es erst seine Sendung und wird so zur leben- 
spendenden Sonne des Alls. Nur das liebende Herz ist weit genug, um 
fremde Wesen einzulassen und aufzunehmen. Nur die Liebe macht das Herz 
reich zum nie endenden Geben. So wird es zum lebendigen Wort Gottes, 
zur Stimme seiner Liebe. 

Das ist also das Herz: die Mitte und letzte Tiefe geistig bewußter Wesen, 
in denen sich ihr ganzes Sein sammelt und von wo es wieder ausströmt, 
das nur sich selbst völlig offene Geheimnis der Persönlichkeit, die nie ver- 
siegende Quelle der Liebe. In seiner geschlossenen Offenheit liegt seine 
leuchtende Schönheit und sein beglückender Reichtum. Das ist das Herz 
schon in seiner natürlichen Schönheit, gemäß einer ersten, das natürliche 
Sein und Dasein verleihenden Mitteilung Gottes. Aber das Menschenherz 
ist zugleich ein übernatürliches, sein erstes Wesen noch einmal aufnehmen- 
des und zugleich überholendes Wort Gottes. Als solches ist es nur begreifbar, 
wenn wir es hineinstellen in die Welt der Hierarchia Cordis und 
ihre absteigende und aufsteigende Dynamik. Erst hier sehen wir die natür- 
liche Schönheit des Menschenherzens, aber auch seine Tragik vollendet. 

Wir beginnen nun diese Welt des Herzens, den unendlichen Bereich der 
göttlichen Hierarchie des Herzens, von seiner höchsten Höhe bis zu seiner 
letzten Tiefe zu durchschreiten und jenes geheimnisvolle Leben zu er- 
spüren, welches im liebenden Geöffnet- und keuschen Geschlossensein 
liegt. 

1. Das Herz Gottes 

Auch in Gott dürfen und müssen wir mit der Heiligen Schrift von einem 
Herzen sprechen, ja treffen wir das Ur- und Idealbild eines jeglichen Her- 
zens. Daß Gott ein Herz hat, läßt sich in einem ersten Tasten daran er- 
fühlen, daß er sich als absolut unberührtes und unberührbares Wesen gibt. 
Denn das Herz will verborgen sein. Gott aber ist lauterste Verborgenheit, 
völlig unberührte und unzugängliche Innerlichkeit. Nichts Geschaffenes 
kann ihn anrühren. So sehr er auch in allen Dingen lebt und webt und ist, 
so sind diese Dinge doch unendlich ferne von ihm, in unaufholbarer Distanz. 
Es gehört zu den aufschlußreichsten Stellen der Heiligen Schrift, was der 



Theologia cordis 335 

hl. Paulus an Timotheus über das Wesen Gottes schreibt: •Vor dem An- 
gesichte Gottes, der alles belebt, ... befehle ich dir, das Gebot ohne Makel 
zu bewahren, untadelig bis zur Ankunft unseres Herrn Jesu Christi, welche 
uns zu gegebener Zeit offenbaren wird der selige und alleinige Herrscher, 
• der allein Unsterblichkeit besitzt und wohnt in unzugänglichem Licht, 
den kein Mensch je gesehen hat noch sehen kann: dem Ehre sei und Macht 
in Ewigkeit! Amen" "(1 Tim 6,13-16). Gott ist vor jedem Geschöpf, vor jeder 
Neugier, vor jeder Gewalttat sicher. So verborgen ist sein Angesicht, sein 

. innerstes Wesen, daß ein unberufener Blick • wenn er möglich wäre • 
die sofortige Vernichtung des Menschen bedeuten würde, wie Gott einst 
Moses zu erkennen gab, da dieser ihn bat: •Laß mich doch deine Herrlich- 
keit schauen". •Da antwortete der Herr: ,Ich will alle meine Schönheit vor 
deinen Augen vorüberziehen lassen und den Namen des Herrn laut vor dir 
ausrufen ..". Mein Angesicht kannst du nicht schauen; denn ein Mensch, der 
mich schaut, bleibt nicht am Leben'" (Ex 33,18-20). Dieses verborgene Ant- 
litz Gottes, das gleichsam noch tiefer liegt als seine •Schönheit", ist sein 
Herz, die innerste Tiefe seines Wesens, wie er in sich selbst ist, wie er sich 
selbst erkennt und hebt. 

Dieses Herz Gottes hat seine Geheimnisse, ist ganz Geheimnis und zwar 
Lebens-Geheimnis zwischen drei Personen in einem Sein. Zeugung des 
Sohnes durch den Vater, Hervorgang des Geistes aus dem Vater und dem 
Sohn: das sind Lebens- und Liebesgeheimnisse, deren reinstes Abbild in 
unserer Welt sich in dem Geheimnis findet, das Vater, Mutter und Kind 
miteinander verbindet. Tertullian, einer der ersten christlichen Theologen, 
die sich tiefer in dieses göttliche Innenleben zu versenken begannen, findet 
ein bezeichnendes Wort für dieses Lebensgeschehen. Er nennt den Sohn den 
Erstgeborenen aus dem Schöße des väterlichen Herzens: •primogenitus 
... proprie de vulva cordis ipsius"1. Und wiederum ist es nichts anderes als 
das Herz des Vaters, welches im Sohne geboren wird. Wie aber das Wort 
aus dem Vater, so geht auch der Geist aus dem Vater und dem Sohn hervor 
und steht damit ebenso tief in den Herzen beider, wie der Sohn im Vater. 

Wenn irgendwo, dann muß in Gott die Einmaligkeit, Geschiedenheit, 
Ausschließlichkeit und Unverletzlichkeit des Personseins und damit die 
Verborgenheit und Geschlossenheit des Herzens gewahrt werden. Wenn 
irgendwo, dann wird in Gott diese Ausschließlichkeit aber auch zu völliger 
Gemeinsamkeit, weil sich niemand vor den andern verschließt, sondern sein 
Herz ganz auftut und mit ihnen ein einziges Herz ist. Jede der göttlichen 
Personen gibt nämlich das, was sie ist, der anderen: der Vater dem Sohn, 
Vater und Sohn zusammen dem Heiligen Geist, der beide Geber als Gabe 
verbindet. Es sind also drei Personen, die nur ein gemeinsames Sein, ein 
gemeinsames Bewußtsein, • ein gemeinsames Herz haben: nämlich die 
eine und unteilbare göttliche Natur. In ihnen erreicht sowohl die Aus- 
schließlichkeit des Personseins als auch die Geöffnetheit zum anderen hin 
die größte Vollkommenheit: Gott ist ein einziges Herzensgeheimnis, das 
allen drei göttlichen Personen in gleicher Tiefe zu eigen ist und doch einer 

1 In seiner Schrift gegen Praxeas K. 7. 



336 Alois Grillmeier S. J. 

jeden Person in einer nur ihr zukommenden Weise. In diesem uns un- 
begreiflichen Fürsich- und Zueinandersein besteht der Pulsschlag des gött- 
lichen Herzens. Und dieser Pulsschlag ist ewige, unendliche Liebe. Darum 
kann Johannes einfach sagen, Gott sei die Liebe (1 Jo 4, 8), er hätte auch 
sagen können, er sei im Grunde nichts als Herz. 

Wird Gott nicht diese seine persönlichsten Lebens- und Herzensgeheim- 
nisse als sein alleiniges, ausschließliches Gut besitzen müssen, wie es etwa 
menschliche, unmitteilbare Familiengeheimnisse gibt? Kann er seinen Ge- 
schöpfen mehr denn eine dunkle Ahnung davon mitgeben? Kann er sich 
tatsächlich ins Herz schauen lassen, bis in die letzte Tiefe dieses Herzens? 
Erst von solchen Gedanken her verstehen wir das Überwältigende der 
Frohen Botschaft, daß auch wir zur unverhüllten Schau seines Wesens und 
damit zur unmittelbaren Teilnahme an den verborgenen Lebens- und 
Liebesgeheimnissen seines Herzens' und Schoßes berufen wurden. Der 
Schleier, der über den unaussprechlichen und heiligsten Familiengeheim- 
nissen Gottes liegt, wird vor unseren Augen weggenommen, und nichts 
mehr in Gottes Wesen wird uns verborgen sein. •Geliebte, nun sind wir 
Kinder Gottes und was wir sein werden, ist noch nicht offenbar geworden. 
Wir wissen, daß wir ihm ähnlich sein werden, wenn er erscheint, weil 
wir ihn schauen werden, wie er ist" (Uo3, 2). 

Und dieses Schauen wird ewige Liebe sein, ein Weilen am Herzen des 
Vaters (1 Kor 13). Freilich werden wir nur auf geschöpfliche Weise diese 
Geheimnisse erleben können, das ewig alte und das ewig neue Mysterium, 
Gottes liebendes und strömendes Herz: die Zeugung und Geburt des Sohnes 
aus dem Herzen des Vaters und das Ausgehen des Heiligen Geistes aus dem 
Herzen beider. Weil es ein unendliches Geheimnis ist, so wird es immer 
neue Tiefen für uns bereit haben. Wir werden das Herz Gottes besitzen 
und doch immer von neuem auf der Suche nach seiner letzten Tiefe sein • 
ohne sie je, in glücklichem Unvermögen • ermessen zu können. Auch in 
der Begegnung von Herz zu Herz gilt das Wort des hl. Augustinus: Si 
comprehendisti, non comprehendisti. Wenn du glaubst, die Mitte Gottes 
ergriffen zu haben, dann hast du sie doch nicht ergriffen. 

2. Das Herz der Welt 

Gott hat uns sein innerstes Wesen eröffnet. Der Schoß seines Herzens 
hat den eigenen Sohn in die Welt hineingeboren, den Sohn in Menschen- 
gestalt, geworden aus Maria der Jungfrau. Dieser ist für uns das sichtbar 
und spürbar gewordene Herz des Vaters, in das auch wir aufgenommen 
werden sollen. In der Menschwerdung des Sohnes hat Gott gleichsam einen 
Sprung über sich hinaus getan; denn sein eigentliches Sein, seine Natur ver- 
trägt keine kreatürliche Fortsetzung in die Welt hinein. Sein Wesen ist 
völlig gerundet und geschlossen, kann sich weder physisch begrenzen noch 
physisch vermehren, seine Natur kann nicht in begrenzter Erscheinung Teil 
und Glied dieser Welt werden. Dennoch hat Gott einen Weg gefunden, 
physisch, begrenzt, in der Welt zu stehen. Indem der Vater dem Sohne eine 
menschliche Natur personhaft zueignete, ward der Sohn Mensch unter Men- 



Theologia cordis 337 

sehen, ward Gott Teil und Glied der Schöpfung, aber nicht Teil unter glei- 
chen Teilen. Er mußte auch hier der beherrschende Mittelpunkt werden. 
Der göttlichen Würde und Stellung des Sohnes muß auch seine Würde und 
Stellung in der Schöpfung entsprechen. Denn die ganze Welt, die sichtbare 
und unsichtbare Schöpfung, ruht ja durch Christus, das Wort des Vaters, 
im Herzen des Vaters. Durch seinen Eintritt in die Welt hat darum die 
Schöpfung einen neuen, verborgenen und wieder sich öffnenden, alles 
Leben sammelnden und wieder verströmenden Mittelpunkt erhalten. Eine 
solche Mitte aber nennen wir Herz. Mit demselben Recht also und mit der- 
selben Notwendigkeit, mit der Christus das •Haupt" des Leibes genannt 
werden kann und muß, darf und muß er auch das •Herz der Welt" genannt 
werden. Der Pulsschlag dieses Herzens ist für die Welt sogar lebensnotwen- 
dig geworden. Denn in dem Herzen Christi ist die Entscheidung gefallen 
zur Erlösung der Menschen. Nicht ein Gedanke des Hauptes, sondern eine 
•Gesinnung", ein Ja, dessen Quelle das Herz und dessen Wesen die Liebe 
war, hat das Heil aller gewirkt. Damit ist nun die Mitte des Mittelpunktes 
der geistig sichtbaren Schöpfung gefunden. Damit sind wir in die verbor- 
genste Tiefe des menschgewordenen Gottes hinabgestiegen, in sein mensch- 
liches Herz. 

Christus ist in der einen Seinsweise Gott, dem Vater, gleichwesentlich, 
und in der anderen Seinsweise Mensch, wahrer, echter Mensch wie wir. 
Weil aber Mensch, so hat er auch wie wir sein Außen und Innen. Er ist 
gestuft und geschichtet, wenn auch in einer dissonanzlosen Harmonie, in 
einem unübertroffenen Adel, in einem alles Gewöhnliche sprengenden 
Reichtum und darum auch in einer unerreichbaren Tiefe. Wundervoll muß 
die Geste seiner Hand gewesen sein, mit der er den Seesturm stillte, all- 
bezwingend der Blitz seines Blickes, der die Pharisäer traf. Machtvoll 
wirkte sein Wort, majestätisch war sein Schreiten und königlich sein heili- 
ges Antlitz, seine ganze Gestalt! Doch sind das alles noch Außenschichten 
an ihm. Sie erhalten ihr Licht und ihre Strahlungskraft erst von tieferen 
Quellen, aus der Klarheit seines Wissens und Erkennens, aus der Macht 
seines Willens, aus der Glut seiner Liebe und der Echtheit und Wärme 
seines Empfindens. Aber auch das ist noch Strom, noch nicht Quelle. Erst 
in seinem Herzen ist diese Quelle gefaßt. Hier ist der Ursprung und 
Sammelpunkt des menschlichen Seins Jesu Christi. Hier stehen wir am 
heiligsten Ort der Schöpfung, der sichtbaren und unsichtbaren; zwar an 
einem geschöpflichen Ort, aber an einem Ort, der Gott mit dem ganzen 
Reichtum seines Wesens und der Innigkeit seiner Geheimnisse birgt und 
umfängt. Wenn ich dieses Herz nenne, so spreche ich das Menschentum Jesu 
in seiner größten Dichte, in seiner heiligsten Würde, seinem zartesten Ge- 
heimnis und seiner entscheidendsten Fruchtbarkeit aus. Denn dieses Herz 
ist nicht bloß seinsmäßig zum würdigsten •Ort" der Schöpfung von Gott 
erkoren worden, sondern auch zum fruchtbarsten •Organ" des in der Welt 
wirkenden Gottes. Hier geschah der Gehorsam des neuen Adam, hier wurde 
das Ja zum Willen des Vaters gesprochen, hier entsprang die Liebe, kraft 
deren wir alle erlöst sind. Eine menschliche Gesinnung, aus einem mensch- 

22 



338 Alois Grillmeier S. J. 

lichen Herzen, aber von göttlicher Würde, weil Gottes Sohn personhaft zu 
eigen, ein reiner jubilus mysticus: Ich preise dich, Vater...! (Mt 11,25 ff), 
ein Ja in tiefster Freude. Aber auch ein Ja, geboren aus der Kelter des 
Leidens, seufzend und klagend und zitternd in Todesangst und Verlassen- 
heit. Auf dieses Wort der Klage, der äußersten Not des menschlichen Her- 
zens überhaupt, hatte der Vater gewartet. Dann war es genug. Dann war 
es vollbracht. Nicht die angenagelten Hände und Füße, nicht das dornen- 
gekrönte Haupt, nicht der gegeißelte Leib hätten uns erlösen können, wenn 
sie nicht alle in diesem lebendigen Herzen gegründet gewesen wären, wo- 
hin aller Schmerz geleitet und wo alles Leid geheiligt wurde. Hände, Füße 
und Leib waren nur Organe des Herzens, sie waren ausgebreitetes Herz, 
ergreifende Sichtbarmachung seines unergründlichen, bis in die Ewigkeit 
hallenden: Ja, Vater! 

Wiederum findet sich auch hier • symbolisch dargestellt im Lanzenstich 
• das merkwürdige Ineinander von Verschlossenheit und Geöffnetsein. In 
dem Menschen Jesus Christus zeigt sich ein durchaus menschlich schwingen- 
des, menschlich bleibendes Bewußtsein, in dem sich dennoch ein Mensch 
sagt: Ich bin Gott. Für uns gewöhnliche Menschenkinder ein völlig un- 
zugänglicher Bewußtseinsinhalt, fjir die Menschheit des Herrn aber die 
Quelle allen Adels und aller Hoheit, aller Demut und Erniedrigung zugleich. 
Es ist aber auch wieder der Inhalt eines Herzens, wie wir es haben, eines 
Herzens, das ganz für Gott und ganz für uns schlägt, offen dem Willen des 
Vaters und aller Not der Menschen, das Herz des Mittlers. 

3. Das Herz der Jungfrau-Mutter 
Christus ist als Mensch Sohn einer jungfräulichen Mutter. Damit tut sich 

ein neuer Blick in die Welt des Herzens auf, der Blick in das Herz der 
Jungfrau-Mutter • zugleich ein neuer Schritt des Herzens Gottes in die 
Welt hinein. 

Ein jedes Kind muß ebensosehr im Herzen wie im Schöße der Mutter 
wurzeln^ Nur so wird die leibliche Mutterschaft auf die Höhe des geistigen, 
freien Seins des Menschen erhoben. Nur so ist das Kind wirklich Kind und 
die Mutter wirklich Mutter. Auch der Sohn Gottes wollte als Menschenkind 
aus der innersten Tiefe seiner Mutter hervorgehen, aus einer lebendigen 
Mitte, die er sich in unnachahmlicher Weise bereitet hat. In der sündelosen, 
der gnadevollen, leiblich-geistigen Mitte der Jungfrau-Mutter wurzelt das 
menschliche Wesen des Herrn, gebildet in einem seltsamen Tausch. Denn 
erst ist die Mutter aus dem Sohn und dann der Sohn aus der Mutter; das 
Herz Mariens aus dem Herzen Jesu und das Herz Jesu aus dem Herzen der 
Mutter. Mariens Gestalt ist ganz bereitet aus dem Blick auf das Bild des 
Sohnes, nicht bloß aus dem Blick auf die Verdienste, ex praevisis meritis, 
sondern aus dem Blick auf das ganze Sein, aus dem Blick auf Kern und 
Mitte dieses Seins. Maria wiederum schenkt ihrem Sohne das menschliche 
Herz, das mitfühlende und gütige, das verwundbare und leidensfähige Herz, 
jenen einzigartigen Sammelpunkt echt menschlichen Wesens, wie es Gottes 
Sohn auf Erden sein eigen nennen wollte. Sie schenkt es ihm ganz allein. 



Theologia cordis 338 

Jeder andere Mensch wurzelt in einem Vater und in einer Mutter, in zwei 
Herzen. Jesu menschliches Wesen sollte nur in dem Herzen einer jungfräu- 
lichen Mutter wurzeln, also nur in •einem" Herzen; sein Herz war darum 
in viel tieferer Weise als je sonst mit dem Herzen der Mutter eins, in einer 
Innigkeit, die nur ihr beider Geheimnis ist. Beide bilden darum auch eine 
unzertrennliche Einheit im Heilsplane des Vaters. Wenn ich eines nenne, 
sage ich beide. Freilich ist diese Einheit keine Gleichheit, sondern die Ein- 
heit einer Analogie, also eine gestufte Einheit, eine weiterweisende Einheit. 
Wenn ich hineingehe in das Wesen Mariens, begebe ich mich in einen Strom, 
der mich mit unwiderstehlicher Gewalt weiterträgt zu Christus, schneller 
und tiefer, als mich die eigene Kraft je treiben könnte. Das Herz Jesu 
wiederum weist mich weiter, ruhelos, bis zum ruhevollen letzten Punkt 
allen Seins, dem Herzen des Vaters. 

Das Herz der Jungfrau-Mutter ist die nächste Stufe der absteigenden 
Hierarchia Cordis, ein neues, unaussprechliches Spiel der Gnade Gottes, 
vollführt in dem Wesen eines Menschen, einer Frau, und zwar einer ein- 
fachen, im menschlichen Alltag stehenden Frau. Das Herz der Frau, diese 
sprichwörtliche Stätte menschlichen Fühlens und Empfindens, sollte der Ort 
einer besonderen Offenbarung der göttlichen Liebe zu uns werden, das 
Organ, in dem uns Gott •mütterlich" als seine Kinder lieben wollte. Maria 
ist ein neues, entzückendes Wort Gottes an die Menschheit; ist der Inbegriff 
all dessen, was Gott im Wesen der Frau und zwar der Jungfrau und der 
Mutter dem Menschen schenken wollte. Nur in diesem Herzen der Jung- 
frau-Mutter ist in einem Wort ausgesprochen, wozu Gott sonst viele Worte 
brauchte. Nur dieses eine Frauen-Herz ist jungfräulich geschlossen und 
mütterlich geöffnet zugleich. 

Gerade im Wesen der Frau zeigt sich eine seltsame Spannung zwischen 
Geschlossenheit und Geöffnetsein. Die •Jungfrau" ist zu einer weihevollen 
Gestalt des menschlichen Seins geworden. Sie ist die Blüte einer besonderen 
menschlichen Würde, ein in der Menschheit abgezeichneter heiliger Bezirk, 
der nicht betreten werden darf. Gerade das Wesen des Weibes ist der 
Grund, aus dem diese Blüte hervorgehen kann, und wenn wir dieselbe 
leib-seelische Qualität eines männlichen Seins ausdrücken wollen, so reden 
wir doch vom •jungfräulichen" Mann. Was ist nun das eigenartig Weihe- 
volle der Jungfrau? Das ist ihre Unversehrtheit, ihre Unberührtheit, ihre 
Geschlossenheit. Nirgends denken wir uns aber die Geschlossenheit eines 
solchen unbetretenen, unberührten Wesens gesammelter und dichter als 
gerade in seinem •Herzen". Dort gründet die Jungfräulichkeit der Jung- 
frau. Dort entscheidet es sich, ob eine Jungfrau Jungfrau bleiben will oder 
nicht. Dort ist der letzte, nur durch sie selbst aufzubrechende Kreis, der 
keinem Manne sich zu ergeben braucht, auch wenn dieser den Leib und 
seine Unversehrtheit verletzt hätte. Diese Geschlossenheit hat nun verschie- 
dene Höhen der Zielgebung. Der nächste Sinn jungfräulichen Fürsichseins 
ist zunächst sogar das einst •einem-anderen-Gehören". Die Abgeschlossen- 
heit jungfräulichen Wesens ist hingeordnet auf die Eröffnung des Herzens 
für den Mann und zwar nach Gottes Willen nur für •einen" Mann. Gerade 

22» 



340 Alois Grillmeier S. J. 

weil diese Eröffnung für das Menschengeschlecht so wichtig ist, muß ihr 
der Stand unversehrter Jungfräulichkeit, der Stand gesammelter seelischer 
und leiblicher Kraft vorausgehen. Das Menschengeschlecht ist nur gesund, 
wenn die beständige Spannung von Jungfräulichkeit und Mütterlichkeit, 
von Geschlossenheit und Offensein durch die Geschlechter geht. Nur die 
gesunde, reine Blüte bringt gesunde Frucht. Wenn aber der innere Kreis 
jungfräulichen Wesens nach Gottes Willen • wie es einzig sein soll • einem 
Manne geöffnet ist, weicht die so weihevolle Geschlossenheit dem segens- 
vollen Geöffnetsein, welche das Muttersein kennzeichnet. Geöffnetsein, 
das ist der bezeichnende Zug des mütterlichen Herzens. In ihm ist Platz für 
den Mann, für die Kinder, aber auch für den Armen, den Notleidenden, den 
Fremdling, für viele. Das ganze Wesen einer mütterlichen Frau zeigt diese 
Weite und Offenheit: ihr Fühlen und Denken ist gleichsam immer außer- 
halb ihrer selbst, um zuerst nach dem anderen Menschen und dann erst nach 
sich zu schauen. Das Mutterauge ist merkwürdig geweitet, ihre Hand, ihr 
Ohr ist immer in viel näherer Beziehung mit ihrer Umgebung als Hand, 
Ohr • und Herz des Mannes. Je reiner und stärker vorher die Geschlossen- 
heit jungfräulichen Wesens war, um so entschiedener und endgültiger hat 
die Jungfrau ihren Mann •erkannt", d. h. ihm das Herz geöffnet. Der Span- 
nungsbogen von der Jungfrau zur Mutter ist damit viel weiter und aus- 
geprägter als der entsprechende Spannungsbogen des Manneslebens. In 
Seele und Leib der Frau wirken sich die Stände dieses Lebens, Jung- 
frau und Mutter, viel tiefer aus und bedeuten in ihrer Abfolge einen 
viel entscheidenderen Wandel als der Weg des Jungmannes zum Vater. 
Dieser Wandel des Frauenlebens aber ist unausweichlich: Jungfrau- 
schaft und Mutterschaft können im Leben der Frau nur nacheinander, 
nicht miteinander verbunden werden. Die Jungfrau als Jungfrau kann 
nicht Mutter werden, und die Mutter nicht Jungfrau bleiben. Es ist 
etwas Schmerzliches im Frauenleben, daß es einen Gegensatz umfaßt, der 
bei aller Zuordnung doch keine volle Synthese zuläßt, einen Gegensatz, der 
durch die Sünde Adams und Evas in seiner vollen Schärfe aufgerissen wor- 
den ist. Wohl hätte Eva auch im Paradies durch die Mutterschaft ihre Jung- 
fräulichkeit verloren. Aber der Wandel von der Jungfrau zur Mutter hätte 
nicht jene durch die Sünde so schmerzlich vertiefte Gegensätzlichkeit ge- 
habt. Es hätte keine Mutterschaft in Begierlichkeit, keine Mutterschaft in 
Schmerzen, keine Mutterschaft in Demütigung gegeben (vgl. Gen 3,16). 

In der Heilsordnung des Neuen Bundes sollte nun die Jungfräulichkeit 
eine neue Sendung bekommen, eine neue Zielgebung,.wie sie für den para- 
diesischen Menschen nach dem hl. Thomas nicht gegeben war. Sie besteht in 
der Möglichkeit ausschließlicher Sinnrichtung jungfräulichen Lebens 
auf den Gott der Gnade. Weil aber diese Zielgebung in den gefallenen, erb- 
sündigen, begierlichen Menschen hineingelegt wird, kommt es auch zu einer 
neuen Spannung seines beladenen Daseins. Durch die Erbsünde und seit 
der Erbsünde ist die jungfräuliche Geschlossenheit einer besonderen Ge- 
fährdung ausgesetzt, ja sie hat in sich eine Minderung erfahren. In jeder 
Jungfrau ist gewissermaßen schon kraft ihrer Geburt die •Jungfräulich- 



Theologia cordis 341 

keit" verletzt, weil der innerste Kreis ihres Wesens von der Sünde, von der 
Schlange, von etwas Fremdem und Widergöttlichem erobert und damit nicht 
mehr im ursprünglich von Gott geplanten Sinne jungfräuliches Land ist. 
Sie ist eröffnet und dies wider Gottes Willen. Und wenn die Jungfrau auch 
in der Taufe zu bräutlicher Treue zurückgeführt ist und ihre Mitte wieder 
erhalten hat, so erstreckt sich nun doch um diese Mitte ein offenes Land, 
ein geistig-leiblicher Bereich, in den der Versucher ungehindert eindringen 
kann. Diesen Bereich nennen wir den begierlichen Menschen. Im Paradies 
war dieser Bereich durch die außernatürliche Gabe der Unversehrtheit ein 
besonderer Bezirk des Schutzes für die innerste Mitte des begnadeten Men- 
schen geworden. Nun ist er offen, und die Versuchung kann unmittelbar an 
den innersten Kreis herangetragen werden, an jenen Kreis, der bei der 
erbsündigen Jungfrau nicht mehr so fest gefügt ist wie bei der Jungfrau 
Eva im Paradiese. 

In diese von der Sünde bedrohten Jungfrau hat nun Gott eine beson- 
dere Spannung hineingelegt, indem er ihr eine neue Möglichkeit in der 
Gnade gezeigt hat, nämlich die Möglichkeit eines ausschließlichen, bräut- 
lich-jungfräulichen Gottgehörens. Wohl gehört die Frau auch Gott, wenn 
sie nach Gottes Willen einem Mann zu eigen ist. Aber in der Jungfrau 
kann nun das Geöffnetsein des Herzens in einer unendlich vergeistig- 
ten Weise unmittelbar auf Gott übertragen werden, in einem jungfräu- 
lichen Gotteigenwerden. Da ist die Jungfrau für immer einem jeden Manne 
verschlossen und innerlich nur für Gott allein geöffnet. •Die unverheiratete 
Frau und die Jungfrau ist um die Sache des Herrn besorgt, sie will an Leib 
und Seele heilig sein. Die verheiratete dagegen ist um weltliche Dinge 
besorgt, wie sie dem Manne gefalle" (1 Kor 7, 34). Gerade in der ob der Be- 
gierlichkeit gefährdeten Jungfrau wollte Gott diese Spannung erwecken zu 
einer neuen Sinngebung und Weihung ihres Seins: nicht mehr bloß die 
Spannung zwischen Geschlossen- und Geöffnetsein für einen Mann, sondern 
zwischen Geschlossensein dem Manne und dem Offensein für Gott allein. 
Das ist im vollen Sinn erst ein Ideal des Neuen Bundes, kommend aus dem 
Geiste Gottes, der bräutlich um die Herzen der Menschen wirbt. So sehr 
diese im Glauben gestiftete Geschlossenheit jungfräulichen Wesens in der 
Eröffnung für Gott erfüllt wird, so bleibt doch der natürliche Sinn der 
leiblich-geistigen Geschlossenheit der Jungfrau nun unerfüllt. Die Jung- 
frau •Gottes" kann keinen Mann erkennen. Die übernatürliche Erfüllung 
durch Gott, wie er sie in dieser ausschließlichen Berufung geben will, kann 
nicht mit der natürlichen Erfüllung des Herzens der Jungfrau durch die 
Hingabe an den Mann und das Kind zusammengehen. Freilich kann Gott 
einer bräutlichen Jungfrau seine Geschöpfe als •Kinder" anvertrauen. Aber 
diese Geschöpfe im Herzen der gottgeweihten Jungfrau sind nicht mehr 
Gegenstand begehrlicher Liebe • welche sonst nach Gottes Willen dem 
Manne entgegenkommt, sie sind nicht Erfüllung eines begierlichen Herzens, 
sondern sollen gerade dieses begierliche Herz unerfüllt lassen, damit es alle 
Liebe an die •Kinder Gottes" austeile. 

Das Frauenleben ist also in jedem Fall einer besonderen Spannung unter- 



342 Alois Grillmeier S. J. 

worfen, die gewiß eine Synthese kennt, eine natürliche oder eine über- 
natürliche, aber doch nur eine unvollkommene, mit leidvoller Begrenzung 
erkaufte. Das Bild der Frau mußte irgendwie unvollendet sein. Es konnte 
nicht gelingen, ein Gesamtbild zu entwerfen, welches die gesammelten Mög- 
lichkeiten des Frauenlebens •in einem" auszudrücken vermochte, das die 
Züge der Jungfrau und Mutter zugleich trug. Nur in zwei getrennten Bil- 
dern und auf zwei verschiedenen Altären konnte die Menschheit das Ideal 
der Frau verehren. Auf dem einen stand • selbst inmitten der Götzen der 
Heiden • das Bild der gottgeweihten Jungfrau und des Jungfräulichen 
überhaupt. Auf dem andern stand •die Mutter mit dem Kind", dieses Sinn- 
bild der sich immer erneuernden Menschheit. Beide Bilder sind also un- 
vollendet, dazu oft entweiht und tief geschändet. Aber was die Menschheit 
sich nicht selber geben konnte, wurde ihr durch Gottes Macht geschenkt: 
das vollendete Bild der Frau. Was bei den Menschen unmöglich war, wurde 
möglich durch die Macht von oben. Die Jungfrau-Mutter mit dem Kinde, 
die gottgeweihte Jungfrau und nun doch gesegnete Mutter schwebte 
schon seit uralten Zeiten über der Menschheit als ein von Gott verheißenes, 
wunderbares Zeichen: •Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen 
Sohn gebären, dem sie den Namen Emmanuel geben wird" (Is 7,14). 

In Maria ist die Synthese aller Spannungsgegensätze des Frauenlebens 
gefunden. Eine Jungfrau ist Mutter und eine Mutter bleibt Jungfrau in 
völliger Unversehrtheit. Schon in sich wäre diese Spannungseinheit ein 
Wunder Gottes. In Maria sind aber die beiden Pole dieses Gegensatzes noch 
besonders verstärkt, so daß das Marienleben nicht bloß die Synthese einer 
gewöhnlichen Jungfrauschaft und einer gewöhnlichen Mutterschaft ist, son- 
dern Verbindung einer unvergleichlichen Virginitas und einer wunder- 
baren Maternitas und darum auch Einheit eines unübertrefflichen Geschlos- 
senseins und einer begnadeten Geöffnetheit. Die Jungfräulichkeit Mariens 
erhält durch das Freisein von Erbsünde und Begierlichkeit eine besondere 
Vollendung. Die Unbefleckte Empfängnis schenkt der gottgewählten Jung- 
frau eine paradiesische Frische, wie sie der Mensch ah seinem Ursprung 
hatte. Darin spricht sich aus, daß Maria unbetretenes Land im vollendeten 
Sinne ist, unverletzte geistige Braut Gottes, die nie einem andern gehört hat 
als Gott. Gerade die Mitte ihres Wesens ist der Ort dieser Brautschaft, die 
Tiefe ihres von jeglicher Sünde unbefleckten Herzens. Von dieser Mitte aus 
ist alles in Maria beherrscht. Alle Schichten ihres Wesens gehören gleichsam 
zu dem innersten Kreis ihres Seins, weil sie in voller Harmonie zu ihm 
stehen in Erneuerung der Gnaden des Paradieses. Für dieses Wesen, so 
schien es der Kirche immer, mußten die Worte des Hohenliedes geschrieben 
sein: •Ein wohlverschlossener Garten ist meine bräutliche Schwester, ein 
verschlossener Born, ein versiegelter Quell" (4,12), gleich jenem immer- 
fließenden Brunnen, den der König Salomon sich allein vorbehalten wollte 
und darum verschloß und versiegelte. 

Mariens jungfräuliche Gottgehörigkeit • und nur Mariens allein • war 
für ein Kind bestimmt, das eine Jungfrau zur Mutter haben wollte. Der 
Sohn Gottes durfte nur in einem Schoß weilen, in dem noch niemand ge- 



Theologia cordis 343 

ruht hatte und auch niemand anders ruhen sollte, denn er allein, wie er 
auch ein Grab finden wollte, •in das noch niemand gelegt worden war" 
(Lk 23,53). Restlose Unberührtheit des Leibes und der Seele war die Vor- 
bedingung dieser göttlichen Berührung aus der Kraft des Heiligen Geistes. 
Indem aber der Logos des Vaters sich dieser Jungfrau als Sohn schenkte 
und in ihrem Schoß durch die Kraft des Heiligen Geistes Fleisch annahm, 
schuf er die höchste Würde, zu der eine Frau je berufen werden konnte: 
die Gottesmutterschaft. Angesichts dieses großen Gedankens Gottes be- 
deutet es menschliche Enge, in Maria nach der Geburt des aus der Kraft 
des Heiligen Geistes empfangenen Kindes ein Aufgeben ihrer jungfräu- 
lichen Haltung annehmen zu wollen. Der Glaube der Kirche verrät hier 
eine ganz andere seelische Größe als der gegenteilige, von ihr verworfene 
Irrtum. Sie wagt Gedanken Gottes zu Ende zu denken und weiß sich darin 
gestützt durch eine stete Überlieferung. Maria mußte Jungfrau bleiben, 
weil es eine Idee Gottes war, Jungfrauschaft und Mutterschaft in einer 
Frau harmonisch zu vereinen; weil es der Wille Gottes war, das Wesen der 
Frau in seiner letzten metaphysischen Möglichkeit zu vollenden. In Maria 
hat Gott die Frau der Welt geschaffen. 

Diese, jede natürliche Möglichkeit übersteigende, seinsmäßige Vollendung 
der Jungfrau-Mutter spiegelt sich nun auch in ihrem Herzen wider. Die 
Geschlossenheit ihrer jungfräulichen Seele vereint sich mit der Weite ihres 
mütterlichen Herzens. Die Jungfrau von Nazareth verrät eine unnachahm- 
liche Einfachheit und Weihe. Sie konnte einem Manne bereits die Hand zur 
Verlobung reichen, sie konnte an die Bindung in der Ehe denken und doch 
in ihrem Herzen den äußeren und inneren Kreis der Jungfräulichkeit un- 
versehrt bewahren. Er wird nach ihrem Willen immer unversehrt blei- 
ben ..., •da ich keinen Mann erkenne" (Lk 1,34). In diesem Wort äußert 
sich ein für immer gefaßter Entschluß. Selbst da ein Gottesbote mit dem 
Angebote einer geheimnisvollen Mutterschaft kommt, die Maria zunächst 
auf eine natürliche Empfängnis deuten muß, weicht sie in ihrer Gesinnung 
keinen Schritt zurück. Sie hätte doch in der Botschaft des Engels einen 
Wink des Himmels sehen können, nun die Jungfrauschaft einer besonderen 
Berufung Gottes zur Mutterschaft zu opfern. Das wäre jeder Jungfrau, die 
aus dem Geist des Alten Testamentes lebte, verständlich gewesen. Wie hätte 
eine Anna, die Mutter des Samuel, doch zu solch einem Angebot ein freudi- 
ges Ja gesagt! Aber Gott wollte von Maria nicht das Ja eines Weibes, das 
zugleich ein Ja zu einem Manne gewesen wäre, sondern das Ja der •Jung- 
frau"; ein Ja, das eine Eröffnung des Herzens bedeutete und doch die keu- 
sche Verschlossenheit nicht verletzte; ein Ja, das Gott allein und seinem 
Sohne galt. In diesem gnadenhaft verschlossenen Ja lag nämlich die eigen- 
artige Offenheit des Herzens der Jungfrau-Mutter. Es ist zuerst eine Offen- 
heit des Geistes und dann eine Bereitschaft des vom Geistigen her be- 
herrschten Leibes und des ganzen Wesens, und dies einzig Gott gegenüber. 
Weil es eine Empfängnis durch den Geist war, blieb ihr Leib unverletzt. Der 
Logos wurde erst in ihren Schoß gebettet, als er durch das Jawort des 
Glaubens und der Liebe schon in die Seele der Magd des Herrn gebettet 



344 Alois Grillmeier S. J. 

worden war. Sie empfing eher dem Geiste als dem Leibe nach, sagen die 
Kirchenväter. •Gott schuf die heilige Magd wie den inneren Hof eines 
Tempels: scheu von Ehrfurcht umgrenzt, offen für Regen und Tau"2. 

Dies blieb nicht die einzige, wenn auch die weihevollste Eröffnung des 
Herzens und Wesens der Jungfrau-Mutter. Die bräutlich-mütterliche Offen- 
heit gegenüber ihrem Sohne sollte auch eine mütterliche Offenheit gegen- 
über den Brüdern ihres Sohnes werden. Eine zweite Mutterschaft sollte in 
Maria gewirkt werden und wiederum aus einer einzigartigen göttlichen Be- 
rufung. Die neue Eröffnung ihres Herzens war schon lange vorher durch 
eine Prophetie angekündigt worden: •Und Simeon pries sie selig und sprach 
zu Maria, seiner Mutter: Siehe, dieser ist gesetzt zum Falle und zur Auf- 
erstehung vieler in Israel und zum Zeichen, dem man widersprechen wird 
• und auch deine Seele wird ein Schwert durchdringen •, daß die Gedan- 
ken vieler Herzen offenbar werden" (Lk 2, 34 f). Maria ist durch ihre Be- 
rufung aus dem Rahmen eines privaten Lebens und eines nur ihre Person 
erfassenden Gottverhältnisses herausgehoben worden. Sie wurde zu einer 
universalen Aufgabe erkoren, zu einer Aufgabe für die Brüder Christi, für 
die Kirche, den mystischen Leib des Herrn. Das geschah unter dem Kreuz, 
da sie zur Mutter aller von Christus erlösten Menschen bestellt wurde. Das 
Schwert des Leidens, das in dieser Stunde durch ihre Seele ging, bewirkte 
die Eröffnung ihres Mutterherzens für die Gesamtheit der Erlösten. Diese 
universale Weite war allein der einzigartigen Geschlossenheit ihres Herzens 
entsprechend. 

4. Herz im Widerspruch 
Herz Gottes, Herz des Gottmenschen, Herz der Jungfrau-Mutter: das ist 

die göttliche Hierarchia Cordis, die im Wesen Gottes gründet und durch 
Gottes Liebe entfaltet wurde. Sie wurde zu einer geschlossenen oikonomia 
cordis, zu einer Heilsordnung des Herzens, um das Herz aller Menschen in 
sie einzuordnen. Gott, Christus, Maria: das ist ein Schreiten auf Gipfeln 
göttlichen und menschlichen Seins. Der nächste Schritt sollte auch noch auf 
der Höhe bleiben, führt aber in eine tragische Tiefe, vor der freilich auch 
das Herz Mariens durch Gnade bewahrt werden mußte; er führt in die 
Tiefe, nämlich in das Herz des sündigen, gefallenen Menschen, zu den Her- 
zen der Vielen, die so verschieden sind, aber in einem sich gleichen: in der 
Sünde. Das erste Wort, das in der Heiligen Schrift über das Herz des Men- 
schen geschrieben steht, ist vielsagend genug: •Als nun der Herr sah, daß 
die Schlechtigkeit der Menschen groß war auf der Erde und alles Dichten 
und Trachten ihres Herzens immerfort nur böse, da gereute es ihn, die 
Menschen auf der Erde geschaffen zu haben, und er war in seinem Herzen 
tief betrübt" (Gen 6,5 f). Das Herz, das berufen war, zum Sammelpunkt aller 
in den Menschen hineingeschaffenen Güte zu werden, ist zur Quelle aller 
Bosheit und Verkehrtheit des Menschen geworden: •Was aus dem Munde 
kommt, stammt aus dem Herzen, und das macht den Menschen unrein. 

2 Paulinus von Nola. Zit bei Hugo Rahner, Mater Ecclesia, Einsiedeln 1944, 
S. 47. 



Theologia cordis 345 

Denn aus dem Herzen kommen böse Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht, 
Diebstahl, falsches Zeugnis, Gotteslästerung. Das macht den Menschen un- 
rein; aber mit ungewaschenen Händen essen, das macht den Menschen nicht 
unrein" (Mt 15,18-20). Das Herz wird sogar zum eigentlichen Ort der Ver- 
stockung, jener Verkehrung seines ganzen Wesens (Dt 29,19; Kl 3, 65), und 
schließlich zum Wohnort der Dämonen: •Sie ziehen ein und lassen sich 
darin nieder" (Mtl2,45). Hier wird die göttlich-heilige Ordnung des Herzens 
verkehrt in den Widerspruch des Menschenherzens gegen Gott. 

Gottes Herz aber wurde durch die Bosheit der Menschen nicht besiegt. 
In den Herzen Jesu und Maria neigt es sich uns zu. Seine Gnade kann auch 
das größte Wunder, das der Verwandlung eines menschlichen Herzens, 
wirken. •Und ich will euch ein neues Herz verleihen und euch einen neuen 
Geist eingeben, das steinerne Herz will ich aus eurer Brust herausnehmen 
und euch dafür ein Herz von Fleisch verleihen" (Ez 36, 26 f; 11,19), ein Herz 
also, das dem Geiste Gottes offen steht. Nachdem die zuerst gestiftete Ord- 
nung, welche der begnadete Mensch im Paradies verwirklichen sollte, zer- 
brochen war, stiftete er eine neue, viel herrlichere und größere: die Ord- 
nung der Menschwerdung. Nun hieß es nicht mehr Herz Gottes • Herz des 
Menschen, sondern Herz Gottes, Herz des Gottmenschen, Herz der Jung- 
frau-Mutter. Des Menschen Aufgabe wird es sein, sich dieser Hierarchia 
Cordis würdig zu machen und einzuordnen durch die Religio Cordis, durch 
den Dienst in der Heiligkeit und Gerechtigkeit des inneren Menschen: 
•Selig, die reinen Herzens sind. Denn sie werden Gott schauen" (Mt 5, 8). 

II. Religio Cordis 
Der Aufstieg des menschlichen Herzens 

zum Herzen Gottes 
Der Hierarchia Cordis soll also die Religio Cordis entsprechen, der Ord- 

nung des Herzens die Zuordnung des Herzens: eine Religion, eine Frömmig- 
keit, ein Gottesdienst, welche auf dem Gedanken des Herzens aufgebaut 
sind und von ihm gestaltet werden. Wie Gottes Herz sich erschlossen und 
im Herzen des Gottmenschen und Mariens, der Jungfrau-Mutter, sich der 
Welt geoffenbart hat, so sollen auch wir diesen Weg des Herzens wieder 
zurückgehen zum Vater. Wie Gott in der Sprache des Herzens spricht, und 
im Grunde nur in ihr allein sprechen kann, so sollen auch wir in der Sprache 
des Herzens antworten. Wie Gott uns aus seiner Mitte heraus anspricht und 
uns diese Mitte eröffnet, so soll auch unser innerster Bezirk Gott offen sein 
und seinem Anruf antworten. Je mehr wir dies erlernen, um so tiefer und 
wesenhafter werden wir das Christentum in uns verwirklichen. Wenn wir 
Gott als Gläubige der Religio Cordis suchen, werden wir erst die Tiefen 
wahrer Gottesbegegnung erkennen und die Religion des Neuen Testamen- 
tes finden, jenes Bundes, den Gott durch die Verwandlung des Herzens 
begründen wollte. 
1. Die Religion des Neuen Bundes 

Kennzeichen des Neuen Bundes, der Religion Jesu Christi, ist wesenhaft 
die Innerlichkeit. •Wert vor Gott hat nur der verborgene Mensch des Her- 



346 Alois Grillmeier S. J. 

zens8 mit seinem unveränderlich sanften und ruhigen Gemüt" (1 Petr 3,4). 
Denn der •Herzenskenner", wie die Schrift Gott so vielsagend nennt (Apg 
1, 24; 15,8), schaut immer ins Herz, ins Wesen des Menschen, während der 
Mensch auf das Äußere sieht (1 Sam 16, 7). Nirgendwo anders denn im Her- 
zen, und zwar in einem durch den Geist gewandelten Herzen, kann darum 
die wahre Gottesverehrung zu Hause sein, wenn sie auch sonst vom ganzen 
Menschen getragen sein muß. Aber allzu leicht gewinnt der äußere Mensch 
das Übergewicht gegenüber dem inneren, dem Menschen des Herzens. Für 
den Verkehr mit seinesgleichen braucht der Mensch Worte, Zeichen, Gesten 
und alle Mittel des sinnenhaften Ausdrucks. Er kann sich darin äußern und 
aussprechen, aber auch verbergen und verstellen. Haben wir nicht auch für 
unseren Verkehr mit Gott Worte, Zeichen, Symbole? Suchen wir nicht auch 
sehr oft Gott damit etwas vorzumachen? Keiner Versuchung ist der Mensch 
öfter und verhängnisvoller erlegen. Nirgends ist das Zeichen, das Symbol, 
das formelhafte Wort mehr zu Hause als gerade im religiösen Leben. Das 
Merkwürdige dabei ist, daß Gott es selbst so gewollt hat. 

Im Alten Bund erließ Er durch Moses genaue Vorschriften für das Volk 
Israel, für dessen Beten und Opfern. Im Neuen Bund ist diese Objektivität 
des Gottesdienstes und Kultes sogar in mancher Hinsicht noch verstärkt wor- 
den, wenn auch die Vielzahl der Opfer und Riten dem einen Opfer gewichen 
ist. Gott selbst hat sich nämlich im Neuen Bund zu einem viel tieferen Part- 
ner dieser objektiven Ordnung gemacht als im Alten Testament, indem er 
sich verpflichtete, auf Worte und Zeichen, die im Namen Jesu Christi und der 
Kirche gesetzt werden, mit einer gnadenhaften Wirklichkeit zu antworten. 
Diese Objektivität der Ordnung in Sakrament und Sakramentale begründet 
mit die Festigkeit der christlichen Religion und insbesondere der katholi- 
schen Kirche. Wo immer ein Priester im Namen der Kirche in einem echt 
menschlichen Akt das sakramentale Zeichen setzt, weiß der Christ im 
Glauben, daß eine Heilstat in Christi Namen an ihm geschieht. Wieviel 
Ruhe und Sicherheit vermag von diesem objektiven Ordo auszugehen. Bei 
allem Auf und Ab der Kirchengeschichte, bei allem Versagen des Menschen, 
sichert das Amt und das in der Vollmacht des Amtes gesetzte Zeichen die 
unveränderte Überlieferung des Heils von Generation zu Generation. For- 
mel, Zeichen, Symbol vermögen den schwachen Menschen zu tragen und 
ihn über die Schwankungen seiner Gesinnung und seines Inneren hinweg- 
zuheben. Wie oft ist unser armes Wesen erschlafft und erschöpft. Da ver- 
mag uns ein Wort der heiligen Liturgie, ein Psalmwort, eine heilige Feier 
wieder zu erwecken und aufzurichten. Wenn sich unsere Kräfte schon nicht 
mehr sammeln können, in der Formel der Kirche können wir Gott immer 
noch sagen, was unser Herz nicht ausdrücken kann. 

Aber die Formel, die objektive Ordnung, hat, wie im Alten Bund, so auch 
im Neuen, eine Gefahr und Versuchung für den Menschen bedeutet und be- 
deutet sie immer wieder. Sie kann seelenlos und herzlos, Fassade und Tar- 
nung werden • wenn nicht das Herz sie belebt und beseelt. Sie macht 

8 Der Leser beachte den griechischen Urtext, den die üblichen Übersetzungen 
nur abgeschwächt wiedergeben. 



Theologia cordis 347 

aus dem Gottesdienst einen Kult des Buchstabens und nicht des Geistes. 
Wir suchen Gott mit der Formel, dem Zeichen, dem Symbol etwas vor- 
zumachen. Gerade diese so echt menschliche Tatsache hat Gott durch den 
Propheten mit einem treffenden Wort gekennzeichnet: •Dieses Volk ehrt 
mich mit den Lippen. Sein Herz aber ist weit von mir" (Is 29,13). Mit 
glühenden Worten hat Jesus Christus diesen Lippendienst der Pharisäer 
gegeißelt: •Weh euch, ihr Schriftgelehrten und Pharisäer, ihr Heuchler! ... 
Ihr gleicht übertünchten Gräbern. Von außen sehen sie zwar schön aus, in- 
wendig aber sind sie voll Totengebein und Unrat" (Mt 23,14 ff). Auch seinen 
Jüngern mußte Christus immer wieder im Laufe der Jahrhunderte solche 
Worte sagen lassen durch Männer des Geistes und des Gehorsams, aber auch 
durch Männer des Ungeistes und des Ungehorsams. Immer wieder braucht 
auch die Kirche Erwecker und Rufer, von innen und von außen, um die 
große Versuchung, die ihren Gliedern von der •objektiven Ordnung" her 
droht, zu überwinden. Aber wenn es der Fehler der schwachen Träger des 
Amtes war und immer wieder sein wird, auf der objektiven Ordnung und 
sozusagen auf den Verdiensten Christi auszuruhen, so war es der Fehler 
der falschen Eiferer des Geistes, das Amt und die objektive Ordnung auf- 
heben zu wollen zu Gunsten des •Charismas". 

Die Wahrheit liegt weder ausschließlich auf der einen noch auf der anderen 
Seite: es darf nach dem Willen Christi weder ein Amt ohne Geist, noch Geist 
ohne Amt, weder Zeichen ohne Gesinnung, noch reine Innerlichkeit ohne Zei- 
chen geben. Die rechte Ordnung liegt in der Verbindung beider, in der Syn- 
these von Zeichen und Gesinnung, von Amt und Geist. Hier hegen die großen 
Möglichkeiten der katholischen Kirche, die wie keine andere Gemeinschaft 
das objektive Zeichen und das Amt zu eigen hat, aber auch ihren Zeichen 
und Worten ein lebendiges Herz geben kann und zwar das Herz Jesu Chri- 
sti, des Gottmenschen. Wenn sich mit diesem Herzen auch die Gesinnung des 
Spenders und Empfängers der heiligen Zeichen verbindet, dann kommt ein 
Ganzes zustande, wahrhaftig ein menschlich-göttliches Ganze, wie es der 
Ordnung der Menschwerdung entspricht. Dieses Ganze soll leben in der 
Religio Cordis, in der echten Religion des Neuen Testaments: In allen Zei- 
chen und Symbolen, in allen Formeln und Riten soll immer das Herz spre- 
chen, das Herz Christi, des Hohenpriesters, das Herz Mariens, der Mutter 
aller Erlösten und unser Herz, bewegt vom Geiste Christi. Denn das Herz 
des Gottmenschen hat sich in unsere Zeichen und Symbole eingebettet und 
will darinnen bleiben bis zum Ende der Zeiten als der lebendige Pulsschlag 
des Lebens seines mystischen Leibes. Er will in lebendigen Herzen wohnen 
und aus ihnen zum Vater rufen zusammen mit unserem Geiste, damit der 
Vater so im Geiste und in der Wahrheit angebetet werde. Denn der Vater 
sucht das Herz. Das war die Sendung Christi. Ihm die Herzen der Menschen 
zu bereiten. Darum hat er seine Religion auf den Dienst des Herzens gebaut 
und sie auf dem Fundament der Liebe gegründet: •Du sollst den Herrn, 
deinen Gott lieben aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und 
mit deinem ganzen Gemüte. Das ist das größte und erste Gebot. Das zweite 
ist diesem gleich: Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst" (Mt 22, 



348 Alois Grillmeier S.J. 

37 ff; Dt 6,5). In diesen Worten ist das Letzte gesagt. An der Religion der 
Liebe und des Herzens soll die Welt die Jünger Christi erkennen (Jo 13, 35). 

2. Mittlerschaft des Herzens 

In seinem tiefsten Wesen, in seinem Herzen, erfaßt, soll sich also der 
Mensch aufmachen zu Gott. Der Weg dahin kann kein anderer sein, als der 
Weg Gottes zu uns, also der Weg der Menschwerdung, der Weg der Mittler- 
schaft. 

Die Theologia Cordis vermag nun diesem Geheimnis der Mittlerschaft 
des menschgewordenen Gottessohnes eine besondere Tiefe abzugewinnen 
und sein wahres Wesen zu erfassen, weil sie dieses Mysterium der Gottes- 
nähe von seinem innersten Punkt, nämlich vom Herzen her, erfaßt. Gerade 
dort wird die Vermittlung unseres Heiles gewirkt und dies auf eine echt 
menschliche Weise. 

Unsere Religion ist in allem eine Religion des Persönlichen. Nicht Dinge 
und Kultgegenstände, nicht Buchstabe und Bücher, nicht Worte und Zeichen 
sind das Letzte, sondern immer das lebendige Innere. Gott will uns immer 
persönlich ansprechen, als Person zu Person, von Herz zu Herz. So zielt auch 
das Geheimnis der Menschwerdung auf eine innere Begegnung ab, auf 
unsere Begegnung mit Gott im Herzen der Jungfrau-Mutter und im Herzen 
des Mittlers Jesus Christus. Wenn etwas verbinden kann, dann ist es das 
Herz. Nur dann gehört der Mensch Gott, wenn er mit ihm in der Tiefe der 
Seele geeint ist. Niemals ist dort eine Trennung, wo ein Herz die Mittler- 
aufgabe übernommen hat. Wir machen im menschlichen Gemeinschafts- 
leben manchmal die Erfahrung, daß ein Mensch trennend und hindernd 
zwischen uns und einem anderen, dessen Liebe wir suchen, stehen kann. 
Wir können aber auch die beglückende gegenteilige Erfahrung machen, 
daß schon ein anderer für uns in einem fremden Innern um Liebe ge- 
worben hat, daß er uns dort schon ein Heim bereitet hat. Kaum haben wir 
dort angeklopft, so steht uns der andere Mensch mit seinem Wesen offen. 
Kaum begegnen wir ihm, so sind wir umfangen von der Wärme seines 
Herzens. Da erleben wir es, daß ein zwischen uns und einem Dritten stehen- 
der Mensch nicht trennt, sondern verbindet, und das vor allem dann, wenn 
diese Bindung vom •Herzen" des Mittlers gewirkt ist. Der Weg über diesen 
Menschen war kein Umweg, sondern der geradeste und kürzeste Weg zum 
Herzen des Gesuchten. 

Manchmal kommt es uns vor, als würde auch zwischen Gott und uns ein 
Dritter gestellt, sei es Christus in seiner Menschheit, sei es Maria. Sie 
scheinen uns den Blick auf Gott zu verdecken, sie scheinen ein Umweg auf 
dem Weg zu Gott zu sein. Warum, so fragen wir, erst an ein Geschöpf uns 
wenden, wo doch der Schöpfer unmittelbar angesprochen werden kann? 
Warum mit dem schwachen Licht sich begnügen, wo doch die Sonne selber 
leuchtet? Recht gedacht. Aber wissen wir denn, ob wir die Sonne selber 
ertragen können? Ist es möglich, am Ziel zu sein, ohne den Weg gemacht 
zu haben? Nichts führt mehr zum Ziel, das ist zu unserem Gott, als eben 
der geduldig und demütig gegangene Weg, welcher Christus ist. Wem 



Theologia cordis 349 

Maria, wem die Menschheit Christi ein Hindernis zu Gott ist, der hat weder 
den Herrn noch seine Mutter verstanden, der hat eines nicht gefunden: ihr 
Herz. Ihm ist das Geheimnis Gottes im Herzen Jesu und der Jungfrau- 
Mutter nicht aufgegangen. Denn in diesen Herzen will uns Gott auf eine 
menschlich ganz eindeutige Weise lieben, auf menschliche Weise. In diesen 
Herzen wollte er gleichsam einen Schoß schaffen, in dem wir getragen 
werden sollten, bis wir als seine Kinder für das ewige Leben geboren 
würden. Diese Herzen sind als der Ort der Begegnung zwischen Gott und 
uns erwählt, als Ort der Bereitung, des Wachstums, der demütigen Vor- 
bereitung auf die Schau von Angesicht zu Angesicht. Für diese Begegnung 
hat er sie eröffnet mit dem Speere des Leidens. Die heilsfördernde Kraft 
der dienenden Mittlerschaft Mariens und die heilswirkende Macht des er- 
lösenden Mittlertums Jesu Christi liegt in der Liebe ihres Herzens. Nur 
wenn uns Gott dort getragen sieht, sind wir von ihm angenommen. Es ist 
ein und dasselbe, liebend geborgen zu sein im Herzen der Jungfrau-Mutter, 
getragen zu werden vom Herzen Christi und zu weilen im Herzen Gottes. 
Denn es ist nur eine Liebe, welche sie alle beseelt. Christus und Maria sind 
nichts anderes als das uns entgegengesandte Herz Gottes, das in die Welt hin- 
eingehaltene Organ seiner väterlichen, brüderlichen, mütterlichen Liebe zu 
uns. Wenn wir uns in diese Herzen einschließen, uns von ihnen tragen lassen, 
werden wir schon von Gott getragen und sind unfehlbar in ihm geborgen. 

So finden wir in diesen Mittlern der Liebe Gottes doch unvermittelt Gott 
selber und nirgends mehr als dort. Darum sollten wir Gott zu allererst dort 
suchen. Maria und Christus stehen nicht als eine hindernde Wand zwischen 
Gott und uns, sondern bedeuten vermehrte, vertiefte, gesteigerte Gottes- 
nähe. Ein Weilen in Mariens Herzen wird zu echter Begegnung mit Christus 
und eine volle Vereinigung mit Christus ist die tiefste Einheit mit dem 
Vater. Unser Gehen zu Maria und unser Schauen auf Christus ist ja nicht 
ein Gehen und Schauen außer Gott, sondern immer schon in Gott. Wir 
stehen vor dem Vater nicht mehr allein, sondern bereichert um die gnaden- 
hafte Wirklichkeit des Herrn und seiner Mutter, bereichert um die wer- 
bende Kraft ihres liebenden Herzens. Der Vater schaut uns mit Maria und 
Christus zusammen, sieht uns vielmehr in Christus und seiner heiligen 
Mutter, getragen und geliebt und geborgen. In Gottes einfachem Blick er- 
füllt sich der Sinn der mediatio, der Vermittlung: Er schaut zusammen 
unser Herz, das Herz unserer Mutter, das Herz seines Sohnes und all dies in 
seinem eigenen Herzen. 

Wer aber bei Maria oder der Menschheit des Herrn stehen bleiben wollte, 
ohne zum Vater zu kommen, der hätte auch nicht Maria und nicht Christus 
in Wahrheit gefunden. Er hätte die Geschöpfe seiner eigenen Gedanken, die 
Gestalten seines kleinen Geistes und schwachen Glaubens hindernd zwi- 
schen Gott und sich gestellt. Maria, die Mutter des Herrn, und Christus, 
der Sohn des Vaters, in Wahrheit gefunden, können nur eines: Zum Vater 
führen im Heiligen Geiste. 



350 Alois Grillmeier S. J. 

3. Religion des Geistes 

Damit sind wir bei einem neuen Geheimnis der Religion des Herzens. 
Sie ist die Religion, die axis dem Heiligen Geiste genährt ist. Er ist das Band, 
welches Vater und Sohn im Schöße der heiligen Dreifaltigkeit verbindet. Er 
ist die einigende Kraft, welche das Reich derHierarchia und Analogia 
Cordis bewegt, die Welt der absteigenden Offenbarung und der aufsteigen- 
den Antwort des Herzens. 

Der Geist ist es, der uns Kunde vom Herzen Gottes, des Unsichtbaren 
und Unerforschlichen, bringt. •Was kein Auge gesehen und kein Ohr gehört 
hat und in keines Menschen Herz gekommen ist, was Gott denen bereitet 
hat, die ihn lieben: das hat uns Gott geoffenbart durch seinen Geist; denn 
der Geist erforscht alle Dinge, auch die Tiefen der Gottheit. Der Geist er- 
gründet alles, selbst die Tiefen der Gottheit. Wer kennt das Innere des 
Menschen außer dem Geist des Menschen, der in ihm ist? Ebenso kennt 
auch niemand das Innere Gottes als nur der Geist Gottes. Wir aber haben 
nicht den Geist der Welt empfangen, sondern den Geist, der aus Gott 
stammt. So können wir erkennen, was uns von Gott geschenkt ist" (1 Kor 
2, 9-12). So werden wir fähig sein, das Herz Gottes zu schauen, weil der 
Zeuge des inneren Lebens Gottes selbst in unser Herz gegeben ist. Dieser 
Geist des Vaters aber ist Christus zu eigen und heißt darum auch der •Geist 
Jesu Christi" (Rom 8, 9), des Hohenpriesters, •der sich selbst ohne allen 
Fehl durch den ewigen Geist Gott geopfert hat, unser Gewissen zu reinigen 
von den toten Werken, zu dienen dem lebendigen Gott" (Hebr 9,14). Er 
hatte als die Kraft aus der Höhe diesem Hohenpriester den Leib aus der 
Jungfrau bereitet (Lk 1,35), den heiligen Opferleib (Hebr 10, 5), war die 
treibende Kraft seines ganzen menschlichen Lebens (Jo 1,33 u. a.). Er ist 
das kostbare Vermächtnis Jesu Christi, die Frucht seines Erlöserwirkens, 
das Angeld unserer künftigen Herrlichkeit (Eph 1,14). 

Der Ort dieses Geistes, des •süßen Seelengastes", aber ist das Herz. In 
ihm wird unser Gottverhältnis zu einer Religion des Herzens. Es gibt wohl 
wenige Stellen der Heiligen Schrift, wo das Wesen des Christentums so 
wesentlich ausgesprochen ist wie an jener, da Paulus zu den Galatern von 
der Sendung des Geistes spricht: Einst •standen wir unter der Knechtschaft 
der Weltelemente. Da kam die Fülle der Zeit, und Gott sandte seinen Sohn, 
der, von einer Frau geboren, dem Gesetze unterworfen war. Er sollte die 
unter dem Gesetze Stehenden loskaufen, damit wir die Annahme an Kindes 
Statt empfingen. Daß ihr nun aber Söhne seid (hat Gott dadurch bewiesen), 
daß er den Geist seines Sohnes in unsere Herzen sandte, der da ruft 
,Abba, Vater!'" (Gal 4,4-6). Erst in unserem Herzen kommt das absteigende 
Kommen Gottes zu Ende, aber noch nicht zur Ruhe. Denn nun hebt im 
Geiste das Gehen zum Vater an, das Rufen und Schreien der Kinder Gottes 
nach der ewigen Heimat. Wohl ist das Kind Gottes in der Gnade schon 
gerettet; es steht aber noch in Hoffnung, ist noch auf dem Wege, harrt noch 
der Erfüllung aller Verheißungen Gottes. Alles Drängen der Hoffnung, 
alles Sehnen und Warten ist aber vom Heiligen Geiste genährt, der das 



Theologia cordis 331 

Herz über die rechte Ordnung aller Dinge erleuchtet und uns in ewiger 
Unruhe zu Gott hält. 

So gehen wir den Weg des Herzens im Geiste, durch Christus und Maria 
zu Gott. Er selbst aber, der Geist, dieser Gesandte des Herzens Gottes, 
bleibt ganz im Verborgenen. Nur treibende Kraft will er sein, heim zum 
Vater. Wenn wir aber einst vor dem Vater stehen, dann wird der verbor- 
gene Gast auftauchen aus der Tiefe unserer Seele und uns zeigen, daß das 
Herz des Vaters schon immer in uns war, in dieser seiner Erstlingsgabe. 

4. Religion der Gemeinschaft 

Ein Viertes ist endlich unmittelbar aus allem Vorausgehenden gegeben: 
Die Religion des Herzens ist eine Religion der Einheit und der Gemein- 
schaft. Darin besteht ihre allumfassende Sendung in der Welt: alles eins 
zu machen, und zwar eins im Herzen Gottes. In allem Werden seines Reiches 
geht es um nichts anderes als darum, diese letzte Gemeinschaft allen Seins 
in den Tiefen der Gottheit zu verwirklichen. Darum auch die Anstrengun- 
gen des Bösen, das Herz des Menschen um dieses Ziel zu betrügen und es 
hineinzustoßen in den Zerfall, den Streit, den Haß; in die Hölle, wo es kein 
Herz, keine Liebe, keine Einheit und Gemeinschaft mehr gibt. Unsere Sen- 
dung als Christen soll es sein, aus der Kraft der Religio Cordis den •katho- 
lischen", allumfassenden Frieden der Schöpfung herbeizuführen, nach dem 
sie so leidvoll seufzt, seit das Herz des Menschen von Gott abgefallen ist 
(Rom 8,18 ff). So wird sich einst die Kirche vollenden, die nichts anderes 
ist als die gnadenhafte Einheit der Herzen durch Christus in Gott. So sollten 
schon jetzt die Völker den Frieden finden, der ihnen verloren gegangen ist, 
weil ihnen der heilige Kult des Herzens erloschen ist, und das, was aus 
dem Herzen fließt: die Liebe. Sie sind in die Zerstreuung gegangen und 
haben sich verloren im Haß, weil das eine Herz nicht mehr gilt, das Gott 
zum Herzen der Welt gemacht hat. 

Noch einmal wollen wir vom Zielpunkte aus, vom tragenden Mittelpunkt 
aller Gemeinschaft her die Oikonomia Cordis, die Heilsordnung des Her- 
zens überschauen und dies nach den Worten eines der größten Theologen 
der alten Kirche, des Alexandriners Origenes: •Paulus nennt den Heiligen 
Geist Geist der liebe. Gott selbst wird Liebe genannt und sein Sohn der 
Sohn der Liebe. Also ... müssen wir als sicher annehmen, daß aus der 
einzigen Quelle der väterlichen Gottheit sowohl der Sohn wie der Geist 
stammen, und daß aus dem Überfluß dieser Gottheit der Überfluß der Liebe 
in die Herzen der Heiligen eingegossen wird, um sie der göttlichen Natur 
teilhaftig zu machen, wie es der Apostel Paulus gelehrt hat, auf daß durch 
diese Gabe des Heiligen Geistes das Wort des Herrn sich erfülle: ,Wie du, 
Vater, in mir bist und ich in dir, so mögen jene eins sein in uns', d. h. sie 
mögen teilhaftig werden der göttlichen Natur im Überfluß der Liebe, die 
ausgegossen wird durch den Heiligen Geist"4. 

4 Nach der Übertragung von H. U. v. Balthasar, in: Henri de Lubac, Katholizis- 
mus als Gemeinschaft, Einsiedeln/Köln 1943, S. 104. 




