332

Theologia Cordis

Das Herz in Glaube und Frommigkeit

Von Alois Grillmeier S. J,, Pullach bei Miinchen

Wenn in der Frommigkeit vom Herzen die Rede ist, dann iiberkommi manche
von vornherein eine instinktive Abneigung. Denn sie denken an den Gefiihls-
iiberschwang und die Unechtheit unserer modernen Gebetbuchsprache. Wie
wenig, unser heutiges Empfinden Ansprechendes, finden wir immer noch, um uns
den Weg zu einer inneren Erfassung der Herz-Jesu- und Herz-Maria-Frommig-
keit zu zeigen. Hier wird der Versuch gemacht, die Grundlagen dafir zu legen
und vor allem zu einer Gesamtschau der innersten Mitte christlicher Frommigkeit
varzustofen. Die Schriftleitunsg.

Das Wort , Herz“ gebrauchen wir Menschen nicht gern und sprechen es
doch sehr oft aus. Wir kénnen alles Edle und Tiefe damit sagen und sehen
wiederum kein Wort und Zeichen so leichtfertig entwertet wie dieses. Die
feinsten und reinsten Gefilthle méchten wir damit andeuten und darunter
wie unter einem Schleier verbergen und fithlen uns doch so oft abgestofien
durch die Bliasse und Oberflichlichkeit innerer Gehalte, welche das Wort
»Herz* vortiuschen soll, gerade auch in der Sprache der Frommigkeit. Das
Herz selbst ist uns der Inbegriff des Geheimnisses, und vielfach geben wir
nichts so leicht preis wie eben dieses Geheimnis. Es ist das Urbild des
Weihevollen und Heiligsten auf Erden. Aber nichts ist zugleich so entweiht
und in dieser Entweihung zur unreinen Quelle alles Unheiligen auf Erden
geworden wie dieses Heiligtum. Kein Ort der Schopfung ist so zertreten wie
das Menschenherz.

Darum tut eine Besinnung auf das Herz not. Doch wollen wir nicht so
sehr den Menschen dariiber befragen, sondern Gott, der sich durch keinen
Schein tduschen 188t und immer auf das wahre Innere sieht. Er hat viel
iiber das Herz gesagt. Die Rede Gottes iiber das Herz — die Theologia
Cordis, wie wir sie kurz nennen wollen, — durchzieht in einer erstaun-
lichen Fiille die Geschichte der natiirlich-iibernatiirlichen Offenbarung und
des gottlichen Heils. Unter der Idee des Herzens 148t sich Gottes absteigen-
des Kommen und des Menschen gnadenhaft aufsteigende Heimkehr zu Gott
in seltsamer Tiefe begreifen. In jeder neuen Enthiillung seines unaus-
sprechlichen Seins 148t Gott ein Herz als Spiegelbild seines eigenen Herzens
schauen. Wenn Gottes Wesen sich mitgeteilt hat in einer absteigenden Hier-
archie des Seins, so ist diese Hierarchie des Seins in ihrem tiefsten Grunde
eine ,Hierarchie des Herzens® eine immer neue Verwirklichung
der einen Idee ,Herz“. Wie aber Gott zum Menschen kommt, so mul} der
Mensch wiederum aufsteigen zu Gott. Ist Er gekommen auf dem Wege der
Offenbarung des Herzens, so muB3 der Mensch Ihn auf dem Wege des Her-
zens, in der wahren Religion des Herzens und der Herzen suchen. Die ab-~
steigende Hierarchie des Herzens mufi zur aufsteigenden ,Analogie
des Herzens“ werden, in welcher der Mensch das Wort vom Herzen
wieder ,hinaufsagt* zu Gott und sein Herz ihm zuriickgibt in der wahren



Theologia cordis ' 333

Religion des Herzens. Diesem Kommen Gottes in der Hierarchia Cordis und
seinem Rufen zur wahren Religio Cordis wollen wir nun nachspiiren.

. »
1. Hierarchia Cordis

Die absteigende Offehbarung des Herzens

Jedes Menschenherz ist — schon in seiner natiirlichen Schénheit — ein
Wort Gottes. Er hat es als Geheimnis hineingesprochen in die Mitte
eines Wesens, das vielfdltig zusammengesetzt ist, als innersten Kern hinab-
gesenkt in die letzte Tiefe seines Geschépfes. Nur dem Herzen selber ist
dieses Wort Gottes, dieses Geheimnis bekannt. Es ist ein einmaliges Wort,
das niemand nachsprechen kann. ,Wer kennt das Innere des Menschen
auBer dem Geist des Menschen, der in ihm ist* (1 Kor 2, 11)? Gott hat Sorge

_getragen, daB dieses Geheimnis dem Menschen gesichert bleibt gegeniiber .
einem jeden Geschopf. Er hat es als einen heiligen, unbetretbaren Bezirk
abgegrenzt und gegen jeden unberufenen Blick und Schritt geschiitzt. Wih-
rend der Mensch als leib-geistiges Wesen von allen Seiten angesprochen
und angeriihrt werden kann — zu seiner Freude wie noch mehr zu seinem
Leid —, ist dieser innerste Bezirk jedem gewaltsamen Zugriff verschlossen.
Mit Recht spricht darum Teresa von Avila von der ,Seelenburg®, die un-
einnehmbar auf unzuginglichem Felsen throne. Immer wieder betonen die
Mystiker, daB sich kein geschaffenes Wesen den Zugang zu dieser Burg er-
zwingen kénne. Wenn jemand, es sei Freund oder Feind, sie betreten will,
so muB er zuvor an ihre Tore und Fenster pochen, muB3 Sinne, Verstand und
Willen gewinnen, bestechen und erobérn. Selbst Gott, der doch ,bei ver-
schlossenen Tiiren“ in der innersten Mitte der Seelenburg stehen kann und
eigentlich ist, mochte fiir gewdhnlich nicht zu neuer Begnadigung kommen,
ohne an das Tor geklopft zu haben (Geh Offb 3, 20).

Das Herz ist also der verborgene, personlich-innerste Grund des Men-
schen. Alles, was werbend an ihn herantritt, um des Menschen Eigentum zu
werden, muB} bis zu dieser Tiefe vordringen und dort angenommen werden.
Je mehr alles Fremde und von auBlen Kommende in diese sammelnde Mitte
hineingenommen wird, um so geschlossener und inniger ist das Wesen des
Menschen, um so tiefer wird es gleichsam immer mehr Herz, und damit
notwendig individueller und persénlicher. Nur Menschen eines starken Her-
zens bringen darum die Kraft auf, alles von aulien an sie Herangetragene
so zu verarbeiten und sich einzugestalten, daB sie nichts Fremdes mehr in
sich tragen und in allen ihren LebensduBerungen immer ganz sie selbst sind.
Wohl kénnen gerade diese Menschen viel von auBlen aufnehmen — mehr
als alle anderen —, dennoch wird niemand persénlicher und einheitlicher
gestaltet sein als gerade sie. Menschen eines schwachen Mittelpunktes

~miissen sich mehr als die Starken gegen die Welt von auBlen schiitzen,
wollen sie nicht von ihr — gleichwie das Tier von den Réizen der Sinne —
iiberwaltigt werden. Ihre Rettung ist dann nur die Flucht vor der Welt.
Doch muB ein jedes Herz sich schiitzen vor den Dingen, die es lockend um-
geben und gerade darin soll sich seine Stirke bew#hren, da8 es annimmt,



334 Alois Grillmeier S. J.

was f6rdert, ablehnt, was hindert zu Gott. ,Mehr als alles, sagt darum die
Schrift, ,behiite dein Herz; denn von ihm geht das Leben aus“ (Spr 4, 23).

Damit ist zugleich etwas Neues vom Wesen des Herzens gesagt. Wie es
verschlosseh ist und sein muB, so muB es auch geéffnet sein. Wie es bewahr-
ter und bewahrender Mittelpunkt ist, so muBl es auch spendende Quelle
werden. Es soll kein totes, sondern ein lebendiges Wort Gottes sein, das
wiederum weiterspricht, was Gott in sein Geheimnis hineingesprochen hat.
Bei aller Unberiihrbarkeit soll es sich doch von den anderen Menschen und
Dingen riihren '1ssen. Denn wire ein Herz ganz verschlossen, sei es fiirs
Geben, sei es fiirs Empfangen, wiirde es zu einem Gefingnis des eigenen
Wesens und miifite in Eiseskélte erstarren. Will das Herz sein, was es sein
soll, dann mufB seine Geschlossenheit mit einer geheimnisvollen Offenheit
in steter Spannung stehen. Die dem Herzen eigentiimliche Offenheit aber
ist die Liebe. In ihr erfiillt es erst seine Sendung und wird so zur leben-
spendenden Sonne des Alls. Nur das liebende Herz ist weit genug, um
fremde Wesen einzulassen und aufzunehmen. Nur die Liebe macht das Herz
reich zum nie endenden Geben. So wird es zum lebendigen Wort Gottes,
zur Stimme seiner Liebe.

Das ist also das Herz: die Mitte und letzte Tiefe geistig bewuBiter Wesen,
in denen sich jhr ganzes Sein sammelt und von wo es wieder ausstrémt,
das nur sich selbst v6llig offene Geheimnis der Persoénlichkeit, die nie ver-
siegende Quelle der Liebe. In seiner geschlossenen Offenheit liegt seine
leuchtende Schénheit und sein begliickender Reichtum. Das ist das Herz
schon in seiner natiirlichen Schénheit, gemiB einer ersten, das natiirliche
Sein und Dasein verleihenden Mitteilung Gottes. Aber das Menschenherz
ist zugleich ein {ibernatiirliches, sein erstes Wesen noch einmal aufnehmen-
des und zugleich iiberholendes Wort Gottes. Als solches ist es nur begreifbar,
wenn wir es hineinstellen in die Welt der Hierarchia Cordis und
ihre absteigende und aufsteigende Dynamik. Erst hier sehen wir die natiir-
liche Schonheit des Menschenherzens, aber auch seine Tragik vollendet.

Wir beginnen nun diese Welt des Herzens, den unendlichen Bereich der
gbttlichen Hierarchie des Herzens, von seiner héchsten Hohe bis zu seiner
letzten Tiefe zu durchschreiten und jenes geheimnisvolle Leben zu er-
spiliren, welches im liebenden Geéffnet- und keuschen Geschlossensein
liegt.

1. Das Herz Gottes

Auch in Gott diirfen und miissen wir mit der Heiligen Schrift von einem
Herzen sprechen, ja treffen wir das Ur- und Idealbild eines jeglichen Her-
zens. DaBl Gott ein Herz hat, 148t sich in einem ersten Tasten daran er-
fiihlen, daB er sich als absolut unberiihrtes und unberiihrbares Wesen gibt.
Denn das Herz will verborgen sein. Gott aber ist lauterste Verborgenheit,
vollig unberiihrte und unzugingliche Innerlichkeit. Nichts Geschaffenes
kann ihn anriihren. So sehr er auch in allen Dingen lebt und webt und ist,
so sind diese Dinge doch unendlich ferne von ihm, in unaufholbarer Distanz.
Es gehért zu den aufschluBireichsten Stellen der Heiligen Schrift, was der



. Theologia cordis 335

hl. Paulus an Timotheus iiber das Wesen Gottes schreibt: ,Vor dem An-~
gesichte Gottes, der alles belebt, ... befehle ich dir, das Gebot ohne Makel
zu bewahren, untadelig bis zur Ankunft unseres Herrn Jesu Christi, welche
uns zu gegebener Zeit offenbaren wird der selige und alleinige Herrscher,
... der allein Unsterblichkeit besitzt und wohnt in unzugénglichem Licht,
den kein Mensch je gesehen hat noch sehen kann: dem Ehre sei und Macht
in Ewigkeit! Amen“ ‘(1 Tim 6, 13-16). Gott ist vor jedem Geschépf, vor jeder
Neugier, vor jeder Gewalttat sicher. So verborgen ist sein Angesicht, sein
innerstes Wesen, dafl ein unberufener Blick — wenn er méglich wire —
die sofortige Vernichtung des Menschen bedeuten wiirde, wie Gott einst
Moses zu erkennen gab, da dieser ihn bat: ,La8l mich doch deine Herrlich-
keit schauen®. ,Da antwortete der Herr: ,Ich will alle meine Schénheit vor
deinen Augen voriiberziehen lassen und den Namen des Herrn laut vor dir -
ausrufen ... Mein Angesicht kannst du nicht schauen; denn ein Mensch, der
mich schaut, bleibt nicht am Leben‘“ (Ex 33, 18-20). Dieses verborgene Ant-
litz Gottes, das gleichsam noch tiefer liegt als seine ,Schoénheit®, ist sein
Herz, die innerste Tiefe seines Wesens, wie er in sich selbst ist, wie er sich
selbst erkennt und liebt. °

Dieses Herz Gottes hat seine Geheimnisse, ist ganz Geheimnis und zwar
Lebens-Geheimnis zwischen drei Personen in einem Sein. Zeugung des
Sohnes durch den Vater, Hervorgang des Geistes aus dem Vater und dem
Sohn: das sind Lebens- und Liebesgeheimnisse, deren reinstes Abbild in
unserer Welt sich in dem Geheimnis findet, das Vater, Mutter und Kind
miteinander verbindet. Tertullian, einer der ersten christlichen Theologen,
die sich tiefer in dieses gottliche Innenleben zu versenken begannen, findet
ein bezeichnendes Wort fiir dieses Lebensgeschehen. Er nennt den Sohn den
Erstgeborenen aus dem SchoBe des véterlichen Herzens: ,primogenitus

... proprie de vulva cordis ipsius“t. Und wiederum ist es nichts anderes als

das Herz des Vaters, welches im Sohne geboren wird. Wie aber das Wort
aus dem Vater, so geht auch der Geist aus dem Vater und dem Sohn hervor
und steht damit ebenso tief in den Herzen beider, wie der Sohn im Vater.

Wenn irgendwo, dann mufl in Gott die Einmaligkeit, Geschiedenheit,
Ausschlieflichkeit und Unverletzlichkeit des Personseins und damit die
Verborgenheit und Geschlossenheit des Herzens gewahrt werden. Wenn
irgendwo, dann wird in Gott diese AusschlieBlichkeit aber auch zu vélliger
Gemeinsamkeit, weil sich niemand vor den andern verschlieft, sondern sein
Herz ganz auftut und mit ihnen ein einziges Herz ist. Jede der géttlichen
Personen gibt ndmlich das, was sie ist, der anderen: der Vater dem Sohn,
Vater und Sohn zusammen dem Heiligen Geist, der beide Geber als Gabe
verbindet. Es sind also drei Personen, die nur ein gemeinsames Sein, ein
gemeinsames BewulBtsein, — ein gemeinsames Herz haben: némlich die
eine und unteilbare gottliche Natur. In ihnen erreicht sowohl die Aus-
schlieBlichkeit des Personseins als auch die Gedffnetheit zum anderen hin
die gréfte Vollkommenheit: Gott ist ein einziges Herzensgeheimnis, das
allen drei gottlichen Personen in gleicher Tiefe zu eigen ist und doch einer

! In seiner Schrift gegen Praxeas K. 7.



336 : Alois Grillmeier S. J.

jeden Person in einer nur ihr zukommenden Weise. In diesem uns un-

- begreiflichen Fiirsich- und Zueinandersein besteht der Pulsschlag des gott-
lichen Herzens. Und dieser Pulsschlag ist ewige, unendliche Liebe. Darum
kann Johannes einfach sagen, Gott sei die Liebe (1 Jo4, 8), er hitte auch
sagen konnen, er sei im Grunde nichts als Herz.

Wird Gott nicht diese seine persénlichsten Lebens- und Herzensgeheim-
nisse als sein alleiniges, ausschlieBliches Gut besitzen miissen, wie es etwa
menschliche, unmitteilbare Familiengeheimnisse gibt? Kann er seinen Ge-
schépfen mehr denn eine dunkle Ahnung davon mitgeben? Kann' er sich
tatséchlich ins Herz schauen lassen, bis in die letzte Tiefe dieses Herzens?
Erst von solchen Gedanken her verstehen wir das Uberwiltigende der
Frohen Botschaft, daB auch wir zur unverhiillten Schau seines Wesens und
damit zur unmittelbaren Teilnahme an den verborgenen Lebens- und
Liebesgeheimnissen seines Herzens' und SchoBes berufen wurden. Der
Schleier, der iiber den unaussprechlichen und heiligsten Familiengeheim-
nissen Gottes liegt, wird -vor unseren Augen weggenommen, und nichts
mehr in Gottes Wesen wird uns verborgen sein. ,Geliebte, nun sind wir
Kinder Gottes und was wir sein werden, ist noch nicht offenbar geworden.
Wir wissen, daff wir ihm #hnlich sein werden, wenn er erscheint, weil
wirihn schauen werden, wie er ist“ {1Jo03,2).

Und dieses Schauen wird ewige Liebe sein, ein Weilen am Herzen des
Vaters (1 Kor 13). Freilich werden wir nur auf geschépfliche Weise diese
Geheimnisse erleben kénnen, das ewig alte und das ewig neue Mysterium,
Gottes liebendes und strémendes Herz: die Zeugung und Geburt des Sohnes
aus dem Herzen des Vaters und das Ausgehen des Heiligen Geistes aus dem
Herzen beider. Weil es ein unendliches Geheimnis ist, so wird es immer
neue Tiefen fiir uns bereit haben. Wir werden das Herz Gottes besitzen
und doch immer von neuem auf der Suche nach seiner letzten Tiefe sein —
ohne sie je, in gliicklichem Unvermégen — ermessen zu kénnen. Auch in
der Begegnung von Herz zu Herz gilt das Wort des hl. Augustinus: Si
comprehendisti, non comprehendisti. Wenn du glaubst, die Mitte Gottes
ergriffen zu haben, dann hast du sie doch nicht ergriffen.

2. Das Herz der Welt

Gott hat uns sein innerstes Wesen erdffnet. Der SchoB seines Herzens
hat den eigenen Sohn in die Welt hineingeboren, den Sohn in Menschen-
gestalt, geworden aus Maria der Jungfrau. Dieser ist fiir uns das sichtbar
und spiirbar gewordene Herz des Vaters, in das auch wir aufgenommen
werden sollen. In der Menschwerdung des Sohnes hat Gott gleichsam einen
Sprung iiber sich hinaus getan; denn sein eigentliches Sein, seine Natur ver-
trigt keine kreatiirliche Fortsetzung in die Welt hinein. Sein Wesen ist
véllig gerundet und geschlossen, kann sich weder physisch begrenzen noch
physisch vermehren, seine Natur kann nicht in begrenzter Erscheinung Teil
und Glied dieser. Welt werden. Dennoch hat Gott einen Weg gefunden,
physisch, begrenzt, in der Welt zu stehen. Indem der Vater dem Sohne eine
menschliche Natur personhaft zueignete, ward der Sohn Mensch unter Men-



Theologia cordis 337

schen, ward Gott Teil und Glied der Schipfung, aber nicht Teil unter glei-
chen Teilen. Er muBte auch hier der beherrschende Mittelpunkt werden.
Der gottlichen Wiirde und Stellung des Sohnes muf} auch seine Wiirde und
Stellung in der Schépfung entsprechen. Denn die ganze Welt, die sichtbare -
und unsichtbare Schépfung; ruht ja durch Christus, das Wort des Vaters,
im Herzen des Vaters. Durch seinen Eintritt in' die Welt hat darum die
Schépfung einen neuen, verborgenen und wieder sich odffnenden, alles
Leben sammelnden und wieder verstrémenden Mittelpunkt erhalten. Eine
solche Mitte aber nennen wir Herz. Mit demselben Recht also und mit der-
selben Notwendigkeit, mit der Christus das ,Haupt“ des Leibes genannt
werden kann und muB, darf und muB er auch das ,,Herz der Welt“ genannt
werden. Der Pulsschlag dieses Herzens ist fiir die Welt sogar lebensnotwen-
dig geworden. Denn in dem Herzen Christi ist die Entscheidung gefallen
zur Erlésung der Menschen. Nicht ein Gedanke des Hauptes, sondern eine
,Gesinnung®, ein Ja, dessen Quelle das Herz und dessen Wesen die Liebe
war, hat das Heil aller gewirkt. Damit ist nun die Mitte des Mittelpunktes
der geistig sichtbaren Schipfung gefunden. Damit sind wir in die verbor-
genste Tiefe des menschgewordenen Gottes hinabgestiegen, in sein mensch-
liches Herz.

Christus ist in der einen Seinsweise Gott, dem Vater, gleichwesentlich,
und in der anderen Seinsweise Mensch, wahrer, echter Mensch wie wir.
Weil aber Mensch, so hat er auch wie wir sein AuBen und Innen. Er ist
gestuft und geschichtet, wenn auch in einer dissonanzlosen Harmonie, in
einem uniibertroffenen Adel, in einem alles Gewdhnliche sprengenden
Reichtum und darum auch in einer unerreichbaren Tiefe. Wundervoll muf3
die Geste seiner Hand gewesen sein, mit der er den Seesturm stillte, all-
bezwingend der Blitz seines Blickes, der die Pharisder traf. Machtvoll
wirkte sein Wort, majestitisch ‘war sein Schreiten und kénjglich sein heili-
ges Antlitz, seine ganze Gestalt! Doch sind das alles noch AuBenschichten
an ihm. Sie erhalten ihr Licht und ihre Strahlungskraft erst von tieferen
Quellen, aus der Klarheit seines Wissens und Erkennens, aus der Macht
seines Willens, aus der Glut seiner Liebe und der Echtheit und Wirme
seines Empfindens. Aber auch das ist noch Strom, noch nicht Quelle. Erst
in seinem Herzen ist diese Quelle gefaBt. Hier ist der Ursprung und
Sammelpunkt des menschlichen Seins Jesu Christi. Hier stehen wir am
heiligsten Ort der Schopfung, der sichtbaren und unsichtbaren; zwar an
einem geschépflichen Ort, aber an einem Ort, der Gott mit dem ganzen
Reichtum seines Wesens und der Innigkeit seiner Geheimnisse birgt und
umfingt. Wenn ich dieses Herz nenne, so spreche ich das Menschentum Jesu
in seiner gréBten Dichte, in seiner heiligsten Wiirde, seinem zartesten Ge-
heimnis und seiner entscheidendsten Fruchtbarkeit aus. Denn dieses Herz
ist nicht bloB seinsméBig zum wiirdigsten ,,Ort* der Schépfung von Gott
erkoren worden, sondern auch zum fruchtbarsten ,,Organ” des in der Welt
wirkenden Gottes. Hier geschah der Gehorsam des neuen Adam, hier wurde
das Ja zum Willen des Vaters gesprochen, hier entsprang die Liebe, kraft
deren wir alle erlést sind. Eine menschliche Gesinnung, aus einem mensch-

22



338 Alois Grillmeier S.J.

lichen Herzen, aber von gottlicher Wiirde, weil Gottes Sohn personhaft zu

eigen, ein reiner jubilus mysticus: Ich preise dich, Vater...! (Mt 11, 25 ff),
ein Ja in tiefster Freude. Aber auch ein Ja, geboren aus der Kelter des
Leidens, seufzend und klagend und zitternd in Todesangst und Verlassen-
heit. Auf dieses Wort der Klage, der duBersten Not des menschlichen Her-
zens iliberhaupt, hatte der Vater gewartet.. Dann war es genug. Dann war
es vollbracht. Nicht die angenagelten Hinde und FiiBe, nicht das dornen-
gekrdnte Haupt, nicht der gegeiBelte Leib hitten uns erlésen kénnen, wenn
sie nicht alle in diesem lebendigen Herzen gegriindet gewesen wiren, wo-
hin aller Schmerz geleitet und wo alles Leid geheiligt wurde. Hinde, Fiie
und Leib waren nur Organe des Herzens, sie waren ausgebreitetes Herz,
ergreifende Sichtbarmachung seines unergriindlichen, bis in die Ewigkeit
hallenden: Ja, Vater!

Wiederum findet sich auch hier — symbolisch dargestellt im Lanzenstich
— das merkwiirdige Ineinander von Verschlossenheit und Gedfinetsein. In
dem Menschen Jesus Christus zeigt sich ein durchaus menschlich schwingen-
des, menschlich bleibendes BewubBtsein, in dem sich dennoch ein Mensch
sagt: Ich bin Gott. Fiir uns gewdhnliche Menschenkinder ein véllig un-
zugénglicher BewuBtseinsinhalt, fiir die Menschheit des Herrn aber die
Quelle allen Adels und aller Hoheit, aller Demut und Erniedrigung zugleich.
Es ist aber auch wieder der Inhalt eines Herzens, wie wir es haben, eines
Herzens, das ganz fiir Gott und ganz fiir uns schligt, offen dem Willen des
Vaters und aller Not der Menschen, das Herz des Mittlers.

3. Das Herz der Jungfrau—Mutte-r

Christus ist als Mensch Sohn einer jungfriulichen Mutter. Damit tut sich
ein neuer Blick in die Welt des Herzens auf, der Blick in das Herz der
Jungfrau-Mutter — zugleich ein neuer Schritt des Herzens Gottes in die
Welt hinein. :

Ein jedes Kind muB ebensosehr im Herzen wie im SchoBe der Mutter
wurzeln: Nur so wird die leibliche Mutterschaft auf die Héhe des geistigen,
freien Seins des Menschen erhoben. Nur so ist das Kind wirklich Kind und
die Mutter wirklich Mutter. Auch der Sohn Gottes wollte als Menschenkind
aus der innersten Tiefe seiner Mutter hervorgehen, aus einer lebendigen
Mitte, die er sich in unnachahmlicher Weise bereitet hat. In der siindelosen,
der gnadevollen, leiblich-geistigen Mitte der Jungfrau-Mutter wurzelt das
menschliche Wesen des Herrn, gebildet in einem seltsamen Tausch. Denn
erst ist die Mutter aus dem Sohn und dann der Sohn aus der Mutter; das
Herz Mariens aus dem Herzen Jesu und das Herz Jesu aus dem Herzen der
Mutter. Mariens Gestalt ist ganz bereitet aus dem Blick auf das Bild des
Sohnes, nicht bloB aus dem Blick auf die Verdiensge, ex praevisis meritis,
sondern aus dem Blick auf das ganze Sein, aus dem Blick auf Kern und
Mitte dieses Seins. Maria wiederum schenkt ihrem Sohne das menschliche
Herz, das mitfiihlende und giitige, das verwundbare und leidensfihige Herz,
‘jenen einzigartigen Sammelpunkt echt menschlichen Wesens, wie es Gottes
Sohn auf Erden sein eigen nennen wollte. Sie schenkt es ihm ganz allein.



Theologia cordis . ‘ 339

Jeder andere Mensch wurzelt in einem Vater und in einer Mutter, in zwei
Herzen. Jesu mensthliches Wesen sollte nur in dem Herzen einer jungfriu-
lichen Mutter wurzeln, also nur in ,einem“ Herzen; sein Herz war darum
in viel tieferer Weise als je sonst mit dem Herzen der Mutter eins, in einer
Innigkeit, die nur ihr beider Geheimnis ist. Beide bilden darum auch eine
unzertrennliche Einheit im Heilsplane des Vaters. Wenn ich eines nenne,
sage ich beide. Freilich ist diese Einheit keine Gleichheit, sondern die Ein-
heit einer Analogie, also eine gestufte Einheit, eine weiterweisende Einheit.
Wenn ich hineingehe in das Wesen Mariens, begebe ich mich in einen Strom,
der mich mit unwiderstehlicher Gewalt weitertragt zu Christus, schneller
und tiefer, als mich die eigene Kraft je treiben konnte. Das Herz Jesu
wiederum weist mich weiter, ruhelos, bis zum ruhevollen letzten Punkt
allen Seins, dem Herzen des Vaters.

Das Herz der Jungfrau-Mutter ist die néchste Stufe der absteigenden
Hierarchia' Cordis, ein neues, unaussprechliches Spiel der Gnade Gottes,
vollfiihrt in dem Wesen eines Menschen, einer Frau, und zwar einer ein-
fachen, im menschlichen Alltag stehenden Frau. Das Herz der Frau, diese
sprichwortliche Stéitte menschlichen Fithlens und Empfindens, sollte der Ort
einer besonderen Offenbarung der gottlichen Liebe zu uns werden, das
Organ, in dem uns Gott ,miitterlich“ als seine Kinder lieben wollte. Maria
ist ein neues, entziickendes Wort Gottes an die Menschheit; ist der Inbegriff
all dessen, was Gott im Wesen der Frau und zwar der Jungfrau und der
Mutter dem Menschen schenken wollte. Nur in diesem Herzen der Jung-
frau-Mutter ist in einem Wort ausgesprochen, wozu Gott sonst viele Worte
brauchte. Nur dieses eine Frauen-Herz ist jungfraulich geschlossen und
miitterlich gebifnet zugleich.

Gerade im Wesen der Frau zeigt sich eine seltsame Spannung zwischen
Geschlossenheit und Gedffnetsein. Die ,,Jungfrau” ist zu einer weihevollen
Gestalt des menschlichen Seins geworden. Sie ist die Bliite einer besonderen
menschlichen Wiirde, ein in der Menschheit abgezeichneter heiliger Bezirk,
der nicht betreten werden darf. Gerade das Wesen des Weibes ist der
Grund, aus dem diese Bliite hervorgehen kann, und wenn wir dieselbe
leib-seelische Qualitiit eines minnlichen Seins ausdriicken wollen, so reden
wir doch vom ,jungfriulichen” Mann. Was ist nun das eigenartig Weihe-
volle der Jungfrau? Das ist ihre Unversehrtheit, ihre Unberiihrtheit, ihre
Geschlossenheit. Nirgends denken wir uns aber die Geschlossenheit eines
solchen unbetretenen, unberiihrten Wesens gesammelter und dichter als
- gerade in seinem ,Herzen“. Dort griindet die Jungfriulichkeit der Jung-
frau. Dort entscheidet es sich, ob eine Jungfrau Jungfrau bleiben will oder
nicht. Dort ist der letzte, nur durch sie selbst aufzubrechende Kreis, der
keinem Manne sich zu ergeben braucht, auch wenn dieser den Leib und
seine Unversehrtheit verletzt hitte. Diese Geschlossenheit hat nun verschie-
dene Hohen der Zielgebung. Der nichste Sinn jungfréulichen Fiirsichseins
ist zunichst sogar das einst ,einem-anderen-Gehiren®. Die Abgeschlossen-
heit jungfriulichen Wesens ist hingeordnet auf die Eréffnung des Herzens
fiir den Mann und zwar nach Gottes Willen nur fiir ,,einen“ Mann. Gerade

22*



340 Alois Grillmeier S.J.

weil diese Er6ffnung fitr das Menschengeschlecht so wichtig ist, muB ihr
der Stand unversehrter Jungfriaulichkeit, der Stand gesammelter seelischer
und leiblicher Kraft vorausgehen. Das Menschengeschlecht ist nur gesund,
wenn die bestindige Spannung von Jungfréulichkeit und Miitterlichkeit,
von Geschlossenheit und Offensein durch die Geschlechter geht. Nur die
gesunde, reine Bliite bringt gesunde Frucht. Wenn aber der innere Kreis
jungfriulichen Wesens nach Gottes Willen — wie es einzig sein soll — einem
Manne gedffnet ist, weicht die so weihevolle Geschlossenheit dem segens-
vollen Getffnetsein, welche das Muttersein kennzeichnet. Ge6ffnetsein,
das ist der bezeichnende Zug des miitterlichen Herzens. In ihm ist Platz fir
den Mann, fiir die Kinder, aber auch fiir den Armen, den Notleidenden, den
Fremdling, fiir viele. Das ganze Wesen einer miitterlichen Frau zeigt diese
Weite und Offenheit: ihr Fithlen und Denken ist gleichsam immer auBer-
halb ihrer selbst, um zuerst nach dem anderen Menschen und dann erst nach
sich zu schauen. Das Mutterauge ist merkwiirdig geweitet, ihre Hand, ihr
Ohr ist immer in viel ndherer Beziehung mit ihrer Umgebung als Hand,
Ohr — und Herz des Mannes. Je reiner und stirker vorher die Geschlossen~
heit jungfriulichen Wesens war, um so entschiedener und endgiiltiger hat
die Jungfrau ihren Mann ,erkannt®, d. h. ihm das Herz geéffnet. Der Span-
nungsbogen von der Jungfrau zur Mutter ist damit viel weiter und aus-
geprigter als der entsprechende Spannungsbogen des Manneslebens. In
Seele und Leib der Frau wirken sich die Stinde dieses Lebens, Jung-
frau und Mutter, viel tiefer aus und bedeuten in ihrer Abfolge einen
viel entscheidenderen Wandel als der Weg des Jungmannes zum Vater.
Dieser Wandel des Frauenlebens aber ist unausweichlich: Jungfrau-
schaft und Mutterschaft kénnen im Leben der Frau nur nacheinander,
nicht miteinander verbunden werden. Die Jungfrau als Jungfrau kann
nicht Mutter werden, und die Mutter nicht Jungfrau bleiben. Es ist
etwas Schmerzliches im Frauenleben, da8 es einen Gegensatz umfa8t, der
bei aller Zuordnung doch keine volle Synthese zulidBt, einen Gegensatz, der
durch die Stinde Adams und Evas in seiner vollen Schirfe aufgerissen wor-
den ist. Wohl hitte Eva auch im Paradies durch die Mutterschaft ihre Jung-
fraulichkeit verloren. Aber der Wandel von der Jungfrau zur Mutter hitte
nicht jene durch die Siinde so schmerzlich vertiefte Gegenséitzlichkeit ge-
habt. Es hitte keine Mutterschaft in Begierlichkeit, keine Mutterschaft in
Schmerzen, keine Mutterschaft in Demiitigung gegeben (vgl. Gen 3, 16).

" In der Heilsordnung des Neuen Bundes sollte nun die Jungfréulichkeit
eine neue Sendung bekommen, eine neue Zielgebung, wie sie fiir den para-
diesischen Menschen nach dem hl. Thomas nicht gegeben war. Sie besteht in
der Moglichkeitausschlie81icher Sinnrichtung jungfréulichen Lebens
auf den Gott der Gnade. Weil aber diese Zielgebung in den gefallenen, erb-
siindigen, begierlichen Menschen hineingelegt wird, kommt es auch zu einer
neuen Spannung seines beladenen Daseins. Durch die Erbsiinde und seit
der Erbsiinde ist die jungfréuliche Geschlossenheit einer besonderen Ge-
fahrdung ausgesetzt, ja sie hat in sich eine Minderung erfahren. In jeder
Jungfrau ist gewissermafien schon kraft ihrer Geburt die ,Jungfriulich-



Theologia cordis : 341

keit* verletzt, weil der innerste Kreis ihres Wesens von der Siinde, von der
Schlange, von etwas Fremdem und Widergdttlichem erobert und damit nicht
mehr im urspriinglich von Gott geplanten Sinne jungfriuliches Land ist.
Sie ist eréffnet und dies wider Gottes Willen. Und wenn die Jungfrau auch
in der Taufe zu brautlicher Treue zuriickgefiihrt ist und ihre Mitte wieder
erhalten hat, so erstreckt sich nun doch um diese Mitte ein offenes Land,
ein geistig-leiblicher Bereich, in den der Versucher ungehindert eindringen
kann. Diesen Bereich nennen wir den begierlichen Menschen. Im Paradies
war dieser Bereich durch die auflernatiirliche Gabe der Unversehrtheit ein
besonderer Bezirk des Schutzes fiir die innerste Mitte des begnadeten Men-
schen geworden. Nun ist er offen, und die Versuchung kann unmittelbar an
den innersten Kreis herangetragen werden, an jenen Kreis, der bei der
erbsiindigen Jungfrau nicht mehr so fest gefiigt ist wie bei der Jungfrau
Eva im Paradiese.
In diese von der Siinde bedrohten Jungfrau hat nun Gott eine beson-
_dere Spannung hineingelegt, indem er ihr eine neue Mdglichkeit in der
Gnade gezeigt hat, ndmlich die Moglichkeit eines ausschlieBlichen, briut-
lich-jungfriaulichén Gottgehtrens. Wohl gehért die Frau auch Gott, wenn
sie nach Gottes Willen einem Mann zu eigen ist. Aber in der Jungfrau
kann nun das Geiffnetsein des Herzens in einer unendlich vergeistig-
ten Weise unmittelbar auf Gott {ibertragen werden, in einem jungfréu-
lichen Gotteigenwerden. Da ist die Jungfrau fiir immer einem jeden Manne
verschlossen und innerlich nur fiir Gott allein geéffnet. ,,Die unverheiratete
Frau und die Jungfrau ist um die Sache des Herrn besorgt, sie will an Leib
und Seele heilig sein. Die verheiratete dagegen ist um weltliche Dinge
besorgt, wie sie dem Manne gefalle® (1 Kor 7, 34). Gerade in der ob der Be-
gierlichkeit gefidhrdeten Jungfrau wollte Gott diese Spannung erwecken zu
einer neuen Sinngebung und Weihung ihres Seins: nicht mehr blo8 die
Spannung zwischen Geschlossen- und Geéffnetsein fiir einen Mann, sondern
zwischen Geschlossensein dem Manne und dem Offensein fiir Gott allein.
Das ist im vollen Sinn erst ein Ideal des Neuen Bundes, kommend aus dem
Geiste Gottes, der briutlich um die Herzen der Menschen wirbt. So sehr
diese im Glauben gestiftete Geschlossenheit jungfréulichen Wesens in der
‘Er6ffnung fiir Gott erfiillt wird, so bleibt doch der natiirliche Sinn der
leiblich-geistigen Geschlossenheit der Jungfrau nun unerfiillt. Die ‘Jung-
frau ,,Gottes* kann keinen Mann erkennen. Die iibernatiirliche Erfiillung
durch Gott, wie er sie in dieser ausschlieflichen Berufung geben will, kann
nicht mit der natiirlichen Erfiillung des Herzens der Jungfrau durch die
Hingabe an den Mann und das Kind zusammengehen. Freilich kann Gott
einer briutlichen Jungfrau seine Geschépfe als ,,Kinder“ anvertrauen. Aber
diese Geschopfe im Herzen der gottgeweihten Jungfrau sind nicht mehr
Gegenstand begehrlicher Liebe — welche sonst nach Gottes Willen dem
Manne entgegenkommt, sie sind nicht Erfiillung eines begierlichen Herzens,
~ sondern sollen gerade dieses begierliche Herz unerfiillt lassen, damit es alle
Liebe an die ,Kinder Gottes“ austeile.
Das Frauenleben ist also in jedem Fall einer besonderen Spannung unter-



342 Alois Grillmeier S.J.

worfen, die gewiB eine Synthese kennt, eine natiirliche oder eine iiber-
natiirliche, aber doch nur eine unvollkommene, mit leidvoller Begrenzung
erkaufte. Das Bild der Frau muSte irgendwie unvollendet sein. Es konnte
nicht gelingen, ein Gesamtbild zu entwerfen, welches die gesammelten Mog-
lichkeiten des Frauenlebens ,in einem“ auszudriicken vermochte, das die
Ziige der Jungfrau und Mutter zugleich trug. Nur in zwei getrennten Bil-
dern und auf zwei verschiedenen Altiren konnte die Menschheit das Ideal
der Frau verehren. Auf dem einen stand — selbst inmitten der Gétzen der
Heiden — das Bild der gottgeweihten Jungfrau und des Jungfriulichen
iiberhaupt. Auf dem andern stand ,die Mutter mit dem Kind*, dieses Sinn-
bild der sich immer erneuernden Menschheit. Beide Bilder sind also un-
vollendet, dazu oft entweiht und tief geschindet. Aber was die Menschheit
sich nicht selber geben konnte, wurde ihr durch Gottes Macht geschenkt:
das vollendete Bild der Frau. Was bei den Menschen unmaéglich war, wurde
moglich durch die Macht von oben. Die Jungfrau-Mutter mit dem Kinde,
die gottgeweihte Jungfrau und nun doch gesegnete Mutter schwebte
schon seit uralten Zeiten tiber der Menschheit als ein von Gott verheifienes,
wunderbares Zeichen: ,Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen
Sohn gebiren, dem sie den Namen Emmanuel geben wird“ (Is 7, 14).

In Maria ist die Synthese aller Spannungsgegensiitze des Frauenlebens
gefunden. Eine Jungfrau ist Mutter und eine Mutter bleibt Jungfrau in
vélliger Unversehrtheit. Schon in sich wire diese Spannungseinheit ein
Wunder Gottes. In Maria sind aber die beiden Pole dieses Gegensatzes noch
besonders verstirkt, so da das Marienleben nicht blo8 die Synthese einer
gewdshnlichen Jungfrauschaft und einer gewdhnlichen Mutterschaft ist, son~
dern Verbindung einer unvergleichlichen Virginitas und einer wunder-
baren Maternitas und darum auch Einheit eines uniibertrefflichen Geschlos-
senseins und einer begnadeten Gebtffnetheit. Die Jungfriulichkeit Mariens
erhilt durch das Freisein von Erbsiinde und Begierlichkeit eine besondere
Vollendung. Die Unbeflieckte Empfingnis schenkt der gottgew#hiten Jung-

“frau eine paradiesische Frische, wie sie der Mensch an seinem Ursprung
hatte. Darin spricht sich aus, daB Maria unbetretenes Land im vollendeten
Sinne ist, unverletzte geistige Braut Gottes, die nie einem andern gehért hat
als Gott. Gerade die Mitte ihres Wesens ist der Ort dieser Brautschaft, die
Tiefe ihres von jeglicher Siinde unbefleckten Herzens. Von dieser Mitte aus
ist alles in Maria beherrscht. Alle Schichten ihres Wesens gehoren gleichsam
zu dem innersten Kreis ihres Seins, weil sie in voller Harmonie zu ihm
stehen in Erneuerung der Gnaden des Paradieses. Fiir dieses Wesen, so
schien es der Kirche immer, mufiten die Worte des Hohenliedes geschrieben
sein: , Ein wohlverschlossener Garten ist meine brautliche Schwester, ein
verschlossener Born, ein versiegelter Quell“ (4,12), gleich jenem immer-
flieBenden Brunnen, den der Kénig Salomon sich allein vorbehalten wollte
und darum verschlofl und versiegelte. :

Mariens jungfriuliche Gottgehérigkeit — und nur Marlens allem -— war
fiir ein Kind bestimmt, das eine Jungfrau zur Mutter haben wollte. Der

» Sohn Gottes durfte nur in einem SchoB weilen, in dem noch niemand ge-



Theologia cordis 343

ruht hatte und auch niemand anders ruhen sollte, denn er allein, wie er
auch ein Grab finden wollte, ,in das noch niemand gelegt worden war*
(Lk 23, 53). Restlose Unberiihrtheit des Leibes und der Seele war die Vor-
bedingung dieser géttlichen Beriihrung aus der Kraft des Heiligen Geistes.
Indem aber der Logos des Vaters sich dieser Jungfrau als Sohn schenkte
und in ihrem SchoB3 durch die Kraft des Heiligen Geistes Fleisch annahm,
schuf er die héchste Wiirde, zu der eine Frau je berufen werden konnte:
die Gottesmutterschaft. Angesichts dieses groBen Gedankens Gottes be-
deutet es menschliche Enge, in Maria nach der Geburt des aus der Kraft
des Heiligen Geistes empfangenen Kindes ein Aufgeben ihrer jungfrau-
lichen Haltung annehmen zu wollen. Der Glaube der Kirche verrdt hier
_ eine ganz andere seelische GroBe als der gegenteilige, von ihr verworfene
Irrtum. Sie wagt Gedanken Gottes zu Ende zu denken und weiB sich darin
gestiitzt durch eine stete Uberlieferung. Maria muBte Jungfrau bleiben,
weil es eine Idee Gottes war, Jungfrauschaft und Mutterschaft in einer
Frau harmonisch zu vereinen; weil es der Wille Gottes war, das Wesen der
Frau in seiner letzten metaphysischen Moéglichkeit zu vollenden. In Maria
hat Gott die Frau der Welt geschaffen.

Diese, jede natiirliche Méglichkeit uberstelgende, semsmaﬁlge Vollendung
der Jungfrau-Mutter spiegelt sich nun auch in ihrem Herzen wider. Die
Geschlossenheit ihrer jungfriulichen Seele vereint sich mit der Weite ihres
miitterlichen Herzens. Die Jungfrau von Nazareth verrit eine unnachahm-
liche Einfachheit und Weihe. Sie konnte einem Manne bereits die Hand zur
Verlobung reichen, sie konnte an die Bindung in der Ehe denken und doch
in ihrem Herzen den duBeren und inneren Kreis der Jungfriulichkeit un-
versehrt bewahren. Er wird nach ihrem Willen immer unversehrt blei-
ben..., ,da ich keinen Mann erkenne* (Lk 1,34). In diesem Wort #uflert
sich ein fiir immer gefaBter EntschluB. Selbst da ein Gottesbote mit dem
Angebote einer geheimnisvollen Mutterschaft kommt, die. Maria zunéchst
auf eine natiirliche Empféngnis deuten muB, weicht sie in ihrer Gesinnung
keinen Schritt zuriick. Sie hitte doch in der Botschaft des Engels einen
Wink des Himmels sehen kénnen, nun die Jungfrauschaft einer besonderen
Berufung Gottes zur Mutterschaft zu opfern. Das wire jeder Jungfrau, die
aus dem Geist des Alten Testamentes lebte, verstindlich gewesen. Wie hitte
eine Anna, die Mutter des Samuel, doch zu solch einem Angebot ein freudi-
ges Ja gesagt! Aber Gott wollte von Maria nicht das Ja eines Weibes, das
zugleich ein Ja zu einem Manne gewesen wire, sondern das Ja der ,,Jung-
frau“; ein Ja, das eine Eréffnung des Herzens bedeutete und doch die keu-
sche Verschlossenheit nicht verletzte; ein Ja, das Gott allein und seinem
Sohne galt. In diesem gnadenhaft verschlossenen Ja lag ndmlich die eigen-
artige Offenheit des Herzens der Jungfrau-Mutter. Es ist zuerst eine Offen-
heit des Geistes und dann eine Bereitschaft des vom Geistigen her be-
herrschten Leibes und des ganzen Wesens, und dies einzig Gott gegeniiber.
Weil es eine Empfingnis durch den Geist war, blieb ihr Leib unverletzt. Der
Logos wurde erst in ihren Scho8 gebettet, als er durch das Jawort des
Glaubens und der Liebe schon in die Seele der Magd des Herrn gebettet



344 Alois Grillmeier S.J.

worden war. Sie empfing eher dem Geiste als dem Leibe nach, sagen die
Kirchenviter. ,Gott schuf die heilige Magd wie den inneren Hof eines
Tempels: scheu von Ehrfurcht umgrenzt, offen fiir Regen und Tau“®.

Dies blieb nicht die einzige, wenn auch die weihevollste Er6ffnung des
Herzens und Wesens der Jungfrau-Mutter. Die briutlich-miitterliche Offen-
heit gegeniiber ihrem Sohne sollte auch eine miitterliche Offenheit gegen-
tiber den Briidern ihres Sohnes werden. Eine zweite Mutterschaft sollte in
Maria gewirkt werden und wiederum aus einer einzigartigen géttlichen Be-
rufung. Die neue Eréffnung ihres Herzens war schon lange vorher durch
eine Prophetie angekiindigt worden: ,,Und Simeon pries sie selig und sprach
zu Maria, seiner Mutter: Sieche, dieser ist gesetzt zum Falle und zur Auf-
erstehung vieler in Israel und zum Zeichen, dem man widersprechen wird
- und auch deine Seele wird ein Schwert durchdringen —, dafi die Gedan-
ken vieler Herzen offenbar werden“ (Lk 2, 34f). Maria ist durch ihre Be-
rufung aus dem Rahmen eines privaten Lebens und eines nur ihre Person
erfassenden Gottverhiltnisses herausgehoben worden. Sie wurde zu einer -
universalen Aufgabe erkoren, zu einer Aufgabe fiir die Briider Christi, fiir
die Kirche, den mystischen Leib des Herrn. Das geschah unter dem Kreuz,
da sie zur Mutter aller von Christus erlosten Menschen bestellt wurde. Das
Schwert des Leidens, das in dieser Stunde durch ihre Seele ging, bewirkte
die Erdffnung ihres Mutterherzens fiir die Gesamtheit der Erldsten. Diese
universale Weite war allein der einzigartigen Geschlossenheit ihres Herzens
entsprechend.

-

4. Herz im Widerspruch

Herz Gottes, Herz des Gottmenschen, Herz der Jungfrau-Mutter: das ist
die gottliche Hierarchia Cordis, die im Wesen Gottes griindet und durch
Gottes Liebe entfaltet wurde. Sie wurde zu einer geschlossenen oikonomia
cordis, zu einer Heilsordnung des Herzens, um das Herz aller Menschen in
sie einzuordnen. Gott, Christus, Maria: das ist ein Schreiten auf Gipfeln
gottlichen und menschlichen Seins. Der nichste Schritt sollte auch noch auf
der Hohe bleiben, fiihrt aber in eine tragische Tiefe, vor der freilich auch
das Herz Mariens durch Gnade bewahrt werden muflte; er fithrt in die
Tiefe, nimlich in das Herz des stindigen, gefallenen Menschen, zu den Her-
zen der Vielen, die sd_verschieden sind, aber in einem sich gleichen: in der
Siinde. Das erste Wort, das in der Heiligen Schrift {iber das Herz des Men-
schen geschrieben steht, ist vielsagend genug: ,,Als nun der Herr sah, da
die Schlechtigkeit der Menschen groff war auf der Erde und alles Dichten
und Trachten ihres Herzens immerfort nur bdse, da gereute es ihn, die
Menschen auf der Erde geschaffen zu haben, und er war in seinem Herzen
tief betriibt“ (Gen 6, 51). Das Herz, das berufen war, zum Sammelpunkt aller
in den Menschen hineingeschaffenen Giite zu werden, ist zur Quelle aller
Bosheit und Verkehrtheit des Menschen geworden: ,,Was aus dem Munde
kommt, stammt aus dem Herzen, und das macht den Menschen unrein.

2 Paulinus von Nola. Zit. bei Hugo Rahner, Mater Ecclesia, Einsiedeln 1944,
S. 41. .



Theologia cordis 345

Denn aus dem Herzen kommen bose Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht,
Diebstahl, falsches Zeugnis, Gottesldsterung. Das macht den Menschen un-
rein; aber mit ungewaschenen Hénden essen, das macht den Menschen nicht
unrein“ (Mt 15, 18-20). Das Herz wird sogar zum eigentlichen Ort der Ver-
stockung, jener Verkehrung seines ganzen Wesens (Dt 29, 19; Kl 3, 65), und
schlieBlich zum Wohnort der Ddmonen: ,Sie ziehen ein und lassen sich
darin nieder” (Mt 12,45). Hier wird die gbttlich~heilige Ordnung des Herzens
verkehrt in den Widerspruch des Menschenherzens gegen Gott.

Gottes Herz aber wurde durch die Bosheit der Menschen nicht besiegt.
In den Herzen Jesu und Marié neigt es sich uns zu. Seine Gnade kann auch
das grofite Wunder, das der Verwandlung eines menschlichen Herzens,
wirken. ,,Und ich will euch ein neues Herz verleihen und euch einen neuen
Geist eingeben, das steinerne Herz will ich aus eurer Brust herausnehmen
und euch dafiir ein Herz von Fleisch verleihen® (Ez 36, 26 f; 11, 19), ein Herz
also, das dem Geiste Gottes offen steht. Nachdem die zuerst gestiftete Ord-
nung, welche der begnadete Mensch im Paradies verwirklichen sollte, zer-
brochen war, stiftete er eine neue, viel herrlichere und gréBere: die Ord-
nung der Menschwerdung. Nun hiefl es nicht mehr Herz Gottes — Herz des
Menschen, sondern Herz Gottes, Herz des Gottmenschen, Herz der Jung-
frau-Mutter. Des Menschen Aufgabe wird es sein, sich dieser Hierarchia
Cordis wiirdig zu machen und einzuordnen durch die Religio Cordis, durch
den Dienst in der Heiligkeit und Gerechtigkeit des inneren Menschen:
»Selig, die reinen Herzens sind. Denn sie werden Gott schauen® (Mt5, 8).

- IL Religio Cordis
Der Aufstieg des menschlichen Herzens
zum Herzen Gotftes

Der Hierarchia Cordis soll also die Religio Cordis entsprechen, der Ord-
nung des Herzens die Zuordnung des Herzens: eine Religion, eine Frommig-
keit, ein Gottesdienst, welche auf dem Gedanken des Herzens aufgebaut
sind und von ithm gestaltet werden. Wie Gottes Herz sich erschlossen und
im Herzen des Gottmenschen und Mariens, der Jungfrau-Mutter, sich der
Welt geoffenbart hat, so sollen auch wir diesen Weg des Herzens wieder
zuriickgehen zum Vater. Wie Gott in der Sprache des Herzens spricht, und
im Grunde nur in ihr allein sprechen kann, so sollen auch wir in der Sprache
des Herzens antworten. Wie Gott uns aus seiner Mitte heraus anspricht und
uns diese Mitte eréffnet, so soll auch unser innerster Bezirk Gott offen sein
und seinem Anruf antworten. Je mehr wir dies erlernen, um so tiefer und
wesenhafter werden wir das Christentum in uns verwirklichen. Wenn wir
Gott als Glaubige der Religio Cordis suchen, werden wir erst die Tiefen
wahrer Gottesbegegnung erkennen und die Religion des Neuen Testamen-
tes finden, jenes Bundes, den Gott durch die Verwandlung des Herzens
begriinden wollte.

1. Die Religion des Neuen Bundes

Kennzeichen des Neuen Bundes, der Religion Jesu Christi, ist wesenhaft

die Innerlichkeit. ,,Wert vor Gott hat nur der verborgene Mensch des Her-



346 Alois Grillmeier S. J.

zens® mit seinem unverénderlich sanften und ruhigen Gemiit“ (1 Petr 3, 4).
Denn der ,Herzenskenner®, wie die Schrift Gott so vielsagend nennt (Apg
1, 24; 15, 8), schaut immer ins Herz, ins Wesen des Menschen, wihrend der
Mensch auf das AuBere sieht (1 Sam 16, 7). Nirgendwo anders denn im Her-
zen, und zwar in einem durch den Geist gewandelten Herzen, kann darum
die wahre Gottesverehrung zu Hause sein, wenn sie auch sonst vom ganzen
Menschen getragen sein muB. Aber allzu leicht gewinnt der &uBBere Mensch
das Ubergewicht gegeniiber dem inneren, dem Menschen des Herzens. Fiir
den Verkehr mit seinesgleichen braucht der Mensch Worte, Zeichen, Gesten
und alle Mittel des sinnenhaften Ausdrucks. Er kann sich darin §uBern und
aussprechen, aber auch verbergen und verstellen. Haben wir nicht auch fiir
unseren Verkehr mit Gott Worte, Zeichen, Symbole? Suchen wir nicht auch
sehr oft Gott damit etwas vorzumachen? Keiner Versuchung ist der Mensch
6fter und verhingnisvoller erlegen. Nirgends ist das Zeichen, das Symbol,

das formelhafte Wort mehr zu Hause als gerade im religidsen Leben Das
Merkwiirdige dabei ist, daB Gott es selbst so gewollt hat. :

Im Alten Bund erlie Er durch Moses genaue Vorschriften fiir das Volk
Israel, fiir dessen Beten und Opfern. Im Neuen Bund ist diese Objektivitit
des Gottesdienstes und Kultes sogar in mancher Hinsicht noch verstarkt wor-
den, wenn auch die Vielzahl der Opfer und Riten dem einen Opfer gewichen
ist. Gott selbst hat sich nimlich im Neuen Bund zu einem viel tieferen Part-
ner dieser objektiven Ordnung gemacht als im Alten Testament, indem er
sich verpflichtete, auf Worte und Zeichen, die im Namen Jesu Christi und der
Kirche gesetzt werden, mit einer gnadenhaften Wirklichkeit zu antworten.
Diese Objektivitdt der Ordnung in Sakrament und Sakramentale begriindet
mit die Festigkeit der christlichen Religion und insbesondere der katholi-
schen Kirche. Wo immer ein Priester im Namen der Kirche in einem echt
menschlichen Akt das sakramentale Zeichen setzt, weiB der Christ im
Glauben, daB eine Heilstat in Christi Namen an ihm geschieht. Wieviel
Ruhe und Sicherheit vermag von diesem objektiven Ordo auszugehen. Bei
allem Auf und Ab der Kirchengeschichte, bei allem Versagen des Menschen,
sichert das Amt und das in der Vollmacht des Amtes gesetzte Zeichen die
unverinderte Uberlieferung des Heils von Generation zu Generation. For-
mel, Zeichen, Symbol .-vermogen den schwachen Menschen zu tragen und
ihn tiber die Schwankungen seiner Gesinnung und seines Inneren hinweg-
zuheben. Wie oft ist unser armes Wesen erschlafft und erschépft. Da ver-
mag uns ein Wort der heiligen Liturgie, ein Psalmwort, eine heilige Feier
wieder zu erwecken und aufzurichten. Wenn sich unsere Krifte schon nicht
mehr sammeln kénnen, in der Formel der Kirche kdonnen wir Gott immer
noch sagen, was unser Herz nicht ausdriicken kann.

Aber die Formel, die objektive Ordnung, hat, wie im Alten Bund, so auch
im Neuen, eine Gefahr und Versuchung fiir den Menschen bedeutet und be-
deutet sie immer wieder. Sie kann seelenlos und herzlos, Fassade und Tar-
nung werden — wenn nicht das Herz sie belebt und beseelt. Sie macht

3 Der Leser beachte den griechischen Urtext, den die iiblichen Ubersefzungen
nur abgeschwicht wiedergeben.



Theologia cordis 347

aus dem Gottesdienst einen Kult des Buchstabens und nicht des Geistes.
Wir suchen Gott mit der Formel, dem Zeichen, dem Symbol etwas vor-
zumachen. Gerade diese so echt menschliche Tatsache hat Gott durch den
Propheten mit einem treffenden Wort gekennzeichnet: ,Dieses Volk ehrt
mich mit den Lippen. Sein Herz aber ist weit von mir“ (Is 29,13). Mit
glilhenden Worten hat Jesus Christus diesen Lippendienst der Pharisder
gegeiBelt: ,Weh euch, ihr Schriftgelehrten und Phariséder, ihr Heuchler! ...
Ihr gleicht tibertiinchten Grébern. Von auBen sehen sie zwar schén aus, in-
wendig aber sind sie voll Totengebein und Unrat® (Mt 23, 14 £f). Auch seinen
Jiingern mufite Christus immer wieder im Laufe der Jahrhunderte solche
Worte sagen lassen durch Méanner des Geistes und des Gehorsams, aber auch
durch Ménner des Ungeistes und des Ungehorsams. Immer wieder braucht
auch die Kirche Erwecker und Rufer, von innen und von auflen, um die
groBle Versuchung, die ihren Gliedern von der ,objektiven Ordnung“ her
droht, zu liberwinden. Aber wenn es der Fehler der schwachen Tréger des
Amtes war und immer wieder sein wird, auf der objektiven Ordnung und
sozusagen auf den Verdiensten Christi auszuruhen, so war es der Fehler
der falschen Eiferer des Geistes, das Amt und die objektive Ordnung auf-
heben zu wollen zu Gunsten des ,,Charismas“.
" Die Wahrheit liegt weder ausschlieBlich auf der einennoch auf der anderen
Seite: es darf nach dem Willen Christi weder ein Amt ohne Geist, noch Geist
ohne Amt, weder Zeichen ohne Gesinnung, noch reine Innerlichkeit chne Zei~
chen geben. Die rechte Ordnung liegt in der Verbindung beider, in der Syn-
these von Zeichen und Gesinnung, von Amt und Geist. Hier liegen die grofien
Moglichkeiten der katholischen Kirche, die wie keine andere Gemeinschaft
- das objektive Zeichen und das Amt zu eigen hat, aber auch ihren Zeichen
und Worten ein lebendiges Herz geben kann und zwar das Herz Jesu Chri-
sti, des Gottmenschen. Wenn sich mit diesem Herzen auch die Gesinnung des
Spenders und Empféingers der heiligen Zeichen verbindet, dann kommt ein
Ganzes zustande, wahrhaftig ein menschlich-géttliches Ganze, wie es der
Ordnung der Menschwerdung entspricht. Dieses Ganze soll leben in der
Religio Cordis, in der echten Religion des Neuen Testaments: In allen Zei-
chen und Symbolen, in allen Formeln und Riten soll immer das Herz spre-
chen, das Herz Christi, des Hohenpriesters, das Herz Mariens, der Mutter
aller Erlésten und unser Herz, bewegt vom Geiste Christi. Denn das Herz
des Gottmenschen hat sich in unsere Zeichen und Symbole eingebettet und
will darinnen bleiben bis zum Ende der Zeiten als der lebendige Pulsschlag
des Lebens seines mystischen Leibes. Er will in lebendigen Herzen wohnen
und aus ihnen zum Vater rufen zusammen mit unserem Geiste, damit der
. Vater so im Geiste und in der Wahrheit angebetet werde. Denn der Vater
- sucht das Herz. Das war die Sendung Christi. Thm die Herzen der Menschen
zu bereiten. Darum hat er seine Religion auf den Dienst des Herzens gebaut
und sie auf dem Fundament der Liebe gegriindet: ,Du sollst den Herrn,
deinen Gott lieben aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und
. mit deinem ganzen Gemiite. Das ist das gréBte und erste Gebot. Das zweite
ist diesem gleich: Du sollst deinen Nichsten lieben wie dich selbst® (Mt 22,



348 Alois Grillmeier S.J.

371f; Dt 6,5). In diesen Worten ist das Letzte gesagt. An der Religion der
Liebe und des Herzens soll die Welt die Jiinger Christi erkennen (Jo 13, 35).

2. Mittlerschaft des Herzens

In seinem tiefsten Wesen, in seinem Herzen, erfaft, soll sich also der
Mensch aufmachen zu Gott. Der Weg dahin kann kein anderer sein, als der
Weg Gottes zu uns, also der Weg der Menschwerdung, der Weg der Mittler-
schaft.

Die Theologia Cordis vermag nun diesem Geheimnis der Mittlerschaft
des menschgéwordenen Gottessohnes eine besondere Tiefe abzugewirnen
und sein wahres Wesen zu erfassen, weil sie dieses Mysterium der Gottes-
nihe von seinem innersten Punkt, ndmlich vom Herzen her, erfa8t. Gerade
dort wird die Vermittlung unseres Heiles gewirkt und dies auf eine echt
menschliche Weise.

Unsere Religion ist in allem eine Religion des Persénlichen. Nicht Dinge
und Kultgegenstédnde, nicht Buchstabe und Biicher, riicht Worte und Zeichen
sind das Letzte, sondern immer das lebendige Innere. Gott will uns immer
personlich ansprechen, als Person zu Person, von Herz zu Herz. So zielt auch
das Geheimnis der Menschwerdung auf eine innere Begegnung ab, auf
unsere Begegnung mit Gott im Herzen der Jungfrau-Mutter und im Herzen
des Mittlers Jesus Christus. Wenn etwas verbinden kann, dann ist es das
Herz. Nur dann gehort der Mensch Gott, wenn er mit ihm in der Tiefe der
Seele geeint ist. Niemals ist dort eine Trennung, wo ein Herz die Mittler-
aufgabe iibernommen hat. Wir machen im menschlichen Gemeinschafts-
leben manchmal die Erfahrung, daB ein Mensch trennend und hindernd
zwischen uns und einem anderen, dessen Liebe wir suchen, stehen kann.
Wir kénnen aber auch die begliickende gegenteilige Erfahrung machen,
daB schon ein anderer fiir uns in einem fremden Innern um Liebe ge-
worben hat, daB er uns dort schon ein Heim bereitet hat. Kaum haben wir
dort angeklopft, so steht uns der andere Mensch mit seinem Wesen offen.
Kaum begegnen wir ihm, so sind wir umfangen von der Wirme seines
Herzens. Da erleben wir es, daB ein zwischen uns und einem Dritten stehen-
der Mensch nicht trennt, sondern verbindet, und das vor allem dann, wenn
diese Bindung vom ,Herzen* des Mittlers gewirkt ist. Der Weg iiber diesen
Menschen war kein Umweg, sondern der geradeste und kiirzeste Weg zum
Herzen des Gesuchten. v

Manchmal kommt es uns vor, als wiirde auch zwischen Gott und uns ein
Dritter gestellt, sei es Christus in seiner Menschheit, sei es Maria. Sie
scheinen uns den Blick auf Gott zu verdecken, sie scheinen ein Umweg auf
dem Weg zu Gott zu sein. Warum, so fragen wir, erst an ein Geschopf uns
wenden, wo doch der Schopfer unmittelbar angesprochen werden kann?
Warum mit dem schwachen Licht sich begniigen, wo doch die Sonne selber
leuchtet? Recht gedacht. Aber wissen wir denn, ob wir die Sonne selber
ertragen konnen? Ist es méglich, am Ziel zu sein, ohne den Weg gemacht
zu haben? Nichts filhrt mehr zum Ziel, das ist zu unserem Gott, als eben
der geduldig und demiitig gegangene Weg, welcher Christus ist. Wem



Theologia cordis . . 349

Maria, wem die Menschheit Christi ein Hindernis zu Gott ist, der hat weder
den Herrn noch seine Mutter verstanden, der hat eines nicht gefunden: ihr
Herz. Thm ist das Geheimnis Gottes im Herzen Jesu und der Jungfrau-
Mutter nicht aufgegangen. Denn in diesen Herzen will uns Gott auf eine
menschlich ganz eindeutige Weise lieben, auf menschliche Weise. In diesen
Herzen wollte er gleichsam einen Schof8 schaffen, in dem wir getragen
werden sollten, bis wir als seine Kinder fiir das ewige Leben geboren
wiirden. Diese Herzen sind als der Ort der Begegnung zwischen Gott und
uns erwihlt, als Ort der Bereitung, des Wachstums, der demiitigen Vor-
bereitung auf die Schau von Angesicht zu Angesicht. Fiir diese Begegnung
hat er sie er6ffnet mit dem Speere des Leidens. Die heilsférdernde Kraft
der dienenden Mittlerschaft Mariens und die heilswirkende Macht des er-
losenden Mittlertums Jesu Christi liegt in der Liebe ihres Herzens. Nur
wenn uns Gott dort getragen sieht, sind wir von ihm angenommen. Es ist
ein und dasselbe, liebend geborgen zu sein im Herzen der J ungfrau-Mutter,
getragen zu werden vom Herzen Christi und zu weilen im Herzen Gottes.
Denn es ist nur eine Liebe, welche sie alle beseelt. Christus und Maria sind
nichts anderes als das uns entgegengesandte Herz Gottes, das in die Welt hin-
eingehaltene Organ seiner véterlichen, briiderlichen, miitterlichen Liebe zu
uns. Wenn wir uns in diese Herzen einschlieBen, uns von ihnen tragen lassen,
werden wir schon von Gott getragen und sind unfehlbar in ihm geborgen.

So finden wir in diesen Mittlern der Liebe Gottes doch unvermittelt Gott
selber und nirgends mehr als dort. Darum sollten wir Gott zu allererst dort
suchen. Maria und Christus stehen nicht als eine hindernde Wand zwischen
Gott und uns, sondern bedeuten vermehrte, vertiefte, gesteigerte Gottes-
nihe. Ein Weilen in Mariens Herzen wird zu echter Begegnung mit Christus
und eine volle Vereinigung mit Christus ist die tiefste Einheit mit dem
Vater. Unser Gehen zu Maria und unser Schauen auf Christus ist ja nicht
ein Gehen und Schauen auBler Gott, sondern immer schon in Gott. Wir
stehen vor dem Vater nicht mehr allein, sondern bereichert um die gnaden-
hafte Wirklichkeit des Herrn und seiner Mutter, bereichert um die wer-
bende Kraft ihres liebenden Herzens. Der Vater schaut uns mit Maria und
Christus zusammen, sieht uns vielmehr in Christus und seiner heiligen
Mutter, getragen und geliebt und geborgen. In Gottes einfachem Blick er-
fiillt sich der Sinn der mediatio, der Vermittlung: Er schaut zusammen
unser Herz, das Herz unserer Mutter, das Herz seines Sohnes und all dies in
seinem eigenen Herzen. )

Wer aber bei Maria oder der Menschheit des Herrn stehen bleiben wollte,
ohne zum Vater zu kommen, der hitte auch nicht Maria und nicht Christus
in Wahrheit gefunden. Er hitte die Geschopfe seiner eigenen Gedanken, die
- Gestalten seines kleinen Geistes und schwachen Glaubens hindernd zwi-
schen Gott und sich gestellt. Maria, die Mutter des Herrn, und Christus,
der Sohn des Vaters, in Wahrheit gefunden, kénnen nur eines: Zum Vater
fithren im Heiligen Geiste. '



. 850 B Alois Grillmeier S.J.

3. Religion des Geistes

Damit sind wir bei einem neuen Geheimnis der Religion des Herzens.
Sie ist die Religion, die aus dem Heiligen Geiste gen#hrt ist. Er ist das Band,
welches Vater und Sohn im Scho8e der heiligen Dreifaltigkeit verbindet. Er
ist die einigende Kraft, welche das Reich der-Hierarchia und Analogia
Cordis bewegt, die Welt der absteigenden Offenbarung und der aufsteigen-
den Antwort des Herzens.

Der Geist ist es, der uns Kunde vom Herzen Gottes, des Unsichtbaren
und Unerforschlichen, bringt. ,,Was kein Auge gesehen und kein Ohr gehért
hat und in keines Menschen Herz gekommen ist, was Gott denen bereitet
hat, die ihn lieben: das hat uns Gott geoffenbart durch seinen Geist; denn
der Geist erforscht alle Dinge, auch die Tiefen der Gottheit. Der Geist er-
griindet alles, selbst die Tiefen der Gottheit. Wer kennt das Innere des
Menschen auBer dem Geist des Menschen, der in ihm ist? Ebenso kennt
auch niemand das Innere Gottes als nur der Geist Gottes. Wir aber haben
nicht den Geist der Welt empfangen, sondern den Geist, der aus Gott
stammt. So kénnen wir erkennen, was uns von Gott geschenkt ist* (1 Kor
2, 9-12). So werden wir fihig sein, das Herz Gottes zu schauen, weil der
Zeuge des inneren Lebens Gottes selbst in unser Herz gegeben ist. Dieser
Geist des Vaters aber ist Christus zu eigen und heiBt darum auch der ,Geist
Jesu Christi* (Rém 8, 9), des Hohenpriesters, ,,der sich selbst ohne allen
Fehl durch den ewigen Geist Gott geopfert hat, unser Gewissen zu reinigen
von den toten Werken, zu dienen dem lebendigen Gott“ (Hebr 9, 14). Er
hatte als die Kraft aus der Hohe diesem Hohenpriester den Leib aus der
Jungfrau bereitet (Lk 1, 35), den heiligen Opferleib (Hebr 10,5), war die
treibende Kraft seines ganzen menschlichen Lebens (Jo1,33 u. a.). Er ist

- das kostbare Vermichtnis Jesu Christi, die Frucht seines Erldserwirkens,
das Angeld unserer kiinftigen Herrlichkeit (Eph 1, 14).

Der Ort dieses Geistes, des ,siien Seelengastes”, aber ist das Herz. In
ihm wird unser Gottverhiltnis zu einer Religion des Herzens. Es gibt wohl
wenige Stellen der Heiligen Schrift, wo das Wesen des Christentums so
wesentlich ausgesprochen ist wie an jener, da Paulus zu den Galatern von
der Sendung des Geistes spricht: Einst ,,standen wir unter der Knechtschaft
der Weltelemente. Da kam die Fiille der Zeit, und Gott sandte seinen Sohn,
der, von einer Frau geboren, dem Gesetze unterworfen war. Er sollte die
unter dem Gesetze Stehenden loskaufen, damit wir die Annahme an Kindes
Statt empfingen. DaB ihr nun aber Sohne seid (hat Gott dadurch bewiesen),
daB er den Geist seines Sohnes in unsere Herzen sandte, der da ruft
,Abba, Vater!'“ (Gal 4, 4-6). Erst in unserem Herzen kommt das absteigende
Kommen Gottes zu Ende, aber noch nicht zur Ruhe. Denn nun hebt im
Geiste das Gehen zum Vater an, das Rufen und Schreien der Kinder Gottes
nach der ewigen Heimat. Wohl ist das Kind Gottes in der Gnade schon
gerettet; es steht aber noch in Hoffnung, ist noch auf dem Wege, harrt noch
der Erfiillung aller VerheiBungen Gottes. Alles Dringen der Hoffnung,
alles Sehnen und Warten ist aber vom Heiligen Geiste genihrt, der das



Theologia cordis - 351

Herz iiber die rechte Ordnung aller Dinge erleuchtet und uns in ewiger
Unruhe zu Gott hélt.

So gehen wir den Weg des Herzens im Geiste, durch Chrlstus und Maria
zu Gott. Er selbst aber, der Geist, dieser Gesandte des Herzens Gottes,
bleibt ganz im Verborgenen. Nur treibende Kraft will er sein, heim zum
Vater. Wenn wir aber einst vor dem Vater stehen, dann wird der verbor-
gene Gast auftauchen aus der Tiefe unserer Seele und uns zeigen, daB das
Herz des Vaters schon immer in uns war, in dieser seiner Erstlingsgabe.

4, Religion der Gemeinschaft

Ein Viertes ist endlich unmittelbar aus allem Vorausgehenden gegeben:
Die Religion des Herzens ist eine Religion der Einheit und der Gemein-
schaft. Darin besteht ihre allumfassende Sendung in der Welt: alles eins
zu machen, und zwar eins im Herzen Gottes. In allem Werden seines Reiches
geht es um nichts anderes als darum, diese letzte Gemeinschaft allen Seins
in den Tiefen der Gottheit zu verwirklichen. Darum auch die Anstrengun-
gen des Bésen, das Herz des Menschen um dieses Ziel zu betriigen und es
hineinzustoBen in den Zerfall, den Streit, den HaB; in die Hoélle, wo es kein
Herz, keine Liebe, keine Einheit und Gemeinschaft mehr gibt. Unsere Sen-
dung als Christen soll es sein, aus der Kraft der Religio Cordis den ,katho-
lischen®, allumfassenden Frieden der Schépfung herbeizufiihren, nach dem
sie so leidvoll seufzt, seit das'Herz des Menschen von Gott abgefallen ist
(R6m 8, 18 £f). So wird sich einst die Kirche vollenden, die nichts anderes
ist als die gnadenhafte Einheit der Herzen durch Christus in Gott. So sollten
schon jetzt die Vélker den Frieden finden, der ihnen verloren gegangen ist,
weil ihnen der heilige Kult des Herzens erloschen ist, und das, was aus
dem Herzen flieBt: die Liebe. Sie sind in die Zerstreuung gegangen und
haben sich verloren im HaB, weil das eine Herz nicht mehr gilt, das Gott
zum Herzen der Welt gemacht hat.

Noch einmal wollen wir vom Zielpunkte aus, vom tragenden Mittelpunkt
‘aller Gemeinschaft her die Oikonomia Cordis, die Heilsordnung des Her-
zens iiberschauen und dies nach den Worten eines der groBten Theologen
der alten Kirche, des Alexandriners Origenes: ,Paulus nennt den He111gen
Geist Geist der Liebe. Gott selbst wird Liebe genannt und sein Sohn der
Sohn der Liebe. Also ... miissen wir als sicher annehmen, daBl aus der
einzigen Quelle der viterlichen Gottheit sowohl der Sohn wie der Geist
stammen, und daB aus dem Uberflu8 dieser Gottheit der Uberflul der Liebe
in die Herzen der Heiligen eingegossen wird, um sie der gbttlichen Natur
teilhaftig zu machen, wie es der Apostel Paulus gelehrt hat, auf da8 durch
diese Gabe des Heiligen Geistes das Wort des Herrn sich erfiille: ,Wie du,
Vater, in mir bist und ich in dir, so mogen jene eins sein in uns’, d. h. sie
mogen teilhaftig werden der géttlichen Natur im Uberflu der Liebe, die
ausgegossen wird durch den Heiligen Geist“4.

4 Nach der Ubertragung von H. U. v. Balthasar, in: Henri de Lubac, Katholizis-
mus als Gemeinschaft, Einsiedeln/Kéln 1943, S. 104. . ,





