
352 

Der Dichter des Stabat Mater 

Von Dr. Josef Fink, Essen 

Golgotha ist der Inbegriff des Leides. Ermessen am irdischen Maß bleibt 
die Geduld Christi unerreicht von allen Leidträgern. Hier wirkt eine Macht 
des Beispiels für Menschen, deren Schultern das Schicksal drückt. Dennoch, 
der Trost am größeren Leid des andern gilt wenig für den, der veranschlagt, 
daß im Leid nicht nur eine Erprobung der Kraft, sondern der Sinn des 
Lebens steckt. Offenbar geworden im Tod des Erlösers und seitdem Unter- 
pfand eines neuen Glaubens, bedrängt die Gnade Gottes die Herzen in ihrer 
Not, ruft sie zur beispiellosen Gesinnung Christi auf, das Schwere zum Ziel 
eigener Wahl zu machen, das Leid nicht nur zu tragen, sondern zu wagen, 
nicht mehr zu leiden, sondern zu opfern, aus der Last des Schicksals sich 
zur Freiheit der Liebe zu erheben, deren immer unvollendetes Maß die Ab- 
stände bestimmt, die der Mensch in den Verhältnissen seines Lebens findet: 
Unfertigkeiten, wenn er über sich hinausdenkt, Enttäuschungen, wenn sein 
Denken in ihm befangen bleibt. Die Idee der völligen Vereinigung mit Gott 
hat etwas Zwingendes. Der Mensch, Träger dieser Idee, steht zwischen 
Weltverlorenheit und mystischem Gotterlebnis im Kampf um ihre Ver- 
wirklichung. 

Der Dichter des Stabat mater hat die Muttergottes zur Hauptgestalt sei- 
nes Leidgesanges gemacht. Verbunden mit ihr sind zwei andere Gestalten: 
der gekreuzigte Christus und das Ich des Dichters. Von beiden her wird zu- 
nächst ein Verständnis für das Leid Mariens gesucht. Maria erscheint als 
die benedicta mater unigeniti, als die gebenedeite Mutter des Eingebore- 
nen, gepriesen trotz allem Leid; aber sie ist auch die Mutter, die jeder be- 
weinen muß, der keiner sein Mitgefühl versagen kann. Die Spannung dieser 
Gegensätze reicht von der äußersten Verlassenheit eines Menschenkindes 
Isis zur •Mitwirkung" am göttlichen Erlösungswerk. Die Vorstellung des 
Dichters hiervon drückt sich in einem Hin und Her der Bildkomplexe aus, 
die allerdings keinem ungeordneten Drang folgen, sondern in kunstvoller 
Komposition gegeneinander gesetzt sind. Auf die beiden ersten Strophen, 
die die Szenerie vermitteln, folgen zwei Strophen, die die Hochgebenedeite 
in ihrem Leid betrachten. Die nächsten beiden Strophen tauchen die lei- 
dende Gestalt ganz in ihr irdisches Maß. Was dann folgt, wird ungestümeres 
Begreifen. Eine Strophe, aus der das Wissen um den Sinn des Leidens auf- 
flammt: pro peccatis! • um der Sünde willen! Und die andere,, die die un- 
faßliche Schwere, die dennoch bleibt, in ihrer letzten grauenvollsten Ent- 
hüllung zeigt, indem sich die weihnachtliche Erinnerung an den dulcem 
natum, das liebliche Kind, dagegenstellt. 

Zwar hat der Gesang bis hierher die Form des Berichtes und der Betrach- 
tung. Aber es wirkt eine dramatische Wucht vom ersten Wort an, dem 
szenischen •Stabat". Da stand sie, die Mutter, unter dem Kreuz. Wie sie 
begreifen, wie etwas aussagen über den Sinn ihrer Situation! Blieb sie nicht 



Der Dichter des Stabat Mater 353 

die Mutter eines gekreuzigten und im Tode untergehenden Menschen auch 
da, wo der Gekreuzigte selbst den Sinn der Dinge wendete? Denn •als 
Gott", sagt Augustinus, •hatte er keine Mutter". Maria war •die Mutter 
seines Fleisches, seines Menschseins, die Mutter der Schwachheit. Zu ihr 
sagt er gleichsam: meine Gottheit hast du nicht geboren". Schleicht hier 
nicht die dunkle Angst heran, daß das geschlagene Weib unter dem Kreuz 
auch der österlichen Mitfreude nicht mehr fähig sein werde, wenn ihre 
Mutterschaft so ganz in dem sich erschöpfte, der am Kreuz zugrunde ging! 
Keine irdische Vergleichbarkeit, sondern diese einzigartige Erfahrung Ma- 
riens, Mutter der Schwachheit zu sein, an der Gottheit ihres Sohnes keinen 
Anteil zu haben, macht ihre Demut der Hingabe Christi ähnlich, rückt ihre 
Not derjenigen ihres leidenden Sohnes nahe, macht ihre dem Gekreuzigten 
verbundenen Schmerzen vom Sieg her, in dem er als Gott triumphiert, zu 
Geburtswehen der Erlösung. Ihr Anteil am Erlösungswerk ist in ihrer 
Mutterschaft begründet, weil ihre Mutterschaft zur Menschwerdung Gottes 
hinzugehört. Ein ungeheuerlicher Ausblick auf die Erwählung des Geschöp- 
fes Maria; denn ihre Mutterschaft gehört zum Tod Christi, zum Büßertod, 
zum Erlösertod und zur Verklärung des Auferstandenen. 

Begriffen aus solchen Aspekten ist die Gestalt der mater dolorosa plötz- 
lich nicht mehr Gegenstand bloßer Betrachtung, sondern Mitte inbrünsti- 
gen Gebetes. Vor •Eia mater", •Wohlan denn, Mutter" liegt eine tiefe 
Zäsur. Eia mater ist mit deutlichem Bezug dem Stabat mater gegenüber- 
gestellt. Der Bericht wird durch Anrede abgelöst. Hinwendung zu Maria 
als der Mittlerin der Gnade, die im Leid wirksam ist, Erkenntnis, die Lei- 
den Christi selbst verdient zu haben, Verlangen nach ganzer Gemeinschaft 
mit der schmerzhaften Mutter, ja Bereitschaft zur Passion Christi und in 
dieser Bereitschaft endlich ein Bündnis der Liebe mit Maria: diese Erlebnis- 
stufen füllen die nächsten vier Strop'henpaare aus. Dabei ist die Anwendung 
des •fac" (gib mir, laß mich) beachtenswert. Es verknüpft je die beiden 
ersten und die beiden letzten Strophen dieser Gedichthälfte ganz eng mit- 
einander und stellt auch die beiden Strophenpaare zueinander in Bezug. 
Wie stark die einer Klammer vergleichbare Verbindung ist, wird einem 
bewußt, wenn man die Strophen einmal vertauscht. Dann stehen die eigent- 
lich tragenden Gedanken, das Leiderlebnis und das Leidbejahen von Chri- 
stus her voran. Aber gerade durch die Vorwegnahme des Sekundären, der 
Leidensgemeinschaft mit Maria, wird eine bildhafte Verdichtung, ein Vor- 
dergrund zum Hintergrund der Passion Christi gewonnen. Die Zuordnung 
der 15. und 16. Strophe zueinander ist in dieser Hinsicht besonders kunst- 
voll, weil die 15. Strophe einerseits ganz nah an den Komplex der 13. und 
14. Strophe gerückt erscheint, andererseits aber durch einen deutlich be- 
zeichneten Abstand gerade hiervon getrennt wird. Das Anklingen der drit- 
ten Zeilen in der 14. und 15. Strophe ist als Mittel der Steigerung gebraucht. 
Die feierliche Anrede Mariens, eine ganze Zeile füllend, ist Auftakt zum 
Schluß. Was solchermaßen inhaltlich wie formal vom Vorhergehenden ab- 
sticht, bildet mit dem Folgenden eine Einheit. Das Erlebnis des •Stabat 
mater" gipfelt im Aufstieg zur Passion Christi, womit die 16. Strophe sinn- 

23 



354 Von Dr. Josef Fink 

gemäß das Ende des Ganzen darstellt. Die Doppelung des •fac" macht 
diesen Abschluß so stark. Absicht und Leistung des Dichters sind unver- 
kennbar. 

Die vier Strophen, die noch folgen, sind schwankend überliefert. Der 
Text des römischen Missale lautet anders als der der Handschriften. Man 
geht der Schwierigkeit nicht aus dem Wege, wenn man den Text des Mis- 
sale für eine Umdichtung hält. Zwar bietet er besondere Plumpheiten und 
den gewichtigen Anstoß, daß er in die durchgehende Anrede Mariens plötz- 
lich eine Anrufung Christi hineinbringt. Aber im Grunde ist der so- 
genannte Urtext nicht besser. Die erste der vier Strophen mutet nach Leit- 
fäden der Mystik an. Die restlichen Strophen enthalten formelhafte Be- 
zugnahmen auf das Sterben. Das •portare mortem" der 16. Strophe meinte 
aber etwas ganz anderes, das mystische Mitsterben mit Christus, das lebend 
vollzogen wird. Zu den inhaltlichen Anstößen tritt der künstlerische Man- 
gel. Die Wiederholung des •fac" besitzt keine Kraft mehr, nachdem seine 
dichteste Anwendung vollzogen ist. Anders das vereinzelte •fac" der 13. 
Strophe, das vom voraufgehenden Doppel-fac weit absteht und im Doppel- 
fac der Schlußstrophe eine starke sinnfällige Steigerung erfährt. Die Häu- 
fung des •fac" in den fraglichen Strophen stammt aus einer Manier der 
Nachahmung. Gerade die Wiederholung kurzer Imperativformen, von Mei- 
stern kunstreich gehandhabt, bietet Anreiz zu schalen Erweiterungen. 
Gebetspraxis und Poesie der Epigonen treiben hier ihre Früchte. 

Die Vorstellung von Maria als der mater dqlorosa ist ganz auf dem geisti- 
gen Grund der mittelalterlichen Mystik erwachsen. Man muß sich einmal 
klarmachen, daß in der bildenden Kunst den schönen und schmerzhaften 
Madonnen der Zeit eine gleichartige Erlebnisweise der Künstler zugrunde- 
liegt. Überall wirkt eine Hingabe an irdische Bilder, berauschende und er- 
schütternde. Das menschliche Herz feiert Triumphe "der Liebe, aus einer 
glühenden zarten Leidenschaft heraus oder vor lauter Erbarmung im An- 
blick grenzenloser Not. Im Zusammenhang damit steht die Loslösung der 
Mariengestalt aus der biblischen Szenerie. Beide Typen, Madonna und 
Pietä, die eine vielleicht aus Darstellungen der Anbetung der Könige heraus- 
entwickelt, die andere eine abgekürzte Passion, vielleicht in direktem Zu- 
sammenhang mit Passionsspielen entstanden, sind Marienbilder schlecht- 
hin. Daß die Trauernde die tiefer Erfaßte ist, erhellt aus ihrer Verbindung 
mit dem Gekreuzigten. Wie kein anderes Marienbild ist sie hierdurch in 
die Wesensmitte des Christentums hineingestellt, nahegerückt dem Zen- 
trum des Meßopfers. 

Wie stark das mystische Erleben der Zeit war, wird einem klar, wenn 
man sich die Bedeutung des Sitzmotivs in der bildlichen Darstellung der 
trauernden Muttergottes zum Bewußtsein bringt. Die Kreuzigungsszene im 
Beisein der Mutter war ein so geläufiges Ereignisbild mittelalterlicher 
Kunst, daß eine Vertiefung im Stabat mater-Sinne gar nicht möglich war. 
Die bildende Kunst hat daher, als sie dem Ereignis die Gültigkeit abringen 
wollte, das Sterben Christi ins Totsein gesteigert und im Zusammenhang 
damit aus der beim Kreuz stehenden Mutter eine sitzende, ihren toten Sohn 



Der Dichter des Stabat Mater 355 

auf dem Schoß tragende gemacht. Wir sehen hier die Künste in voneinander 
unabhängigen Motiven zum gleichen Sinn drängen. Wenn viel später erst 
in Grünewalds Kreuzigung doch das alte Ereignisbild zum Ausdrucksträger 
des Stabat mater-Sinnes wird, weil jetzt die Kunst •unter dem Geheiße 
steht, das Unsichtbare und das Greifbare wiederzugeben" (J. K. Huys- 
mans), so lenkt der Vergleich die Aufmerksamkeit auf die verdichtete 
Kraft, die dem Hymnus bereits innewohnt. Der Dichter hat sein Stabat 
mater so ganz mit Leid und Liebe erfüllt, daß das szenische Standmotiv 
zum Stabat-Symbol geworden ist, zum Symbol für das Leben unter dem 
Kreuze. 

Seiner berühmten und individuellen Leistung zum Trotz ist es dem Dich- 
ter des Stabat mater widerfahren, von der modernen Forschung nicht sicher 
erkannt zu sein: Jacopone da Todi, Bonaventura, Innozenz III., Bernhard 
von Clairvaux, ja sogar Gregor der Große sind als Verfasser genannt wor- 
den. Von denen, die an Jacopone da Todi zweifeln, können lediglich die- 
jenigen, die eine Autorschaft Bonaventuras verfechten, einen ernst zu neh- 
menden Anspruch erheben. Sie sehen in der 1. bis 14. Strophe soviel An- 
lehnung an dessen Hymnus auf das heilige Kreuz, daß sie beide Gedichte 
nur als aus einer Feder stammend begreifen können. Jacopone da Todi gilt 
mindestens seit dem 17. Jahrhundert als der Dichter des Stabat mater. Die 
moderne Forschung hat diese Tradition entweder einfach übernommen oder 
Gründe dagegen aufgeführt. Um Argumente für Jacopone hat sie sich nicht 
gekümmert. Überliefert ist der Text des Stabat mater in einer Pariser und 
einer Florentiner Handschrift des 15. Jahrhunderts, die beide die italieni- 
schen Lauden des Jacopone da Todi enthalten. Beidemal ist das Stabat 
mater nicht das einzige lateinische Stück der Handschrift* sondern es han- 
delt sich immer um mehrere Lieder, die mit den in der Vulgärsprache ver- 
faßten, sämtlich dem Jacopone gehörigen Gedichten verbunden sind. Wenn 
auch unter den lateinischen Dichtungen einige sind, die nicht von Jacopone 
stammen, so kann man nicht insgesamt die lateinischen als verdächtig be- 
zeichnen. Im Gegenteil, der Schreiber, der seine Handschrift mit dem Titel 
versah •... Laudes quas fecit S. frater Jacobus de Tuderto..." muß, als er 
die lateinischen Texte anfügte, bei aller Möglichkeit irriger Zuweisungen 
auch wirklich dem Jacopone gehörige lateinische Stücke gekannt haben. 
Darum ist "anzunehmen, daß das berühmteste und beste ein echtes Gedicht 
Jacopones ist. Freilich, es ist noch das Anklingen an Stellen des Bonaven- 
tura in Rechnung zu setzen. Doch wird niemand behaupten wollen, nur 
die Nachahmung eines anderen sei ein künstlerischer Mangel. Die An- 
lehnung an eigene Verse wäre auch einer. Jedoch kommt der Gleichklang, 
nirgendwo sklavisch, .sondern voll sinnfälliger künstlerischer Differenzie- 
rung, vom gemeinsamen mystischen Grund des Erlebens. Die Beurteilung 
muß hier eine andere sein als im Falle der schwachen parodistischen Nach- 
bildung •Stabat mater speciosa". Daß Jacopone da Todi die Schriften Bona- 
venturas gekannt habe, hat man auch aus den Lauden geschlossen. Die 
überlegen den genannten Strophen des Stabat mater eingenochtenen Remi- 
niszenzen sind als seine Leistung verständlicher und so mit dem eigen- 

23« 



356 Von Dr. Josef Fink 

ständigen Wert des Ganzen verträglicher. Der Name Bonaventura ließe hier 
ein ungeklärtes Verhältnis in eigener Sache. 

Der Vergleich des Stabat mater mit dem Gesamtwerk Jacopones ist da- 
durch erschwert, daß die sicheren Gedichte in der Vulgärsprache, dem 
Italienischen, geschrieben sind. Dennoch sind gewisse gemeinsame Züge 
unverkennbar. Dabei ist abzusehen vom allgemeinen Sprachtenor, der 
mystisches Gemeingut ist. Aber die Komposition verrät allenthalben eine 
starke Neigung zu klarer Gliederung. Auch hier geht manches, zum Beispiel 
die Dreistufung des mystischen Weges der Vollendung, auf Einfluß herr- 
schender Theorie zurück. Aber auch Vierteilung und Fünfteilung begegnen 
als hervorstechende Merkmale in umfassenden gedanklichen Komplexen. 
Hier wirkt ein unabhängiger ordnender Sinn des Dichters. Im Stabat mater 
wurde bereits die scharfe Teilung in zwei Hälften aufgezeigt. Man spürt 
die Komposition der gleichen Hand in der tiefen Zäsur, die das Klagelied 
der Seele über ihre übergroße Liebe (90) ebenfalls genau in der Mitte teilt. 
Dem äußeren Einschnitt liegt auch hier ein inneres Maß zugrunde. Der 
übersteigerte Ausdruck der sich selbst betrachtenden Liebe wird dem Be- 
griff der Ordnung unterstellt. Diesmal geht eine geistliche Betrachtung 
plötzlich in Dialogform über. Es ist ein Kunstgriff, um in nun überwiegender 
Du-Betrachtung den Ausdruck der Liebe noch gültiger zu fassen. Die Ver- 
gleichspunkte zum Aufbau des Stabat mater liegen auf der Hand. Im 
ganzen kann die Betrachtung der Lauden auch lehren, daß nie ein kraft- 
loses Gerede über das Sterben nach Art frommer Bettelgebete vorkommt. 
Der Tod ist für Jacopone das große Zeichen der Vergänglichkeit, der Gegen- 
pol der ewigen Liebe, deren höchster Triumph gerade die Überwindung des 
Irdischen ist. Überall mündet diese Schau des Lebens in den breiten Strom 
des alltaglichen Daseins ein, und das Absterben für die Dinge der Welt 
bleibt Sehnsucht und Not der nach Gott verlangenden Seele. Für das Leben, 
nicht für die Sterbestunde dichtet Jacopone da Todi. Der mystische Tod in 
Christus, das Sterben vor Liebe ist der Sinn seines Gesanges. Hier gibt sich 
auch der echte Abschluß des Stabat mater nochmal deutlich zu erkennen. Die 
jetzige Form ist spätere Zutat. Es fehlt ihr die große Art der ersten Gestalt. 

Wenn man bedenkt, welchen besonderen Charakter das lateinische Stabat 
mater als Werk eines zur Hauptsache italienisch schreibenden Dichters hat, 
dann möchte man von vornherein vor dem Versuch einer Übersetzung 
resignieren. Das Lateinische offenbart hier bereits jenen überpersönlichen 
Charakter wie sein Gebrauch als Kirchensprache. Eine Übersetzung voll- 
zieht daher durch die andere Sprache in diesem Fall nicht nur eine Ände- 
rung an der Persönlichkeit des Dichters, sondern sie löscht einen unnach- 
ahmlichen integrierenden Zug seiner Dichtung aus..Ich habe aus der Er- 
kenntnis, die Eigenart des Stabat mater in Deutsch nicht ganz fassen zu kön- 
nen, einen Mittelweg zwischen strenger Übersetzung und freier Nachdich- 
tung gesucht, habe, da nun einmal die Sprache des Dichters aufgegeben war, 
mich auch von seiner Wortwahl, seinem Rhythmus und Reim freigemacht 
und lege hier einen deutschen Text vor, der nur den großen Gedankengang 
des Hymnus und seine meisterliche Komposition wiedergeben will. 



Der Dichter des Stabat Mater 357 

Beim Kreuz stand voller Zähren 
in Schmerzen, ach so schweren, 
die Mutter, deren Sohn 

dort hing. Ein Bild der Qualen! 
Ihr schlug mit wunden Malen 
ein Schwert das arme Herz. 

Die Hochgebenedeite 
ganz Gottes Dienst Geweihte 
versank in bitterem Weh. 

Sie sah, den sie geboren, 
in Tod und Schmach verloren 
und blutend untergehn. 

Wen rührte nicht dies Trauern 
zu eigenem Erschauern 
vor Christi Mutter Pein! 

Wer könnte ihr entfliehen, 
sich ihrem Schmerz entziehen, 
der je sich ihr genaht? 

Für alle Sünder leiden, 
war Opfer dieser beiden 
bis in den Tod hinein. 

Die Frucht des eigenen Leibes 
verdarb vor dieses Weibes 
zerquältem Angesicht. 

O Mutter, aus den Schmerzen 
laß meinem armen Herzen 
der Liebe Quell erstehn! 

Laß mich in Glut entbrennen! 
So möge Gott mich kennen 
und gnädig zu mir sein! 

Du heilige Mutter präge 
des Kruziflxus Schläge 
tief meinem Herzen ein! 

Er hat für mich gelitten, 
der Wunden, die ihn schnitten, 
will ich teilhaftig sein! 

Laß mich mein ganzes Leben, 
an Christi Schmerz ergeben, 
dein Leidgefährte sein. 

Mit dir beim Kreuz zu stehen 
und mich in dir zu sehen, 
das ist mein großer Wunsch. 

Du Zierde aller Frauen, 
sollst mir'dein Weh vertrauen, 
Dem Kind der Gnade dein! 

Ich will den Tod ertragen, 
die Mitlast aller Plagen 
mit Christus treu bestehn. 



358 Von Dr. Josef Fink 

Es drängt einen, jenseits aller literarischen und ästhetischen Würdigung, 
zu dem Menschen, der dieses gedichtet hat. Eine unsagbare Leiderfahren- 
heit liegt über dem Ganzen. Hier wirkt mehr als spekulatives mystisches 
Sichversenken. Nicht nur die Glut einer verzückten Seele, sondern die 
Leidenschaft eines vom Schicksal verwundeten Herzens lodert nach Ge- 
meinschaft im Weh. Sich abfinden im Leid ist groß. Einsamkeit ertragen ist 
ein Zeichen von Kraft. Aber größer und stärker ist es, von sich aus die Maß- 
stäbe der Gewohnheit zu erschüttern, die Welt zu überwinden, das Leid 
zu begehren, nach nichts als nach Liebe zu trachten, eins zu sein mit Gott, 
und in jedem größeren Schmerz immer neu den Durchbruch des göttlichen 
Willens in das armselige menschliche Herz zu erleben. Wir kennen das ein- 
schneidende tragische Ereignis in Jacopones Leben, das aus dem Weltmann 
einen Büßer, aus einem berühmten Rechtsanwalt seiner Vaterstadt den 
Franziskanerbruder gemacht hat. Es war der jähe Tod seiner jungen Frau, 
die mitten in der Freude eines Festes ums Leben kam, zu Tode getroffen 
beim Einsturz der festlichen Szenerie. Solche Erlebnisse haben auch andere 
Menschen zur Einkehr gebracht, andere in Verzweiflung gestürzt. Sie haben 
die Bedeutung einer auslösenden Wirkung in verborgenen Entwicklungen. 
Beispielsweise stand für Johanna Franziska von Chantal ein ganz ähnliches 
Ereignis • der jähe Verlust ihres Gatten durch einen Unglücksfall • am 
Wege zu ihrer Heiligkeit. Jacopone da Todi, ein leidenschaftlicher Mensch, 
ein begnadeter Sänger, ein Mann ohne Halbheit, hat in der Stunde der Er- 
schütterung die Erkenntnis des Ewigen geschaut, die Verachtung der Welt 
gelernt und das volle Maß seiner Gaben, seiner Schmerzen und seiner Ziel- 
setzungen einer neuen Liebe, der unabdinglichen Hingabe an den Willen 
Gottes zugewendet. So heftig entflammt ihn der neue Eifer, daß er sagt: er 
wolle den Ruf des Räubers auf sich nehmen (II, XVIII), ja er wolle um 
Himmel und Hölle unbekümmert sein (I, II), wenn er nur den göttlichen 
Willen erfülle. Das ist eine derbe, unerbittliche Sprache, kongruenter Aus- 
druck einer schier maßlosen Natur. Der unechte Schlußteil des Stabat mater 
verblaßt beim Vergleich nochmal um ein Vielfaches. Der Hymnus in seiner 
ersten Form hat den gleichen hohen Schwung selbstloser ganzer Verwand- 
lung in das Geheimnis des Leids. 

Jacopone hat in einem Gedicht, das von der Ungeduld handelt (28), ein 
Bild seines eigenen Charakters entworfen. Regel, Gebet und Abtötung, 
Armut und Entsagung • so sagt er • haben ihm ein gewisses Maß der Ver- 
vollkommnung eingebracht. Aber die Ungeduld, die ungezügelte Zunge, die 
unverzeihliche Haltung gegenüber dem Gegner im geistigen Kampfe haben 
immer wieder jeden Fortschritt zerstört und ihn immer aufs neue in die 
Händel der Welt verstrickt. Aber auch so ist er wie aus einem Guß, in dieser 
menschlichen Schwierigkeit eines extremen Charakters. Der Narr in Chri- 
stus und der unerbittliche Kritiker, der große Liebende und der unver- 
blümte Tadler ist kein psychologisches Phänomen, sondern eine Persönlich- 
keit, die in jeder Hinsicht aus dem Vollen lebt, treffsicher im Urteil, drang- 
voll im Empfinden, unbelehrbar im heiligen Zorn. Daß ein Mann solcher 
Art nicht gleichgültig den geistigen Auseinandersetzungen innerhalb des 



Der Dichter des Stabat Mater 359 

Ordens, dem er angehörte, gegenüberstehen konnte, daß ihn die Wirrnis 
in Kirche und Welt auf den Platz rief, daß er insbesondere in Gegensatz 
geriet zu einem ähnlich entschlossenen, aber andersgerichteten Charakter, 
wie er in Papst Bonifaz VIII. verkörpert war, ja, daß sein Leben in solchen 
Wagnissen beim Zusammenstoß mit der Macht leidvoll verspielt wurde, im 
Kerker verdämmerte und doch gerade so zu letzter begehrter Erprobung 
aufstieg: das alles ist so einleuchtend, daß in diesen Perspektiven, in denen 
die Persönlichkeit sich spiegelt, der Dichter des Stabat mater vollends seine 
Anonymität verliert. Wer nochmals den heiligen Kirchenlehrer Bonaven- 
tura • nach einem Wort Leos XIII. zwar der •Fürst unter den Mystikern", 
aber voll spekulativer Neigung • gegenüberstellt, der kann nicht ver- 
kennen, daß der heißere Atem leidgeprüften Lebens, der aus Jacopone 
strömt, den Zweifel wieder zu Gunsten des Dichters von Todi entscheidet. 
Das Stabat mater stammt nicht schlechthin aus einer frommen, heiligmäßi- 
gen Seele, sondern mitten aus dem Leben eines der.großen Leidträger 
dieser Erde: Darum ist es so unvergänglich durch die Zeiten geblieben, 
nachgebetet heute wie am ersten Tag, nicht nur bewundert, sondern immer 
wieder miterlebt von Menschen in tiefem Leid und in heiliger Unruhe zu 
Gott. 

Der leidenschaftliche Mönch von Todi weckt Erinnerungen an alte Zeiten. 
Bei der Stadt wurde eine antike Bronzestatue unter eigenartigen Umstän- 
den gefunden. Die Statue lag in der Erde und war zwischen kistenförmig 
geschichteten Steinen verpackt. Gepanzert, wie sie ist, vielleicht ein Bild 
des Kriegsgottes selbst, war sie einst sichtbar aufgestellt. Eine Panzer- 
klappe trägt die Weihinschrift. Den seltsamen Platz, an dem das Werk ge- 
funden wurde, hat man als Versteck gedeutet, an dem Heiden das Bild, das 
ihnen heilig war, vor den Stürmern eines neuen Glaubens retten wollten. 
Das wäre ein Zeichen unerschütterter Treue und trotziger Gesinnung in 
den Bürgern des alten Tuder. In Jacopone lebte solche Haltung fort. Frei- 
lich, nun galt sie netten Idealen, weil er den neuen Glauben ganz zu seiner 
Sache gemacht hatte. Über den allgemeinen Vergleich seines Charakters 
hinaus zeigt auch sein Werk Verbindungen zur Antike. Man hat Jacopone 
mit Ovid verglichen. Die Hymnendichtung ist als religiöses Lied in unmittel- 
barer Linie aus dem Altertum herausgewachsen. Die christliche Mystik fußt 
auf Ansätzen in der griechischen Philosophie. Dennoch muß man Abschied 
vom Altertum genommen haben, wenn man Zugang zu einem Geist sucht, 
dessen Eifer dem Triumph des Leides gilt. Die Antike hat um das Leid 
gewußt, aber sie ist schließlich daran verzagt. Ihr Untergärig hängt mit der" 
Trostlosigkeit zusammen, die im Verhältnis zur Vorstellung von der Schön- 
heit immer mächtiger, immer unabweisbarer wurde, bis der Glaube der 
Schönheit nichts mehr vermochte und ihr Schein verdarb, während der 
Mensch immer wieder im Bann der Wirklichkeit stand, nicht einer nur ver- 
meintlich schlimmen, die man mit Philosophie überwinden konnte, sondern 
einer vom Fluch beladenen, die nur durch Opfer und Sühne erlöst wurde. 
Das Christentum hat die Antike überwunden durch •die Darstellung des 
großen vorgelebten Lebens des Gekreuzigten und anderer, die in endlosen 



360 Von Dr. Josef Fink 

Formen in immer kleinerem Maßstab denselben Gedanken beständig neu 
verkörpern" (von Hügel): daß man das Leid begehren muß, wenn man es, 
überwinden will. Das Stabat mater bezeichnet zeitentbunden diesen geisti- 
gen Ort wahren Christentums, zu dem man immer erst auf dem Wege ist. 
Es verpflichtet jeden, der es spricht, zu solcher Gesinnung. Zeitverbunden 
ist es der großartige Ausdruck des zu Ende gehenden 13. Jahrhunderts. Die 
Verehrung der schmerzhaften Muttergottes war das religiöse Anliegen der 
Zeit. Die Bestrebungen nach einem eigenen Fest solcher Art reichen in 
dieses Jahrhundert auf die heiligen Gründer des Servitenordens zurück. 
Als das Fest später geschaffen wurde, erlangte es dadurch unter den Ma- 
rienfesten eine besondere Stellung, daß es nicht wie die anderen außerhalb 
des Kirchenjahres stand, sondern in den Kreis der Christusfeste eingeordnet 
war. Gleicherweise lösten die Vesperbilder die Mariendarstellung von der 
Schwelle, auf die sie durch ihren allgemeinen Platz im Portalschmuck ver- 
wiesen gewesen war. Jacopones Stabat mater verkörpert diesen Sinn der 
Entwicklung der Marienverehrung am frühesten und vollendetsten. Die 
Mitte des Altares, wo das Kreuz aufragt, ist der Ort des Geschehens. Und 
die Zeiten der Handlung: Stabat mater und Eia mater sind wie Stationen 
der Messe, wie Opferung und Kommunion. 

Anmerkung: Zur Bibliographie siehe Lexikon für Theologie und Kirche2 

V 245 und Realencyklopädie für protestantische Theologie und Kirche3 VIII 516. 
Stellungnahme gegen Jacopone da Todi als Dichter des Stabat mater, jedoch ohne 
Begründung zuletzt, soweit mir bekannt, durch J. Hollnsteiner in Kirsch, Kir- 
chengeschichte II 2, 198 Anm. 6. Die dem Hymnus zugrundeliegende biblische 
Szene siehe Johannes 19, 25. Die herangezogenen Lauden sind nach der Ausgabe 
von G. Ferri, Rom 1910, und nach der deutschen Übersetzung von Schlüter-Storck 
(röm. Zahlen) zitiert. Das Augustinuszitat über das Verhältnis Mariens zu Chri- 
stus entstammt dem Tractatus in Johannem VIII, Übersetzung von J. M. Nielen, 
Die Hochzeit zu Kana. Zu diesem Komplex vgl. auch Augustinus, Contra secun- 
dam Juliani Responsionem imperfectum opus (Migne, Patrologia lat 45, 1553). 
Zur Mariendarstellung in der bildenden Kunst siehe V. C. Habicht, Maria (Olden- 
burg 1926). Über das Verhältnis von Antike und Christentum vgl. zuletzt R. W. 
Livingstone, Greek ideals and modern life (deutsche Aufgabe Hamburg 1947). 
Dort auch das Zitat aus von Hügels Essays and Adresses. Die bei Todi gefundene 
Statue ist der sogenannte Mars von Todi im Museo Gregoriano im Vatikan. 




