352

Der Dichter des Stabat Mater

Von Dr. Josef Fink, Essen

Golgotha ist der Inbegriff des Leides. Ermessen am irdischen Maf bleibt
die Geduld Christi unerreicht von allen Leidtrigern. Hier wirkt eine Macht
des Beispiels flir Menschen, deren Schultern das Schicksal driickt. Dennoch,
der Trost am gréoBeren Leid des andern gilt wenig fiir den, der veranschlagt,
daf im Leid nicht nur eine Erprobung der Kraft, sondern der Sinn des
Lebens steckt. Offenbar geworden im Tod des Erldsers und seitdem Unter-
pfand eines neuen Glaubens, bedringt die Gnade Gottes die Herzen in ihrer
Not, ruft sie zur beispiellosen Gesinnung Christi auf, das Schwere zum Ziel
eigener Wahl zu machen, das Lieid nicht nur zu tragen, sondern zu wagen,
nicht mehr zu leiden, sondern zu opfern, aus der Last des Schicksals sich
zur Freiheit der Liebe zu erheben, deren immer unvollendetes Maf die Ab-
stinde bestimmt, die der Mensch in den Verhi#ltnissen seines Lebens findet:
Unfertigkeiten, wenn er liber sich hinausdenkt, Enttduschungen, wenn sein
Denken in ihm befangen bleibt. Die Idee der vélligen Vereinigung mit Gott
hat etwas Zwingendes. Der Mensch, Triager dieser Idee, steht zwischen
Weltverlorenheit und mystischem Gotterlebnis im Kampf um ihre Ver-
wirklichung.

Der Dichter des Stabat mater hat die Muttergottes zur Hauptgestalt sei-
nes Leidgesanges gemacht. Verbunden mit ihr sind zwei andere Gestalten:
der gekreuzigte Christus und das Ich des Dichters. Von beiden her wird zu-
nichst ein Verstindnis fiir das Leid Mariens gesucht. Maria erscheint als
die benedicta mater unigeniti, als die gebenedeite Mutter des Eingebore-
nen, gepriesen trotz allem Leid; aber sie ist auch die Mutter, die jeder be-
weinen muB, der keiner sein Mitgefiihl versagen kann. Die Spannung dieser
Gegensitze reicht von der duBersten Verlassenheit eines Menschenkindes
bis zur ,Mitwirkung* am géttlichen Erlgsungswerk. Die Vorstellung des
Dichters hiervon driickt sich in einem Hin und Her der Bildkomplexe aus,
die allerdings keinem ungeordneten Drang folgen, sondern in kunstvoller
Komposition gegeneinander gesetzt sind. Auf die beiden ersten Strophen,
die die Szenerie vermitteln, folgen zwei Strophen, die die Hochgebenedeite
in ihrem Leid betrachten. Die nichsten beiden Strophen tauchen die lei-
dende Gestalt ganz in ihr irdisches Ma. Was dann folgt, wird ungestiimeres
Begreifen. Eine Strophe, aus der das Wissen um den Sinn des Leidens auf-
flammt: pro peccatis! — um der Siinde willen! Und die andere,.die die un~
faBliche Schwere, die dennoch bleibt, in ihrer letzten grauenvollsten Ent-
hiillung zeigt, indem sich die weihnachtliche Erinnerung an den dulcem
natum, das liebliche Kind, dagegenstellt.

-Zwar hat der Gesang bis hierher die Form des Berichtes und der Betrach-
tung. Aber es wirkt eine dramatische Wucht vom ersten Wort an, dem
szenischen ,,Stabat®. Da stand sie, die Mutter, unter dem Kreuz. Wie sie
begreifen, wie etwas aussagen iiber den Sinn ihrer Situation! Blieb sie nicht



Der Dichter des Stabat Mater 353

die Mutter eines gekreuzigten und im Tode untergehenden Menschen auch
da, wo der Gekreuzigte selbst den Sinn der Dinge wendete? Denn ,als
Gott“, sagt Augustinus, ,hatte er keine Mutter“. Maria war ,die Mutter -
seines Fleisches, seines Mehschseins, die Mutter der Schwachheit. Zu ihr
sagt er gleichsam: meine Gottheit hast du nicht geboren“. Schleicht hier
nicht die dunkle Angst heran, da das geschlagene Weib unter dem Kreuz
auch der osterlichen Mitfreude nicht mehr fihig sein werde, wenn ihre
Mutterschaft so ganz in dem sich erschépfte, der am Kreuz zugrunde ging!
Keine irdische Vergleichbarkeit, sondern diese einzigartige Erfahrung Ma-
riens, Mutter der Schwachheit zu sein, an der Gottheit ihres Sohnes keinen
Anteil zu haben, macht ihre Demut der Hingabe Christi dhnlich, riickt ihre
Not derjenigen ihres leidenden Sohnes nahe, macht ihre dem Gekreuzigten
verbundenen Schmerzen vom Sieg her, in dem er als Gott triumphiert, zu
Geburtswehen der Erlésung. Ihr Anteil am Erlssungswerk ist in ihrer
Mutterschaft begriindet, weil ihre Mutterschaft zur Menschwerdung Gottes
hinzugehoért. Ein ungeheuerlicher Ausblick auf die Erwihlung des Geschép-
fes Maria; denn ihre Mutterschaft gehért zum Tod Christi, zum Biiflertod,
zum Erlgsertod und zur Verkldrung des Auferstandenen.

Begriffen aus solchen Aspekten ist die Gestalt der mater dolorosa plotz-
lich nicht mehr Gegenstand blofer Betrachtung, sondern Mitte inbriinsti-
gen Gebetes. Vor ,Eia mater®, ,Wohlan denn, Mutter“ liegt eine tiefe
Zisur. Eia mater ist mit deutlichem Bezug dem Stabat mater gegeniiber-
gestellt. Der Bericht wird durch Anrede abgelsst. Hinwendung zu Maria
als der Mittlerin der Gnade, die im Leid wirksam ist, Erkenntnis, die Lei-
den Christi selbst verdient zu haben, Verlangen nach ganzer Gemeinschaft
mit der schmerzhaften Mutter, ja Bereitschaft zur Passion Christi und in -
dieser Bereitschaft endlich ein Biindnis der Liebe mit Maria: diese Erlebnis-
stufen fiillen die néch$ten vier Strophenpaare aus. Dabei ist die Anwendung
des ,fac“ (gib mir, 1aB mich) beachtenswert. Es verkniipft je die beiden
ersten und die beiden letzten Strophen dieser Gedichthilfte ganz eng mit-
einander und stellt auch die beiden Sirophenpaare zueinander in Bezug.
Wie stark die einer Klammer vergleichbare Verbindung ist, wird einem
bewufit, wenn man die Strophen einmal vertauscht. Dann stehen die eigent-
lich tragenden Gedanken, das Leiderlebnis und das Leidbejahen von Chri-
stus her voran. Aber gerade durch die Vorwegnahme des Sekundiren, der
Leidensgemeinschaft mit Maria, wird eine bildhafte Verdichtung, ein Vor-
dergrund zum Hintergrund der Passion Christi gewonnen. Die Zuordnung
der 15. und 16. Strophe zueinander ist in dieser Hinsicht besonders kunst-
voll, weil die 15. Strophe einerseits ganz nah an den Komplex der 13. und
14. Strophe geriickt erscheint, andererseits aber durch einen deutlich be-
zeichneten Abstand gerade hiervon getrennt wird. Das Anklingen der drit-
ten Zeilen in der 14. und 15. Strophe ist als Mittel der Steigerung gebraucht.
Die feierliche Anrede Mariens, eine ganze Zeile fiillend, ist Auftakt zum
SchluB. Was solchermafien inhaltlich wie formal vom Vorhergehenden ab-
sticht, bildet mit dem Folgenden eine Einheit. Das Erlebnis des ,Stabat
mater” gipfelt im Aufstieg zur Passion Christi, womit die 16. Strophe sinn-

23



85¢ Von Dr. Josef Fink

gemiB das Ende des Ganzen darstellt. Die Doppelung des ,fac“ macht
diesen AbschluB so-stark. Absicht und Leistung des Dichters sind unver-
kennbar.

Die vier Strophen, die noch folgen, sind schwankend iiberliefert. Der
Text des romischen Missale lautet anders als der der Handschriften. Man
geht der Schwierigkeit nicht aus dem Wege, wenn man den Text des Mis-
sale fiir eine Umdichtung hilt. Zwar bietet er besondere Plumpheiten und
den gewichtigen AnstoB, daB er in die durchgehende Anrede Mariens plstz-
lich eine Anrufung Christi hineinbringt. Aber im Grunde ist der so-
genannte Urtext nicht besser. Die erste der vier Strophen mutet nach Leit-
faden der Mystik an. Die restlichen Strophen enthalten formelhafte Be-
zugnahmen auf das Sterben. Das ,portare mortem*“ der 16. Strophe meinte
aber etwas ganz anderes, das mystische Mitsterben mit Christus, das lebend
vollzogen wird. Zu den inhaltlichen AnstéBen tritt der kiinstlerische Man-
gel. Die Wiederholung des ,,fac* besitzt keine Kraft mehr, nachdem seine
dichteste Anwendung vollzogen ist. Anders das vereinzelte ,fac“ der 13.
Strophe, das vom voraufgehenden Doppel-fac weit absteht und im Doppel-
fac der SchluBstrophe eine starke sinnfillige Steigerung erfihrt. Die Hiu-
fung des ,fac” in den fraglichen Strophen stammt aus einer Manier der
Nachahmung. Gerade die Wiederholung kurzer Imperativiormen, von Mei-
stern kunstreich gehandhabt, bietet Anreiz zu schalen Erweiterungen.
Gebetspraxis und Poesie der Epigonen treiben hier ihre Friichte.

Die Vorstellung von Maria als der mater dolorosa ist ganz auf dem geisti-
gen Grund der mittelalterlichen Mystik erwachsen. Man mu8 sich einmal
klarmachen, daf in der bildenden Kunst den schénen und schmerzhaften
Madonnen der Zeit eine gleichartige Erlebnisweise der Kiinstler zugrunde-
liegt. Uberall wirkt eine Hingabe an irdische Bilder, berauschende und er-
schiitternde. Das menschliche Herz feiert Triumphe ‘der Liebe, aus einer
glithenden zarten Leidenschaft heraus oder vor lauter Erbarmung im An~
blick grenzenloser Not. Im Zusammenhang damit steht die Loslésung der
Mariengestalt aus der biblischen Szenerie. Beide Typen, Madonna und
Pieta, die eine vielleicht aus Darstellungen der Anbetung der Kénige heraus-
entwickelt, die andere eine abgekﬁrzte Passion, vielleicht in direktem Zu-
sammenhang mit Passionsspielen entstanden, sind Marienbilder schlecht-
hin. Daf} die Trauernde die tiefer Erfafite ist, erhellt aus ihrer Verbindung
mit dem Gekreuzigten. Wie kein anderes Marienbild ist sie hierdurch in
die Wesensmitte des Christentums hineingestellt, nahegeriickt dem Zen-~
trum des MeBopfers.

Wie stark das mystische Erleben der Zeit war, wird einem klar, wenn
man sich die Bedeutung des Sitzmotivs in der bildlichen Darstellung der
trauernden Muttergottes zum BewuBtsein bringt. Die Kreuzigungsszene im
Beisein der Mutter war ein so geldufiges Ereignisbild mittelalterlicher
Kunst, daB eine Vertiefung im Stabat mater-Sinne gar nicht méglich war.
Die bildende Kunst hat daher, als sie dem Ereignis die Giiltigkeit abringen
wollte, das Sterben Christi ins Totsein gesteigert und im Zusammenhang
damit aus der beim Kreuz stehenden Mutter eine sitzende, ihren toten Sohn



Der Dichter des Stabat Mater ' 355

auf dem SchoB8 tragende gemacht. Wir sehen hier die Kiinste in voneinander
unabhingigen Motiven zum gleichen Sinn dringen. Wenn viel spater erst
in Griinewalds Kreuzigung doch das alte Ereignisbild zum Ausdruckstréger
des Stabat mater-Sinnes wird, weil jetzt die Kunst ,unter dem Geheifle
,steht, das Unsichtbare und das Greifbare wiederzugeben“ (J. K. Huys-
mans), so lenkt der Vergleich die Aufmerksamkeit auf die verdichtete
Kraft, die dem Hymnus bereits innewohnt. Der Dichter hat sein Stabat
mater so ganz mit Leid und Liebe erfiillt, da das szenische Standmotiv
zum Stabat-Symbol geworden ist, zum Symbol fiir das Leben unter dem
Kreuze. } _ :

Seiner berithmten und individuellen Leistung zum Trotz ist es dem Dich-
ter des Stabat mater widerfahren, von der modernen Forschung nicht sicher
erkannt zu sein: Jacopone da Todi, Bonaventura, Innozenz III., Bernhard
von Clairvaux, ja sogar Gregor der Grole sind als Verfasser genannt wor-
den. Von denen, die an Jacopone da Todi zweifeln, kénnen lediglich die-
jenigen, die eine Autorschaft Bonaventuras verfechten, einen ernst zu neh-
menden Anspruch erheben. Sie sehen in der 1. bis 14. Strophe soviel An-
lehnung an dessen Hymnus auf das heilige Kreuz, daB sie beide Gedichte
nur als aus einer Feder stammend begreifen kénnen. Jacopone da Todi gilt
mindestens seit dem 17. Jahrhundert als der Dichter des Stabat mater. Die
moderne Forschung hat diese Tradition entweder einfach {ibernommen oder
Griinde dagegen aufgefiihrt. Um Argumente fiir Jacopone hat sie sich nicht
gekiimmert. Uberliefert ist der Text des Stabat mater in einer Pariser und
einer Florentiner Handschrift des 15. Jahrhunderts, die beide die italieni-
schen Lauden des Jacopone da Todi enthalten. Beidemal ist das Stabat
mater nicht das einzige lateinische Stlick der Handschrift, sondern es han-
delt sich immer um mehrere Lieder, die mit den in der Vulgérsprache ver-
faBten, simtlich dem Jacopone gehérigen Gedichten verbunden sind. Wenn
auch unter den lateinischen Dichtungen einige sind, die nicht von Jacopone
stammen, so kann man nicht insgesamt die lateinischen als verd&chtig be-
zeichnen. Im Gegenteil, der Schreiber, der seine Handschrift mit dem Titel
versah ,,... Laudes qués fecit S. frater Jacobus de Tuderto...* muB, als er
die lateinischen Texte anfiigte, bei aller Méglichkeit irriger Zuweisungen
auch wirklich dem Jacopone gehérige lateinische Stiicke gekannt haben.
Darum ist anzunehmen, daB das beriihmteste und beste ein echtes Gedicht
Jacopones ist. Freilich, es ist noch das Anklingen an Stellen des Bonaven-
tura in Rechnung zu setzen. Doch wird niemand behaupten wollen, nur
die Nachahmung eines anderen sei ein kiinstlerischer Mangel. Die An-
lehnung an eigene Verse wire auch einer. Jedoch kommt der Gleichklang,
nirgendwo sklavisch, sondern voll sinnfilliger kiinstlerischer Differenzie-
rung, vom gemeinsamen mystischen Grund des Erlebens. Die Beurteilung
muB hier eine andere sein als im Falle der schwachen parodistischen Nach-
bildung ,,Stabat mater speciosa“. Dal Jacopone da Todi die Schriften Bona-
venturas gekannt habe, hat man auch aus den Lauden geschlossen. Die
liberlegen den genannten Strophen des Stabat mater eingeflochtenen Remi-
niszenzen sind als seine Leistung verstindlicher und so mit dem eigen-

23



356 Von Dr. Josef Fink

standlgen Wert des Ganzen vertriglicher. Der Name Bonaventura lieBe hler
ein ungeklirtes Verhaltnis in eigener Sache.

Der Vergleich des Stabat mater mit dem Gesamtwerk Jacopones ist da-
durch erschwert, dafl die sicheren Gedichte in der Vulgirsprache, dem
Italienischen, geschrieben sind. Dennoch sind gewisse gemeinsame Ziige
unverkennbar. Dabei ist abzusehen vom allgemeinen Sprachtenor, der
mystisches Gemeingut ist. Aber die Komposition verrit allenthalben eine
starke Neigung zu klarer Gliederung. Auch hier geht manches, zum Beispiel
die Dreistufung des mystischen Weges der Vollendung, auf Einfluf herr-
schender Theorie zurlick. Aber auch Vierteilung und Fiinfteilung begegnen
als hervorstechende Merkmale in umfassenden gedanklichen Komplexen.
Hier wirkt ein unabhingiger ordnender Sinn des Dichters. Im Stabat mater
wurde bereits die scharfe Teilung in zwei Halften aufgezeigt. Man spiirt
die Komposition der gleichen Hand in der tiefen Zisur, die das Klagelied
der Seele iiber ihre iibergroBe Liebe (90) ebenfalls genau in der Mitte teilt.
Dem &duBleren Einschnitt liegt auch hier ein inneres MafBl zugrunde. Der
iibersteigerte Ausdruck der sich selbst betrachtenden Liebe wird dem Be-
griff der Ordnung unterstellt. Diesmal geht eine geistliche Betrachtung
plétzlich in Dialogform iber. Es ist ein Kunstgriff, um in nun iberwiegender
Du-Betrachtung den Ausdruck der Liebe noch giiltiger zu fassen. Die Ver-
gleichspunkte zum Aufbau des Stabat mater liegen auf der Hand. Im
-ganzen kann die Betrachtung der Lauden auch lehren, daB nie ein kraft-
loses Gerede iiber das Sterben nach Art frommer Bettelgebete vorkommt,
Der Tod ist flir Jacopone das groBe Zeichen der Verginglichkeit, der Gegen-
pol der ewigen Liebe, deren hochster Triumph gerade die Uberwindung des
Irdischen ist. Uberall miindet diese Schau des Lebens in den breiten Strom
des alltfiglichen Daseins ein, und das Absterben fiir die Dinge der Welt
bleibt Sehnsucht und Not der nach Gott verlangenden Seele. Fiir das Leben,
nicht-fiir die Sterbestunde dichtet Jacopone da Todi. Der mystische Tod in
Christus, das Sterben vor Liebe ist der Sinn seines Gesanges. Hier gibt sich
auch der echte AbschluB des Stabat mater nochmal deutlich zu erkennen. Die
jetzige Form ist spitere Zutat. Es fehlt ihr die groBe Art der ersten Gestalt.

‘Wenn man bedenkt, welchen besonderen Charakter das lateinische Stabat
mater als Werk eines zur Hauptsache italienisch schreibenden Dichters hat,
dann méchte man von vornherein vor dem Versuch einer Ubersetzung
resignieren. Das Lateinische offenbart hier bereits jenen {iberpersénlichen
Charakter wie sein Gebrauch als Kirchensprache. Eine Ubersetzung voll-
zieht daher durch die andere Sprache in diesem Fall nicht nur eine Ande-
rung an der Personlichkeit des Dichters, sondern sie 16scht einen unnach-
ahmlichen integrierenden Zug seiner Dichtung aus. ,Ich habe aus der Er-
kenntnis, die Eigenart des Stabat mater in Deutsch nicht ganz fassen zu kén-
nen, einen Mittelweg zwischen strenger Ubersetzung und freier Nachdich-
tung gesucht, habe, da nun einmal die Sprache des Dichters aufgegeben war,
mich auch von seiner Wortwahl, seinem Rhythmus und Reim freigemacht
und lege hier einen deutschen Text vor, der nur den groBen Gedankengang
des Hymnus und seine meisterliche Komposition wiedergeben will.



Der Dichter des Stabat Mater

Beim Kreuz stand voller Zéhren
in Schmerzen, ach so schweren,
die Mutter, deren Sohn

dort hing. Ein Bild der Qualen!
Ihr schlug mit wunden Malen
ein Schwert das arme Herz.

Die Hochgebenedeite
ganz Gottes Dienst Geweihte
versank in bitterem Weh.

Sie sah, den sie geboren,
in Tod und Schmach verloren
und blutend untergehn.

“Wen riihrte nicht dies Trauern
zu eigenem Erschauern
vor Christi Mutter Pein!

Wer koénnte ihr entfliehen,
sich ihrem Schmerz entziehen,
der je sich ihr genaht?

Fiir alle Siinder leiden,
war Opfer dieser beiden
bis in den Tod hinein.

Die Frucht des eigenen Leibes
verdarb vor dieses Weibes
zerquiltem Angesicht.

O Mutter, aus den Schmerzen
laBl meinem armen Herzen
der Liebe Quell erstehn!

LaB mich in Glut entbrennen!
So mige Gotf mich kennen
und gnidig zu mir sein!

Du heilige Mutter priige
des Kruzifixus Schléige
tief meinem Herzen eini

Er hat fiir mich gelitten,
der Wunden, die ihn schnitten,
will ich teilhaftig sein!

Lal mich mein ganzes Leben,
an Christi Schmerz ergeben,
dein Leidgefdhrte sein.

Mit dir beim Kreuz zu siehen
und mich in dir zu sehen,
das ist mein groBer Wunsch.

Du Zierde aller Frauen,
sollst mir dein Weh vertrauen,
Dem Kind der Gnade dein!

Ich will den Tod ertragen,
die Mitlast aller Plagen
mit Christus treu bestehn.



B8 Von Dr. Josef Fink

Es dréngt einen, jenseits aller literarischen und &sthetischen Wiirdigung,
zu dem Menschen, der dieses gedichtet hat. Eine unsagbare Leiderfahren-
heit liegt iiber dem Ganzen. Hier wirkt mehr als spekulatives mystisches
Sichversenken. Nicht nur die Glut einer verziickten Seele, sondern die
Leidenschaft eines vom Schicksal verwundeten Herzens lodert nach Ge-
meinschaft im Weh. Sich abfinden im Leid ist groB. Einsamkeit ertragen ist
ein Zeichen von Kraft. Aber gréBer und stirker ist es, von sich aus die MaB-
stibe der Gewohnheit zu erschiittern, die Welt zu iiberwinden, das Leid
zu begehren, nach nichts als nach Liebe zu trachten, eins zu sein mit Gott,
und in jedem groBeren Schmerz immer neu den Durchbruch des gottlichen
Willens in das armselige menschliche Herz zu erleben. Wir kennen das ein-
schneidende tragische Ereignis in Jacopones Leben, das aus dem Weltmann
einen Biifer, aus einem beriihmten Rechtsanwalt seiner Vaterstadt den
Franziskanerbruder gemacht hat. Es war der jihe Tod seiner jungen Frau,
die mitten in der Freude eines Festes ums Leben kam, zu Tode gefroffen
beim Einsturz der festlichen Szenerie. Solche Erlebnisse haben auch andere
Menschen zur Einkehr gebracht, andere in Verzweiflung gestiirzt. Sie haben
" die Bedeutung einer auslésenden Wirkung in verborgenen Entwicklungen.

Beispielsweise stand fiir Johanna Franziska von Chantal ein ganz dhnliches
Ereignis — der jihe Verlust ihres Gatten durch einen Ungliicksfall — am
Wege zu ihrer Heiligkeit. Jacopone da Todi, ein leidenschaftlicher Mensch,
ein begnadeter Sénger, ein Mann ohne Halbheit, hat in der Stunde der Er-
schiitterung die Erkenntnis des Ewigen geschaut, die Verachtung der Welt
gelernt und das volle MaB seiner Gaben, seiner Schmerzen und seiner Ziel-
setzungen einer neuen Liebe, der unabdinglichen Hingabe an den Willen
Gottes zugewendet. So heftig entflammt ihn der neue Eifer, daB er sagt: er
wolle den Ruf des Riubers auf sich nehmen (II, XVIII), ja er wolle um
Himmel und Hélle unbekiimmert sein (I, II}, wenn er nur den gottlichen
Willen erfiille. Das ist eine derbe, unerbittliche Sprache, kongruenter Aus-
druck einer schier maBlosen Natur. Der unechte SchluBteil des Stabat mater
verblaBt beim Vergleich nochmal um ein Vielfaches. Der Hymnus in seiner
_ersten Form hat den gleichen hohen Schwung selbstloser ganzer Verwand—
lung in das Geheimnis des Leids.

Jacopone hat in einem Gedicht, das von der Ungeduld handelt (28), ein
Bild seines eigenen Charaktiers entworfen. Regel, Gebet und Abtétung,
Armut und Entsagung — so sagt er — haben ihm ein gewisses Maf3 der Ver-
vollkommnung eingebracht. Aber die Ungeduld, die ungeziigelte Zunge, die
unverzeihliche Haltung gegeniiber dem Gegner im geistigen Kampfe haben
immer wieder jeden Fortschritt zerstért und ihn immer aufs neue in die
Hindel der Welt verstrickt. Aber auch so ist er wie aus einem GuS, in dieser
menschlichen Schwierigkeit eines extremen Charakters. Der Narr in Chri-
stus und der unerbittliche Kritiker, der groBe Liebende und der unver-
bliimte Tadler ist kein psychologisches Phénomen, sondern eine Personlich-
keit, die in jeder Hinsicht aus dem Vollen lebt, treffsicher im Urteil, drang-
voll im Empfinden, unbelehrbar im heiligen Zorn. Da8 ein Mann solcher
Art nicht gleichgiiltig den geistigen Auseinandersetzungen innerhalb des



Der Dichter des Stabat Mater ‘ 359

Ordens, dem er angehorte, gegeniiberstehen konnte, da ihn die Wirrnis
in Kirche und Welt auf den Platz rief, daB er insbesondere in Gegensatz
geriet zu einem dhnlich entschlossenen, aber andersgerichteten Charakter,
wie er in Papst Bonifaz VIII. verkérpert war, ja, daB sein Leben in solchen
‘Wagnissen beim Zusammensto mit der Macht leidvoll verspielt wurde, im
Kerker verdimmerte und doch gerade so zu letzter begehrter Erprobung
aufstieg: das alles ist so einleuchtend, daB in diesen Perspektiven, in denen
die Personlichkeit sich spiegelt, der Dichter des Stabat mater vollends seine
Anonymitdt verliert. Wer nochmals den heiligen Kirchenlehrer Bonaven-
tura — nach einem Wort Leos XIII. zwar der , Fiirst unter den Mystikern”,
aber voll spekulativer Neigung — gegeniiberstellt, der kann nicht ver-
kennen, daB der heiBere Atem leidgepriiften Lebens, der aus Jacopone
stromt, den Zweifel wieder zu Gunsten des Dichters von Todi entscheidet.
Das Stabat mater stammt nicht schlechthin aus einer frommen, heiligmé&fi-
gen Seele, sondern mitten aus dem Leben eines der .grofien Leidfriger
dieser Erde. Darum ist es so unverginglich durch die Zeiten geblieben,
nachgebetet heute wie am ersten Tag, nicht nur bewundert, sondern immer
wieder miterlebt von Menschen in tiefem Leid und in heiliger Unruhe zu
Gott. . N N

Der leidenschaftliche Ménch von Todi weckt Erinnerungen an alte Zeiten.
Bei der Stadt wurde eine antike Bronzestatue unter eigenartigen Umstén-
den gefunden. Die Statue lag in der Erde und war zwischen kistenférmig
geschichteten Steinen verpackt. Gepanzert, wie sie ist, vielleicht ein Bild
des Kriegsgottes selbst, war sie einst sichtbar aufgestellt. Eine Panzer-
klappe trigt die Weihinschrift. Den seltsamen Platz, an dem das Werk ge-
funden wurde, hat man als Versteck gedeutet, an dem Heiden das Bild, das
ihnen heilig war, vor den Stiirmern eines neuen Glaubens retten wollten.
Das wire ein Zeichen unerschiitterter Treue und trotziger Gesinnung in
den Biirgern des alten Tuder. In Jacopone lebte solche Haltung fort. Frei-
lich, nun galt sie neyen Idealen, weil er den neuen Glauben ganz zu seiner
Sache gemacht hatte. Uber den allgemeinen Vergleich seines Charakters
hinaus zeigt auch sein Werk Verbindungen zur Antike. Man hat Jacopone
mit Ovid verglichen. Die Hymnendichtung ist als religidses Lied in unmittel-
barer Linie aus dem Altertum herausgewachsen. Die christliche Mystik fuBt
auf Ansitzen in der griechischen Philosophie. Dennoch muf3 man Abschied
vom Altertum genommen haben, wenn man Zugang zu einem Geist sucht,
dessen Eifer dem Triumph des Leides gilt. Die Antike hat um das Leid
gewuBt, aber sie ist schlieBlich daran verzagt. Ihr Untergang hdngt mit der*
Trostlosigkeit zusammen, die im Verhé&ltnis zur Vorstellung von der Schén-
heit immer michtiger, immer unabweisbarer wurde, bis der 'Glaube der
Schénheit nichts mehr vermochte und ihr Schein verdarb, wihrend der
Mensch immer wieder im Bann der Wirklichkeit stand, nicht einer nur ver-
meintlich schlimmen, die man mit Philosophie liberwinden konnte, sondern
einer vom Fluch beladenen, die nur durch Opfer und Siihne erldst wurde.
Das Christentum hat die Antike tiberwunden durch ,die Darstellung des
grofBen vorgelebten Lebens des Gekreuzigten und anderer, die in endlosen



360 ' Von Dr. Josef Fink

Formen in immer kleinerem MaBstab denselben Gedanken bestindig neu
verkérpern“ (von Hiigel): daBl man das Leid begehren mufl, wenn man es y
iiberwinden will. Das Stabat mater bezeichnet zeitentbunden diesen geisti-
gen Ort wahren Christentums, zu dem man immer erst auf dem Wege ist.
Es verpflichtet jeden, der es spricht, zu solcher Gesinnung. Zeitverbunden
ist es der groBartige Ausdruck des zu Ende gehenden 13. Jahrhunderts. Die
Verehrung der schmerzhaften Muttergottes war das religiose Anliegen der
Zeit. Die Bestrebungen nach einem eigenen Fest solcher Art reichen in
dieses Jahrhundert auf die heiligen Griinder des Servitenordens zuriick.
Als das Fest spéter geschaffen wurde, erlangte es dadurch unter den Ma-
rienfesten eine besondere Stellung, dafl es nicht wie die anderen auBerhalb
des Kirchenjahres stand, sondern in den Kreis der Christusfeste eingeordnet
war. Gleicherweise 16sten die Vesperbilder die Mariendarstellung von der
Schwelle, auf die sie durch ihren allgemeinen Platz im Portalschmuck ver-
wiesen gewesen war. Jacopones Stabat mater verkdrpert diesen Sinn der
Entwicklung der Marienverehrung am frithesten und vollendetsten. Die
Mitte des Altares, wo das Kreuz aufragt, ist der Ort des Geschehens. Und
die Zeiten der Handlung: Stabat mater und Eia mater sind wie Stationen
der Messe, wie Opferung und Kommunion. i

Anmerkung: Zur Bibliographie siehe Lexikon fiir Theologie und Kirche?
'V 245 und Realencyklopéddie fiir protestantische Theologie und Kirche?® VIII 516.
Stellungnahme gegen Jacopone da Todi als Dichter des Stabat mater, jedoch ohne
Begriindung zuletzt, soweit mir bekannt, durch J. Hollnsteiner in Kirsch, Kir-
chengeschichte II 2, 198 Anm. 6. Die dem Hymnus zugrundeliegende biblische
Szene siche Johannes 19, 25. Die herangezogenen Lauden sind nach der Ausgabe
von G. Ferri, Rom 1910, und nach der deutschen Ubersetzung von Schliiter-Storck
(rdm. Zahlen) zitiert. Das Augustinuszitat iiber das Verhiltnis Mariens zu Chri-
stus entstammt dem Tractatus in Johannem VIII, Ubersetzung von J. M. Nielen,
Die Hochzeit zu Kana. Zu diesem Komplex vgl. auch Augustinus, Contra secun-
dam Juliani Responsionem imperfectum opus (Migne, Patrologia lat 45, 1553).
Zur Mariendarstellung in der bildenden Kunst siehe V. C. Habicht, Maria (Olden=
burg 1926). Uber das Verhiltnis von Antike und Christentum vgl. zuletzt R. W.
Livingstone, Greek ideals and modern life (deutsche Ausgabe Hamburg 1947).
Dort auch das Zitat aus von Hiigels Essays and Adresses. Die bei Todi gefundene
Statue ist der sogenannte Mars von Todi im Museo Gregoriano im Vatikan.





