361

Aktion und Kontemplation
Hans Urs von Balthasar, Basel

Die noch ungeschriebene Geschichte dieses klassischen Begriffspaares
diirfte zu den verschlungensten und uniibersichtlichsten gehoren; vor allem
darum, weil hier besonders viel hellenisches Bildungsgut in die christliche
Tradition eingeflossen ist, diese den gleichen Worten — &uBerlich fast nicht
unterscheidbar — bald den alten griechischen, bald den neuen christlichen
Sinn unterlegt und sich erst sehr spit vom antiken Schema loslést, um sich
ausschlieBlicher von der Offenbarung her Inhalt und gegenseitige Be-
ziehung der Begriffe zeigen zu lassen.

Man wird gut daran tun, zunichst verschiedene Tiefenschichten im
Problemfeld zu unterscheiden und sich dabei stets vor Augen zu halten,
daB der Begriffsgegensatz von Aktion und Kontemplation nicht in den
tieferen Schichten philosophischer oder theologischer Spekulation beheima-
tet ist — er enthilt ja keine wirklich adiquate Teilung und Entgegen-,
setzung, wie dies bei actio und passio der Fall ist —, sondern im Gegenteil
in einer eher oberflichlichen Schicht, der Schicht des téglichen Lebens, in
welcher diese beiden Formen der duBeren Betitigung und bestenfalls noch
der dabei vorausgesetzten geistigen Haltung sich klar unterscheiden lassen:
Aktion ist dabei nichts anderes als & u 8 er e Titigkeit!, und zwar eine aus-
gesprochen auf die Bediirfnisse und Néte des diesseitigen Lebens be-
schrinkte Tatigkeit?, in welcher der Geist sich duBeren Zwecken und Zielen
dienstbar machen muB, die es im Jenseits gar nicht mehr geben wird®.
Kontemplation ist demgegeniiber Beschiftigung® mit der Wahrheit um ihrer
selbst willen und sofern sie zeitiiberlegen ist; zuletzt mit der géttlichen
Wahrheit und mit allem, was auf sie Bezug hat®. Das Begriffspaar ist somit
nicht weit entfernt von dem modernen des Homo faber und Homo sapiens,
vorausgesetzt, da man alle ideologischen Wertungen und evolutionistischen
Hintergriinde davon abzieht; und so entspricht es auch dem geistesg“eschicht-
lichen Ausgangspunkt bei Plato und Aristoteles, dem soziologischen Gegen-
satz zwischen gogpdc und Bévavooes. Es empfiehlt sich, diese ganz duBerliche
Scheidung, die der Ausgangspunkt fiir die Spekulation der Antike und des
Mittelalters war, deutlich festzustellen, bevor man in die tieferen Schichten
eindringt, in denen sie notwendig problematisch wird.

1.

Die antike Aufstellung des Begriffspaares und ihrer inneren Beziehungen
enthilt, wie ja nicht anders méglich, eine Wertung, die den Umgang mit
diesen Begriffen sehr schwierig macht. Die Wertung ist ausgesprochen in
der Uberordnung der Kontemplation iiber die Aktion, das heiBt einerseits

1 exterior actio: S. Th. 2. 2,q 179, a 2 c.

2 omnia studia humanarum actionum, si ordinentur ad necessitatem praesentis
vitae secundum rationem rectam, pertinent ad vitam activam. ib ad 3.

3ibq18l,a4;1.2,q67,al1lad 2;q68 a6ada3.

4 studium: ib 2. 2, q 179,a 2 ad 3. 5 ib. q 180, a 3.



362 o Hans Urs von Balthasar .

der rein geistigen Beschéiftigungén, die das Wahre um seiner selbst willen
betrachten und erforschen (in den artes liberales) {iber die auf die Erzeu-
gung lebensnotwendiger oder niitzlicher Dinge zielenden Beschiftigungen,
die die Geisteskréfte des Menschen in den Dienst des Materiellen stellen
(in den artes serviles); anderseits der auf die eigene, in sich selbst besessene
Wahrheit gerichteten Tétigkeit iiber die auf andere, auf das Gemeinwohl,
das Du hinzielenden Anstrengungen.

Diese Wertung steht in einem gefidhrlichen Zwielicht. Im ersten Aspekt
betont sie die iliberlegene Selbstzwecklichkeit des Geistes gegeniiber der
versklavenden Fron, die ihn fiir die Stillung der irdischen Not in Anspruch
nimmt — und was wire heute nétiger, als die Betonung dieser Selbstzweck-
lichkeit als des unverduBerlichsten Rechtes und der wahren Wiirde des
Menschen gegeniiber der alles verschlingenden Betriebsamkeit des moder-
nen Arbeitsrhythmus, der sich njcht scheut, auch den Kontemplativen als
»Geistesarbeiter” sich dienstbar zu machen? Josef Pieper hat jiingst in
'einem magistralen Biichlein® auf das alte Wahre aufmerksam gemacht: die
Funktionalisierung des Geistes, so fiihrt er aus, sei dessen sicheres Ende;
»im folgerecht konstruierten Arbeitsstaat kann es weder echte Philosophie
geben, zu deren Wesen es gehort, nicht verfiigbar zu sein fiir Zwecke und
in diesem Sinn frei, noch kann es auf philosophische Weise betriebene Ein-
zelwissenschaft, das heiBt akademische Bildung im urspriinglichen Sinne
geben* (43). Die Uberlegenheit der Kontemplation iiber die Aktion gehort
-.in diesem Sinne zu den unverduBerlichen Grundstiicken nicht nur der ,klas-
sischen Bildung“, sondern der abendléndischen, ja jeder menschhchen Kul-
tur Gberhaupt.

Indes steht dicht daneben der andere Aspekt der griechischen Wertung:
Uberlegenheit des Innern und Persénlichen iiber das AuBere und Soziale, der
actio immanens iiber die actio transiens, der auf das dem Menschen Uber-
legene, Gottliche und Ewige’ zielenden Akte iiber die auf das Irdische und
Menschliche,ja auch auf das Elend und dieNot sich hinwendenden. Echo die-
ser zweiten Wertung ist es, wenn Thomas einerseits jene duleren Akte, die
unmittelbar aus der Kontemplation flieBen, wie das Lehren und Predigen,
denjenigen iiberordnet, die ,ganz in duBerer Beschéiftigung bestehen, wie
Almosen geben, zu Gast empfangen usf.“%, anderseits in einer wohl allzu-
groBen Eindeutigkeit die Liebe zu Gott der Kontemplation, die Liebe zum
Nichsten der Aktion zuordnet, und darum die erste verdienstlicher nennt als
die zweite®. Nur gleichsam per accidens ,kann es vorkommen, daB einer in

den Werken des aktiven Lebens mehr verdient als in den Werken des kon- -

templativen Lebens, z. B. wenn er wegen der Uberfiille der gottlichen
Liebe, und damit Gottes Willen erfiillt werde, um Seiner Ehre willen, ge-
legentlich duldet, fiir einige Zeit von der StiBigkeit der géttlichen Kontem-
plation sich zu trennen®, um der Aktion zu obliegen (ib.). Diese Wertungen

% MufBle und Kult, Miinchen, Kosel-Verlag 1948.
7 vita contemplativa non proprie humana, sed superhumana. Qu disp. de -
virt. card. 1.
©88.Th 2.2,q188,a8. *®ib. q 182, a 2.



Aktion und Kontemplation 363

sind gewiB mehr hellenisch als christlich, wie denn auch die acht Griinde,
die Thomas fiir die Uberlegenheit der Kontemplation iiber die Aktion an-
fiihrt, simtlich aus Aristoteles entnommen sind, wenn auch jedem ein bibli-

sches Beispiel zur Illustration beigegeben wird". Es zeigt sich hier, daf .

Hellas nicht nur die Kategorie liefert, sondern weitgehend auch deren Deu-
tung und Wertung, und zwar nicht erst bei Thomas, sondern zum Teil noch
viel eindeutiger bei den Vitern.

Wihrend bei Clemens und Ongen% die Einchristlichung gerade dieser
beiden Begriffe eine verhiltnismiaBig gliickliche ist, da der ,,Gnostiker”
durchaus nicht als der einseitig beschauliche, sondern — wenn auch unter
stark intellektuellem Vorzeichen — als der harmonische Vollchrist im Gleich-
gewicht von Aktion und Kontemplation erscheint, hat die Ménchstheologie,
am schirfsten zugespitzt in Evagrius, ein gleichsam iiberhellenisches, christ-
lich nicht mehr tragbares Schema ausgebildet, in welchem das aktive Leben
(praktiké) nur noch als Mittel und Vorstufe zur Kontemplation Gottes in
der Welt (theoria physiké) und schlieBlich Gottes allein (theologiké) dient,
ein Schema, das auf Cassian und Gregor den GroBen entscheidenden Ein-
fluf gewinnt und von dem sie und ihre Nachfolger sich nur mit gréGter
Miihe alim#hlich wieder befreien kénnen. Man erinnert sich, wie sehr fiir

" Augustin, fiir Papst Gregor, aber auch schon fiir die beiden kappadozischen
Gregor Kontemplation die reine Lust, Aktion die reine Miihsal ist, das-
jenige, zu dem sie sich durchringen miissen, unter dessen Last sie ihr Leben
lang seufzend einhergehen, dessen zeitweilige und erst recht ewige Auf-
hebung sie mit ganzer Seele ersehnen. Wesentlich anders wird das bis zu
Thomas nicht, und dieser, befrachtet mit dem Gewicht einer so geradlinigen
Tradition, hat daher Miihe genug, das christliche Gleichgewicht einiger-

maBen herzustellen. Ein Gleichgewicht, das, wie so oft bei ihm, auch ein -

zeitliches ist: Zusammenfassung des Gewesenen und Ausblick ins Kom-

- mende; sprechend in Begriffen und Ausdriicken der Tradition, aber unver- -

merkt die Akzente anders verteilend, neue Anschauungen in die alten Be~
griffe einfiihrend und so Tiiren ins Kommende 8ffnend. »

Die Grundformel ,Kontemplation iiber Aktion“ verliert ihre Geradlinig-
keit zuniichst vom neuen Ordensideal der Mendikanten her, die aus der
' Fiille der Kontemplation und ohne diese preiszugeben, in die Aktion {iber-
gehen. Diese und nur diese Aktion, die ,ex plenitudine contempiationis
derlvatur*!! ist der ,einfachen Kontemplation vorzuziehen. Denn wie es
groBer ist, zu erleuchten als bloB Licht zu sein, so ist ‘es groBer, andern das
Kontemplierte weiterzugeben als bloB zu kontemplieren®. Wihrend bei
den Vitern das aktive und das kontemplative Leben fast auf Weltstand und
Ordensstand verteilt wurden, ja die Glossa noch die Aufziéhlung der Gebote
durch den Herrn mit ,ecce vita activa®, den Rat dagegen ,si vis perfectus
*esse ...“ mit ,ecce vita contemplativa® kommentiert'?, zeigt Thomas, daB
zum aktiven Leben gerade auch die hichste Form christlicher Sendung, das
Apostolat gehort, und daB der Apostel der Rite, gerade fiir die Vollkom-

108 Th 2.2, q 182 alec 11 jb. q 188, a 6. 12 contra retr. ¢ 2.



364 Hans Urs von Balthasar

v

menheit seiner Aktivitit, bedarf'’, wobei er freilich (und das beweist, wie
ungemein stark die griechische Tradition war) seine Ausfithrung mit dem
Satz beschlieBt: ,,Nicht deswegen braucht einer in der Welt zu bleiben, um
im tédtigen Leben gelibt zu werden; denn auch im Ordensstand kann sich
der Mensch im titigen Leben soviel iben, als zur Einiibung und zum Fort-
schritt im beschaulichen Leben notwendig ist.“

Die reine aufsteigende Bewegung der Viterzeit beginnt eine absteigende
Bewegung neben sich zu setzen. Zégernd zuerst, aber dann immer mehr von
christlichen Folgerungen mitgerissen. Der Satz: , Die héhere Vernunft, die
fiir die Beschauung bestimmt ist, verhilt sich zur niederen, die auf das
Tun ausgerichtet ist, wie der Mann zur Frau, insofern diese durch den Mann
geleitet werden soll“!* meint zunichst gewiB noch die reine Uberordnung.
Aber kénnte man das Bild nicht ernster nehmen und es mehr sagen lassen,
als es hier sagen will? MuBl der Mann sich nicht der Frau zuwenden, um
fruchtbar zu sein? Muf3 er nicht ,,durch das Tor der Demﬁtigung und des
Todes“ (wie Claudel die Zeugung nennt) schreiten, um seine Manneskraft
zu erweisen? Ist die Frau nicht ,,die Herrlichkeit des Mannes“? Und ist, von
hier aus, die Linie des Abstieges nicht geradezu die besonders hervor-
gehobene Linie und Bewegung der Offenbarung? Ist die Zeit der Kontem-
plation Christi auf Erden nicht geradezu Vorbereitung fiir die Zeit seiner
Aktion? Und die Zeit seiner Schau des Vaters nicht geradezu die Vorberei-
tung des hochsten, die Welterftisung' entscheidenden Augenblickes der
»Nichtschau® im ,mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ — so sehr,
daB diese Nichtschau sogar als die Vollendung der irdischen Kontemplation
des Sohnes gelten muf}, in welcher das contemplata aliis tradere bis zur
duflersten Enteignung, Entleerung, Kenose aller eigenen Kontemplation in
der duflersten Aktion geworden ist, — die ihrerseits vor lauter Aktion
schlieBlich zur Passion werden mufBite? Unheimliche Perspektiven 6ffnen
sich hier, die zwar die alte Grundformel nicht aufheben, wohl aber zeigen,
daB sie, so wie sie aufgestellt ist, doch nur in einer verhidltnismiBig ober-
flichlichen Problemschicht gentigt.

2.

Der Durchbruch in die nichsttiefere Schicht gelingt bei Thomas iiberall
dort, wo die Begriffe der vita activa und contemplativa unterbaut werden
mit den allgemeineren Begriffen der aktiven, leistenden, und der kontem-
plativen, empfangenden Haltung. Und weil jene ersten Grundbegriffe aus-
driicklich aus den intellektuellen Grundhaltungen abgeleitet wurden'®, wird
die Problematik jener zur Problematik dieser. Nun aber zeigt sich sofort,
dafl die Kontemplation keineswegs bloBer passiver Empfang ist, sondern
ein aus actio und passio gemischter Akt und, in anderer Hinsicht, geradezu,
die hochste Tétigkeit des geschaffenen Geistes. Thomas kennt das Paradox

Bip.c7ad7 S Th22ql82a4

15 activum et contemplativum, sive speculativum et practicum sunt differen- -

tiae intellectus. ib. q 179, a 1 obj. 2.



Aktion und Kontemplation 365

des Geschdpfes sehr wohl, das gerade dort, wo es mehr von Gott empfingt,
auch mehr an seiner Akthaftigkeit teilnimmt!®, so dal mit der Kraft der
“Kontemplation auch die der Aktion steigt, ja der héchste Akt des Geistes,
die intellektuale Anschauung, immer als operatio geschildert wird, obwohl
sie Hinnahme des absoluten Objektes ist.

So stellt sich heraus, da jene Unterscheidung der beiden Lebensarten
durchaus nur menschlich, und zwar menschlich-diesseitig ist, und somit eine
ganz vorlidufige bleibt. Schon bei den Engeln gibt es die Unterscheidung von
Aktion und Kontemplation nicht mehr'. Ebensowenig gibt es zwischen
beiden eine Spannung bei Adam, der in ungestérter Kontemplation®® zu-
gleich in Aktion ist. Die Spannung tritt nur dort hervor, wo auf Grund der
Stinde das Aktive zu einem Hindernis, einer Triibung des Kontemplativen
geworden ist'”. Im Heiligen, der den Grund dieser Triibung iiberwunden
hat, sollte, wenigstens annidherungsweise, jene Einheit wiederhergestellt
sein, die im unversehrten Geschépf, Engel oder Mensch, die Absicht des
Schépfers widerspiegelt. Und wie der Engel, wenn er zur Aktion aus-
gesendet wird, die Schau Gottes nicht verlaBt®, so miite der vollkommene
" Mensch die urspriingliche Synthese wiedergewinnen kénnen.

Der ganze Fragenkomplex um das theoretisch-praktische Wesen der
Wahrheit (der hier nur angedeutet werden kann) miifite in die gleiche
Richtung weisen. Die Wahrheit, das Kontemplative und Empfangene, ist in
doppelter Hinsicht zugleich aktiv: einmal als der immanente Akt des Gei-
stes sowohl im Diskursiven wie in der intellektuellen Schau, dann aber
sofern ein Verstand ohne Wille nicht denkbar ist¥, Wille und Verstand sich
vielmehr gegenseitig voraussetzen®®, und, was daraus unmittelbar folgt,
weil die Wahrheit ebensosehr getan als geschaut sein will. Das ist der wahre
Sinn vom existentiellen Charakter der Wahrheit, die man erst wirklich be-
sitzt, wenn man sie tut, sie nicht nur begrifflich eingesehen hat, sondern
durch sein ganzes Sein und Leben ausdriickt. Der Ubergang zum johanne-
ischen facere veritatem (Jo 3,21) ist ein unmittelbarer, — und Johannes
diirfte gewiB nicht des Aktivismus verdichtig sein. Bei Thomas driickt
sich etwas davon in der Amphibolie aus, kraft welcher manche Akte eben-
sowohl zum aktiven wie zum kontemplativen Leben hingezogen und ge-
deutet werden kénnen: so gehort die Prudentia im engern Sinn zu den
moralischen Tugenden, die selbst zum aktiven Leben gehéren, im weitern
zum kontemplativen®’, und wenn die aktiven Tugenden als Vorbereitung
und Eintibung in die Kontemplation verstanden werden, gehéren sie selber
auch zum kontemplativen Leben®. Damit werden die beiden Haltungen zu
Privalenzformen einer tieferliegenden Einheit. Sie bedingén sich ebenso
gegenseitig, wie zwischen Verstand und Wille eine reziproke Prioritat be-

18 quanto aliqua natura Deo vicinior, tanto minus ab eo inclinatur et nata est
seipsam inclinare, De Ver 22, 4 c.

175, Th, 2.2, q 181, a 4 ad 2. 8ib1,q%,alc
19 jb. 2.2, q 181, a 4 ad 2. - 20 Gregor, Mor 12 c 2.
2 S Th.1,g16,a4 c. 22 jb, ad obj.

2 ib. 2.2,q 181, 2 2. 2 ijb.q 181, a1 ad 3.



366 Hans Urs von Balthasar

steht: Kontemplation ist die Voraussetzung einer wahren Aktion®, Aktion
ist umgekehrt die unerldBliche Vorbedingung wahrer Kontemplation®. Das
Hochsterreichbare ist eine Einheit, in der Aktion nicht — wie stets zu be-
fiirchten — zu einer Minderung der Kontemplation®, sondern im Gegenteil
zu deren Fiille ausschligt, so etwa, wie die Kirche die Fiille Christi ist: ohne
sie eigentlich zu mehren, schenkt sie ihm den Raum, den sie braucht, sich zu
verstromen, zu offenbaren und auszuwirken.

So kennt Thomas auch kein letztes Entweder-Oder in der Berufswahl:
es mag wohl eine gewisse natiirliche Eignung mehr zur Aktion oder mehr
zur Kontemplation in verschiedenen Menschen geben, aber auch jene, die
mehr zum aktiven Leben sich eignen, kénnen durch die Einlibung der
Aktion zur Kontemplation geschult werden, und die mehr zum kontempla-
tiven Leben sich eignen, konnen die Schulung des aktiven Lebens auf sich
_ nehmen, um dadurch zur Kontemplation geeigneter zu werden®,

3.

Aber auch diese zweite Problemschicht, die vorwiegend im Philosophi-
schen bleibt, erreicht noch nicht den Grund der Frage. Digser wird erst
sichtbar, wenn man, iiber alle Philosophie hinaus, direkt und unmittelbar
die Offenbarung befragt und zuletzt alles VorgewuBte an diesem einzigen
. LetztmaB bemiBt und, falls etwas davon hier als zu leicht befunden wird,
- bedenkenlos fallen 148t.

1. An erster Stelle steht das Vorbild Christi, der in seinem Leben ein
vielfach verschlungenes Verhiltnis von Aktion und Kontemplation zeigt.
Was seine innere Haltung, gleichsam den Hintergrund seiner Seele betrifft,
so besteht hier eine stindige, ununterbrochene Einheit von beiden. Wie der
trinitarische Gott ununterscheidbar immerdar ruht und wirkt, immerdar
~ sich schaut und die innergoéttlichen Sendungen trigt, so ist die Seele
" Christi immer damit beschiftigt, den Vater zu schauen und die Sendung des

Vaters zu wirken: ,,der Sohn kann nichts tun, als was er den Vater tun
sieht“ (Jo5,19). DaB Christus das Wort des Vaters ist, ist seine Kon-
templation, daB er das Wort des Vaters ist, ist seine Aktion. ,Ich rede,
was ich bei meinem Vater gesehen habe“ (70 8, 38). DaB sein einziges Zeug-
nis zugleich ein Doppelzeugnis ist (Jo 8, 18), ist Ausdruck der im Trinitari-
schen griindenden Einheit von Aktion und Kontemplation. Gerade darum
aber ist es keine tote Einerleiheit, sondern Ausdruck hichster, gespannte-
ster Lebendigkeit; einer gottlichen Lebendigkeit, die sich in der mensch-
lichen Auslegung und Ubersetzung im Leben Christi nicht anders darstellen
148t als durch ein zeitliches Auseinandertreten der Pole. Einmal so, daB die
Ganzheit dieses Lebens sich gliedert in dreiflig Jahre Kontemplation und
drei Jahre Aktion, wobei diese drei Jahre abermals mit der vierzigtiigigen
Kontemplation eréffnet werden. Dann weiterhin so, daBl der Herr seine

® ijb, q 182, a 1 ad 1. % ih.q18l,alad?2;a4c.
#7 per modum subtractionis: ib. q 182, a 1 ad 3. 2% jb. a 4 ad 3.

)



Aktion und Kontemplation ' 367

Tage der Aktion, seine Nichte der Kontemplation widmet, da er durch
seine Aktion die Jiinger und das Volk immer tiefer in seine Kontemplation
einfiihrt und ihnen zeigt, daB seine Aktion nichts anderes ist als der Aus-
druck seiner Kontemplation. Wie dann schliefllich die ganze irdische Zeit
des Herrn als Aktion aufgefafit werden kann, die der Fiille seiner himm-
lischen und ewigen Kontemplation entstrémt und dahin zuriickkehrt.
Anderseits aber auch seiner himmlischen und ewigen Aktion, die darin
besteht, in Ewigkeit den Willen des Vaters zu tun, ja der unendliche Aus-
druck dieses Willens, der persongewordene Wille des Vaters zu sein, so da8
wiederum seine ganze ewige Kontemplation wie seine ganze zeitliche
Aktion und Kontemplation als im Dienste seiner ewigen Aktion stehend
aufgefaBt werden kann. Er ist die vollkommene Einheit des Tuns und des
Geschehenlassens: des Gezeugtwerdens und der vollkommenen Bejahung
und Ubernahme dieser Zeugungstat des Vaters. Einziger MaBstab fiir seine
Aktion wie fiir seine Kontemplation ist seine absolute Liebe zum Vater;
alles, was dieser Liebe entstammt, ist makellos und vollkommen. Sein Ab-
stieg in die Welt ist ebenso vollkommen wie sein Bleiben beim Vater; seine
Liebe zu seinen menschlichen Briidern ist ebenso vollkommen wie seine
Liebe zum géttlichen Vater. Seine irdische Aktion ist um nichts weniger
vollendet als seine himmlische Kontemplation.

Von hier aus muB nun auch das Letzte, was bei Thomas noch vom griechi-
schen Intellektualismus verbleibt, preisgegeben werden. Es geht nicht an,
die Gottesliebe auf die Kontemplation, die Nichstenliebe auf die Aktion zu
verteilen, und jene dieser iiberzuordnen®. Die Liebe von der in 1 Kor 13
die Rede ist, ist ebenso unmittelbar und unteilbar Gottes- wie Nachsten-
liebe, aktiv wie kontemplativ. Es geht darum auch nicht an, die Schau des
Ubermenschlichen im Intellekt (wodurch der Mensch Gott und den Engeln
zugesellt wird) der Kontemplation, die Besorgung der .irdischen Dinge
durch die ratio inferior (wgdurch er mit dem Untermenschlichen, dem Tier,
in-Gemeinschaft tritt) der Aktion zuzuteilen® und diesen Abstieg als ein
notgedrungenes Erdulden zu schildern®. Geschieht der Abstieg wirklich,
wie Thomas hier sagt, propter abundantiam divini amoris, ut ejus voluntas
impleatur, propter ipsius gloriam (wegen der iiberflieBenden Gottesliebe,
damit sein Wille erfiillt werde, und um seiner Ehre willen), und ist dieser
Weg der ausdriickliche Weg Christi, dann hat jede entgegenstehende Wer-
tung zu verstummen, jede vorausgehende Uber- und Unterordnung sich
dieser maBgebenden Bewegung Christi selbst unterzuordnen.

Dies um so mehr als, wie schon frither angedeutet, die ununterscheidbare
Aktion und Kontemplation Christi zuletzt in die alleinige Passion miindet,
die als das konkrete Endziel (telos: Jo 13, 1) seiner irdischen Existenz zu-~
gleich dasjenige seiner Aktion und Kontemplation war: Passion als das
immanente Ende seiner Aktion, da das Auferste seines Leistens, Wirkens,
Ausstrahlens folgerichtig bis zur freiwilligen Hingabe seines Lebens geht

2 S.Th. 2.2,q 182, a 1.
#ib 1.2q3 a5;2 2,°q182,al. 3 jb. 2, 2, q.182, a 2.



AY

368 _ Hans Urs von Balthasar

(Jo 10, 18). In diesem Sinn ist seine Passion der Hohepunkt seiner Aktion,
seine Schwiche der H6hepunkt seiner Stirke, sein Nicht-mehr-kénnen die
stéirkste AuBerung seiner Allmacht, sein Bankrott der Augenblick seiner
hochsten Wirkung. Und die Eucharistie, die den Zustand seiner absoluten.
Verstromtheit selbst fiir die Weltzeit verabsolutiert, ist in der Kirche die
Universalisierung seiner damals zeitlich beschrinkten Aktion. Passion ist
aber ebensosehr das Ende seiner Kontemplation, sofern diese das immer-
wihrende Geschehenlassen des Willens des Vaters in ihm war. Dadurch,
daB eine Aktion zuletzt zur Passion wird, zeigt er der Welt, daB seine
Aktion schon immer eine Form seiner Kontemplation war, daB wirklich
der Vater in ihm war und aus ihm sprach und die Werke wirkte, die er tat.
Und wenn die Kontemplation in der Passion zur Nacht des Nicht-Sehens
wird, so ist auch das Vollendung menschlicher Kontemplation, in der Gott
so sehr liberhand nimmt, dal auch die Schau seines Lichtes in diesem Licht
untergeht, zu jener areopagitischen Gipfel-Kontemplation Gottes als ,hell-
lichte Finsternis®, die ihre alleinige Echtheit und ihren MaBtstab im Kreuz
hat. Und wiederum ist die Eucharistie die Vollendung und Verewigung sei-
ner Kreuzeskontemplation, weil er als der nur noch Verstrémte der ganz
Gebffnete, Bereite, Uberantwortete ist. '

2. Die Haltung Christi ist Vorbild fiir den Christen, der sich sein Ma8
nirgendwoher als von Christus allein geben 148t. Dieser Christ ist zunichst
Maria, die gegeniiber der gottmenschlichen Einheitsform des Sohnes die
reine kreatiirliche Einheitsform darstellt, aber auch gegeniiber der
ménnlichen Form des Sohnes (obwohl dieser auch die weibliche in sich
préfiguriert, sofern alles Geschépfliche Gott gegeniiber sich empfan-
gend verhilt) die weibliche Form verkérpert. Als Frau sowohl wie als Ge-
schiopf und zugleich (wie Scheeben sagt) als Idee der Kirche wird bei Maria
die Kontemplation unterstrichen: sie wirkt mit, indem sie an sich geschehen
148¢t, sich zum GefiB des Wortes macht und bereitstellt. Ihre Aktion selbst
erhilt dadurch einen betont kontemplativen Charakter. Dariiber hinaus
aber erginzt sie als Frau und Gehilfin das Werk des minnlichen Sohnes:
wiéhrend der Zeit seiner Kontemplation, um diese zu erméglichen, ist sie
vorwiegend aktiv; wihrend der Zeit seiner Aktion, und um diese betend
zu begleiten, ist sie vorwiegend kontemplativ. Und erst in der Passion, in
der jede relative Unterscheidung und Verschiebung von Aktion und Kon-
templation untergeht, f4llt ihre Stunde mit der des Sohnes voll zusammen.

Die geschopfliche Bereitschaft, Gottes Wort aufzunehmen, unterscheidet
sich von derjenigen Christi dadurch, daB fiir den bloBen Menschen das Wort
Gottes immer das unfafibar GroBere, nicht zu Ermessende, nur im Gehor-
sam des Glaubens zu Empfangende bleibt. Die Antwort des Menschen auf
dieses Wort kann nur die Bereitschaft sein, sich immer neu und ochne Unter-
laB von Gott fiir die Aufnahme des Wortes ausweiten und dehnen zu lassen.
Das gilt in besonderem MaBe fiir jene, die dazu berufen sind, das Wort
Gottes in der Kirche zu verkiinden und auszulegen. Sobald einer von diesen
der Meinung wiére, fiir sich oder fiir die andern genug verstanden zu haben,
sobald er die Begriffe, die er sich erarbeitet als hinreichend erachtete, um



Aktion und Kontemplation 369

-seine Predigt oder Verkiindigung ,einstweilen“ zu fiillen, hitte er das
Wesentliche des Wortes, seine Gottlichkeit und damit sein Je-gréBer-sein
als alle menschlichen Begriffe, verkannt und kénnte nicht mehr christlich
von ihm reden. Nur jener Verkiinder klingt als christlicher Zeuge glaub-
haft, dem man es anhoért, daB er aus der ,Erkenntnis der alles Erkennen
iibersteigenden Liebe Christi“ (Eph 3, 19) herausspricht.

Wenn auch vordergriindig das Christenleben immer ein Abwechslungs-
rhythmus zwischen Zeiten der Aktion und Zeiten der Kontemplation ken-
nen wird, so wird doch hintergriindig die immer gréB8ere Durchdringung von.
- Aktion und Kontemplation das anzustrebende Ideal sein. Beim Heiligen
sind beide nicht mehr unterscheidbar. Er kann, wihrend er handelt, in der
vollkommenen Kontemplation sein. Er kann im Kranken, den er pflegt,
Christus sehen und betrachten, im Gehoxsam, den er ausfiihrt, die Gnade
des Gehorsams Christi sehen und erleben; er kann also, nach der Formel
von Ignatius, in actione contemplativus (im Tun beschaulich) sein. Er wird
dabei das MaB seiner Aktion und seiner Kontemplation nicht selber be-
stimmen, um nicht in die Gefahr zu kommen, durch ein UbermaB an Aktion
schlieBllich doch die Kontemplation zu verlieren, er wird nicht meinen, ein
Je-mehr an Aktion verbiirge ihm ein Je-mehr an Kontemplation. Er wird
vielmehr nie vergessen, daB auch die ignatianische Formel ,;in actione con-
templativus“ die alte patristische und thomistische Formel: ,ex abundantia
contemplationis activus® zur Grurlage behilt. Und er wird vor allem sich
“hiiten, den Wirkungsbereich seiner Aktion (die ja immer aus der nicht um-
grenzbaren Kontemplation sich nihrt) irgendwie abstecken zu wollen. Die
Frucht der christlichen Aktion geht, weil sie eine géttliche Frucht ist, immer
liber die Sichtbarkeit der Aktion hinaus; sie liegt also immer zum Teil im
Bereich der Kontemplation, sowie anderseits die Frucht der Kontemplation
eine ihr selbst nie durchschaubare Aktion ist. Das gilt es noch abschlieBend
zu betrachten. _ .

3. Der Grund, warum in der Patristik und Scholastik die Lehre von Kon-
templation und Aktion noch nicht zur vollchristlichen Entfaltung gelangen
konnte, liegt darin, daB die Kontemplation wegen einer zu starken An-
lehnung an die individualistische Auffassung bei den griechischen Philoso-
phen, nicht in ihrer wahren Fruchtbarkeit erkannt wurde. Wie alle friihe-
ren sieht Thomas die Fruchtbarkeit vor allem in der Aktion, er sieht diese
darum auch als Fruchtbarkeit der Kontemplation®. Die mit Gott allein be-
schéftigte Kontemplation dagegen erscheint wie eine rein individuelle An-
gelegenheit; ocbwohl Thomas die religio mixta der rein kontemplativen
tibergeordnet hatte, ordnet er schlieBlich doch wieder die vita eremitica
(das Einsiedlerleben) der vita socialis (dem Gemeinschaftsleben) tiber, weil
»der Vollkommene sich selbst gentigt®, so sehr auch die vita socialis notwen-
dig war, um ihn zu dieser Vollkommenheit zu fithren®. Daf3 diese sich ge-
niigende Vollkommenheit aber christlich nur dann bestehen kann, wenn sie
in einem geheimnisvollen Sinn ein kirchlich fruchtbares, ausstrahlendes
und apostolisches Leben ist, diese Einsicht kommt in der Geschichte der

% 8. Th. 2. 2,q 188, a 6. 3 ib. q 188, a 8.
24



. 370 Hans Urs von Balthasar

Spiritualitit erstaunlich spét zum Durchbruch. Ihr Fehlen 148t die Argu-
mente der Viter und Scholastiker fiir die Uberlegenheit der Kontempla-
tion nicht zur vollen Uberzeugungskraft kommen. De Guibert hat sich mit
Recht dariiber verwundert, daB selbst Suarez noch kaum etwas vom aposto-
lischen Sinn der Kontemplation zu ahnen scheint. Freilich ist diese Frucht
der Kontemplation irdisch nicht zu fassen; was Thomas davon sah: die ihr
entstromende Aktion des Lehrens und Predigens, war ja nur ein kleiner
Teil. Der groBere liegt im Geheimnis der Aktion Gottes verborgen, in der
unsichtbaren Aktion der Gnade in der ganzen Kirche, der ganzen Mensch-
heit. Und gerade sofern der Kontemplative auf die Schau der Frucht ver-
zichtet, ist seine Aktion die weiteste; sie miindet hinein wie ein begrenzter
Flu8 in das unbegrenzte Meer der unendlichen Aktion Gottes; miindet auch
hinein in den nicht erschépfbaren Schatz der Kirche, sie ist also, wie nichts
anderes in der Kirche, sozial und gemeinsam. Der rein Kontemplative hat,
wie die kleine Therese sagt, nicht nur auf allen materiellen, sondern ebenso
auf allen geistigen Privatbesitz vollig verzichtet. Therese 148t denn auch
ihre Selbstbiographie in eine Apotheose der Aktionskraft der Kontempla-
tion ausmiinden: sie ist der archimedische Punkt, von dem aus die Welt
aus den Angeln gehoben werden kann*, weil sie Gott jene Blumenblatter
streut, die, wenn die triumphierende Kirche sie sammelt und durch die
Hinde des Herrn gehen 1aBt, ,,unermeBlichen Wert erhalten“, und ,iiber
_ die leidende Kirche gestreut werden, unfihre Flamme zu ersticken, iiber die
streitende, damit sie den Sieg erringe“ (199). Bedingung dafiir ist, so wie-
derholt Therese, daB der Kontemplative darauf verzichtet, seine Frucht
selbst zu sehen; daB er mit dem kontemplativen und eucharistischen Herrn
ein ganz nur Verstrémter sei. Da8 er nichts anderes mehr wiinsche, als ,ein
Strahlen zu .sein, das von der Stirn meiner Mutter, der Kirche, ,aus-
geht* (198).

Die Fruchtbarkeit der reinen Kontemplation ist kein ausschliefiliches
Vorrecht dieser; sie weist letztlich nur auf die wahre und einzige Quelle
aller Fruchtbarkeit fiir Aktion wie fiir Kontemplation hin: die Liebe. Er-
setzt man einen Augenblick den Ausdruck ,Fruchtbarkeit® durch den der
., Verdienstlichkeit“ (der aber weniger sagt als jener), so begegnet uns diese
Wahrheit unter dem Satz: efficacia et radix meriti est caritas (die Wirkkraft
und Wurzel des Verdienstes ist die Liebe)®. Aber da die Liebe ja ,nicht das
ihrige sucht“ (1 Kor 13, 5), so wird sie auch nicht fiir sich selbst , Verdienste
sammeln“, sondern die Friichte, die sie tragt, Gott und der Kirche schenken
— Friichte ihrer kontemplativen Aktion oder ihrer aktiven Kontemplation.
,Keine Vorrite anlegen. Die Giiter verteilen, sobald man sie erhilt. Auch
wenn man achtzig Jahre alt wiirde, immer gleich arm sein. Keine Erspar-
nisse zu machen verstehen. Alles, was man hat, sofort wieder hergeben*
(Kl. Theresia, S. 253).

3 Ausgabe 1947, Johannesverlag, Einsiedeln, S. 187.
%5 S.Th.1.2,q114,a 4; 2. 2, q 182, a 2.





