
361 

Aktion und Kontemplation 
Hans Urs von Balthasar, Basel 

Die noch ungeschriebene Geschichte dieses klassischen Begriffspaares 
dürfte zu den verschlungensten und unübersichtlichsten gehören; vor allem 
darum, weil hier besonders viel hellenisches Bildungsgut in die christliche 
Tradition eingeflossen ist, diese den gleichen Worten • äußerlich fast nicht 
unterscheidbar • bald den alten griechischen, bald den neuen christlichen 
Sinn unterlegt und sich erst sehr spät vom antiken Schema loslöst, um sich 
ausschließlicher von der Offenbarung her Inhalt und gegenseitige Be- 
ziehung der Begriffe zeigen zu lassen. 

Man wird gut daran tun, zunächst verschiedene Tiefenschichten im 
Problemfeld zu unterscheiden und sich dabei stets vor Augen zu halten, 
daß der Begriffsgegensatz von Aktion und Kontemplation nicht in den 
tieferen Schichten philosophischer oder theologischer Spekulation beheima- 
tet ist • er enthält ja keine wirklich adäquate Teilung und Entgegen-, 
setzung, wie dies bei actio und passio der Fall ist •, sondern im Gegenteil 
in einer eher oberflächlichen Schicht, der Schicht des täglichen Lebens, in 
welcher diese beiden Formen der äußeren Betätigung und bestenfalls noch 
der dabei vorausgesetzten geistigen Haltung sich Mar unterscheiden lassen: 
Aktion ist dabei nichts anderes als ä u ß e r e Tätigkeit1, und zwar eine aus- 
gesprochen auf die Bedürfnisse und Nöte des diesseitigen Lebens be- 
schränkte Tätigkeit2, in welcher der Geist sich äußeren Zwecken und Zielen 
dienstbar machen muß, die es im Jenseits gar nicht mehr geben wird8. 
Kontemplation ist demgegenüber Beschäftigung4 mit der Wahrheit um ihrer 
selbst willen und sofern sie zeitüberlegen ist; zuletzt mit der göttlichen 
Wahrheit und mit allem, was auf sie Bezug hat5. Das Begriffspaar ist somit 
nicht weit entfernt von dem modernen des Homo faber und Homo sapiens, 
vorausgesetzt, daß man alle ideologischen Wertungen und evölutionistischen 
Hintergründe davon abzieht; und so entspricht es auch dem geistesgeschicht- 
lichen Ausgangspunkt bei Plato und Aristoteles, dem soziologischen Gegen- 
satz zwischen oocpog und ßavomao?. Es empfiehlt sich, diese ganz äußerliche 
Scheidung, die der Ausgangspunkt für die Spekulation der Antike und des 
Mittelalters war, deutlich festzustellen, bevor man in die tieferen Schichten 
eindringt, in denen sie notwendig problematisch wird. 

1. 

Die antike Aufstellung des Begriffspaares und ihrer inneren Beziehungen 
enthält, wie ja nicht anders möglich, eine Wertung, die den Umgang mit 
diesen Begriffen sehr schwierig macht. Die Wertung ist ausgesprochen in 
der Überordnung der Kontemplation über die Aktion, das heißt einerseits 

1 exterior actio: S. Th. 2. 2, q 179, a 2 c. 
2 omnia studia humanarum actionum, si ordinentur ad necessitatem praesentis 

vitae secundum rationem rectam, pertinent ad vitam activam. ib ad 3. 
3 ib q 181, a 4; 1. 2, q 67, a 1 ad 2; q 68, a 6 ad 3. 
4 Studium: ib 2. 2, q 179, a 2 ad 3. 5 ib. q 180, a 3. 



362 Hans Urs von Balthasar 

der rein geistigen Beschäftigungen, die das Wahre um seiner selbst willen 
betrachten und erforschen (in den artes liberales) über die auf die Erzeu- 
gung lebensnotwendiger oder nützlicher Dinge zielenden Beschäftigungen, 
die die Geisteskräfte des Menschen in den Dienst des Materiellen stellen 
(in den artes serviles); anderseits der auf die eigene, in sich selbst besessene 
Wahrheit gerichteten Tätigkeit über die auf andere, auf das Gemeinwohl, 
das Du hinzielenden Anstrengungen. 

Diese Wertung steht in einem gefährlichen Zwielicht. Im ersten Aspekt 
betont sie die überlegene Selbstzwecklichkeit des Geistes gegenüber der 
versklavenden Fron, die ihn für die Stillung der irdischen Not in Anspruch 
nimmt • und was wäre heute nötiger, als die Betonung dieser Selbstzweck- 
lichkeit als des unveräußerlichsten Rechtes und der wahren Würde des 
Menschen gegenüber der alles verschlingenden Betriebsamkeit des moder- 
nen Arbeitsrhythmus, der sich nicht scheut, auch den Kontemplativen als 
•Geistesarbeiter" sich dienstbar zu machen? Josef Pieper hat jüngst in 

•einem magistralen Büchlein6 auf das alte Wahre aufmerksam gemacht: die 
Funktionalisierung des Geistes, so führt er aus, sei dessen sicheres Ende; 
•im folgerecht konstruierten Arbeitsstaat kann es weder echte Philosophie 
geben, zu deren Wesen es gehört, nicht verfügbar zu sein für Zwecke und 
in diesem Sinn frei, noch kann es auf philosophische Weise betriebene Ein- 
zelwissenschaft, das heißt akademische Bildung im ursprünglichen Sinne 
geben" (43). Die Überlegenheit der Kontemplation über die Aktion gehört 
in diesem Sinne zu den unveräußerlichen Grundstücken nicht nur der •klas- 
sischen Bildung", sondern der abendländischen, ja jeder menschlichen Kul- 
tur überhaupt. 

Indes steht dicht daneben der andere Aspekt der griechischen Wertung: 
Überlegenheit des Innern und Persönlichen über das Äußere und Soziale, der 
actio immanens über die actio transiens, der auf das dem Menschen Über- 
legene, Göttliche und Ewige7 zielenden Akte über die auf das Irdische und 
Menschliche, ja auch auf das Elend und die Not sich hinwendenden. Echo die- 
ser zweiten Wertung ist es, wenn Thomas einerseits jene äußeren Akte, die 
unmittelbar aus der Kontemplation fließen, wie das Lehren und Predigen, 
denjenigen überordnet, die •ganz in äußerer Beschäftigung bestehen, wie 
Almosen geben, zu Gast empfangen usf."8, anderseits in einer wohl allzu- 
großen Eindeutigkeit die Liebe zu Gott der Kontemplation, die Liebe zum 
Nächsten der Aktion zuordnet, und darum die erste verdienstlicher nennt als 
die zweite". Nur gleichsam per accidens •kann es vorkommen, daß einer in 
den Werken des aktiven Lebens mehr verdient ais in den Werken des kon- 
templativen Lebens, z. B. wenn er wegen der Überfülle der göttlichen 
Liebe, und damit Gottes Willen erfüllt werde, um Seiner Ehre willen, ge- 
legentlich duldet, für einige Zeit von der Süßigkeit der göttlichen Kontem- 
plation sich zu trennen", um der Aktion zu obliegen (ib.). Diese Wertungen 

6 Muße und Kult, München, Kösel-Verlag 1948. 
7 vita contemplativa non proprie humana, sed superhumana. Qu disp. de 

virt. card. 1. 
8 S. Th. 2. 2, q 188, a 6.      » ib. q 182, a 2. 



Aktion und Kontemplation 363 

sind gewiß mehr hellenisch als christlich, wie denn auch die acht Gründe, 
die Thomas für die Überlegenheit der Kontemplation über die Aktion an- 
führt, sämtlich aus Aristoteles entnommen sind, wenn auch jedem ein bibli- 
sches Beispiel zur Illustration beigegeben wird10. Es zeigt sich hier, daß 
Hellas nicht nur die Kategorie liefert, sondern weitgehend auch deren Deu- 
tung und Wertung, und zwar nicht erst bei Thomas, sondern zum Teil noch 
viel eindeutiger bei den Vätern. 

Während bei Clemens und Origenes die Einchristlichung gerade dieser 
beiden Begriffe eine verhältnismäßig glückliche ist, da der •Gnostiker" 
durchaus nicht als der einseitig beschauliche, sondern • wenn auch unter 
stark intellektuellem Vorzeichen•als der harmonische Vollchrist im Gleich- 
gewicht von Aktion und Kontemplation erscheint, hat die Mönchstheologie, 
am schärfsten zugespitzt in Evagrius, ein gleichsam überhellenisches, christ- 
lich nicht mehr tragbares Schema ausgebildet, in welchem das aktive Leben 
(praktike) nur noch als Mittel und Vorstufe zur Kontemplation Gottes in 
der Welt (theoria physike) und schließlich Gottes allein (theologike) dient, 
ein Schema, das auf Cassian und Gregor den Großen entscheidenden Ein- 
fluß gewinnt und von dem sie und ihre Nachfolger sich nur mit größter 
Mühe allmählich wieder befreien können. Man erinnert sich, wie sehr für 
Augustin, für Papst Gregor, aber auch schon für die beiden kappadozischen 
Gregor Kontemplation die reine Lust, Aktion die reine Mühsal ist, das- 
jenige, zu dem sie sich durchringen müssen, unter dessen Last sie ihr Leben 
lang seufzend einhergehen, dessen zeitweilige und erst recht ewige Auf- 
hebung sie mit ganzer Seele ersehnen. Wesentlich anders wird das bis zu 
Thomas nicht, und dieser, befrachtet mit dem Gewicht einer so geradlinigen 
Tradition, hat daher Mühe genug, das christliche Gleichgewicht einiger- 
maßen herzustellen. Ein Gleichgewicht, das, wie so oft bei ihm, auch ein 
zeitliches ist: Zusammenfassung des Gewesenen und Ausblick ins Kom- 
mende; sprechend in Begriffen und Ausdrücken der Tradition, aber unver- 
merkt die Akzente anders verteilend, neue Anschauungen in die alten Be- 
griffe einführend und so Türen ins Kommende öffnend. 

Die Grundformel •Kontemplation über Aktion" verliert ihre Geradlinig- 
keit zunächst vom neuen Ordensideal der Mendikanten her, die aus der 
Fülle der Kontemplation und ohne diese preiszugeben, in die Aktion über- 
gehen. Diese und nur diese Aktion, die •ex plenitudine contemplationis 
derivatur"11 ist der •einfachen Kontemplation vorzuziehen. Denn wie es 
größer ist, zu erleuchten als bloß Licht zu sein, so ist es größer, andern das 
Kontemplierte weiterzugeben als bloß zu kontemplieren". Während bei 
den Vätern das aktive und das kontemplative Leben fast auf Weltstand und 
Ordensstand verteilt wurden, ja die Glossa noch die Aufzählung der Gebote 
durch den Herrn mit •ecce vita activa", den Rat dagegen •si vis perfectus 

•esse ..." mit •ecce vita contemplativa" kommentiert", zeigt Thomas, daß 
zum aktiven Leben gerade auch die höchste Form christlicher Sendung, das 
Apostolat, gehört, und daß der Apostel der Räte, gerade für die Vollkom- 

10 S. Th. 2. 2, q 182, a 1 c. u ib. q 188, a 6. " contra retr. c 2. 



364 Hans Urs von. Balthasar 

menheit seiner Aktivität, bedarf13, wobei er freilich (und das beweist, wie 
ungemein stark die griechische Tradition war) seine Ausführung mit dem 
Satz beschließt: •Nicht deswegen braucht einer in der Welt zu bleiben, um 
im tätigen Leben geübt zu werden; denn auch im Ordensstand kann sich 
der Mensch im tätigen Leben soviel üben, als zur Einübung und zum Fort- 
schritt im beschaulichen Leben notwendig ist." 

Die reine aufsteigende Bewegung der Väterzeit beginnt eine absteigende 
Bewegung neben sich zu setzen. Zögernd zuerst, aber dann immer mehr von 
christlichen Folgerungen mitgerissen. Der Satz: •Die höhere Vernunft, die 
für die Beschauung bestimmt ist, verhält sich zur niederen, die auf das 
Tun ausgerichtet ist, wie der Mann zur Frau, insofern diese durch den Mann 
geleitet werden soll"14 meint zunächst gewiß noch die reine Überordnung. 
Aber könnte man das Bild nicht ernster nehmen und es mehr sagen lassen, 
als es hier sagen will? Muß der Mann sich nicht der Frau zuwenden, um 
fruchtbar zu sein? Muß er nicht •durch das Tor der Demütigung und des 
Todes" (wie Claudel die Zeugung nennt) schreiten, um seine Manneskraft 
zu erweisen? Ist die Frau nicht •die Herrlichkeit des Mannes"? Und ist, von 
hier aus, die Linie des Abstieges nicht geradezu die besonders hervor- 
gehobene Linie und Bewegung der Offenbarung? Ist die Zeit der Kontem- 
plation Christi auf Erden nicht geradezu Vorbereitung für die Zeit seiner 
Aktion? Und die Zeit seiner Schau des Vaters nicht geradezu die Vorberei- 
tung des höchsten, die Welter fösung entscheidenden Augenblickes der 
•Nichtschau" im •mein Gott, warum hast du mich verlassen?" • so sehr, 
daß diese Nichtschau sogar als die Vollendung der irdischen Kontemplation 
des Sohnes gelten muß, in welcher das contemplata aliis tradere bis zur 
äußersten Enteignung, Entleerung, Kenose aller eigenen Kontemplation in 
der äußersten Aktion geworden ist, • die ihrerseits vor lauter Aktion 
schließlich zur Passion werden mußte? Unheimliche Perspektiven öffnen 
sich hier, die zwar die alte Grundformel nicht aufheben, wohl aber zeigen, 
daß sie, so wie sie aufgestellt ist, doch nur in einer ^verhältnismäßig ober- 
flächlichen Problemschicht genügt. 

2. 

Der Durchbruch in die nächsttiefere Schicht gelingt bei Thomas überall 
dort, wo die Begriffe der vita activa und contemplativa unterbaut werden 
mit den allgemeineren Begriffen der aktiven, leistenden, und der kontem- 
plativen, empfangenden Haltung. Und weil jene ersten Grundbegriffe aus- 
drücklich aus den intellektuellen Grundhaltungen abgeleitet wurden15, wird 
die Problematik jener zur Problematik dieser. Nun aber zeigt sich sofort, 
daß die Kontemplation keineswegs bloßer passiver Empfang ist, sondern 
ein aus actio und passio gemischter Akt und, in anderer Hinsicht, geradezu, 
die höchste Tätigkeit des geschaffenen Geistes. Thomas kennt das Paradox 

13 ib. c 7 ad 7.      " S. Th. 2. 2, q 182, a 4. 
15 activum et contemplativum, sive speculativum et practicum sunt differen- 

tiae intellectus. ib. q 179, a 1 obj. 2. 



Aktion und Kontemplation 365 

des Geschöpfes sehr wohl, das gerade dort, wo es mehr von Gott empfängt, 
auch mehr an seiner Akthaftigkeit teilnimmt1', so daß mit der Kraft der 
Kontemplation auch die der Aktion steigt, ja der höchste Akt des Geistes, 
die intellektuale Anschauung, immer als operatio geschildert wird, obwohl 
sie Hinnahme des absoluten Objektes ist. 

So stellt sich heraus, daß jene Unterscheidung der beiden Lebensarten 
durchaus nur menschlich, und zwar menschlich-diesseitig ist, und somit eine 
ganz vorläufige bleibt. Schon bei den Engeln gibt es die Unterscheidung von 
Aktion und Kontemplation nicht mehr17. Ebensowenig gibt es zwischen 
beiden eine Spannung bei Adam, der in ungestörter Kontemplation18 zu- 
gleich in Aktion ist. Die Spannung tritt nur dort hervor, wo auf Grund der 
Sünde das Aktive zu einem Hindernis, einer Trübung des Kontemplativen 
geworden ist19. Im Heiligen, der den Grund dieser Trübung überwunden 
hat, sollte, wenigstens annäherungsweise, jene Einheit wiederhergestellt 
sein, die im unversehrten Geschöpf, Engel oder Mensch, die Absicht des 
Schöpfers widerspiegelt. Und wie der Engel, wenn er zur Aktion aus- 
gesendet wird, die Schau Gottes nicht verläßt20, so müßte der vollkommene 
Mensch die ursprüngliche Synthese wiedergewinnen können. 

Der ganze .Fragenkomplex um das theoretisch-praktische Wesen der 
Wahrheit (der hier nur angedeutet werden kann) müßte in die gleiche 
Richtung weisen. Die Wahrheit, das Kontemplative und Empfangene, ist in 
doppelter Hinsicht zugleich aktiv: einmal als der immanente Akt des Gei- 
stes sowohl im Diskursiven wie in der intellektuellen Schau, dann aber 
sofern ein Verstand ohne Wille nicht denkbar ist21, Wille und Verstand sich 
vielmehr gegenseitig voraussetzen22, und, was daraus unmittelbar folgt, 
weil die Wahrheit ebensosehr getan als geschaut sein will. Das ist der wahre 
Sinn vom existentiellen Charakter der Wahrheit, die man erst wirklich be- 
sitzt, wenn man sie tut, sie nicht nur begrifflich eingesehen hat, sondern 
durch sein ganzes Sein und Leben ausdrückt. Der Übergang zum johanne- 
ischen facere veritatem (Jo 3,21) ist ein unmittelbarer, • und Johannes 
dürfte gewiß nicht des Aktivismus verdächtig sein. Bei Thomas drückt 
sich etwas davon in der Amphibolie aus, kraft welcher manche Akte eben- 
sowohl zum aktiven wie zum kontemplativen Leben hingezogen und ge- 
deutet werden können: so gehört die Prudentia im engern Sinn zu den 
moralischen Tugenden, die selbst zum aktiven Leben gehören, im weitern 
zum kontemplativen23, und wenn die aktiven Tugenden als Vorbereitung 
und Einübung in die Kontemplation verstanden werden, gehören sie selber 
auch zum kontemplativen Leben24. Damit werden die beiden Haltungen zu 
Prävalenzformen einer tieferliegenden Einheit. Sie bedingen sich ebenso 
gegenseitig, wie zwischen Verstand und Wille eine reziproke Priorität be- 

16 quanto aliqua natura Deo vicinior, tanto minus ab eo inclinatur et nata est 
seipsam inclinare. De Ver 22, 4 c. 

17 S. Th. 2. 2, q 181, a 4 ad 2. 18 ib 1, q 94, a 1 c. 
10 ib. 2. 2, q 181, a 4 ad 2. 20 Gregor, Mor 1 2 c 2. 
11 S. Th. 1, q 16, a 4 c. 22 ib. ad obj. 
23 ib. 2. 2, q 181, a 2. ** ib. q 181, a 1 ad 3. 



366 Hans Urs von Balthasar 

steht: Kontemplation ist die Voraussetzung einer wahren Aktion15, Aktion 
ist umgekehrt die unerläßliche Vorbedingung wahrer Kontemplation". Das 
Höchsterreichbare ist eine Einheit, in der Aktion nicht • wie stets zu be- 
fürchten • zu einer Minderung der Kontemplation27, sondern im Gegenteil 
zu deren Fülle ausschlägt, so etwa, wie die Kirche die Fülle Christi ist: ohne 
sie eigentlich zu mehren, schenkt sie ihm den Raum, den sie braucht, sich zu 
verströmen, zu offenbaren und auszuwirken. 

So kennt Thomas auch kein letztes Entweder-Oder in der Berufswahl: 
es mag wohl eine gewisse natürliche Eignung mehr zur Aktion oder mehr 
zur Kontemplation in verschiedenen Menschen geben, aber auch jene, die 
mehr zum aktiven Leben sich eignen, können durch die Einübung der 
Aktion zur Kontemplation geschult werden, und die mehr zum kontempla- 
tiven Leben sich eignen, können die Schulung des aktiven Lebens auf sich 
nehmen, um dadurch zur Kontemplation geeigneter zu werden28. 

Aber auch diese zweite Problemschicht, die vorwiegend im Philosophi- 
schen bleibt, erreicht noch nicht den Grund der Frage. Dieser wird erst 
sichtbar, wenn man, über alle Philosophie hinaus, direkt und unmittelbar 
die Offenbarung befragt und zuletzt alles Vorgewußte an diesem einzigen 
Letztmaß bemißt und, falls etwas davon hier als zu leicht befunden wird, 
bedenkenlos fallen läßt. 

1. An erster Stelle steht das Vorbild Christi, der in seinem Leben ein 
vielfach verschlungenes Verhältnis von Aktion und Kontemplation zeigt. 
Was seine innere Haltung, gleichsam den Hintergrund seiner Seele betrifft, 
so besteht hier eine ständige, ununterbrochene Einheit von beiden. Wie der 
trinitarische Gott ununterscheidbar immerdar ruht und wirkt, immerdar 
sich schaut und die innergöttlichen Sendungen trägt, so ist die Seele 
Christi immer damit beschäftigt, den Vater zu schauen und die Sendung des 
Vaters zu wirken: •der Sohn kann nichts tun, als was er den Vater tun 
sieht" (Jo5,19). Daß Christus das Wort des Vaters ist, ist seine Kon- 
templation, daß er das Wort des Vaters ist, ist seine Aktion. •Ich rede, 
was ich bei meinem Vater gesehen habe" (Jo 8, 38). Daß sein einziges Zeug- 
nis zugleich ein Doppelzeugnis ist (Jo 8,18), ist Ausdruck der im Trinitari- 
schen gründenden Einheit von Aktion und Kontemplation. Gerade darum 
aber ist es keine tote Einerleiheit, sondern Ausdruck höchster, gespannte- 
ster Lebendigkeit; einer göttlichen Lebendigkeit, die sich in der mensch- 
lichen Auslegung und Übersetzung im Leben Christi nicht anders darstellen 
läßt als durch ein zeitliches Auseinandertreten der Pole. Einmal so, daß die 
Ganzheit dieses Lebens sich gliedert in dreißig Jahre Kontemplation und 
drei Jahre Aktion, wobei diese drei Jahre abermals mit der vierzigtägigen 
Kontemplation eröffnet werden. Dann weiterhin so, daß der Herr seine 

25 ib. q 182, a 1 ad 1. *• ib. q 181, a 1 ad <2; a 4 c. 
27 per modum subtractions: ib. q 182, a 1 ad 3. 28 ib. a 4 ad 3. 



Aktion und Kontemplation 367 

Tage der Aktion, seine Nächte der Kontemplation widmet, daß er durch 
seine Aktion die Jünger und das Volk immer tiefer in seine Kontemplation 
einführt und ihnen zeigt, daß seine Aktion nichts anderes ist als der Aus- 
druck seiner Kontemplation. Wie dann schließlich die ganze irdische Zeit 
des Herrn als Aktion aufgefaßt werden kann, die der Fülle seiner himm- 
lischen und ewigen Kontemplation entströmt und dahin zurückkehrt. 
Anderseits aber auch seiner himmlischen und ewigen Aktion, die darin 
besteht, in Ewigkeit den Willen des Vaters zu tun, ja der unendliche Aus- 
druck dieses Willens, der persongewordene Wille des Vaters zu sein, so daß 
wiederum seine ganze ewige Kontemplation wie seine ganze zeitliche 
Aktion und Kontemplation als im Dienste seiner ewigen Aktion stehend 
aufgefaßt werden kann. Er ist die vollkommene Einheit des Tuns und des 
Geschehenlassens: des Gezeugtwerdens und der vollkommenen Bejahung 
und Übernahme dieser Zeugungstat des Vaters. Einziger Maßstab für seine 
Aktion wie für seine Kontemplation ist seine absolute liebe zum Vater; 
alles, was dieser Liebe entstammt, ist makellos und vollkommen. Sein Ab- 
stieg in die Welt ist ebenso vollkommen wie sein Bleiben beim Vater; seine 
Liebe zu seinen menschlichen Brüdern ist ebenso vollkommen wie seine 
Liebe zum göttlichen Vater. Seine irdische Aktion ist um nichts weniger 
vollendet als seine himmlische Kontemplation. 

Von hier aus muß nun auch das Letzte, was bei Thomas noch vom griechi- 
schen Intellektualismus verbleibt, preisgegeben werden. Es geht nicht an, 
die Gottesliebe auf die Kontemplation, die Nächstenliebe auf die Aktion zu 
verteilen, und jene dieser überzuordnen2*. Die Liebe von der in 1 Kor 13 
die Rede ist, ist ebenso unmittelbar und unteilbar Gottes- wie Nächsten- 
liebe, aktiv wie kontemplativ. Es geht darum auch nicht an, die Schau des 
Übermenschlichen im Intellekt (wodurch der Mensch Gott und den Engeln 
zugesellt wird) der Kontemplation, die Besorgung der irdischen Dinge 
durch die ratio inferior (wodurch er mit dem Untermenschlichen, dem Tier, 
in Gemeinschaft tritt) der Aktion zuzuteilen30 und diesen Abstieg als ein 
notgedrungenes Erdulden zu schildern31. Geschieht der Abstieg wirklich, 
wie Thomas hier sagt, propter abundantiam divini amoris, ut ejus voluntas 
impleatur, propter ipsius gloriam (wegen der überfließenden Gottesliebe, 
damit sein Wille erfüllt werde, und um seiner Ehre willen), und ist dieser 
Weg der ausdrückliche Weg Christi, dann hat jede entgegenstehende Wer- 
tung zu verstummen, jede vorausgehende Über- und Unterordnung sich 
dieser maßgebenden Bewegung Christi selbst unterzuordnen. 

Dies um so mehr als, wie schon früher angedeutet, die ununterscheidbare 
Aktion und Kontemplation Christi zuletzt in die alleinige Passion mündet, 
die als das konkrete Endziel (telos: Jo 13,1) seiner irdischen Existenz zu- 
gleich dasjenige seiner Aktion und Kontemplation war: Passion als das 
immanente Ende seiner Aktion, da das Äußerste seines Leistens, Wirkens, 
Ausstrahlens folgerichtig bis zur freiwilligen Hingabe seines Lebens geht 

» S. Th. 2. 2, q 182, a 1. 
30 ib. 1. 2, q 3, a 5; 2. 2,*q 182, a 1. 31 ib. 2. 2, q 182, a 2. 



368 Hans Urs von Balthasar 

(Jo 10,18). In diesem Sinn ist seine Passion der Höhepunkt seiner Aktion, 
seine Schwäche der Höhepunkt seiner Stärke, sein Nicht-mehr-können die 
stärkste Äußerung seiner Allmacht, sein Bankrott der Augenblick seiner 
höchsten Wirkung. Und die Eucharistie, die den Zustand seiner absoluten 
Verströmtheit selbst für die Weltzeit verabsolutiert, ist in der Kirche die 
Universalisierung seiner damals zeitlich beschränkten Aktion. Passion ist 
aber ebensosehr das Ende seiner Kontemplation, sofern diese das immer- 
währende Geschehenlassen des Willens des Vaters in ihm war. Dadurch, 
daß eine Aktion zuletzt zur Passion wird, zeigt er der Welt, daß seine 
Aktion schon immer eine Form seiner Kontemplation war, daß wirklich 
der Vater in ihm war und aus ihm sprach und die Werke wirkte, die er tat. 
Und wenn die Kontemplation in der Passion zur Nacht des Nicht-Sehens 
wird, so ist auch das Vollendung menschlicher Kontemplation, in der Gott 
so sehr Überhand nimmt, daß auch die Schau seines Lichtes in diesem Licht 
untergeht, zu jener areopagitischen Gipfel-Kontemplation Gottes als •hell- 
lichte Finsternis", die ihre alleinige Echtheit und ihren Maßtstab im Kreuz 
hat. Und wiederum ist die Eucharistie die Vollendung und Verewigung sei- 
ner Kreuzeskontemplation, weil er als der nur noch Verströmte der ganz 
Geöffnete, Bereite, Überantwortete ist. 

2. Die Haltung Christi ist Vorbild für den Christen, der sich sein Maß 
nirgendwoher als von Christus allein geben läßt. Dieser Christ ist zunächst 
Maria, die gegenüber der gottmenschlichen Einheitsform des Sohnes die 
reine kreatürliche Einheitsform darstellt, aber auch gegenüber der 
männlichen Form des Sohnes (obwohl dieser auch die weibliche in sich 
präfiguriert, sofern alles Geschöpf liehe Gott gegenüber sich empfan- 
gend verhält) die weibliche Form verkörpert. Als Frau sowohl wie als Ge- 
schöpf und zugleich (wie Scheeben sagt) als Idee der Kirche wird bei Maria 
die Kontemplation unterstrichen: sie wirkt mit, indem sie an sich geschehen 
läßt, sich zum Gefäß des Wortes macht und bereitstellt. Ihre Aktion selbst 
erhält dadurch einen betont kontemplativen Charakter. Darüber hinaus 
aber ergänzt sie als Frau und Gehilfin das Werk des männlichen Sohnes: 
während der Zeit seiner Kontemplation, um diese zu ermöglichen, ist sie 
vorwiegend aktiv; während der Zeit seiner Aktion, und um diese betend 
zu begleiten, ist sie vorwiegend kontemplativ. Und erst in der Passion, in 
der jede relative Unterscheidung und Verschiebung von Aktion und Kon- 
templation untergeht, fällt ihre Stunde mit der des Sohnes voll zusammen. 

Die geschöpfliehe Bereitschaft, Gottes Wort aufzunehmen, unterscheidet 
sich von derjenigen Christi dadurch, daß für den bloßen Menschen das Wort 
Gottes immer das unfaßbar Größere, nicht zu Ermessende, nur im Gehor- 
sam des Glaubens zu Empfangende bleibt. Die Antwort des Menschen auf 
dieses Wort kann nur die Bereitschaft sein, sich immer neu und ohne Unter- 
laß von Gott für die Aufnahme des Wortes ausweiten und dehnen zu lassen. 
Das gilt in besonderem Maße für jene, die dazu berufen sind, das Wort 
Gottes in der Kirche zu verkünden und auszulegen. Sobald einer von diesen 
der Meinung wäre, für sich oder für die andern genug verstanden zu haben, 
sobald er die Begriffe, die er sich erarbeitet als hinreichend erachtete, um 



Aktion und Kontemplation 369 

seine Predigt oder Verkündigung •einstweilen" zu füllen, hätte er das 
Wesentliche des Wortes, seine Göttlichkeit und damit sein Je-größer-sein 
als alle menschlichen Begriffe, verkannt und könnte nicht mehr christlich 
von ihm reden. Nur jener Verkünder klingt als christlicher Zeuge glaub- 
haft, dem man es anhört, daß er aus der •Erkenntnis der alles Erkennen 
übersteigenden Liebe Christi" (Eph 3,19) herausspricht. 

Wenn auch vordergründig das Christenleben immer ein Abwechslungs- 
rhythmus zwischen Zeiten der Aktion und Zeiten der Kontemplation ken- 
nen wird, so wird doch hintergründig die immer größere Durchdringung von 
Aktion und Kontemplation das anzustrebende Ideal sein. Beim Heiligen 
sind beide nicht mehr unterscheidbar. Er kann, während er handelt, in der 
vollkommenen Kontemplation sein. Er kann im Kranken, den er pflegt, 
Christus sehen und betrachten, im Gehorsam, den er ausführt, die Gnade 
des Gehorsams Christi sehen und erleben; er kann also, nach der Formel 
von Ignatius, in actione contemplativus (im Tun beschaulich) sein. Er wird 
dabei das Maß seiner Aktion und seiner Kontemplation nicht selber be- 
stimmen, um nicht in die Gefahr zu kommen, durch ein Übermaß an Aktion 
schließlich doch die Kontemplation zu verlieren, er wird nicht meinen, ein 
Je-mehr an Aktion verbürge ihm ein Je-mehr an Kontemplation. Er wird 
vielmehr nie vergessen, daß auch die ignatianische Formel •in actione con- 
templativus" die alte patristische und thomistische Formel: •ex abundantia 
contemplationis activus" zur Grundlage behält. Und er wird vor allem sich 
hüten, den Wirkungsbereich seiner Aktion (die ja immer aus der nicht um- 
grenzbaren Kontemplation sich nährt) irgendwie abstecken zu wollen. Die 
Frucht der christlichen Aktion geht, weil sie eine göttliche Frucht ist, immer 
über die Sichtbarkeit der Aktion hinaus; sie liegt also immer zum Teil im 
Bereich der Kontemplation, sowie anderseits die Frucht der Kontemplation 
eine ihr selbst nie durchschaubare Aktion ist. Das gilt es noch abschließend 
zu betrachten. . 

3. Der Grund, warum in der Patristik und Scholastik die Lehre von Kon- 
templation und Aktion noch nicht zur vollchristlichen Entfaltung gelangen 
konnte, liegt darin, daß die Kontemplation wegen einer zu starken An- 
lehnung an die individualistische Auffassung bei den griechischen Philoso- 
phen, nicht in ihrer wahren Fruchtbarkeit erkannt wurde. Wie alle frühe- 
ren sieht Thomas die Fruchtbarkeit vor allem in der Aktion, er sieht diese 
darum auch als Fruchtbarkeit der Kontemplation32. Die mit Gott allein be- 
schäftigte Kontemplation dagegen erscheint wie eine rein individuelle An- 
gelegenheit; obwohl Thomas die religio mixta der rein kontemplativen 
übergeordnet hatte, ordnet er schließlich doch wieder die vita eremitica 
(das Einsiedlerleben) der vita socialis (dem Gemeinschaftsleben) über, weil 
•der Vollkommene sich selbst genügt", so sehr auch die vita socialis notwen- 
dig war, um ihn zu dieser Vollkommenheit zu führen33. Daß diese sich ge- 
nügende Vollkommenheit aber christlich nur dann bestehen kann, wenn sie 
in einem geheimnisvollen Sinn ein kirchlich fruchtbares, ausstrahlendes 
und apostolisches Leben ist, diese Einsicht kommt in der Geschichte der 

38 S. Th. 2. 2, q 188, a 6.        3S ib. q 188, a 8. 
24 



370 Hans Urs von Balthasar 

Spiritualität erstaunlich spät zum Durchbruch. Ihr Fehlen läßt die Argu- 
mente der Väter und Scholastiker für die Überlegenheit der Kontempla- 
tion nicht zur vollen Überzeugungskraft kommen. De Guibert hat sich mit 
Recht darüber verwundert, daß selbst Suarez noch kaum etwas vom aposto- 
lischen Sinn der Kontemplation zu ahnen scheint. Freilich ist diese Frucht 
der Kontemplation irdisch nicht zu fassen; was Thomas davon sah: die ihr 
entströmende Aktion des Lehrens und Predigens, war ja nur ein kleiner 
Teil. Der größere liegt im Geheimnis der Aktion Gottes verborgen, in der 
unsichtbaren Aktion der Gnade in der ganzen Kirche, der ganzen Mensch- 
heit. Und gerade sofern der Kontemplative auf die Schau der Frucht ver- 
zichtet, ist seine Aktion die weiteste; sie mündet hinein wie ein begrenzter 
Fluß in das unbegrenzte Meer der unendlichen Aktion GotteSj mündet auch 
hinein in den nicht erschöpfbaren Schatz der Kirche, sie ist also, wie nichts 
anderes in. der Kirche, sozial und gemeinsam. Der rein Kontemplative hat, 
wie die kleine Therese sagt, nicht nur auf allen materiellen, sondern ebenso 
auf allen geistigen Privatbesitz völlig verzichtet. Therese läßt denn auch 
ihre Selbstbiographie in eine Apotheose der Aktionskraft der Kontempla- 
tion ausmünden: sie ist der archimedische Punkt, von dem aus die Welt 
aus den Angeln gehoben werden kann34, weil sie Gott jene Blumenblätter 
streut, die, wenn die triumphierende Kirche sie sammelt und durch die 
Hände des Herrn gehen läßt, •unermeßlichen Wert erhalten", und •über 
die leidende Kirche gestreut werden, um* ihre Flamme zu ersticken, über die 
streitende, damit sie den Sieg erringe" (199). Bedingung dafür ist, so wie- 
derholt Therese, daß der Kontemplative darauf verzichtet, seine Frucht 
selbst zu sehen; daß er mit dem kontemplativen und eucharistischen Herrn 
ein ganz nur Verströmter sei. Daß er nichts anderes mehr wünsche, als •ein 
Strahlen zu sein, das von der Stirn meiner Mutter", der Kirche, •aus- 
geht" (198). • 

Die Fruchtbarkeit der reinen Kontemplation ist kein ausschließliches 
Vorrecht dieser; sie weist letztlich nur auf die wahre und einzige Quelle 
aller Fruchtbarkeit für Aktion wie für Kontemplation hin: die Liebe. Er- 
setzt man einen Augenblick den Ausdruck •Fruchtbarkeit" durch den der 
;,Verdienstlichkeit" (der aber weniger sagt als jener), so begegnet uns diese 
Wahrheit unter dem Satz: efficacia et radix meriti est Caritas (die Wirkkraft 
und Wurzel des Verdienstes ist die Liebe)85. Aber da die Liebe ja •nicht das 
ihrige sucht" (1 Kor 13, 5), so wird sie auch nicht für sich selbst •Verdienste 
sammeln", sondern die Früchte, die sie trägt, Gott und der Kirche schenken 
• Früchte ihrer kontemplativen Aktion oder ihrer aktiven Kontemplation. 
•Keine Vorräte anlegen. Die Güter verteilen, sobald man sie erhält. Auch 
wenn man achtzig Jahre alt würde, immer gleich arm sein. Keine Erspar- 
nisse zu machen verstehen. Alles, was man hat, sofort wieder hergeben" 
(Kl. Theresia, S. 253). 

34 Ausgabe 1947, Johannesverlag, Einsiedeln, S. 187. 
35 S. Th. 1. 2, q 114, a 4; 2. 2, q 182, a 2. 




