
371 

Vom Wesen des Christseins in ostkirchlicher Sicht 
Gedanken zum Werke des Nikolaus Kabasilas (f 1371) •über das Leben in Christus" 

Von Universitätsprofessor Dr. Georg W u n d e r 1 e, Würzburg 

1. 

Christsein heißt ein •zweiter Christus" sein. Und das bedeutet Christus 
im Leben nachbilden. Die Nachbildung Christi ist Grundlage und Inhalt 
der christlichen Existenz. Das bezeugt das Neue Testament mit unwider- 
sprechlicher Klarheit. 

Damit ist ein Naturgesetz übernatürlich erhöht und verklärt. Denn auch 
innerhalb des rein menschlichen Lebens ist Wachstum und Entwicklung 
zur vollen geistigen Persönlichkeit nicht ohne Ideal und Nachfolge möglich. 

Ein neuerer Jugendpsychologe, Hann Ruppert, der freimütig anerkennt, 
daß andere Zeiten •sicher reicher an Nachfolge als die unsere" gewesen 
seien, spricht geradezu die Behauptung aus: •Wenn ich Antwort auf die 
Frage nach dem Sinn des menschlichen Daseins zu geben hätte, auf Grund 
dessen, was uns die Jugend selbst aus innerstem Sehnen heraus sagt, so ist es: 
reifwerdenzurNachfolge"1. Und Ruppert faßt Vorbild und Nach- 
folge innerlich zusammen, so daß wahre Ineinsbildung entsteht: •Das Vor- 
bild ist nicht anschauliches Komplement des Ideals, damit wäre die Vor- 
bilderfahrung nur ganz äußerlich beschrieben. Im Vorbildhaben erstreckt 
sich die Hingabe auf den ganzen Menschen und alles, was^r ist, sie ist Liebe 
zu seinem Wesenskern, dieser einzigartigen Wirklichkeit des Menschentums 
in individueller Gestalt"2. , 

Nun ist für die entscheidende Formung der christlichen Existenz und 
damit des christlichen Menschenbildes letztlich kein Mensch, auch der 
größte Heilige nicht, Vorbild und Ideal. Das sagt uns ein Großer im Him- 
mel der Heiligen, Johannes vom Kreuz: •Nimm dir nie einen Menschen, so 
heilig er auch sein mag, zum Vorbild für dein Handeln, da der böse Feind 
dir seine Ünvollkommenheiten vor Augen rückt!" Folge vielmehr Jesus 
Christus nach, der die höchste Vollkommenheit und Heiligkeit ist, und du 
wirst nie irre gehen!'" 

Die Aszese des christlichen Abendlandes hat ein Büchlein aufzuweisen, 
das dafür schon Ungezählten unübertroffene Wegweisung erteilt hat und 
noch erteilen wird, die •Imitatio Christi" des Thomas von Kempen. Ihr 
Programm ist (I, 1): •Summum Studium nostrum sit, in vita Jesu Christi 
meditari". Und eine •Meditation" wird hier Kapitel für Kapitel geboten, 
die nicht theoretisch über der christlichen Existenz schwebt, sondern mitten 
ins Herz des christlichen Handelns drängt und das Leben wahrhaft •secun- 
dum Christum" gestaltet. Es ist nicht ganz leicht zu entscheiden, ob der Ver- 

1 Hann Ruppert, Aufbau der Welt des Jugendlichen; ein Beitrag zur Frage nach 
der Bildung und Entwicklung des Werterlebens und Wertbewußtseins in der 
Reifezeit (Leipzig 1931), S. 109. 

* Ebd. S. 111. 
' Des hl. Johannes vom Kreuz sämtliche Werke (München 1923ff); 5. Bd., S. 70. 

• Vgl. Walter Nigg, Große Heilige (Zürich* 1947), S. 263. 
24* 



372 Georg Wunderle 

fasser4 ein Mystiker im eigentlichen Sinne ist, oder bloß • wie man ge- 
legentlich gesagt hat • ein •enthusiastischer Moralist". Wir lassen das Pro- 
blem hier beiseite und freuen uns der allgemein christlichen Geltung und 
Wirkung dieses echt katholischen Buches, 

Hat die Ostkirche die Nachfolge Christi ebenfalls als Programm 
christlicher Aszese und Mystik aufgestellt? Nach dem neuesten Berichte 
eines angesehenen orthodoxen Theologen müßte man diese wichtige Frage 
verneinen. Vladimir Lossky hat jüngst das befremdliche Wort gesprochen5: 
•Der Weg der Nachahmung Christi wurde im geistlichen Leben der Ost-' 
kirche niemals beschritten. In der Tat würde er hier den Anschein eines 
gewissen Mangels an Fülle erwecken, einer äußeren Haltung Christus 
gegenüber6. Für die östliche Spiritualität ist der einzige Weg, der uns Chri- 
sto gleichförmig macht, der der Erwerbung der Gnade, die der Heilige Geist 
schenkt. Die Heiligen der Ostkirche haben niemals Stigmata erhalten, 
äußere Abdrücke, durch die einige große Heilige des Westens dem leidenden 
Christus ähnlich wurden. Ganz im Gegenteil: sehr häufig sind die östlichen 
Heiligen durch das innere Licht der unerschaffenen Gnade verklärt worden 
und erschienen glänzend wie Christus bei seiner Verklärung." Hier kann 
auf die im letzten Satze angedeutete hesychastische Streitfrage nicht ein- 
gegangen werden. Es ist auch kaum nötig, darauf hinzuweisen, daß die 
westliche Aszese das Ziel der Nachfolge Christi keineswegs in der körper- 
lichen Verähnlichung mit dem leidenden Heiland (Stigmatisation) verwirk- 
licht sieht7. Aber die größte Verwunderung erregt es, von Lossky zu hören, 
daß die Nachfolge Christi in der Ostkirche kein leitendes Ideal der Fröm- 
migkeit gewesen sei. J. Hausherr hat einen Aufsatz angekündigt, in dem 
er dieser Behauptung energisch entgegentreten werde8. Jedem, der sich 
einigermaßen in der ostkirchlichen Frömmigkeitsliteratur umgesehen hat, 
erscheint Losskys Aufstellung unbegreiflich. Von allen anderen Lehrern 
der Nachfolge Christi abgesehen, ist es der große Laie NikolausKaba- 
s i 1 a s (t 1371), der hier förmlich als Klassiker in Betracht kommt. Sein be- 
rühmtes Buch •Über das Leben ins Christus" (iteoi, tfjg ev Xpiatcp £(DT}g) kann 
für die Ostkirche an Bedeutung mit unserer •Imitatio Christi" verglichen 
werden, der es zeitlich etwa zwei Menschenalter vorangeht". Die verglei- 

4 Über den der wissenschaftliche Streit nun wieder neu aufzuflammen scheint. 
Vgl. Theologische Literatur-Zeitung 72 (Juli 1947), S. 35 f. 

5 So nach Bernhard Schultze S. J. in seinem Artikel •Zwei Arten neurussischer 
Mystik" (Geist und Leben; Zeitschrift für Aszese und Mystik 20 [Dezember 1947]), 
S. 298. 

6 Ein kaum verständlicher Satz! 
7 Darüber siehe meine Schrift •Zur Psychologie der Stigmatisation" (Pader- 

born 1938), deren Ergebnisse neuestens von Madame Lot-Borodine bestätigt 
werden. 

8 J. Hausherr S. J., Nachahmung Jesu Christi in der geistlichen Literatur der 
Byzantiner, erscheint als Sonderdruck. 

" In Migne's Patrologia Graeca ist des Nikolaus Kabasilas Werk im 150. Band 
enthalten. Der protestantische Theologe W. Gass (t 1889) hat es uns in einer 
damals (1848) sehr guten eigenen Ausgabe vorgelegt: •Die Mystik des Nikolaus 
Cabasilas vom Leben in Christo" (Neue Titelausgabe von M. Heinze; Leipzig 
1899). Auf diese werde ich mich beziehen unter Angabe der Seitenzahl und der 
Randziffer des Textteils. Deutsch ist bisher eine wenig befriedigende Auswahl 



Vom Wesen des Christseins 373 

chende Untersuchung der beiden aszetischen und mystischen Grundwerke 
habe ich schon vor Jahren als eine lohnende Aufgabe bezeichnet und mir 
selber vorgenommen. Die Nachkriegsverhältnisse haben mir die Durchfüh- 
rung bisher unmöglich gemacht. 

Die nachfolgenden Erörterungen sollen Vorschau und Überschau dessen 
sein, was ich über des Nikolaus Kabasilas' eigenartige Ansicht vom wahren 
Christsein auf Grund mehrjähriger Beschäftigung mir zu sagen erlauben 
darf. 

Einen fast unersteigbaren Gipfel menschlichen Strebens richtet Gregor 
von Nazianz (orat. 1, 5) vor uns auf, wenn er uns mahnt: •Laßt uns werden 
wie Christus, da Christus uns gleich geworden ist. Werden wir Götter um 
seinetwillen, da er um unseretwillen Mensch geworden ist." Die Christen- 
heit ist anscheinend weit von diesem Ziele abgekommen, sonst hätte nicht 
Sören Kierkegaard sich damit zufrieden gegeben, von der Nachfolge Chri- 
sti zu verlangen, daß sie nicht zur bloßen Poesie, Mythologie oder gar zur 
Idee im abstrakten Sinne werde10. Haben wir uns nicht tatsächlich daran 
gewöhnt, übernatürliche Wirklichkeiten zu •Ideen" herabzumindern? Frei- 
lich nicht im Sinne Piatons, sondern im Sinne Kants, dem schon Gott, Frei- 
heit, Unsterblichkeit zu •Postulaten der praktischen Vernunft" herabgesun- 
ken sind ... Davon ist nun weder bei Nikolaus Kabasilas, noch bei Thomas 
von Kempen die Rede. Sie sind • wohl jeder in seiner Art • überzeugte 
christlicheRealisten und Kardinal Newman könnte sie als leuch- 
tende Beispiele für seine Forderung des •realizing" christlichen Lebens hin- 
stellen. Gerade bei Nikolaus Kabasilas spielt ja schon dem Titel seines 
Buches gemäß die Tatsache des Lebens in Christus die be- 
herrschende Rolle. Und damit ist nichts bloß Ideenmäßiges oder Symbol- 
haftes gemeint, sondern Wirklichkeit und Existenz im vollen Sinne des 
Wortes. Zahlreich sind die Stellen bei ihm, wo dies als Selbstverständlich- 
keit zum Ausdruck kommt. Unser christliches Leben soll ein wahrhaftes, 
entsprechendes Abbild des gottmenschlichen Lebens Christi werden. In die- 
sem Streben tritt deutlich hervor, was Gott zu wirken und was wir zu lei- 
sten haben (I, 29). Die göttliche Seite bleibt uns allerdings undurchdringlich; 
vor allem die Art des übernatürlichen Lebens selbst. Dieses ist viel zu er- 
haben, als daß es mit menschlichen Worten erklärt werden könnte. Denn es 

von Friedrich Murawski, Führer zu Gott; eine Auswahl aus griechischen Kirchen- 
schriftstellern in freier Übersetzung, Mainz 1926), S. 157 ff erschienen. Da sie 
immerhin leichter zugänglich ist als Migne und Gass soll sie oben mitbenutzt 
werden. P. Alois Mager O. S. B. (t 1946) hat mir kurz vor seinem allzu raschen 
Hinscheiden mitgeteilt, daß er ebenfalls eine Übersetzung des ganzen Textes 
fertiggestellt habe. Ich selbst hätte dazu eine ausführliche Darstellung der Mystik 
des Nikolaus Kabasilas geschrieben. Meine jahrelang gesammelten Materialien 
zu diesem Buche sind bei der fürchterlichen Katastrophe Würzburgs (16. März 
1945) zugrunde gegangen, sodaß ich nur mehr daran denken kann, eine kleinere 
Studie, sozusagen aus dem Gedächtnis niederzuschreiben. P. Magers Übersetzung 
ist meines Wissens noch nicht gedruckt worden. 

10 Vgl. Josef Hasenfuß, Christliche Existenz heute (Würzburg 1947), S. 29. 



374 Georg Wunderle 

ist nach des heiligen Paulus Lehre eine Kraft der zukünftigen Welt und eine 
Vorbereitung auf ein anderes Leben. In Christus ist dieses Leben als ge- 
schichtliche Tatsache erschienen (vgl. II, 76 ff; II, 105 ff). Durch die heilige 
Taufe wird es den Menschen mitgeteilt. Der christliche Glaube versichert 
uns dieser geheimnisvollen Neugeburt mit größter Klarheit. In der Sicht 
des Glaubens, so führt unser Verfasser des öfteren aus, ist die himmlische 
Seligkeit als •Leben" in vollendetem Sinne gewissermaßen nichts anderes 
als die deutliche Offenbarung und ganze Entfaltung dessen, was der Christ 
schon hier auf Erden besitzt (vgl. etwa IV, 154). Und dieses wahre Leben 
gipfelt in der Liebe zu Gott, die nicht vergeht, sondern als bleibende, be- 
lebende Kraft uns mit dem lebendigen Gott verbindet (vgl. VII, 166 ff). 

So frei nun diese Liebeskraft des übernatürlichen Lebens tätig zu sein 
scheint, sie ist bei Nikolaus Kabasilas doch jeglicher subjektiven Willkür 
enthoben. Sie ist keine romantische Stimmung und noch weniger eine 
schöne Laune, sondern der tiefe und ernste Lebenstrieb der 
christlichen Existenz des Menschen. In ihr ist sie objektiv 
durch die Sakramente verankert. Und die gesamte Liturgie gewährt ihr 
Stütze und Nahrung. Das betont Nikolaus Kabasilas nicht bloß an den Stel- 
len, an denen er • wie etwa bei der Taufe • aus der Schrift den Anstoß 
erhält; es ist vielmehr1 der Zug, der durch die gesamte Darstellung geht. 
Die Nachfolge Christi und das aus ihr quellende Leben in Christus ist bei 
ihm wesentlich liturgisch und sakramental begründet und bestimmt. Nicht 
als ob er die ethische Tätigkeit darüber vernachlässigte; aber sie ist nur 
sinnvoll als Vollzug des durch die Taufe erzeugten und durch die übrigen 
Sakramente gefestigten, entwickelten christlichen Lebens. Es bleibt dabei 
eine Frage, inwieweit man bei unserem Verfasser von eigentlicher •Mystik" 
als Erfahrung der Gotteinigung zu sprechen vermag. An einer Reihe von 
Stellen kann man meines Erachtens nicht umhin, das zu vermuten. Aber 
es im strengen Sinne zu beweisen, wird man sich ebensowenig zutrauen, 
wie man etwa Thomas von Kempens Imitatio Christi schlechthin als •mysti- 
sches" Buch bezeichnen darf. Wie hier die ethische Gestaltung zunächst vor- 
schlägt, so dort die sakramental-objektive Begründung. Beides ist aber 
nicht einfach als Leugnung echter Mystik auszulegen. Ja, beide Male dürfte 
die Erfahrung wirklicher Christusmystik sogar die tragende Grundlage der 
gesamten christlichen Existenz bilden; denn ein wirkliches und wirksames 
Leben in Christus wird stets der Ausdruck begnadeter und bewußter 
Vereinigung mit Christus sein, ein Nachbild der hypostatischen Union. Der 
Christozentrismus ist der Frömmigkeit des Nikolaus Kabasilas 
wesentlich eigen, wenn auch in anderer Form als dies etwa bei der Imitatio 
Christi des Thomas von Kempen der Fall ist. 

Unseren Verfasser, der heute mit Recht als Laie gilt, hat man oft in die 
Nähe der Messalianer und noch öfter der Hesychasten gerückt. Auch dar- 
über ist die Entscheidung nicht ganz leicht zu treffen. Man kann sowohl 
messalianische wie hesychastische Andeutungen in dem von uns behandel- 
ten Werke finden. Aber der Geist desselben ist nicht messalianisch und auch 
nicht hesychastisch. Mir scheint das Letztere schon daraus hervorzugehen, 



Vom Wesen des Christseins 375 

daß die ganze Anweisung zum Leben der Frömmigkeit auf der Liturgie 
aufruht. Dieser Umstand kann sogar als Versuch des geraden Widerstandes 
gegen die mönchischen Hesychästen des Athos gewertet werden; denn ihnen 
bildete die Liturgie bloß die untere, allen Gläubigen erreichbare Gotteini- 
gung, während die •eigentliche", hier wohl gleich •mystische" Geistigkeit 
im hesychastischen Gebet sich vollendet". Wie Nikolaus Kabasilas sich • 
abgesehen von seinem hier zu betrachtenden Werke •über das Leben in 
Christus" • zur hesychastischen Bewegung sowie ihrer theologischen und 
psychologischen Grundlage überhaupt eingestellt hat, kann hier nicht er- 
örtert werden. Wäre er ein begeisterter Hesychast gewesen, dann wäre da- 
von wohl auch hier etwas deutlich Merkbares durchgeklungen. In ähnlicher 
Weise wollen wir von seinem Verhalten zur Union der orthodoxen Kirche 
mit Rom in diesem Zusammenhange absehen. Einen ausdrücklichen An- 
griff auf den römischen Katholizismus bemerken wir nicht. Nikolaus Kaba- 
silas wurde bei den Tridentiner Verhandlungen von katholischen Theolo- 
gen als orthodoxer Zeuge für die wirkliche Gegenwart Christi in der Eucha- 
ristie angerufen. Es ist also im wesentlichen altes Glaubensgut der einen 
katholischen Kirche, das er uns bietet; freilich in einer Form, die uns in 
mancher Beziehung nicht mehr vertraut ist. Trotzdem glaube ich, daß wir 
sie nicht ohne Nutzen kennen lernen. 

Die Imitatio Christi des Thomas von Kempen schließt mit einer großen 
Auseinandersetzung •de sacramento altaris", die als viertes Buch dem Gan- 
zen angefügt ist. Für die Geschichte des gesamten Werkes und für sein 
Verständnis ist dieser Abschluß von Wichtigkeit; das auf den ersten Blick 
Anorganische desselben bedarf einer eigenen Erklärung. Des Nikolaus 
Kabasilas •Leben in Christus" weist in dieser Hinsicht noch-mehr Probleme 
auf. Zunächst werden in ihm wesentlich nur jene drei Sakramente erörtert, 
die zur Begründung und Aufrechterhaltung der •normalen" (man gestatte 
diesen Ausdruck) christlichen Existenz dienen: Taufe, Firmung, Eu- 
charistie. Die Sakramente der Buße und der Ölung als Sakramente des 
•kranken" Christenstandes kommen nicht zur ausführlichen Behandlung. 
Die Standessakramente als Sakramente der Differenzierung des christlichen 
Lebens (Priesterweihe und Ehe) werden ebenfalls nicht betrachtet. 

In Kürze sei ein Überblick über das Ganze geboten: Im ersten und zwei- 
ten Buch wird nach einer überschauenden Einleitung über die heilige Taufe 
gehandelt; im dritten Buch über die heilige Firmung, im vierten Buch über 
die heilige Eucharistie. Und •unorganisch" im oben berührten Sinne schiebt 
sich nun im fünften Buch eine Darlegung über die Altarweihe ein. Aller- 
dings, wenn man sich eine Stelle aus dem dritten Buch vergegenwärtigt 
(III, 38), wonach Christus Altar und Priester zugleich ist, dann dürfte das 
sichtbare Symbol aller liturgischen Begehungen, der Altar, eine gewisse 
anschauliche Zentralstellung einnehmen, vermöge deren gerade ihm als 

11 Vgl. darüber meine Studie •Zur Psychologie des hesychastischen Gebets" 
(Würzburg 1947), namentlich S. 60. 



376 Georg Wunderle 

dem Ausstrahlungspunkt eine besondere geistliche Formungskraft (aw- 
TeXeia) bezüglich der christlichen Existenz zugeteilt wird. Der menschgewor- 
dene Logos wird im geweihten Altar •geschaut" und dient somit geradezu 
als plastisches Vorbild für die Nachformung. Die Plastizität dieses •Ideals" 
spielt in der gesamten Auffassung unseres Autors keine geringe Rolle. Er 
ist darin noch ein echter, •schauen"-wollender Hellene. Im sechsten und 
siebenten Buche (wenn das letztere überhaupt zum Ganzen gehört) gelangt 
dann der subjektive, ethische Anteil des Gläubigen zur Erörterung; es ist 
die Antwort auf die Frage: •Was muß der Getaufte, Gefirmte, mit der 
Eucharistie Gespeiste tun, um die sakramentale Gnade zu bewahren 
(qpuXctrreiv)"? In unserem westlichen Sinne dürfen wir zur •Bewahrung" 
sicher auch die Mehrung und Förderung rechnen. Damit ist also die Aus- 
bildung der christlichen Persönlichkeit gemeint, soweit sie 
vom Einsatz des Einzelnen abhängt. Und dieses Moment betont unser Ver- 
fasser mit erheblichem Nachdruck. 

Daß die starke Hervorhebung des Sakramental-Liturgischen für eine 
deutliche Beeinflussung des Nikolaus Kabasilas durch den Pseudoareopagi- 
ten zeugt, liegt ohnehin nahe. Auch darin könnte man einen Ausdruck der 
Stellungnahme gegen den damaligen mönchischen Hesychasmus erblicken. 
Zwingend scheint dieser Grund freilich nicht zu sein, weil des Pseudo- 
areopagiten hierarchisch-liturgische Gedanken zu weit verbreitet und zu 
tief eingedrungen waren, als daß sie allzu sehr auffallen konnten. Aber daß 
Nikolaus Kabasilas überhaupt das sakramental-liturgische System mit sol- 
cher Bewußtsein und Eindringlichkeit zum Ausgangspunkt seiner Lehre 
vom geistlichen Leben machte, das für ihn eben nur ein Leben in Christus 
sein konnte, darin liegt für die Geschichte der ostkirchlichen Frömmigkeit 
ein gewichtiges Moment. Daraus können auch wir westlichen Christen gro- 
ßen Nutzen ziehen. 

Die Betonung des Lebens bringt es mit sich, daß Nikolaus Kabasilas 
einerseits verhältnismäßig oft die organische Folge und den organi- 
schen Zusammenhang der von ihm dargestellten drei Sakramente 
behandelt, so wie wir sie aus unserer katechetischen Unterweisung eben- 
falls kennen (vgl. z. B. I, 31 ff; IV, 58 ff), andererseits die organische Be- 
trachtung immer wieder sammelt auf die Gemeinschaft im Leibe 
Christi. Hier ist besonders das vierte Buch • über die heilige Eucha- 
ristie • bemerkenswert. In diesen Ausführungen wird das sakramental 
Mystische mit dem persönlich Ethischen innig verbunden (vgl. etwa IV, 
51 ff). Die Bedeutung des einzelnen christlichen Lebens und damit der un- 
vergleichbare Wert der christlichen Persönlichkeit erscheint in selten kla- 
rem Lichte. Unser Autor zieht keine praktischen Folgerungen etwa für das 
soziale Leben, wie wir heute von den Verhältnissen dazu, gedrängt werden; 
aber die Anwendung ist bei der Lebendigkeit seiner Überzeugung gewiß 
nicht schwer. Hier dürfen wir von dem ostkirchlichen Schriftsteller nicht 



Vom Wesen des Christseins 377 

mehr verlangen, als uns die westlichen Theologen der damaligen Zeit 
bieten. Eine soziale Ethik oder gar eine Laienberufsethik war damals noch 
kein Problem. Da mußte erst eine Theorie der Laien-Vollkommenheit durch 
Franz von Sales und andere ausgebildet werden... 

Eigentlich am vollkommensten prägt sich die Nachfolge Christi als sakra- 
mentale Handlung in der Taufe aus. Naturgemäß schwebt hier der ganze 
Zusammenhang von Rom 6 vor: Christus ist gestorben, begraben und auf- 
erstanden. Ebenso der Christ. Aus dem Grabe der Sünde steht er •unter- 
getaucht" wieder zum Leben auf, zu einem neuen Leben, das seine rein 
natürlich-menschliche Existenz nicht auslöscht, sondern erhöht und ver- 
klärt. In dem Taufritus •ahmt" der Christwerdende das nicht bloß zu seiner 
Belehrung und Ermunterung nach, sondern er •folgt" hier seinem Heiland 
auf den Spuren seines wirklichen Lebens. Ist die Taufe vollzogen, dann 
existiert der Getaufte als •wirklicher" Christ und von da an ist sein Leben, 
falls er-die Gnade •bewahrt" und • sowohl durch die weiteren Sakramente 
als auch durch sein eigenes Bemühen • mehrt und fördert, ein Leben 
in Christus. Solange er auf Erden weilt, ist dieses Leben noch nicht 
voll entfaltet, es gleicht dem Leben des Embryo im Mutterschoße (xctftdjtep 
... Tö ejißpwv; I, 6), das von der Natur auf das Leben im Licht vorbereitet 
wird. Zwar wissen die •Seligen" (d. h. in der Taufgnade Lebenden) von 
dem ewigen Leben (des Himmels) mehr als die Ungeborenen vom irdischen 
Leben, aber das irdische Leben in Christus ist schließlich doch auch nichts 
anderes als eine Vorbereitung auf das zukünftige, mit dem es wesensgleich 
und daher innig verbunden ist (vgl. I, 6 ff). Die Sonne des jenseitigen 
Lebens strahlt jetzt schon ihr gütiges Licht aus'(&v8Tede (piAccvdpciMtoos; I, 8), 
das himmlische Salböl wird bereits jetzt auf uns ausgegossen und das Brot 
der Engel uns schon auf Erden geschenkt. Es ist ein wichtiger und frucht- 
barer Gedanke, der in der Unterstreichung der Einheit des irdischen mit 
dem himmlischen Gnadenleben hier ausgesprochen wird: die organische 
Vollendung des durch die Taufe Begonnenen in der ewigen verklärten Eini- 
gung mit Gott. Die Vorausnahme der himmlischen Seligkeit rechtfertigt 
auch die Beilegung des Namens •(iaxdotoi", •Selige" (vgl. I, 7), an die Ge- 
tauften. Man braucht meines Erachtens dahinter nicht eine Bezugnahme 
auf die im Taborlichte verklärten Hesychasten zu suchen, wie Martin Jugie 
das nahelegt". Dagegen wird dem aufmerksamen Beobachter etwas anderes 
nicht entgehen: Zur •Seligkeit" gehört selbstverständlich ein Bewußtsein 
oder Bewußtwerden des beseligenden Zustandes. Wenn man hier selbst 
von der Möglichkeit mesalianischer Nachklänge absieht, so viel ist doch klar, 
daß man einem kleinen Kinde ein solches Erlebnis nicht zumuten kann. Wie 
steht es also mit der Kindertaufe? An keiner Stelle leugnet Nikolaus Kaba- 
silas etwa das Recht oder die Gewohnheit derselben. Aber überall, wo er 
von der •Erfahrung" (jceioa) der Güte Gottes spricht und dieses Erlebnis den 
Getauften zuschreibt (z. B. II, 157 ff), kann er die Kindertaufe nicht im Auge 
haben. Man muß hier annehmen, daß er die Erwachsenentaufe (mit Reue 

15 Theologia dogmatica christianorum orientalium II (Paris 1933), pag. 755, 
not. 2. 



378 Georg Wunderle 

und Buße) als das Ideal empfindet, wenn man nicht mit der Vermutung 
auskommen will, die lebendige, •schauende" Erinnerung an die Taufe ver- 
möge seelisch ähnliche Wirkungen zu erzeugen. Äußert er doch gelegentlich 
den feinen Gedanken, auf den wir noch eigens stoßen werden, man solle 
die Erinnerung an die Sakramente als Betrachtungsstoff pflegen (vgl. IV, 
14)! Eine interessante Parallele zu diesem Fragenkomplex bietet die neue 
dogmatische Untersuchung des protestantischen Theologen Karl Barth über 
•Die kirchliche Lehre von der Taufe" (München 1947) und die Begründung 
seiner ablehnenden Haltung gegenüber der Kindertaufe. 

Aus der Liturgie der Taufe sei für unseren gegenwärtigen Belang die 
Anhauchung herausgehoben; denn sie erinnert an die Anhauchung Gottes 
bei der Erschaffung des Menschen. Der Ungetaufte ist also tot und wird 
erst zum lebendigen, existenten Menschenwesen • im übernatürlichen 
Sinne •, wenn Gott ihn durch den taufenden Priester anhaucht und ihm 
das •neue Leben" von oben schenkt (vgl. die schöne griechische Formulie- 
rung: Tö yag euqruo"r)u<x ävcoöev £cofj? alviyna; II, 29). Die ganze bei Nikolaus 
Kabasilas ausgelegte Symbolik des Taufritus ist auch für uns Westchristen 
anregend, so bekannt uns das Wesentliche der Deutung auch sein mag. Hier 
kann sie nicht ausgebreitet werden. Aber das ist zu wiederholen: Alles zielt 
auf die lebendige christliche Existenz und mutet gerade deswegen heute so 
•modern" an. Wir behalten dabei im Auge, daß die sakramentale Nachfolge 
Christi am sinnfälligsten in der Taufe sichtbar wird. Auch sonst wird natür- 
lich die Nachahmung des Lebens und Leidens Christi in Sakrament und 
Ethos genugsam aufgezeigt und in ihrer Notwendigkeit erwiesen. Die 
grundlegende sakramentale "Nachfolgehandlung" bleibt aber im Sinn von 
Rom 6, 3 ff der würdige, bewußte Empfang der Taufe. Mit diesem Kult- 
mysterium beginnt das eigentliche Leben in Christus. Es gibt kaum eine 
trefflichere Erklärung dieser •sakramentalen Nachfolge Christi" als die 
Ausführung des heiligen Cyrillus von Jerusalem in seiner 2. mystagogischen 
Katechese (5 ff), auf die Odo Casel O. S. B. in seinem Buche über •Das 
christliche Kultmysterium" (Regensburg 1948, S. 31 ff) eindringlich hin- 
weist: •O seltsame und paradoxe Tatsache: nicht in (natürlicher) Wirklich- 
keit starben wir, nicht wirklich wurden wir begraben und sind nicht wirk- 
lich nach der Kreuzigung auferstanden, sondern es war eine Nachahmung 
im Bilde, das Heil aber war Wirklichkeit. Christus wurde tatsächlich ge- 
kreuzigt und tatsächlich begraben und stand in Wirklichkeit auf, und alles 
dieses hat er uns geschenkt, damit wir durch die Teilnahme ander 
Nachahmung seiner Leiden in Wirklichkeit das Heil 
gewännen. Welch überschwengliche Menschenliebe: Christus empfing 
in seinen heiligen Händen und Füßen die Nägel und litt den Schmerz, und 
mir schenkte er ohne Schmerz und ohne Mühe durch die Teilnahme an sei- 
nem Schmerze das Heil. Niemand nun glaube, daß die Taufe nur die Gnade 
des Nachlasses der Sünde und der Sohnesannahme sei, wie die Johannes- 
taufe nur den Nachlaß der Sünden schenkte. Wir wissen vielmehr genau, 
daß die Taufe zwar die Reinigung der Sünden und die Gabe des heiligen 
Pneumas ist, aber auch das Abbild der Leiden Christi. Deshalb hat uns ja 



Vom Wesen des Christseins 379 

auch Paulus eben erst zugerufen: ,Wisset ihr nicht...' (Rom 6, 5 ff). Das 
sagte er in Bezug auf die Meinung, daß die Taufe zwar den Sünden- 
nachlaß und die Sohnesannahme gäbe, daß sie aber nicht die Gemein- 
schaft der wirklichen Leiden Christi durch die Nach- 
ahmung schenke. Damit wir nun wüßten, daß Christus alles, was er auf 
sich nahm, um unsertwillen und um unseres Heiles willen in Wirklichkeit 
und nicht dem Scheine nach gelitten hat, und daß auch wir Teilhaber seines 
Leidens werden, deshalb rief Paulus mit solcher Klarheit: ,Denn wenn wir 
eingepflanzt wurden dem Gleichnisbilde seines Todes, so werden wir aber 
auch an der Auferstehung teilhaben' (Rom 6, 5). Sinnvoll ist das Wort ein- 
gepflanzt' (ffuuxpirroi); denn da hier der wahre Weinstock gepflanzt ist, so 
sind auch wir durch die Teilnahme an der Taufe des Todes (vgl. Rom 6,4) 
ihm eingepflanzt worden. Gib hier genau acht auf den Sinn der Apostel- 
worte. Er hat nicht gesagt: ,Wenn wir seinem Tode eingepflanzt sind', son- 
dern ,dem Gleichnisbilde (tw 6UOIü)U<XTI) seines Todes'. Wirklichkeit ist 
nämlich bei Christus der Tod; denn wirklich wurde die Seele vom Leibe 
getrennt, und wirklich war das Begräbnis; denn sein Leib wurde in ein 
reines Linnentuch eingewickelt. Und alles geschah an ihm in Wirklichkeit. 
Bei euch aber ist ein Gleichnisbild des Todes und der Leiden; vom Heile 
aber empfangt ihr nicht ein Gleichnisbild, sondern die Wirklichkeit." 

Zur Unterscheidung von der lateinischen •Imitatio Christi", in der die 
spätmittelalterliche Frömmigkeit des westlichen Christentums zu wunder- 
samer Höhe aufgegipfelt erscheint, muß stets die Eigenart der ostkirchlich- 
griechischen Einstellung unseres Verfassers gegenwärtig gehalten werden, 
für deren charakteristische Grundlage etwa die sakramentalen Deutungen 
eines heiligen Cyrillus von Jerusalem in seinen Katechesen an die Täuf- 
linge und in seinen mystagogischen Katechesen an die Neugetauften, weiter- 
hin die Katechesen des Theodorus von Mopsuestia (vgl. Casel a. a. O., S. 34, 
Anm. 1) und nicht zuletzt die Mysterientheologie des Pseudoareopagiten 
beispielhaft sind. 

Da im christlichen Altertum und noch heute in der Ostkirche Taufe 
und Firmung organischer miteinander verbunden sind, als es etwa in 
unserer westkirchlichen Praxis der Fall ist, kommt der Salbung eine 
verstärkte Bedeutung zu. Schon im Zusammenhang der Mysterientheo- 
logie der Taufe wird im alten Christentum und dementsprechend bei 
Nikolaus Kabasilas hervorgehoben, daß uns das heilige öl • nachdem 
wir von den Sünden gereinigt sind • zu wahren Abbildern Christi und 
damit zu •zweiten Christi" gestaltet, indem es uns gleichsam real-symbo- 
lisch mit der Gottheit •salbt", wie Christus seine Menschheit mit der Gott- 
heit zur Einheit der göttlichen Person innigst verband (XQI0?T6I; EOTI xfj 
•deÖTrisi TT|V dvÖQ(03tÖTT)Ta xQiaaq; II, 39). So wird uns das göttliche Leben 
zuteil und wir werden dem Gottmenschen Jesus Christus ähnlich (ouoiov?; 
II, 38), so daß uns die Bezeichnung •Christen" mit vollem Rechte zukommt 
(itavu Jtpoafixov; 38). Auch dazu bieten besonders die Katechesen des hl. Cy- 
rillus von Jerusalem tiefe und überzeugende Erklärungen. Nikolaus 
Kabasilas hat diese Gedanken der altchristlichen My- 



380 Georg Wunderle 

sterientheologie auch ins Ethische und Aszetische ent- 
faltet. Tut sich hier nicht sein praktischer Blick als christlicher Laie kund? 

Die F i r m u n g (to öEIOV HIIQOV) gilt auch unserem Byzantiner als Sakra- 
ment der Stärkung. Charakteristisch ist für seine Auffassung, daß er auch 
hier das Christozentrische besonders hervortreten läßt. Nicht indem er des 
Heiligen Geistes Wirkung schmälert, sondern mit ihm und kraft seiner 
Tätigkeit vermittelst der Salbung Christus in unserer Seele einkehren läßt. 
So heißt es beispielsweise (III, 15): Es ist also die Leistung (EQYOV) des 
Sakramentes (der Firmung), uns die Kräfte des guten Geistes zu vermitteln; 
die Firmung führt den Herrn Jesus (in unsere Seele) ein, auf dem alles 
Heil für die Menschen beruht, alle Hoffnung auf Gutes, von dem uns die 
Gemeinschaft des Heiligen Geistes wird, und auch der Zutritt zum Vater. 
So ist die trinitarische Beziehung gewahrt und trotz des christozentrischen 
Charakters die herkömmliche Firmungsauffassung als Zuteilung des Heili- 
gen Geistes genügend zur Geltung gebracht, sogar mit ausdrücklicher Nen- 
nung auch der urchristlichen Charismata (z. B. II, 17) als außerordentlicher 
Geschenke. Die •ordentlichen" sakramentalen Gaben der Firmung be- 
schreibt unser Autor (III, 16; in der Zusammenfassung Murawskis wieder- 
gegeben): •Dieses Sakrament nun gibt allen Christen jeder Zeit Gaben, die 
stets erforderlich sind: die Gabe der Frömmigkeit, des Gebetes, der Liebe, 
der Keuschheit und andere, die stets sehr nützlich sind. Leider kümmern 
sich viele Christen nicht darum, und die Kraft dieses Sakramentes {oar\ r'v; 
eotiv f| toi) jn)0Tr)oiov öwafw;) ist ihnen ganz unbekannt: einige verstehen 
seine Gaben nicht, weil sie bei seinem Empfange noch zu jung sind; anderen 
verblendet die Sünde die Augen. Aber der Heilige Geist gibt wirklich allen, 
die sein Sakrament empfangen, seine Gaben, indem er sie den einzelnen 
austeilt, wie er will (1 Kor 12,11), und der Herr in seiner Güte (6 8eojr6tT)s 
8\J£QY&ra>v) verläßt uns nicht, nachdem er verheißen hat, er wolle bis zum 
Ende der Welt bei uns bleiben". So ist die Einwohnung des Heiligen Geistes 
mit der Führung durch Christus zum Vater in der Gnade der Firmung ver- 
bürgt. Es ist gewiß bezeichnend, daß schon unser Byzantiner im 14. Jahr- 
hundert darüber zu klagen hatte, der Sinn und die Bedeutung der Firmung 
für das christliche Leben werde nicht mehr von allen Christen gewürdigt. 

Die heiligeEucharistie(fi teod xoivcovict) ist für Nikolaus Kabasilas 
der wahre Leib und das wahre Blut Jesu Christi. Mögen wir auch die Lehre 
von der Transsubstantiation nicht bei ihm finden, für die wirkliche, leben- 
dige Gegenwart des Herrn ist er ein beredter Zeuge; seine ganze Euchari- 
stielehre wird von diesem Glauben getragen. Für uns sind hier von beson- 
derer Wichtigkeit die zahlreichen Hinweise darauf, daß der eucharistische 
Christus der Vollender jenes geistlichen Lebens ist, das er durch die Taufe 
im Christen begründet hat, soweit die •Vollendung" im irdischen Leben 
überhaupt möglich ist. Zunächst kann für uns im Fleische Lebende die •Ein- 
körperung" in Christus nicht inniger sein, als es vermöge der Aneignung 
durch Speise und Trank geschieht. Dadurch, daß Christus s o in uns ein- 
geht und mit uns eins wird, ist eine Erhöhung und Verklärung unseres 
ganzen Wesens und damit auch unseres Leibes gewährleistet, die über alles 



Vom Wesen des Christseins 381 

irdische Verstehen und Vermögen hinausragt. Die Eucharistie ist auch in 
dieser Hinsicht •Vollendung" des Menschenbildes auf der Grundlage christ- 
licher Existenz. Es entsteht ein förmlicher Parallelismus zwischen Christus 
und uns, dessen wir uns stets bewußt bleiben sollen. Nikolaus Kabasilas 
findet darüber begeisterte Worte; z. B. (VI, 26 ff) hält er es für ausgeschlos- 
sen, daß wir als Teilnehmer am eucharistischen Mahle unsere Augen zu 
schlimmen Blicken mißbrauchen, unseren Mund zu sündhaften Reden öff- 
nen, die Hände nach Unerlaubtem ausstrecken. Denn wie die Glieder Christi 
heilig und unsündlich sind, so sollen es auch die unsrigen, mit ihm so innig 
verbundenen sein. Denn heiliger kann nichts auf der Welt werden als der 
Leib, mit dem sich Christus in der Eucharistie vereinigt. Diese Vereinigung 
ist enger als das natürliche Verwachsensein (der Organe) miteinander. So 
wird Christus also nicht nur zum schlechthinigen Mittelpunkt des •christ- 
lichen" Lebens, sondern auch gleichsam zum beseelenden, formenden Prin- 
zip desselben. Eine derartige übernatürliche Umgestaltung und Eingestal- 
tung in Christus scheint uns westlichen Christen vielleicht sehr ungewohnt 
und zu weitgehend. Sie treibt aber eigentlich nur das ontisch Übernatür- 
liche zur äußersten, konkret gewordenen Folgerung, die den Eucharistie- 
Empfangenden als •zweiten Christus" dem gläubigen Auge auch sichtbar 
vor Augen stellt. Die geistliche Schau des verklärten Menschen (vgl. Rom 8) 
und seines Lebens macht sich dabei deutlich geltend. Zum mindesten ist das 
Bild des mit Christus in der Eucharistie vereinigten Menschen, wie es Niko- 
laus Kabasilas hier •schaut", das Zeugnis eines echten •christlichen Realis- 
mus", der uns wohl etwas konkret anmutet und vielleicht befremdet, aber 
sicher in der geraden Linie seiner •ontischen" Auffassung liegt. Klingen 
solche Gedanken nicht schon in Rom 8 an und werden sie nicht klarer und 
vernehmbarer bei den urchristlichen Theologen?13 Unser Byzantiner formu- 
liert diese Gedanken nur manches Mal etwas seltsam, fast möchte ich sagen, 
drastisch. So z. B. wenn er (VI, 9) erklärt, die Teilnahme am Blute Christi 
bedinge eine •Blutsgemeinschaft" mit ihm, und daraus ergebe sich von 
selbst eine Gesinnungs- und Willensgemeinschaft mit Christus. Beachten 
wir dabei: hier ist nicht bloß von der Gemeinschaft die Rede, die mit der 
Tatsache des Corpus Christi mysticum gegeben ist • unser Autor preist 
diese an vielen Stellen •, sondern eine darüber hinausgehende, eben durch 
ein eigenes Sakrament verbürgte Einheit, die (wenn der Ausdruck erlaubt 
ist) noch •ontischer", noch •seinsmäßiger" sich darstellt. Nikolaus Kabasilas 
schildert in gehobener Sprache die Herrlichkeit solcher Verbindung unseres 
Leibes mit dem Leibe Christi und unserer Seele mit der Seele Christi. Und da- 
bei hebt er auch hervor, daß so nicht nur eine (sakramentale, übernatürlich- 
ontische) Erhöhung unseres Seins zustande kommt, die • wie schon gesagt 
wurde • die Neugeburt durch die Taufe vervollkommnet, sondern auch eine 
Willens- und damit eine (ethische) Tätigkeitsgestaltung, die solcher Seins- 
vervollkommnung entspricht (vgl. IV, 12 ff). Uns westliche Christen will 
angesichts dieser Ausführungen bedünken, daß Nikolaus Kabasilas in dem 

13 Vgl. dazu Heinrich Schumacher, Kraft der Urkirche; das •neue Leben" 
nach den Dokumenten der ersten zwei Jahrhunderte (Freiburg i. Br. 1934), be- 
sonders S. 89 ff. 



382 Georg Wunderle 

Zusammenhang als echter ostkirchlicher Theologe die Notwendigkeit 
dessen, was wir •aktuelle Gnade" nennen, unterschätzt zu Gunsten der 
•heiligmachenden" oder •Zustandsgnade", die er eben in lebendiger Schau 
(decoQia) schon im Getauften und dann erst recht im Eucharistie-Empfan- 
genden als feste christlich-persönliche Existenz erblickt. Der westliche 
Christ bekundet hier mehr Bedenklichkeit (um nicht zu sagen: Furcht) vor 
der •Konkupiszenz" als dem Rest der Erbsünde. Der Ostchrist zeigt wohl 
mehr kindliche, optimistische Unbefangenheit in seinem Vertrauen auf die 
ins menschliche Sein greifende Wirkung der Sakramente. Nicht bloß der 
nähere Vergleich wäre hier interessant, sondern noch viel mehr würde ein 
ausgleichendes Geben und Empfangen Frucht verheißen. Es sei nicht ver- 
gessen, daß Nikolaus Kabasilas sich gerade in diesem Zusammenhang zu 
einer Art von eucharistischer Mystik aufschwingt. Anschließend an athana- 
sianische Gedanken sucht er den Weg der Vergöttlichung des Menschen 
(Tö Se TöV ävÖQOOJtov deooöfivai; IV, 38) vornehmlich in der Eucharistie^in der 
Gott-Christus zu den Menschen herabgestiegen ist, um diese zu Gott hin- 
zuführen. Diese sakramental-liturgische Gotteinigung scheint mir klar 
gegen die hesychastisch-mystische abgesetzt zu sein. In unseres Verfassers 
Lehre ist die Eucharistie eben nicht bloß Lohn oder gnadenvolle Krönung 
des christlichen Lebens, sondern ebenso auch Mittel zur Stärkung im Le- 
benskampfe (vgl. IV, 96 ff). Und zwar hat Gott nicht gewartet, von uns auf- 
gesucht zu werden, er hat uns vielmehr wie der gute Hirt und Wegführer 
selbst helfend aufgesucht (autög e^tT)0e jdavrouivous; IV, 148). Durch solche 
Liebe bewegt, sollen auch wir trachten, mit Christus, unserem Haupte, 
nicht bloß durch die Verbindung der Liebe, sondern sakramental zu- 
sammenzusein (xoivoavia). Die oftmalige Kommunion ist hier offensichtlich 
nahegelegt. Sie ist stets die Vorausnahme der ewigen, seligen Verbindung 
mit Christus (im Himmel). Das Reich Gottes ist dann schon in uns (vgl. 
IV, 154). 

5. 

Das Ontisch-Sakramentale in der Theologie des Nikolaus Kabasilas ist 
im Vorstehenden stark zur Geltung gelangt. Das Ethische ist aber von 
ihm trotz der offenkundigen Hervorhebung des Ontischen nicht vernach- 
lässigt worden. So hat er auch der aktuellen Gnade genügend Raum ge- 
schaffen, selbst wenn das nicht überall ausdrücklich von ihm erklärt wird. 

Unsere Mitarbeit am Leben in Christus pflegt Nikolaus Kabasilas mit 
dem •Bewahren" (cpuAdtrav) der sakramentalen Gnade zu bezeichnen. 
Schon daraus erhellt, wie er die menschliche Tätigkeit einschätzt. Gott, 
Christus ist und bleibt der wesentlich Wirkende, Freilich ist der Mensch 
unter dem Gnadeneinflusse Gottes nicht zur bloßen Passivität verurteilt; 
aber der gottmenschlich wirkende Christus behält die Rolle der bildenden 
und gestaltenden Kraft in der christlichen Existenz des Menschen. Das darf 
nie aus dem Auge verloren werden. Wenn auch nicht entscheidend, so ist 
doch die Mittätigkeit des Menschen wichtig, ja unentbehrlich. 



Vom Wesen des Christseins 383 

Denn der Mensch soll sich als christliche Persönlichkeit den ihm bestimm- 
ten ewigen Lohn erwerben. 

Im folgenden werden nicht alle Mittel der hierzu notwendigen christ- 
lichen Aszese aufgezählt. Bloß einige für unseren Verfasser charakteristi- 
sche Wege zur christlichen Vollkommenheit, d. h. zum Leben in Christus, 
wie er es uns plastisch vorgeführt hat, seien aufgezeigt. 

Vielleicht darf man allgemein sagen, daß nach Nikolaus Kabasilas das 
Wesentliche unserer Mitwirkung im Bewahren (qruX&rreiv, vgl. IV, 1) 
dessen bestehe, was wir in den'drei Sakramenten von Gott erhalten haben. 
Daß dieses Bewahren selbst wieder eine Aufgabe ist, die wir nicht ohne 
besondere Hilfe von oben durchzuführen imstande sind, dürfte aus der 
ganzen Einstellung unseres Autors hervorgehen; denn nichts liegt ihm 
ferner als eine hochmütige Zuversicht auf die eigene, menschliche Kraft. 
Er streicht das Menschliche unseres Seins gewiß nicht aus; für ihn wird es 
aber doch nur wertvoll, wenn es sakramental erhöht und verklärt ist. So 
entspricht es dem endgültigen Willen Gottes, wie er in der geschichtlich sich 
vollziehenden Heilsordnung sich verwirklicht, oder wenigstens sich ver- 
wirklichen soll. Die Zustandsgnade, die von den Sakramenten verliehen 
wird, schätzt Nikolaus Kabasilas offenbar so hoch, daß er ihre gestaltende 
Kraft für ausreichend erachtet, um den Widerstreit der äußeren und inne- 
ren Versuchungen zu überwinden. Daher • wie schon oben angedeutet 
wurde • auch die verhältnismäßig geringe Rücksicht auf die aktuelle 
Gnade. Übersähen wir den Grund dafür, dann könnte es uns scheinen, als 
ob der Autor des •Lebens in Christus" den uns treffenden Anteil an der 
Mitwirkung zum Heile fast pelagianisch auffasse. Das wäre ein falsches 
Urteil. Davor zu warnen, ist besonders deswegen notwendig, weil wir West- 
christen den ostkirchlichen Optimismus hinsichtlich der •Mächtigkeit" der 
sakramental gestifteten übernatürlichen Existenz aus theologischen und 
psychologischen Gründen nicht teilen. Trotz allem ist es sowohl anregend 
als, auch nützlich, in solch eindringlicher Weise, wie es von Nikolaus Kaba- 
silas geschieht, auf die übernatürliche Würde des Getauften, 
des Gefirmten, des mit der Eucharistie Begnadeten hin- 
gewiesen zu werden. In der Tat ist die •Wahrung" dieser Würde im Kampfe 
des Lebens nicht ein Stillestehn beim Aufstieg zu Gott, ein Halt auf den 
Stufen der Paradiesesleiter (um mit dem großen Johannes Klimakus zu 
sprechen), sondern eine wirkliche Bewegung nach oben. Die •Mehrung" der 
heiligmachenden Gnade ließe sich gewiß so im Sinne unseres Autors aus- 
drücken. Wenn wir namentlich das sechste Buch seiner Darstellung genau 
durcharbeiten, dann begegnen uns solche Gedanken • eben in ostkirch- 
licher Prägung • wieder und wieder. Wir könnten sie wohl nicht zu Un- 
recht als unablässige Forderung und Förderung einer wahr- 
haft christlichen •Haltung" formulieren, wozu ja schon das griechi- 
sche Wort •(pvXdxTEiv" Anlaß gibt. Darin bekundet sich unverkennbar ein 
Erbstück der yxxkoxayaft'ia. des alten Hellenentums, das auch der äußeren 
Vollkommenheit und maßvollen Ausgeglichenheit im menschlichen Sein 
und Tun gerecht zu werden sucht. •ChristlichverklärteMensch- 



384 Georg Wunderle 

1 i c h k e i t" kann man dieses Ideal der Persönlichkeitsbildung mit Recht 
nennen, wenn man sich dabei bewußt bleibt, daß damit keine unstatthafte 
Modernisierung beabsichtigt wird. Aber ein Zug zum Aristokratischen ist 
deutlich spürbar. Die Sakramente sind gleichsam christliche Adelsbriefe, 
durch die der Mensch in einen höheren Stand erhoben wird. Das darf er sich 
vor Augen halten; darüber darf er gewissermaßen mit dankbarem Stolz 
sich freuen. Der Stolz ist selbstverständlich nicht auf die törichte Meinung 
•besserer" Abstammung gebaut, sondern allein auf die unverdiente Gnaden- 
auszeichnung Gottes, des Vaters aller Lichter. Und dieses Bewußtsein soll 
nach Nikolaus Kabasilas eigens gepflegt werden. Es ist der edel, wahrhaft 
christliche adelige Stolz, wie er so oft im Urchristentum, besonders von den 
Blutzeugen Christi geäußert wurde, vor allem im Angesichte der heidnischen 
Mächtigen. Und da taucht bei unserem Verfasser ein Gedanke auf, der als 
spezielles Mittel zur Bewahrung der christlich adeligen •Haltung" empfohlen 
wird, ein Gedanke, den auch wir Westchristen füglich in unsere Aszese ein- 
setzen können: die Mahnung, die Sakramente als förmlichen Be- 
tracht ungsgegenst and zu wählen (vgl. VI, 14). Undhier soll nicht die letzte 
Rolle spielen der Blick auf Christus, dem wir all diese sakramentalen Güter 
verdanken, dessen Schönheit, Güte, Liebe wir durch die Sünde • gleichsam 
in uns selbst • nicht verunglimpfen dürfen. Hat er uns doch eine un- 
begreifliche Menschenfreundlichkeit (qpiAavaooojua) erwiesen, die aus seinem 
liebenden Herzen • vgl. die eindrucksvolle Hindeutung auf das Herz Jesu 
IV, 51 • fließt. Es ist das mit endlichen Maßen nicht meßbare qjiXtoov (eocog), 
d i e L i e b e, die ihn in die Erniedrigung herabgeführt hat und uns erweckt 
und anfeuert, zu ihm emporzusteigen (vgl. VI, 16 ff). In der Schilderung 
dieses Herabstieges Gottes und dieses Aufstieges des Menschen wird der 
kühle Byzantiner warm und begeistert. Und manches erinnert an die der 
Ostkirche damals längst geläufig gewordenen Prägungen. Wem kommt hier 
nicht die Geschichtstheologie eines Maximus Confessor mit seinen zwei 
großen Linien der xaraßaaig Gottes und der' aväßaaig des Menschen in Er- 
innerung!14 Würde es unserer heutigen Aszetik schaden, diese ganz großen 
Gesichtspunkte wieder hervorzukehren? 
' Aber Nikolaus Kabasilas, dem die Verklärung des ganzen, großen Lebens 

alles bedeutet, vergißt auch dasKleineinderchristlichenExi- 
s t e n z nicht. Er fordert • was ihn als Laien wohl besonders kennzeichnet 
• die gewissenhafte Berufserfüllung und Arbeitsheiligung. Wir brauchen 
keine Mönche und Einsiedler zu werden, um zum Leben in Christus zu ge- 
langen; sondern jeder soll seinen Beruf nach dem Willen Gottes ausüben. 
Dabei braucht er nicht aus aszetischen Absichten ungewohnte Kost zu ge- 
nießen, seine Kleidung zu ändern, seine Gesundheit zu verderben (vYEiav 
öicupfteioeiv; vgl. VI, 63 f), sondern nur das zu tun, was Christi Wort und 
Beispiel ihm vorschreibt. Die acht Seligkeiten sind die neuen Gesetzestafeln, 

14 Vgl. zum Ganzen etwa Hans Urs v. Balthasar S. J., Kosmische Liturgie. 
Maximus der Bekenner: Höhe und Krise des griechischen Weltbildes (Freiburg 
i. Br. 1941). Mit der manchmal allzu modernen Deutung vermag ich freilich nicht 
zu gehen. 



Vom Wesen des Christseins 385 

die jedem Christen von unserem Autor zur Beobachtung vorgehalten wer- 
den (vgl. VI, 74 ff). Es ist zum Teil wirklich packend, mit welcher Eindring- 
lichkeit Nikolaus Kabasilas seine Vollkommenheitslehre entwirft. 

Muß es da eigens betont werden, daß er den Gottesdienst, daß er die 
Nachfolge Christi und das Leben in Christus nicht als Knechtschaft, sondern 
als frohe Kindes hingäbe (vgl. IV, 58) rühmt? Die Freude und die 
Kraft der Liebe durchpulst das ganze Christsein. Das qMtoov und der eorog, 
die volle Hingabe an Gott und an Christus ist indessen kein •Liebeszauber", 
wie W. Gass unverständlicherweise sich ausdrückt15, sondern freier Einsatz 
des ganzen Menschen für Gott. Freilich erscheint es einem Christen wie 
Nikolaus Kabasilas kaum möglich, anzunehmen, daß der Mensch, der um 
die bis zur Kenose gehende Liebe des Logos weiß, ihr wissentlich wider- 
steht. Aber das •Verzauberung" zu nennen, ist eine Falschdeutung. Das 
hohe Lied auf das cpiA/cgov (VI, 16 ff) zeigt das jedem unvoreingenommenen 
Leser. Das Wort •qpüxoov", das freilich ehedem •Liebeszauber" bezeichnet 
hat, ist hier klar •christianisiert". Wer Gott • auf sein qjiXtoov antwor- 
tend • liebt, hält seine Gebote in freier, kindlicher Unterwerfung (vgl. VI, 
25). So ist die Liebe (von uns aus gesehen) die Seele des 
Lebens in Christus; in ihr leuchtet der Glanz jeglicher 
Tugend und sie verbürgt die Einigung mit Gott (vgl. VII, 
164 ff), zunächst als ethisches Tun und Verhalten, dann aber auch als Be- 
währung der sakramental-mystischen Christusnachfolge und Christus- 
gemeinschaft. Ist der darin sich offenbarende Realismus des •wahrhaften" 
Christseins (im Sinne des höchst menschenmöglichen Christusseins) zusam- 
men mit dem erfahrungsmäßigen Bewußtsein dieses gnadenvollen Zustan- 
des nicht echte Mystik? In die allernächste Nähe derselben gehört solches 
Erleben jedenfalls. Es ist schwer zu entscheiden, ob diese Mystik dem An- 
sprüche von Carl Richstätter S. J. und Alois Mager O. S. B. genügt, etwas 
•Neues" innerhalb des gesamten Gnadenlebens zu sein. Ich wage nicht, 
diese Frage für unseren Autor zu bejahen. Soviel scheint mir gewiß zu sein, 
daß er die Erreichung dieses Gipfels bei jedem Erwachsenen für möglich, 
ja sogar für erwünscht hält, wenn er als Erfahrener auch überzeugt ist, daß 
sie selten sein dürfte. Sonst würde er auf die Anstrengungen, die das 
<pMTTEiv mit sich bringt, kaum ein solches Gewicht legen. In die Kategorien 
der von Alois Mager O. S. B. untersuchten •klassischen" Mystik18 läßt sich 
das •Leben in Christus" des Nikolaus Kabasilas nicht ohne weiteres ein- 
fügen. Aber meines Erachtens erschöpft die •klassische" Mystik keineswegs 
den ganzen Bereich dessen, was mit Recht •Mystik" genannt zu werden 
vermag. • 

Gemäß der Auffassung unseres Byzantiners wird die sakramental und 
ethisch geläuterte, erhobene Menschlichkeit ins Göttliche hineingezogen, 
wobei ihm jegliche Art des Pantheismus völlig ferne liegt. Auf der Linie 
der Entwicklung und Ausformung der geschöpflichen Persönlichkeit gibt es 

15 A. a. O., S. 200 ff (Einleitende Darstellung). 
16 Vgl. Alois Mager O. S. B., Mystik als seelische Wirklichkeit; eine Psychologie 

der Mystik (Graz 1946). 
25 



386 Georg Wunderle 

keine wesentlichere und erhabenere Seinsgestaltung als diejenige durch 
•das Leben in Christus". Ihr Wert bekundet sich nicht in irgendwelchen 
außerordentlichen Begnadigungen; mit solchen hat Gott bisweilen sogar 
sittlich mindere Persönlichkeiten ausgestattet, um ihnen besondere Auf- 
träge zu geben (vgl. VII, 5). •Freuet euch nicht darüber, mahnt der Herr 
(Lk 10,20), daß euch die Geister Untertan sind; sondern freuet euch darüber, 
daß eure Namen im Himmel aufgezeichnet sind." In gleichem Zusammen- 
hang macht Nikolaus Kabasilas das Wort Pauli (1 Kor 13,1 f) sich zu eigen, 
daß er trotz der Charismata nichts wäre, wenn er die Liebe nicht besäße. 
Die Liebe muß den Tiefen der inneren Gesinnung entspringen, damit sie 
echt sei. Zur Bildung der christlichen Gesinnung tragen aber die Sakra- 
mente bei, die uns doch Christi Güte zeigen und uns mit ihr erfüllen (vgl. 
VII, 13 f). Wer jedoch Christus liebt, hält auch seine Gebote, und zu ihm 
wird der Vater und der Sohn kommen, um Wohnung bei ihm zu nehmen 
(vgl. Jo 14, 23). Die Ankunft Gottes aber bringt Trost und Freude in die 
Seele. Sie wird nun nicht mehr erlahmen, in Liebe Christus nachzufolgen, 
d. h. wie Christus (v.axä Xoiatov) und erst recht in ihm (ev Xourap; vgl. VII, 
151) zu leben. Sollte indessen selbst die Liebe vollkommen sein, so wird 
doch die reine Schau Gottes und damit die ewige Freude erst im Jenseits 
zu erlangen sein, in dem sich das Leben in Christus wahrhaft vollendet 
(vgl. VII, 154 ff). 

6. 

In dem vielumstrittenen Schauspiel •Die Fliegen" des französischen 
Existenzialisten Jean Paul Sartre, der sich offen als Atheisten bekennt, 
sagt Orestes: •Ich bin meine Freiheit. Kaum hast du (Gott) mich geschaffen, 
habe ich auch schon aufgehört, dein eigen zu sein." 

Demgegenüber spricht der Christ in demütiger Unterwerfung unter sei- 
nen göttlichen Urheber: •Kaum hast du mich im natürlichen Sein geschaf- 
fen, so will ich erst recht durch die Wiedergeburt der heiligen Taufe dein 
eigen werden und Christus, dem ewigen Abbild meines Schöpfers, nach- 
folgen." So würde wohl auch das überzeugte Bekenntnis von Nikolaus Ka- 
basilas lauten, der die neue, christliche Existenz durch die Taufe begründet, 
in der Firmung gefestigt und in der Eucharistie vollendet weiß. Wenn er 
damit eine gewisse Schichtung der christlichen Persönlichkeit andeutet, so 
wie es heute ähnlich von der psychologischen Charakterologie für die natür- 
liche Persönlichkeit geschieht, dann meint er keineswegs, daß mit dem 
übernatürlich-christlichen Aufbau die natürlich-menschliche Grundlage 
entbehrlich geworden sei. Im Gegenteil; für ihn wird die Stütze durch das 
darauf Ruhende geläutert, durchgeistigt, übernatürlich ausgeformt. So ist 
er ein wirksamer Verteidiger der Meinung, daß die wahrhaft menschliche 
Existenz erst durch die christliche Existenz, d. h. konkret durch das •Leben 
in Christus" verwirklicht werde. 




