3n

Vom Wesen des Christseins in ostkirchlicher Sicht
Gédanken zum Werke des Nikolaus Kabasilas (f 1371) ,Uber das Leben in Christus”

Von Universititsprofessor Dr. Georg Wunderle, Wiirzburg

1.

Christsein heiBt ein ,zweiter Christus® sein. Und das bedeutet Christus
im Leben nachbilden. Die Nachbildung Christi ist Grundlage und Inhalt
der christlichen Existenz. Das bezeugt das Neue Testament mit unwider-
sprechlicher Klarheit.

Damit ist ein Naturgesetz ibernatiirlich erhsht und verklirt. Denn auch
innerhalb des rein menschlichen Lebens ist Wachstum und Entwicklung
zur vollen geistigen Personlichkeit nicht ohne Ideal und Nachfolge moglich.

Ein neuerer Jugendpsychologe, Hann Ruppert, der freimiitig anerkennt,
‘daB andere Zeiten ,sicher reicher an Nachfolge als die unsere“ gewesen
seien, spricht geradezu die Behauptung aus: ,Wenn ich Antwort auf die
Frage nach dem Sinn des menschlichen Daseins zu geben hitte, auf Grund
dessen, was uns die Jugend selbst aus innerstem Sehnen heraus sagt, so ist es:
reifwerdenzur Nachfolge“!. Und Ruppert faBt Vorbild und Nach-
folge innerlich zusammen, so da8 wahre Ineinsbildung entsteht: ,Das Vor-
bild ist nicht anschauliches Komplement des Ideals, damit wire die Vor-
bilderfahrung nur ganz duBerlich beschrieben. Im Vorbildhaben erstreckt
sich die Hingabe auf den ganzen Menschen und alles, was.er ist, sie ist Liebe
zu seinem Wesenskern, dieser einzigartigen Wirklichkeit des Menschentums
in individueller Gestalt“®. ,

Nun ist fiir die entscheidende Formung der christlichen Existenz und
damit des christlichen Menschenbildes letztlich kein Mensch, auch der
grofte Heilige nicht, Vorbild und Ideal. Das sagt uns ein GroBer im Him-
mel der Heiligen, Johannes vom Kreuz: ,,Nimm dir nie einen Menschen, so
heilig er auch sein mag, zum Vorbild fiir dein Handeln, da der bose Feind
dir seine Unvollkommenheiten vor Augen riickt! Folge vielmehr Jesus
Christus nach, der die héchste Vollkommenhelt und Heiligkeit ist, und du
wirst nie irre gehen!“®

Die Aszese des christlichen Abendlandes hat ein Biichlein aufzuweisen,
das dafiir schon Ungezdhlten uniibertroffene Wegweisung erteilt hat und
noch erteilen wird, die ,Imitatio Christi“ des Thomas von Kempen. Ihr
Programm ist (I, 1): »Summum studium nostrum sit, in vita Jesu Christi
meditari“. Und eine , Meditation“ wird hier Kapitel fiir Kapitel geboten,
die nicht theoretisch iiber der christlichen Existenz schwebt, sondern mitten
ins Herz des christlichen Handelns dringt und das Leben wahrhaft ,secun-
dum Christum*” gestaltet. Es ist nicht ganz leicht zu entscheiden, ob der Ver-

1 Hann Ruppert, Aufbau der Welt des Jugendlichen; ein Beitrag zur Frage nach
der Bildung und Entwicklung des Werterlebens und WertbewuBltseins in der
Reifezeit (Leipzig 1931), S. 109,

2 Ebd. S. 111,

3 Des hl. Johannes vom Kreuz sdmtliche Werke (Miinchen 1923 £); 5. Bd., S. 70.
— Vgl. Walter Nigg, Grofie Heilige (Ziirich® 1947), S. 263.

24*



372 Georg Wunderle

fasser! ein Mystiker im eigentlichen Sinne ist, oder bloB — wie man ge-
legentlich gesagt hat — ein ,,enthusiastischer Moralist®. Wir lassen das Pro-
blem hier beiseite und freuen uns der allgemein christlichen Geltung und
Wirkung dieses echt katholischen Buches.

Hat die Ostkirche die Nachfolge Christi ebenfalls als Programm
christlicher Aszese und Mystik aufgestellt? Nach dem neuesten Berichte
eines angesehenen orthodoxen Theologen miilte man diese wichtige Frage
verneinen, Vladimir Lossky hat jiingst das befremdliche Wort gesprochen®:
»Der Weg der Nachahmung Christi wurde im geistlichen Leben der Ost-°
kirche niemals beschritten. In der Tat wiirde er hier den Anschein eines
gewissen Mangels an Fiille erwecken, einer duBeren Haltung Christus
gegeniiber®. Fiir die 6stliche Spiritualitdt ist der einzige Weg, der uns Chri-
sto gleichférmig macht, der der Erwerbung der Gnade, die der Heilige Geist
schenkt. Die Heiligen der Ostkirche haben niemals Stigmata erhalten,
. duBere Abdriicke, durch die einige grofie Heilige des Westens dem leidenden

Christus dhnlich wurden. Ganz im Gegenteil: sehr hiufig sind die ostlichen
Heiligen durch das innere Licht der unerschaffenen Gnade verkliart worden
und erschienen glinzend wie Christus bei seiner Verklirung.“ Hier kann
auf die im letzten Satze angedeutete hesychastische Streitfrage nicht ein- .
gegangen werden. Es ist auch kaum nétig, darauf hinzuweisen, da8 die
westliche Aszese das Ziel der Nachfolge Christi keineswegs in der korper-
lichen Verdhnlichung mit dem leidenden Heiland (Stigmatisation) verwirk- -
licht sieht’. Aber die grote Verwunderung erregt es, von Lossky zu horen,
daB die Nachfolge Christi in der Ostkirche kein leitendes Ideal der From-
migkeit gewesen sei. J. Hausherr hat einen Aufsatz angekiindigt, in dem
er dieser Behauptung energisch entgegentreten werde®. Jed em, der sich
einigermafBen in der ostkirchlichen Frémmigkeitsliteratur umgesehen hat,
erscheint Losskys Aufstellung unbegreiflich. Von allen anderen Lehrern
der Nachfolge Christi abgesehen, ist es der groBe Laie NikolausKaba-
“silas (f 1371), der hier férmlich als Klassiker in Betracht kommt. Sein be-
rithmtes Buch ,,Uber das Leben ins Christus“ (negt t7jg &v Xowo1$ Lofig) kann
fiir die Ostkirche an Bedeutung mit unserer ,Imitatio Christi“ verglichen
werden, der es zeitlich etwa zwei Menschenalter vorangeht®. Die verglei-

4 Uber den der wissenschaftliche Streit nun wieder neu aufzuflammen scheint.
Vgl. Theologische Literatur-Zeitung 72 (Juli 1947), S. 35£.

5 So nach Bernhard Schultze S.J. in seinem Artikel ,Zwei Arten neurussischer
Mystik* (Geist und Leben; Zeitschrift fiir Aszese und Mystik 20 [Dezember 1947]),
S. 298.

6 Ein kaum verstéindlicher Satz!

7 Dariiber siehe meine Schrift ,Zur Psychologie der Stigmatisation“ (Pader-
born 1938), deren Ergebnisse neuestens von Madame Lot-Borodine bestétigt
werden.

8 J. Hausherr S.J., Nachahmung Jesu Christi in der geistlichen Literatur der
Byzantiner, erscheint als Sonderdruck.

9 In Migne’s Patrologia Graeca ist des Nikolaus Kabasilas Werk im 150. Band
enthalten. Der protestantische Theologe W. Gass (f 1889) hat es uns in einer
damals (1848) sehr guten eigenen Ausgabe vorgelegt: ,Die Mystik des Nikolaus
Cabasilas vom Leben in Christo* (Neue Titelausgabe von M. Heinze; Leipzig
1899). Auf diese werde ich mich beziehen unter Angabe der Seitenzahl und der
Randziffer des Textteils. Deutsch ist bisher eine wenig befriedigende Auswahl



Vom Wesen des Christseins - 373

chende Untersuchung der beiden aszetischen und mystischen Grundwerke
habe ich schon vor Jahren als eine lohnende Aufgabe bezeichnet und mir
selber vorgenommen. Die Nachkriegsverhiltnisse haben mir die Durchfiih-
rung bisher unmoglich gemacht.

Die nachfolgenden Erérterungen sollen Vorschau und Uberschau dessen
sein, was ich iiber des Nikolaus Kabasilas’ eigenartige Ansicht vom wahren .
Christsein auf Grund mehrjdhriger Beschéftigung mir zu sagen erlauben
darf.

2.

Einen fast unersteigbaren Gipfel menschlichen Strebens richtet Gregor
von Nazianz (orat. 1, 5) vor uns auf, wenn er uns mahnt: ,LafBt uns werden
wie Christus, da Christus uns gleich geworden ist. Werden wir Gétter um
seinetwillen, da er um unseretwillen Mensch geworden ist.“ Die Christen-
heit ist anscheinend weit von diesem Ziele abgekommen, sonst hitte nicht
Séren Kierkegaard sich damit zufrieden gegeben, von der Nachfolge Chri-
sti zu verlangen, daB sie nicht zur bloBen Poesie, Mythologie oder gar zur
Idee im abstrakten Sinne werde!’. Haben wir uns nicht tatsichlich daran
gewdhnt, ibernatiirliche Wirklichkeiten zu , Ideen” herabzumindern? Frei~-
lich nicht im Sinne Platons, sondern im Sinne Kants, dem schon Gott, Frei-
heit, Unsterblichkeit zu ,Postulaten der praktischen Vernunft“ herabgesun- .
ken sind ... Davon ist nun weder bei Nikolaus Kabasilas, noch bei Thomas
von Kempen die Rede. Sie sind — wohl jeder in seiner Art — iiberzeugte
christliche Realisten und Kardinal Newman kénnte sie als leuch-
tende Beispiele fiir seine Forderung des ,realizing® christlichen Lebens hin-
stellen. Gerade bei Nikolaus Kabasilas spielt ja schon dem Titel seines
. Buches gemifBl die Tatsache des Lebens in Christus die be-
herrschende Rolle. Und damit ist nichts bloB IdeenmiBiges oder Symbol-
haftes gemeint, sondern Wirklichkeit und Existenz im vollen Sinne des
Wortes. Zahlreich sind die-Stellen bei ihm, wo dies als Selbstverstidndlich-
keit zum Ausdruck kommt. Unser christliches Leben soll ein wahrhaftes,
entsprechendes Abbild des gottmenschlichen Lebens Christi werden. In die-
sem Streben tritt deutlich hervor, was Gott zu wirken und was wir zu lei-
sten haben (I, 29). Die géttliche Seite bleibt uns allerdings undurchdringlich;
vor allem die Art des libernatiirlichen Lebens selbst. Dieses ist viel zu er-
haben, als daB3 es mit menschlichen Worten erklirt werden kénnte. Denn es

von Friedrich Murawski, Fiihrer zu Gott; eine Auswahl aus griechischen Kirchen-~
schriftstellern in freier Ubersetzung, Mainz 1926), S. 157 ff erschienen. Da sie
immerhin leichter zugénglich ist als Migne und Gass soll sie oben mitbeniitzt
werden. P. Alois Mager O. S. B. (+ 1946) hat mir kurz vor seinem allzu raschen
Hinscheiden mitgeteilt, daB er ebenfalls eine Ubersetzung des ganzen Textes
fertiggestellt habe. Ich selbst hiitte dazu eine ausfiihrliche Darstellung der Mystik
"des Nikolaus Kabasilas geschrieben. Meine. jahrelang gesammelten Materialien
zu diesem Buche sind bei der fiirchterlichen Katastrophe Wiirzburgs (16. Mirz
1945) zugrunde gegangen, sodaB ich nur mehr daran denken kann, eine Kleinere
Studie, sozusagen aus dem Gedéchtnis niederzuschreiben. P. Magers Ubersetzung
ist meines Wissens noch nicht gedruckt worden.
10 Vgl. Josef HasenfuB, Christliche Existenz heute (Wiirzburg 1947), S. 29.



374 ’ Georg Wunderle

ist nach des heiligen Paulus Lehre eine Kraft der zukiinftigen Welt und eine
Vorbereitung auf ein anderes Leben. In Christus ist dieses Leben als ge-
schichtliche Tatsache erschienen.(vgl. II, 76 £f; II, 105 ff). Durch die heilige _
Taufe wird es den Menschen mitgeteilt. Der christliche Glaube versichert
uns dieser geheimnisvollen Neugeburt mit gré8ter Klarheit. In der Sicht
des Glaubens, so filhrt unser Verfasser des 6fteren aus, ist die himmlische
Seligkeit als ,Leben” in vollendetem Sinne gewissermaBen nichts anderes
als die deutliche Offenbarung und ganze Entfaltung dessen, was der Christ
schon hier auf Erden besitzt (vgl. etwa IV, 154). Und dieses wahre Leben
gipfelt in der Liebe zu Gott, die nicht vergeht, sondern als bleibende, be-
lebende Kraft uns mit dem lebendigen Gott verbindet (vgl. VII, 166 ff).

So frei nun diese Liebeskraft des iibernatiirlichen Lebens tidtig zu sein
scheint, sie ist bei Nikolaus Kabasilas doch jeglicher subjektiven Willkiir
enthoben. Sie ist keine romantische Stimmung und noch weniger eine
schone Laune, sondern der tiefe und ernste Lebenstrieb der
christlichen Existenz des Menschen. In ihr ist sie objektiv
durch die Sakramente verankert. Und die gesamte Liturgie gewédhrt ihr
Stiitze und Nahrung. Das betont Nikolaus Kabasilas nicht blo8 an den Stel-
len, an denen er — wie etwa bei der Taufe — aus der Schrift den Ansto8
erhilt; es ist vielmehr der Zug, der durch die gesamte Darstellung geht.
Die Nachfolge Christi und das aus ihr quellende Leben in Christus ist bei
ihm wesentlich liturgisch und sakramental begriindet und bestimmt. Nicht
als ob er die ethische Tatlgkelt dariiber vernachléssigte; aber . sie ist nur
sinnvoll als Vollzug des durch die Taufe erzeugten und durch die tibrigen
Sakramente gefestigten, entwickelten christlichen Lebens. Es bleibt dabei
eine Frage, inwieweit man bei unserem Verfasser von eigentlicher , Mystik*
als Erfahrung der Gotteinigung zu sprechen vermag. An einer Reihe von
Stellen kann man meines Erachtens nicht umhin, das zu vermuten. Aber
es im strengen Sinne zu beweisen, wird man sich ebensowenig zutrauen,
wie man etwa Thomas von Kempens Imitatio Christi schlechthin als ,,mysti-
sches“ Buch bezeichnen darf. Wie hier die ethische Gestaltung zunichst vor-
schligt, so dort die sakramental-objektive Begriindung. Beides ist aber
nicht einfach als Leugnung echter Mystik auszulegen. Ja, beide Male diirfte
die Erfahrung wirklicher Christusmystik sogar die tragende Grundlage der
gesamten christlichen Existenz bilden; denn ein wirkliches und wirksames
Leben in Christus wird stets der Ausdruck begnadeter und bewufBter
Vereinigung mit Christus sein, ein Nachbild der hypostatischen Union. Der
Christozentrismus ist der Frommigkeit des Nikolaus Kabasilas
wesentlich eigen, wenn auch in anderer Form als dies etwa bei der Imitatio
Christi des Thomas von Kempen der Fall ist.

Unseren Verfasser, der heute mit Recht als Laie gilt, hat man oft in die
N&he der Messalianer und noch 6fter der Hesychasten geriickt. Auch dar-
iiber ist die Entscheidung nicht ganz leicht zu treffen. Man kann sowohl
messalianische wie hesychastische Andeutungen in dem von uns behandel-
ten Werke finden. Aber der Geist desselben ist nicht messalianisch und auch
nicht hesychastisch. Mir scheint das Letztere schon daraus hervorzugehen,



Vom Wesen des Christseins 375

daf die ganze Anweisung zum Leben der Frommigkeit auf der Liturgie

aufruht. Dieser Umstand kann sogar als Versuch des geraden Widerstandes

gegen die ménchischen Hesychasten des Athos gewertet werden; denn ihnen

bildete die Liturgie bloB die untere, allen Glaubigen erreichbare Gotteini-.
gung, wahrend die ,eigentliche®, hier wohl gleich ,mystische“ Geistigkeit

im hesychastischen Gebet sich vollendet. Wie Nikolaus Kabasilas sich —

' abgesehen von seinem hier zu betrachtenden Werke ,iiber das Leben in

Christus® — zur hesychastischen Bewegung sowie ihrer theologischen und

psychologischen Grundlage iiberhaupt eingestellt hat, kann hier nicht er-

drtert werden. Wére er ein begeisterter Hesychast gewesen, dann wére da-

von wohl auch hier etwas deutlich Merkbares durchgeklungen. In dhnlicher

- Weise wollen wir von-seinem Verhalten zur Union der orthodoxen Kirche

mit Rom in diesem Zusammenhange absehen. Einen ausdriicklichen An-

griff auf den romischen Katholizismus bemerken wir nicht. Nikolaus Kaba-

silas wurde bei den Tridentiner Verhandlungen von katholischen Theolo-

gen als orthodoxer Zeuge fiir die wirkliche Gegenwart Christi in der Eucha-
ristie angerufen. Es ist also im wesentlichen altes Glaubensgut der einen

katholischen Kirche, das er uns bietet; freilich in einer Form, die uns in

mancher Beziehung nicht mehr vertraut ist. Trotzdem glaube ich, da8 wir

sie nicht ohne Nutzen kennen lernen.

3.

Die Imitatio Christi des Thomas von Kempen schlieft mit einer grofien
Auseinandersetzung ,,de sacramento altaris“, die als viertes Buch dem Gan-~
* zen angefiigt ist. Fiir die Geschichte des gesamten Werkes und fiir sein
Verstindnis ist dieser Abschlu8 von Wichtigkeit; das auf den ersten Blick
Anorganische desselben bedarf einer eigenen Erklirung. Des Nikolaus
Kabasilas ,,Leben in Christus“ weist in dieser Hinsicht noch'mehr Probleme
auf. Zunichst werden in ihm wesentlich nur jene drei Sakramente erértert,
die zur Begriindung und Aufrechterhaltung der ,normalen® (man gestatte
diesen Ausdruck) christlichen Existenz dienen: Taufe, Firmung, Eu-
charistie. Die Sakramente der BuBe und der Olung als Sakramente des
»kranken“ Christenstandes kommen nicht zur ausfiihrlichen Behandlung.
Die Standessakramente als Sakramente der Differenzierung des christlichen
Lebens (Priesterweihe und Ehe) werden ebenfalls nicht betrachtet.

In Kiirze sei ein Uberblick iiber das Ganze geboten: Im ersten und zwei-
ten Buch wird nach einer iiberschauenden Einleitung iiber die heilige Taufe
gehandelt; im dritten Buch {iber die heilige Firmung, im vierten Buch {iber
die heilige Eucharistie. Und ,,unorganisch* im oben beriihrten Sinne schiebt
sich nun im fiinften Buch eine Darlegung iiber die Altarweihe ein. Aller-
dings, wenn man sich einé Stelle aus dem dritten Buch vergegenwirtigt
(I11, 38), wonach Christus Altar und Priester zugleich ist, dann diirfte das
sichtbare Symbol aller liturgischen Begehungen, der Altar, eine gewisse
anschauliche Zentralstellung einnehmen, vermége deren gerade ihm als

11 ygl. dariiber meine Studie ,Zur Psychologie des hesychastischen Gebets*
(Wiirzburg 1947), namentlich S. 60.



376 Georg Wunderle

dem Ausstrahlungspunkt eine besondere geistliche Formungskraft (cuv-
1éhera) beziiglich der christlichen Existenz zugeteilt wird. Der menschgewor-
dene Logos wird im geweihien Altar , geschaut“ und dient somit geradezu
als plastisches Vorbild fiir die Nachformung. Die Plastizitdt dieses ,Ideals*
spielt in der gesamten Auffassung unseres Autors keine geringe Rolle. Er
ist darin noch ein echter, ,,schauen“-wollender Hellene. Im sechsten und
siebenten Buche (wenn das letztere iiberhaupt zum Ganzen gehort) gelangt
dann der subjektive, ethische Anteil des Glaubigen zur Erdrterung; es ist
die Antwort auf die Frage: ,Was muB der Getaufte, Gefirmte, mit der
Eucharistie Gespeiste tun, um die sakramentale Gnade zu bewahren
(purdrTew)“? In unserem westlichen Sinne diirfen wir zur ,Bewahrung“
sicher auch die Mehrung und Férderung rechnen. Damit ist also die Aus-
bildung der christlichen Persdnlichkeit gemeint, soweit sie
vom Einsatz des Einzelnen abhingt. Und dieses Moment betont unser Ver-
fasser mit erheblichem Nachdruck.

Dafl die starke Hervorhebung des Sakramental-Liturgischen fiir eine
deutliche Beeinflussung des Nikolaus Kabasilas durch den Pseudoareopagi-
ten zeugt, liegt ohnehin nahe. Auch darin kénnte man einen Ausdruck der
Stellungnahme gegen den damaligen mgnchischen Hesychasmus erblicken.
Zwingend scheint dieser Grund freilich nicht zu sein, weil des Pseudo-
areopagiten hierarchisch-liturgische Gedanken zu weit verbreitet und zu
tief eingedrungen waren, als da8 sie allzu sehr auffallen konnten. Aber daB3
Nikolaus Kabasilas liberhaupt das sakramental-liturgische System mit sol-
cher Bewufitsein und Eindringlichkeit zum Ausgangspunkt seiner Lehre
vom geistlichen Leben machte, das fiir ihn eben nur ein Leben in Christus
sein konnte, darin liegt fiir die Geschichte der ostkirchlichen Frommigkeit
ein gewichtiges Moment. Daraus kénnen auch wir westlichen Christen gro-
Ben Nutzen ziehen.

4.

Die Betonung des Lebens bringt es mit sich, dal Nikolaus Kabasilas
einerseits verhidltnism#B8ig oft die organische Folge und den organi-
schen Zusammenhang der von ihm dargestellten drei Sakramente
behandelt, so wie wir sie aus unserer katechetischen Unterweisung eben-
falls kennen (vgl. z. B. I, 31£f; IV, 58 ff), andererseits die organische Be-
trachtung immer wieder sammelt auf die Gemeinschaft im Leibe
Christi. Hier ist besonders das vierte Buch — iiber die heilige Eucha-
ristie — bemerkenswert. In diesen Ausfithrungen wird das sakramental
Mystische mit dem persénlich Ethischen innig verbunden (vgl. etwa IV,
51 ff). Die Bedeutung des einzelnen christlichen Lebens und damit der un-
vergleichbare Wert der christlichen Persénlichkeit erscheint in selten kla-
rem Lichte. Unser Autor zieht keine praktischen Folgerungen etwa fiir das
soziale Leben, wie wir heute von den Verhiltnissen dazu gedringt werden;
aber die Anwendung ist bei der Lebendigkeit seiner Uberzeugung gewis
nicht schwer. Hier diirfen wir von dem ostkirchlichen Schriftsteller nicht



Vom Wesen des Christseins : 377

mehr verlangen, als uns die westlichen Theologen der damaligen Zeit
* bieten. Eine soziale Ethik oder gar eine Laienberufsethik war damals noch
kein Problem. Da mubBte erst eine Theorie der Laien-Vollkommenheit durch
Franz von Sales und andere ausgebildet werden...

Eigentlich am vollkommensten prégt sich die Nachfolge Christi als sakra-
mentale Handlung in der T aufe aus. NaturgemiB schwebt hier der ganze
Zusammenhang von Rom 6 vor: Christus ist gestorben, begraben und auf-
erstanden. Ebenso der Christ. Aus dem Grabe der Silinde steht er ,,unter-
getaucht” wieder zum Leben auf, zu einem neuen Leben, das seine rein
natiirlich-menschliche Existenz nicht ausloscht, sondern erhéht und ver-
klart. In dem Taufritus ,,ahmt® der Christwerdende das nicht bloB zu seiner
Belehrung und Ermunterung nach, sondern er , folgt“ hier seinem Heiland
auf den Spuren seines wirklichen Lebens. Ist die Taufe vollzogen, dann
existiert der Getaufte als ,,wirklicher” Christ und von da an ist sein Leben,
falls er-die Gnade , bewahrt“ und — sowohl durch die weiteren Sakramente
als auch durch sein eigenes Bemiihen — mehrt und férdert, ein Leben
in Christus. Solange er auf Erden weilt, ist dieses Leben noch nicht
voll entfaltet, es gleicht dem Leben des Embryo im MutterschoSe (xaddnep
... 10 Eufovov; I, 6), das von der Natur auf das Leben im Licht vorbereitet
wird. Zwar wissen die ,Seligen“ (d. h. in der Taufgnade Lebenden) von
dem ewigen Leben (des Himmels) mehr als die Ungeborenen vom irdischen
Leben, aber das irdische Leben in Christus ist schlieBlich doch auch nichts
anderes als eine Vorbereitung auf das zukiinftige, mit dem es wesensgleich
und daher innig verbunden ist (vgl. I, 6ff). Die Sonne des jenseitigen
Lebens strahlt jetzt schon ihr giitiges Licht aus'(&véreike @ulaviednwmg; 1, 8),
das himmlische Salb6l wird bereits jetzt auf uns ausgegossen und das Brot
der Engel uns schon auf Erden geschenkt. Es ist ein wichtiger und frucht-
barer Gedanke, der in der Unterstreichung der Einheit des irdischen mit
dem himmlischen Gnadenleben hier ausgesprochen wird: die organische
Vollendung des durch die Taufe Begonnenen in der ewigen verklirten Eini-

-gung mit Gott. Die Vorausnahme der himmlischen Seligkeit rechtfertigt
auch die Beilegung des Namens ,poxdguo”, ,Selige” (vgl. I, 1, an die Ge-
tauften. Man braucht meines Erachtens dahinter nicht eine Bezugnahme
auf die im Taborlichte verklidrten Hesychasten zu suchen, wie Martin Jugie
das nahelegt'®. Dagegen wird dem aufmerksamen Beobachter etwas anderes
nicht entgehen: Zur ,,Seligkeit“ gehort selbstverstdndlich ein BewuBtsein
oder BewuBtwerden des beseligenden Zustandes. Wenn man hier selbst
von der Moglichkeit mesalianischer Nachklinge absieht, so viel ist doch klar,
daB man einem kleinen Kinde ein solches Erlebnis nicht zumuten kann. Wie
steht es also mit der Kindertaufe? An keiner Stelle leugnet Nikolaus Kaba-

 silas etwa das Recht oder die Gewohnheit derselben. Aber iiberall, wo er
von der , Erfahrung® (neiga) der Giite Gottes spricht und dieses Erlebnis den

Getauften zuschreibt (z. B. II, 157 ff), kann er die Kindertaufe nicht im Auge
haben. Man muf} hier annehmen, da8 er die Erwachsenentaufe (mit Reue

12 Theologia dogmatica christianorum orientalium IT (Paris 1933), pag. 755,
not. 2. .



378" Georg Wunderle

und Bufle) als das Ideal empfindet, wenn man nicht mit der Vermutung
auskommen will, die lebendige, ,schauende® Erinnerung an die Taufe ver-
mbge seelisch dhnliche Wirkungen zu erzeugen. AuBert er doch gelegentlich
den feinen Gedanken, auf den wir noch eigens stoBen werden, man solle
die Erinnerung an die Sakramente als Betrachtungsstoff pflegen (vgl. IV,
14)! Eine interessante Parallele zu diesem Fragenkomplex bietet die neue
dogmatische Untersuchung des protestantischen Theologen Karl Barth iiber
»Die kirchliche Lehre von der Taufe“ (Miinchen 1947) und die Begriindung

‘seiner ablehnenden Haltung gegeniiber der Kindertaufe.

"~ Aus der Liturgie der Taufe sei fiir unseren gegenwirtigen Belang' die
Anhauchung herausgehoben; denn sie erinnert an die Anhauchung Gottes
bei der Erschaffung des Menschen. Der Ungetaufte ist also tot und wird
erst zum lebendigen, existenten Menschenwesen — im iibernatiirlichen
Sinne —, wenn Gott ihn durch den taufenden Priester anhaucht und ihm
das ,neue Leben“ von oben schenkt (vgl. die schéne griechische Formulie-
rung: vd yap éugionua dvadev Lofic aiviypa; II, 29). Die ganze bei Nikolaus
Kabasilas ausgelegte Symbolik des Taufritus ist auch fiir uns Westchristen
anregend, so bekannt uns das Wesentliche der Deutung auch sein mag. Hier
kann sie nicht ausgebreitet werden. Aber das ist zu wiederholen: Alles zielt
auf die lebendige christliche Existenz und mutet gerade deswegen heute so
»modern® an. Wir behalten dabei im Auge, daB die sakramentale Nachfolge
Christi am sinnfilligsten in der Taufe sichtbar wird. Auch sonst wird natiir-
lich die Nachahmung des Lebens und Leidens Christi in Sakrament und
Ethos genugsam aufgezeigt und in ihrer Notwendigkeit erwiesen. Die
grundlegende sakramentale “Nachfolgehandlung® bleibt aber im Sinn von
R6m 6, 3 ff der wiirdige, be wu 8 te Empfang der Taufe. Mit diesem Kult-
mysterium beginnt das eigentliche Leben in Christus. Es gibt kaum eine
trefflichere Erklirung dieser ,sakramentalen Nachfolge Christi“ als die
Ausfiihrung des heiligen Cyrillus von Jerusalem in seiner 2. mystagogischen
Katechese (5ff), auf die Odo Casel O.S.B. in seinem Buche iiber ,Das
christliche Kultmysterium“ (Regensburg 1948, S. 31ff) eindringlich hin-
weist: ,,O seltsame und paradoxe Tatsache: nicht in (natiirlicher) Wirklich~
keit starben wir, nicht wirklich wurden wir begraben und sind nicht wirk-
lich nach der Kreuzigung auferstanden, sondern es war eine Nachahmung
jim Bilde, das Heil aber war Wirklichkeit. Christus wurde tatsichlich ge-
kreuzigt und tatsichlich begraben und stand in Wirklichkeit auf, und alles
dieses hat er uns geschenkt, damit wir durch die Teilnahme an der
Nachahmung seiner Leiden in Wirklichkeit das Heil
gewinnen. Welch iiberschiwengliche Menschenliebe: Christus empfing
in seinen heiligen Hinden und FiiBen die Négel und litt den Schmerz, und
mir schenkte er ochne Schmerz und ohne Miihe durch die Teilnahme an sei-
nem Schmerze das Heil. Niemand nun glaube, dafl die Taufe nur die Gnade
des Nachlasses der Siinde und der Schnesannahme sei, wie die Johannes-
taufe nur den NachlaBl der Siinden schenkte. Wir wissen vielmehr genau,
daB die Taufe zwar die Reinigung der Siinden und die Gabe des heiligen
Pneumas ist, aber auch das Abbild der Leiden Christi. Deshalb hat uns ja



Vom Wesen des Christseins 379

auch Paulus eben erst zugerufen: ,Wisset ihr nicht... (Rém 6, 5ff). Das
sagte er in Bezug auf die Meinung, dal die Taufe zwar den Silinden-
nachlafl und die Sohnesannahme gibe, da8 sie aber nicht die Gemein-
schaft der wirklichen Leiden Christi durch die Nach-
ahmun g schenke. Damit wir nun wiiiten, da Christus alles, was er auf
sich nahmi, um unsertwillen und um unseres Heiles willen in Wirklichkeit
und nicht dem Scheine nach gelitten hat, und dafl auch wir Teilhaber seines
Leidens werden, deshalb rief Paulus mit solcher Klarheit: ,Denn wenn wir
eingepflanzt wurden dem Gleichnisbilde seines Todes, so werden wir aber
-auch an der Auferstehung teilhaben‘ (R6m 6, 5). Sinnvoll ist das Wort ,ein-
gepflanzt’ (oUugurol); denn da hier der wahre Weinstock gepflanzt ist, so
sind auch wir durch die Teilnahme an der Taufe des Todes (vgl. Rém 6, 4)
ihm eingepflanzt worden. Gib hier genau acht auf den Sinn der Apostel-
worte. Er hat nicht gesagt: ,Wenn wir seinem Tode eingepflanzt sind‘, son-
dern ,dem Gleichnisbilde (1§ Oopowbpatt) seines Todes’. Wirklichkeit ist
nimlich bei Christus der Tod; denn wirklich wurde die Seele vom Leibe
getrennt, und wirklich war das Begrébnis; denn sein Leib wurde in ein
reines Linnentuch eingewickelt. Und alles geschah an ihm in Wirklichkeit.
Bei euch aber ist ein Gleichnisbild des Todes und der Leiden; vom Heile
aber empfangt ihr nicht ein Gleichnisbild, sondern die Wirklichkeit.“

Zur Unterscheidung von der lateinischen ,Imitatio Christi“, in der die
spatmittelalterliche Frommigkeit des westlichen Christentums zu wunder-
samer Hohe aufgegipfelt erscheint, muB stets die Eigenart der ostkirchlich-
griechischen Einstellung unseres Verfassers gegenwirtig gehalten werden,
fiir deren charakteristische Grundlage etwa die sakramentalen Deutungen
eines heiligen Cyrillus von Jerusalem in seinen Katechesen an die T&uf-
linge und in seinen mystagbgischen Katechesen an die Neugetauften, weiter-
hin die Katechesen des Theodorus von Mopsuestia (vgl. Casel a. a. O., S. 34,
Anm. 1) und nicht zuletzt die Mysterientheologie des Pseudoareopagiten
beispielhaft sind.

Da im christlichen Altertum und. noch heute in der Ostkirche Taufe
und Firmung organischer miteinander verbunden sind, als es etwa in
unserer westkirchlichen Praxis der Fall ist, kommt der Salbung eine
verstirkte Bedeutung zu. Schon im Zusammenhang der Mysterientheo-
logie der Taufe wird im alten Christentum und dementsprechend bei
Nikolaus Kabasilas hervorgehoben, daB8 uns das heilige 01 — nachdem
wir von den Siinden gereinigt sind — zu wahren Abbildern Christi und
damit zu ,zweiten Christi“ gestaltet, indem es uns gleichsam real-symbo-
lisch mit der Gottheit ,salbt“, wie Christus seine Menschheit mit der Gott-
heit zur Einheit der géttlichen Person innigst verband (Xgioctés g0t 1)
fedngL v dvdowndnta yeloag; II, 39). So wird uns das gottliche Leben
zuteil und wir werden dem Gottmenschen Jesus Christus dhnlich (époiovc;
11, 38), so daB uns die Bezeichnung ,,Christen® mit vollem Rechte zukommt
(mévv moooiinov; 38). Auch dazu bieten besonders die Katechesen des hl. Cy-
rillus von Jerusalem tiefe und iiberzeugende Erklarungen. Nikolaus
Kabasilas hat diese Gedanken der altchristlichen My-

»



380 Georg Wunderle

sterientheologieauchins Ethischeund Aszetischeent-
faltet. Tut sich hier nicht sein praktischer Blick als christlicher Laie kund?

Die Firmun g (10 deiov pigov) gilt auch unserem Byzantiner als Sakra-
ment der Stiarkung. Charakteristisch ist fiir seine Auffassung, da3 er auch
hier das Christozentrische besonders hervortreten 1468t. Nicht indem er des
Heiligen Geistes Wirkung schmilert, sondern mit ihm und kraft seiner
Tatigkeit vermittelst der Salbung Christus in unserer Seele einkehren 146t.
So heiit es beispielsweise (III, 15): Es ist also die Leistung (¥oyov) des
Sakramentes (der Firmung), uns die Krifte des guten Geistes zu vermitteln;
die Firmung fiihrt den Herrn Jesus {in unsere Seele) ein, auf dem alles
Heil fiir die Menschen beruht, alle Hoffnung auf Gutes, von dem uns die
Gemeinschaft des Heiligen Geistes wird, und auch der Zutritt zum Vater.
So ist die trinitarische Beziehung gewahrt und trotz des christozentrischen
Charakters die herkémmliche Firmungsauffassung als Zuteilung des Heili-
gen Geistes geniigend zur Geltung gebracht, sogar mit ausdriicklicher Nen-
nung auch der urchristlichen Charismata (z. B. II, 17) als auBerordentlicher
Geschenke. Die ,ordentlichen“ sakramentalen Gaben der Firmung be-
schreibt unser Autor (III, 16; in der Zusammenfassung Murawskis wieder-
gegeben): ,Dieses Sakrament nun gibt allen Christen jeder Zeit Gaben, die
stets erforderlich sind: die Gabe der Frémmigkeit, des Gebetes, der Liebe,
der Keuschheit und andere, die stets sehr niitzlich sind. Leider kiimmern
sich viele Christen nicht darum, und die Kraft dieses Sakramentes (gom tig
gotwv 1) tov puotnolov dlvapg) ist ihnen ganz unbekannt: einige verstehen
seine Gaben nicht, weil sie bei seinem Empfange noch zu jung sind; anderen
verblendet die Siinde die Augen. Aber der Heilige Geist gibt wirklich allen,
die sein Sakrament empfangen, seine Gaben, indem er sie den einzelnen
austeilt, wie er will (1 Kor 12, 11), und der Herr in seiner Giite (§ deonding
shegyet®dv) verliBt uns nicht, nachdem er verheiBien hat, er wolle bis zum
Ende der Welt bei uns bleiben“. So ist die Einwohnung des Heiligen Geistes
mit der Fithrung durch Christus zum Vater in der Gnade der Firmung ver-
biirgt. Es ist gewi} bezeichnend, daB schon unser Byzantiner im 14. Jahr-
hundert dartiiber zu klagen hatte, der Sinn und die Bedeutung der Firmung
fiir das christliche Leben werde nicht mehr von allen Christen gewiirdigt.

DieheiligeEucharistie (] ispa xowvwvie) ist fiir Nikolaus Kabasilas
der wahre Leib und das wahre Blut Jesu Christi. Mégen wir auch die Lehre
von der Transsubstantiation nicht bei ihm finden, fiir die wirkliche, leben-
dige Gegenwart des Herrn ist er ein beredter Zeuge; seine ganze Euchari-
stielehre wird von diesem Glauben getragen. Fiir uns sind hier von beson-
derer Wichtigkeit die zahlreichen Hinweise darauf, daf3 der eucharistische
Christus der Vollender jenes geistlichen Lebens ist, das er durch die Taufe
im Christen begriindet hat, soweit die ,Vollendung* im irdischen Leben
liberhaupt maoglich ist. Zunéchst kann fiir uns im Fleische Lebende die ,Ein-
kérperung® in Christus nicht inniger sein, als es vermdge der Aneignung
durch Speise und Trank geschieht. Dadurch, daB Christus so in uns ein-
geht und mit uns eins wird, ist eine Erhéhung und Verklirung unseres
ganzen Wesens und damit auch unseres Leibes gewihrleistet, die iiber alles

-



Vom Wesen des Christseins 381

irdische Verstehen und Vermdgen hinausragt. Die Eucharistie ist auch in-
dieser Hinsicht ,, Vollendung® des Menschenbildes auf der Grundlage christ-
licher Existenz. Es entsteht ein formlicher Parallelismus zwischen Christus
und uns, dessen wir uns stets bewullt bleiben sollen. Nikolaus Kabasilas
findet dartiber begeisterte Worte; z. B. (VI, 26 ff) hélt er es fiir ausgeschlos-
sen, daB wir als Teilnehmer am eucharistischen Mahle unsere Augen zu
schlimmen Blicken miflbrauchen, unseren Mund zu siindhaften Reden 6£f-
nen, die Hinde nach Unerlaubtem ausstrecken. Denn wie die Glieder Christi
heilig und unsiindlich sind, so sollen es auch die unsrigen, mit ihm so innig
verbundenen sein. Denn heiliger kann nichts auf der Welt werden als der
Leib, mit dem sich Christus in der Eucharistie vereinigt. Diese Vereinigung
ist enger als das natiirliche Verwachsensein (der Organe) miteinander. So
wird Christus also nicht nur zum schlechthinigen Mittelpunkt des ,,christ-
lichen“ Lebens, sondern auch gleichsam zum beseelenden, formenden Prin-
zip desselben. Eine derartige iibernatiirliche Umgestaltung und Eingestal-
tung in Christus scheint uns westlichen Christen vielleicht sehr ungewohnt
und zu weitgehend. Sie treibt aber eigentlich nur das ontisch Ubernatiir-
liche zur duBersten, konkret gewordenen Folgerung, die den Eucharistie-
Empfangenden als ,zweiten Christus® dem gldubigen Auge auch sichtbar
vor Augen stellt. Die geistliche Schau des verklirten Menschen (vgl. Rém 8)
und seines Lebens macht sich dabei deutlich geltend. Zum mindesten ist das
Bild des mit Christus in der Eucharistie vereinigten Menschen, wie es Niko-
laus Kabasilas hier ,schaut®, das Zeugnis eines echten ,christlichen Realis-
mus®, der uns wohl etwas konkret anmutet und vielleicht befremdet, aber
sicher in der geraden Linie seiner ,ontischen“ Auffassung liegt. Klingen
solche Gedanken nicht schon in Rém 8 an und werden sie nicht klarer und
vernehmbarer bei den urchristlichen Theologen?'® Unser Byzantiner formu-
liert diese Gedanken nur manches Mal etwas seltsam, fast mochte ich sagen,
drastisch. So z. B. wenn er (VI, 9) erklirt, die Teilnahme am Blute Christi
bedinge eine ,Blutsgemeinschaft® mit ihm, und daraus ergebe sich von
selbst eine Gesinnungs- und Willensgemeinschaft mit Christus. Beachten
wir dabei: hier ist nicht bloB von der Gemeinschaft die Rede, die mit der
Tatsache des Corpus Christi mysticum gegeben ist — unser Autor preist
diese an vielen Stellen —, sondern eine dariiber hinausgehende, eben durch
ein eigenes Sakrament verbiirgte Einheit, die (wenn der Ausdruck erlaubt
ist) noch ,ontischer“, noch ,seinsmiBiger sich darstellt. Nikolaus Kabasilas
schildert in gehobener Sprache die Herrlichkeit solcher Verbindung unseres
Leibes mit dem Leibe Christi und unserer Seele mit der Seele Christi. Und da~-
bei hebt er auch hervor, daB so nicht nur eine (sakramentale, iibernatiirlich-
ontische) Erhohung unseres Seins zustande kommt, die — wie schon gesagt
wurde —die Neugeburt durch die Taufe vervollkommnet, sondern auch eine
Willens~ und damit eine (ethische) Téatigkeitsgestaltung, die solcher Seins-
vervollkommnung entspricht (vgl. IV, 12{f). Uns westliche Christen will
angesichts dieser Ausfithrungen bediinken, dafl Nikolaus Kabasilas in dem
mu Heinrich Schumacher, Kraft der Urkirche; das ,neue Leben*

nach den Dokumenten der ersten zwei Jahrhunderte (Freiburg i. Br. 1934), be-
sonders S. 89 {f.



382  Georg Wunderle

Zusammenhang als echter ostkirchlicher Theologe die Notwendigkeit
dessen, was wir ,aktuelle Gnade“ nennen, unterschitzt zu Gunsten der
»heiligmachenden“ oder ,Zustandsgnade®, die er eben in lebendiger Schau
(cwela) schon im Getauften und dann erst recht im Eucharistie-Empfan-
genden als feste christlich-persénliche Existenz erblickt. Der westliche
Christ bekundet hier mehr Bedenklichkeit (um nicht zu sagen: Furcht) vor
der ,Konkupiszenz“ als dem Rest der Erbsiinde. Der Ostchrist zeigt wohl
mehr kindliche, optimistische Unbefangenheit in seinem Vertrauen auf die
ins menschliche Sein greifende Wirkung der Sakramente. Nicht blo8 der -
ndhere Vergleich wire hier interessant, sondern noch viel mehr wiirde ein
ausgleichendes Geben und Empfangen Frucht verheifen. Es sei nicht ver-
gessen, daB Nikolaus Kabasilas sich gerade in diesem Zusammenhang zu
einer Art von eucharistischer Mystik aufschwingt. AnschlieBend an athana-
sianische Gedanken sucht er den Weg der Vergtttlichung des Menschen
(10 82 tov dvdowmov dewdijvay; IV, 38) vornehmlich in der Eucharistiesin der
Gott-Christus zu den Menschen herabgestiegen ist, um diese zu Gott hin-
zufiihren. Diese sakramental-liturgische Gotteinigung scheint mir klar
gegen die hesychastisch-mystische abgesetzt zu sein. In unseres Verfassers
Lehre ist die Eucharistie eben nicht bloB Lohn oder gnadenvolle Krénung
des christlichen Lebens, sondern ebenso auch Mittel zur Stirkung im Le-
benskampfe (vgl. IV, 96 ff). Und zwar hat Gott nicht gewartet, von uns auf-
gesucht zu werden, er hat uns vielmehr wie der gute Hirt und Wegfiihrer
selbst helfend aufgesucht (adtdg £Lhtnoe mhavapévoug; IV, 148). Durch solche
Liebe bewegt, sollen auch wir trachten, mit Christus, unserem Haupte,
nicht blof durch die Verbindung der Liebe, sondern sakramental zu-
sammenzusein (xowwvie). Die oftmalige Kommunion ist hier offensichtlich
nahegelegt. Sie ist stets die Vorausnahme der ewigen, seligen Verbindung
mit Christus (im Himmel). Das Reich Gottes ist dann schon in uns (vgl.
1V, 154). ’

5.

Das Ontisch-Sakramentale in der Theologie des Nikolaus Kabasilas ist
im Vorstehenden stark zur Geltung gelangt. Das Ethische ist aber von
ihm trotz der offenkundigen Hervorhebung des Ontischen nicht vernach-
lassigt worden. So hat er auch der aktuellen Gnade geniigend Raum ge-
schaffen, selbst wenn das nicht iiberall ausdriicklich von ihm erklirt wird.

Unsere Mitarbeit am Leben in Christus pflegt Nikolaus Kabasilas mit
dem ,Bewahren* (quAdriewv) der sakramentalen Gnade zu bezeichnen.
Schon daraus erhellt, wie er die menschliche Téatigkeit einschatzt. Gott,
Christus ist und bleibt der wesentlich Wirkende, Freilich ist der Mensch
unter dem Gnadeneinflusse Gottes nicht zur bloBen Passivitidt verurteilt;
aber der gottmenschlich wirkende Christus behilt die Rolle der bildenden
und gestaltenden Kraft in der christlichen Existenz des Menschen. Das darf
nie aus dem Auge verloren werden. Wenn auch nicht entscheidend, so ist
doch die Mittdtigkeit des Menschen wichtig, ja unentbehrlich.



Vom Wesen des Christseins 383

Denn der Mensch soll sich als christliche Persénlichkeit den ihm bestimm-
ten ewigen Lohn erwerben.

Im folgenden werden nicht alle Mittel der hierzu notwendigen christ-
lichen Aszese aufgezihlt. BloB einige fiir unseren Verfasser charakteristi-
sche Wege zur christlichen Vollkommenheit, d. h. zum Leben in Christus,
wie er es uns plastisch vorgefiihrt hat, seien aufgezeigt.

Vielleicht darf man allgemein sagen, daB nach Nikolaus Kabasilas das
Wesentliche unserer Mitwirkung im Bewahren (guAdrtew, vgl IV, 1)
dessen bestehe, was wir in den‘drei Sakramenten von Gott erhalten haben.
DaB dieses Bewahren selbst wieder eine Aufgabe ist, die wir nicht ohne
besondere Hilfe von oben durchzufiihren imstande sind, diirfte aus der
ganzen Einstellung unseres Autors hervorgehen; denn nichts liegt ihm
ferner als eine hochmiitige Zuversicht auf die eigene, menschliche Kraft.
Er streicht das Menschliche unseres Seins gewiB nicht aus; fiir ihn wird es
aber doch nur wertvoll, wenn es sakramental erhéht und verklirt ist. So
entspricht es dem endgiiltigen Willen Gottes, wie er in der geschichtlich sich
vollziehenden Heilsordnung sich verwirklicht, oder wenigstens sich ver-
wirklichen soll. Die Zustandsgnade, die von den Sakramenten verlichen
wird, schitzt Nikolaus Kabasilas offenbar so hoch, daB er ihre gestaltende
Kraft fiir ausreichend erachtet, um den Widerstreit der duBeren und inne-
ren Versuchungen zu iiberwinden. Daher — wie schon oben angedeutet
wurde — auch die verhiltnismiBig geringe Riicksicht auf die aktuelle
. Gnade. Ubersdhen wir den Grund dafiir, dann kénnte es uns scheinen, als
ob der Autor des ,Lebens in Christus®“ den uns treffenden Anteil an der
Mitwirkung zum Heile fast pelagianisch auffasse. Das wire ein falsches
Urteil. Davor zu warnen, ist besonders deswegen notwendig, weil wir West-
christen den ostkirchlichen Optimismus hinsichtlich der ,Michtigkeit“ der
sakramental gestifteten iibernatiirlichen Existenz aus theologischen und
psychologischen Griinden nicht teilen. Trotz allem ist es sowohl anregend
als, auch niitzlich, in solch eindringlicher Weise, wie es von Nikolaus Kaba-
silas geschieht, auf die ibernatiirliche Wiirde des Getauften,
des Gefirmten, des mit der Eucharistie Begnadeten hin-
gewiesen zu werden. In der Tat ist die ,,Wahrung“ dieser Wiirde im Kampfe
des Lebens nicht ein Stillestehn beim Aufstieg zu Gott, ein Halt auf den
Stufen der Paradiesesleiter (um mit dem groBen Johannes Klimakus zu
sprechen), sondern eine wirkliche Bewegung nach oben. Die ,,Mehrung® der
heiligmachenden Gnade lieBe sich gewiB so im Sinne unseres Autors aus-
" driicken. Wenn wir namentlich das sechste Buch seiner Darstellung genau
. durcharbeiten, dann begegnen uns solche Gedanken — eben in ostkirch-
licher Prégung — wieder und wieder. Wir kénnten sie wohl nicht zu Un-
recht als unabléssige Forderung und Férderung einer wahr-
haftchristlichen ,Haltung“ formulieren, wozu ja schon das griechi-
sche Wort ,,guAdttev® AnlaB gibt. Darin bekundet sich unverkennbar ein
Erbstiick der xodoxdyodia des alten Hellenentums, das auch der &uBeren
Vollkommenheit und maBvollen Ausgeglichenheit im menschlichen Sein
und Tun‘gerecht zu werden sucht. ,ChristlichverklarteMensch-



384 Georg Wunderle

lighkeit* kann man dieses Ideal der Personlichkeitsbildung mit Recht
nennen, wenn man sich dabei bewuBt bleibt, daB damit keine unstatthafte
Modernisierung beabsichtigt wird. Aber ein Zug zum Aristokratischen ist
deutlich spiirbar. Die Sakramente sind gleichsam christliche Adelsbriefe,
durch die der Mensch in einen héheren Stand erhoben wird. Das darf er sich
vor Augen halten; dariiber darf er gewissermaBen mit dankbarem Stolz
sich freuen. Der Stolz ist selbstverstindlich nicht auf die térichte Meinung
»besserer® Abstammung gebaut, sondern allein aufdie unverdiente Gnaden-
auszeichnung Gottes, des Vaters aller Lichter. Und dieses BewuBtsein soll
nach Nikolaus Kabasilas eigens gepflegt werden. Es ist der edel, wahrhaft
christliche adelige Stolz, wie er so oft im Urchristentum, besonders von den
Blutzeugen Christi geduBert wurde, vor allem im Angesichte der heidnischen
Méchtigen. Und da taucht bei unserem Verfasser ein Gedanke auf, der als
spezielles Mittel zur Bewahrung der christlich adeligen ,Haltung“ empfohlen
wird, ein Gedanke, den auch wir Westchristen fiiglich in unsere Aszese ein-
setzen komnen: die Mahnung, die Sakramente als férmlichen Be-
trachtungsgegenstand zuwihlen (vgl. VI, 14). Und hiersoll nicht dieletzte
Rolle spielen der Blick auf Christus, dem wir all diese sakramentalen Giiter
verdanken, dessen Schénheit, Giite, Liebe wir durch die Siinde — gleichsam
in uns selbst — nicht verunglimpfen diirfen. Hat er uns doch eine un-
begreifliche Menschenfreundlichkeit (pulavdpwnioa) erwiesen, die aus seinem
liebenden Herzen — vgl. die eindrucksvolle Hindeutung auf das Herz Jesu
1V, 51 — fliefit. Es ist das mit endlichen MaBen nicht meBbare gidtgov (Epuc),
die Liebe, die ihn in die Erniedrigung herabgefiihrt hat und uns erweckt
und anfeuert, zu ihm emporzusteigen (vgl. VI, 16 £f). In der Schilderung
dieses Herabstieges Gottes und dieses Aufstieges des Menschen wird der
kiihle Byzantiner warm und begeistert. Und manches erinnert an die der
Ostkirche damals lingst geldufig gewordenen Prigungen. Wem kommt hier
nicht die Geschichtstheologie eines Maximus Confessor mit seinen zwei
groBen Linien der zatédfooig Gottes und der GvéBacig des Menschen in Er-
innerung!* Wiirde es unserer heutigen Aszetik schaden, diese ganz groBen
Gesichtspunkte wieder hervorzukehren?

" Aber Nikolaus Kabasilas, dem die Verklirung des ganzen, groBen Lebens
alles bedeutet, vergiit auch das Kleineinderchristlichen Exi-
stenz nicht. Er fordert — was ihn als Laien wohl besonders kennzeichnet
— die gewissenhafte Berufserfiillung und Arbeitsheiligung. Wir brauchen
keine Ménche und Einsiedler zu werden, um zum Leben in Christus zu ge-
langen; sondern jeder soll seinen Beruf nach dem Willen Gottes ausiiben.
Dabei braucht er nicht aus aszetischen Absichten ungewohnte Kost zu ge- -
nieflen, seine Kleidung zu &ndern, seine Gesundheit zu verderben ({ysiov
dwogdsigewv; vgl. VI, 631), sondern nur das zu tun, was Christi Wort und
Beispiel ihm vorschreibt. Die acht Seligkeiten sind die neuen Gesetzestafeln,

14 Vgl. zum Ganzen etwa Hans Urs v. Balthasar S.J., Kosmische Liturgie.
Maximus der Bekenner: Héhe und Krise des grlechlschen Weltbildes (Freiburg
i. Br. 1941). Mit der manchmal allzu modernen Deutung vermag 1ch freilich nicht
zu gehen.



Vom Wesen des Christseins 385

die jedem Christen von unserem Autor zur Beobachtung vorgehalten wer-
den (vgl. VI, 74 £f). Es ist zum Teil wirklich packend, mit welcher Eindring-
lichkeit Nikolaus Kabasilas seine Vollkommenheitslehre entwirft.

MuB és da eigens betont werden, daB er den Gottesdienst, daB er die
Nachfolge Christi und das Leben in Christus nicht als Knechtschaft, sondern
als frohe Kindeshingabe (vgl. IV, 58) rithmt? Die Freude und die
Kraft der Liebe durchpulst das ganze Christsein. Das gihtgov und der ¥pax,
die volle Hingabe an Gott und an Christus ist indessen kein , Liebeszauber®,
wie W. Gass unverstidndlicherweise sich ausdriickt'’, sondern freier Einsatz
des ganzen Menschen fiir Gott. Freilich erscheint es einem Christen wie
Nikolaus Kabasilas kaum moglich, anzunehmen, daB der Mensch, der um
die bis zur Kenose gehende Liebe des Logos weil}, ihr wissentlich wider-
steht. Aber das , Verzauberung® zu nennen, ist eine Falschdeutung. Das
hohe Lied auf das giAtgov (VI, 16 ff) zeigt das jedem unvoreingenommenen
Leser. Das Wort ,,piktgov”, das freilich ehedem ,Liebeszauber® bezeichnet
hat, ist hier klar ,christianisiert“. Wer Gott — auf sein @ilrgov antwor-
tend — liebt, hilt seine Gebote in freier, kindlicher Unterwerfung {vgl. VI,
25). So ist die Liebe (von uns aus gesehen) die Seele des
Lebens in Christus;inihr leuchtet der Glanz jeglicher
Tugend und sie verbiirgt die Einigung mit Gott (vgl. VII,
164 £f), zunichst 'als ethisches Tun und Verhalten, dann aber auch als Be-
wihrung der sakramental-mystischen Christusnachfolge und Christus-
gemeinschaft. Ist der darin sich offenbarende Realismus des ,wahrhaften“
Christseins (im Sinne des héchst menschenméglichen Christusseins) zusam-
men mit dem erfahrungsmiBigen BewuBtsein dieses gnadenvollen Zustan-
des nicht echte Mystik? In die allernichste Nidhe derselben gehort solches

. Erleben jedenfalls. Es ist schwer zu entscheiden, ob diese Mystik dem An-
spruche von Carl Richstétter S. J. und Alois Mager O.S. B. geniigt, etwas
»Neues” innerhalb des gesamten Gnadenlebens zu sein. Ich wage nicht,
diese Frage fiir unseren Autor zu bejahen. Soviel scheint mir gewiB zu sein,
daB er die Erreichung dieses Gipfels bei jedem Erwachsenen fiir moglich,
ja sogar fiir erwiinscht hilt, wenn er als Erfahrener auch iiberzeugt ist, da
sie selten sein diirfte. Sonst wiirde er auf die Anstrengungen, die das
qmldﬁétv mit sich bringt, kaum ein solches Gewicht legen. In die Kategorien
der von Alois Mager O. S. B. untersuchten ,klassischen“ Mystik'® 148t sich:
das ,Leben in.Christus“ des Nikolaus Kabasilas nicht ohne weiteres ein-
fligen. Aber meines Erachtens erschépft die , klassische“ Mystik keineswegs -
den ganzen Bereich dessen, was mit Recht ,Mystik* genannt zu werden
vermag. .

GemilB der Auffassung unseres Byzantmers wird die sakramental und
ethisch gelduterte, erhobene Menschlichkeit ins Gottliche hineingezogen,
‘wobei ihm jegliche Art des Pantheismus voéllig ferne liegt. Auf der Linie
der Entwicklung und Ausformung der geschopflichen Personlichkeit gibt es

15 A, a. O, S. 2001f (Einleitende Darstellung).
18 vgl. A101s Mager O. S. B, Mystik als seelische Wirklichkeit; eine Psychologxe
der Mystik (Graz 1946).

25



386 Georg Wunderle

keine wesentlichere und erhabenere Seinsgestaltung als diejenige durch
»das Leben in Christus”. IThr Wert bekundet sich nicht in irgendwelchen
aufierordentlichen Begnadigungen; mit solchen hat Gott bisweilen sogar
sittlich mindere Perstnlichkeiten ausgestattet, um ihnen besondere Auf-
trdge zu geben (vgl. VII, 5). ,Freuet euch nicht dariiber, mahnt der Herr
(Lk 10, 20), daB euch die Geister untertan sind; sondern freuet euch dariiber,
dafl eure Namen im Himmel aufgezeichnet sind.”” In gleichem Zusammen-
hang macht Nikolaus Kabasilas das Wort Pauli (1 Kor 13, 1£) sich zu eigen,
daB er trotz der Charismata nichts wire, wenn er die Liebe nicht besiBe.
Die Liebe mul3 den Tiefen der inneren Gesinnung entspringen, damit sie
echt sei. Zur Bildung der christlichen Gesinnung tragen aber die Sakra-
mente bei, die uns doch Christi Gilite zeigen und uns mit ihr erfiillen (vgl.
VII, 13f). Wer jedoch Christus liebt, hidlt auch seine Gebote, und zu ihm
wird der Vater und der Sohn kommen, um Wohnung bei ihm zu nehmen
(vgl. Jo14,23). Die Ankunft Gottes aber bringt Trost und Freude in die
Seele. Sie wird nun nicht mehr erlahmen, in Liebe Christus nachzufolgen,
d. h. wie Christus (xat¢ Xgiotov) und erst recht in ihm (¢v Xouotd; vgl. VII,
151) zu leben. Sollte indessen selbst die Liebe vollkommen sein, so wird
doch die reine Schau Gottes und damit die ewige Freude erst im Jenseits
zu erlangen sein, in dem sich das Leben in Christus wahrhaft vollendet
(vgl. VII, 154 ff).

6.

In dem vielumstrittenen Schauspiel ,Die Fliegen® des franzosischen
Existenzialisten Jean Paul Sartre, der sich offen als Atheisten bekennt,
sagt Orestes: ,,Ich bin meine Freiheit. Kaum hast du (Gott) mich geschaffen,
habe ich auch schon aufgehort, dein eigen zu sein.*

Demgegeniiber spricht der Christ in demiitiger Unterwerfung unter sei-
nen gottlichen Urheber: ,,Kaum hast du mich im natiirlichen Sein geschaf-
fen, so will ich erst recht durch die Wiedergeburt der heiligen Taufe dein
eigen werden und Christus, dem ewigen Abbild meines Schépfers, nach-
folgen.“ So wiirde wohl auch das liberzeugte Bekenntnis von Nikolaus Ka-
basilas lauten, der die neue, christliche Existenz durch die Taufe begriindet,
in der Firmung gefestigt und in der Eucharistie vollendet wei8. Wenn er
damit eine gewisse Schichtung der christlichen Persénlichkeit andeutet, so
wie es heute dhnlich von der psychologischen Charakterologie fiir die natiir-
liche Perstnlichkeit geschieht, dann meint er keineswegs, daB mit dem
ubernatiirlich-christlichen Aufbau die natiirlich-menschliche Grundlage
entbehrlich geworden sei. Im Gegenteil; fiir ihn wird die Stiitze durch das
darauf Ruhende geliutert, durchgeistigt, libernatiirlich ausgeformt. So ist
er ein wirksamer Verteidiger der Meinung, da die wahrhaft menschliche
Existenz erst durch die christliche Existenz, d. h. konkret durch das ,,Leben
in Christus” verwirklicht werde.





