
390. 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Vom Weg zum meditativen Leben 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Der Verfasser dieser Zeilen hatte vor 
nicht langer Zeit ein Erlebnis, das ihn 
tief erschüttert hat. Er mußte innerhalb 
seiner Berufstätigkeit einem anderen 
Menschen etwas eröffnen, das für diesen 
unangenehm war und eine gewisse • in 
der Sache liegende • Demütigung be- 
deutete. Er überlegte lange, in welcher 
Form die Eröffnung am besten statt- 
fände, und entschloß sich dann zur Me- 
thode der schlichten und vorbehaltlosen 
Wahrhaftigkeit. Der Verhandlungs- 
partner war nämlich ein Mensch, der 
in entschiedenem Bekenntnis zum Chri- 
stentum lebte und selber oft und ein- 
dringlich für eine christliche Lebens- 
führung eintrat. Das Ergebnis aber war, 
daß der Verfasser der Bosheit und 
Unwahrhaftigkeit bezichtigt und mit der 
Eröffnung dieser •Tatsachen" an eine 
vermeintlich mächtige Instanz bedroht 
wurde. Nun durfte er sich zwar im 
Rechte, d. h. in der Wahrheit fühlen und 
brauchte keine Drohungen zu fürchten. 
Aber das Erschütternde bestand darin, 
daß er aus der Nähe beobachten mußte, 
wie ein durch und durch ernst streben- 
der, lauterer Mensch, ohne es selbst zu 
merken, von gekränkter Eitelkeit befal- 
len ward und geradezu blind zu •Gegen- 
angriffen" überging. 

Bei nur zu vielen Menschen würde 
einen ein solches Verhalten nicht im 
mindesten erstaunen. Die im Vitalen 
wurzelnde Kraft natürlicher Selbst- 
behauptung ist in jedem zunächst ein- 
mal mächtig, und wo keine christliche 
Direktive vorhanden ist, wirkt sie selbst- 
verständlich allein. Wie aber, wenn der- 
gleichen auch bei willigen und aufmerk- 
samen Christen geschieht? Wie tief sitzt 
unsere Selbstliebe, unsere Geltungssucht, 
unser Hochmut, unser Mangel an Selbst- 
erkenntnis, wenn derartiges so leicht 
hervorbricht. Denn das angeführte Er- 
eignis zeigt ja nicht die besondere Schwä- 
che eines einzelnen Menschen, sondern 
ist ein Symptom für die moderne Men- 
talität schlechthin. Wenige Zeitgenossen 

dürften über die Anfechtung erhaben 
sein, welcher der oben Erwähnte erlegen 
war. Und das also auch unter Menschen, 
die Christen sein wollen, die das regel- 
mäßige Gebet nicht versäumen, die die 
Kirche besuchen usw. Aus dem Erlebten, 
wie freilich aus vielem, was man heute 
beobachtet, ergab sich wieder einmal die 
Diskrepanz zwischen dem erkannten 
religiösen Ideal, das aber nur die Ober- 
flächenschicht der Seele erfaßt hat, und 
dem religiösen Leben der Wesenstiefe. 
Es ist nicht damit getan, daß man die 
Richtigkeit eines Ideals einsieht, daß man 
es bejaht und ein •ganzer" Christ sein 
oder werden •möchte"; man muß den ge- 
staltenden, wandelnden, erschließenden 
Weg in die Tiefe finden und gehen, der 
in der •Wesenstiefe" das auslöst, was 
dem Programm des mit dem bloßen Ver- 
stände erfaßten Ideals entspricht. Dies 
geschieht aber hauptsächlich durch medi- 
tative Übung. Von ihr soll daher im fol- 
genden andeutungsweise die Rede sein. 

Alle großen christlichen Leistungen, 
obzwar sie einerseits stets aus der gött- 
lichen Gnade abzuleiten sind und primär 
nie einen menschlichen, sondern den 
Ruhm Gottes verkünden, sind gebunden 
an meditative Bemühungen und aus 
ihnen als Früchte hervorgegangen. Viele 
Große, namentlich die großen Ordens- 
stifter, haben auch •Regeln" hinterlas- 
sen, durch deren Befolgung • im Sinne 
des vorliegenden Zusammenhanges ge- 
sprochen • der Zwiespalt zwischen blo- 
ßer Erkenntnis und •Wesenstiefe" auf- 
gehoben und ein reales christliches Leben 
hervorgerufen wird. Diese Regeln sind 
gemeinhin schwer zu befolgen, sind zu- 
dem primär für Ordensleute gegeben 
und setzen zu fruchtbarer Befolgung das 
Ordensleben voraus. Der Laie konnte 
und kann sich weder an die Regula des 
hl. Benedikt halten noch unmittelbar an 
die Konstitutionen des hl. Ignatius. Er 
steht • im allgemeinen • bezüglich des 
meditativen Lebens ohne Weisung und 
Rat da. Was soll an seinem Ort, in sei- 



Einübung und Weisung 391 

nem Stand, bei seiner konkreten Lage, 
bei seiner persönlichen Art und Unart, 
Reife oder Unreife tun? 

Diese Frage ist schwer zu beantworten. 
Erstlich kann niemals der eine dem an- 
deren ganz genau und im einzelnen 
sagen, was für diesen das Nächstgegebene 
und Fruchtbare sei, es sei denn, er kenne 
den Menschen und seine Situation in 
concreto. Dann aber auch: wer darf es 
wagen, normierend zu sprechen • in 
Anbetracht des Riesengutes an Normen, 
das die Kirche entwickelt, bewahrt, tra- 
diert hat? Seltsamerweise kann aber in 
manchem Bezüge nicht nur der Hoch- 
erfahrene dem weniger Erfahrenen bei- 
stehen, sondern oft gerade der unmittel- 
bare Schicksalsbruder dem gleicher- 
maßen Betroffenen. Wie im Felde die 
Kameraden einander beistanden, die in 
gleicher Art gefährdet, von gleichen Un- 
heimlichkeiten um- und durchwittert 
waren, so kann es mitunter auch im reli- 
giösen Leben und Streben sein. Jeden- 
falls ist der Aufblick zu den großen, 
wenn man so • sagen darf, Könnern des 
meditativen Lebens nicht der einzige 
Weg zum meditativen Leben. Waren 
diese Großen nicht von vornherein bes- 
ser disponiert? War ihre Lebensmitgift 
nicht anders, ihr anvertrautes Pfund 
nicht größer als das unsere? Im folgen- 
den ist nur von ganz einfachen Dingen 
die Rede, sozusagen von den ersten 
Schritten, die auf dem Wege des medita- 
tiven Lebens zu tun sind, vom Betreten 
der ersten Sprosse der geistigen Leiter, 
von der aus man leider keineswegs sicher 
dann eine zweite vor sich sieht, sondern 
von der man erfahrungsgemäß nur zu 
leicht wieder an den Ausgangsort zu- 
rückfällt, um den Kampf abermals auf- 
nehmen zu müssen. Nichts lernt sich so 
schwer wie das meditative Leben. Was 
aber heißt •meditatives Leben"? 

Zunächst ist unser Vorstellungs-, unser 
Gedankenleben an die Sinnenwelt und 
an die ihr zu entnehmenden Anschauun- 
gen, an die ihr entsprechenden Begriffe 
gebunden. In der physisch-sinnlichen 
Welt findet sich jeder normale Mensch 
zurecht; hiermit ist auf den gewöhn- 
lichen und durchaus angebrachten Be- 
wußtseinsstand gedeutet, in dem wir un- 
gefähr alle leben. Hinzutreten dann die 
Gedanken und Vorstellungen, die sich 

auf eine andere, höhere, göttliche Welt 
beziehen: der Gedanke Gottes, der In- 
karnation Christi, des Wirkens des Hei- 
ligen Geistes usw., Gedanken und Vor- 
stellungen, in denen wir die göttlich- 
objektive Wahrheit glauben, ahnen, an- 
satzweise erkennen können, die aber, 
von geringen Ausnahmen abgesehen, 
nicht zu jener Fälligkeit und Konkretion 
gedeihen, die dem Bewußtseinsleben 
das der sinnlich gegebenen Außenwelt 
gilt, eigen sind. Wir leben hier im Stande 
des Glaubens, nicht der Vollerkenntnis. 
Die Erfahrungen derer, für die etwa die 
Passion Christi nicht nur Glaubensinhalt, 
sondern eigene Schau oder Wahrneh- 
mung ist, sind selten. Die Erfahrungen 
des gewöhnlichen Menschen sind be- 
grenzt. Nicht nur in Bezug auf die gött- 
lichen Wahrheiten, nein, auch bereits, 
wie das eingangs angeführte Beispiel 
zeigt, in Bezug auf unsere eigene We- 
senstiefe, also auf den menschlichen 
Grund unseres Wesens und Lebens. Von 
meditativem Leben nun kann und darf 
aber nur da gesprochen werden, wo das 
kurz skizzierte Bewußtsein (Erkenntnis 
irdisch-empirisch gegebener Sachverhalte 
und Glaube der überirdisch-göttlichen 
Tatsachen) sich vertieft, wo ein Leben in 
etwas anderem als dem Rationalen oder 
nur Vorgestellten waltet, wo eine andere 
Lebens- und Wesensschicht nicht nur ge- 
dacht und geglaubt, sondern aktiviert 
wird. Wie ist das zu erreichen? 

Selbstverständlich liegen Riesenschrit- 
te, ja, ganze Welten zwischen dem Nor- 
malbewußtsein (im angegebenen Sinn) 
und dem vollen meditativen Leben der 
Gereiften und Begnadeten, und deren Er- 
fahrungen und Leistungen sind von uns 
Durchschnittsmenschen eigentlich nicht 
einmal zu ahnen, geschweige denn zu- 
reichend zu begreifen. Darin aber liegt 
mit ein Grund, warum wir uns an unse- 
rem Ort und mit unseren Mitteln be- 
mühen, unterstützen, raten dürfen. Die 
Weisungen der Großen können etwas 
Überwältigendes haben, diejenigen des 
Schicksalsgefährten dagegen können ver- 
traulicher anmuten. 

Setzen wir als Ziel dieser Betrachtung, 
in Anknüpfung an das anfangs Mitge- 
teilte, die Fähigkeit, die Kluft, die das 
•bewußte christliche Streben" von dem 
im   Unbewußten   trotzdem   wirkenden 



392 Einübung und Weisung 

Ehrgeiz und seinem Walten trennt, zu 
überspringen oder zu entfernen, so ist es 
klar, daß zunächst Vorurteile fallen müs- 
sen, die uns die Wahrheit zu sehen hin- 
dern. Ginge der als Beispiel angeführte 
Mensch den Beichtspiegel noch so genau 
durch, so würde er seinen Ehrgeiz, aus 
dem in diesem Falle sein Versagen er- 
wuchs, trotzdem gar nicht bemerken. Er 
glaubte ja eben im Rechte zu sein; es war 
ihm ja gerade unmöglich, seine Schranke 
einzusehen, und eben deswegen warf er 
dem, der sie ihm andeuten mußte, Über- 
heblichkeit und Unwahrhaftigkeit vor. 
Die gewöhnliche moralische Erkenntnis, 
der gewöhnliche moralische Wille reichen 
bereits nicht aus, um die Struktur und 
Dynamik des eigenen, von der Sünde 
durchsetzten Wesens zu bemerken. Der 
gute Wille, über den wir zunächst ver- 
fügen, ist zunächst auch an dasjenige Be- 
wußtsein gebunden, das in Kürze um- 
schrieben wurde. Es muß also etwas an- 
deres geschehen, als was in der mora- 
lisch-rationalen Schicht des Lebens ge- 
schehen kann. Was ist dieses andere? 

Dieses andere ist eben auch bei gutem 
Willen nicht von heute auf morgen auf- 
zurufen; es muß in selbsteigener Be- 
mühung erst erbildet werden. Wir müs- 
sen lernen, das ohne unser Zutun, ohne 
unsere Beachtung ablaufende Leben ge- 
wissermaßen zu stoppen und ein Be- 
wußtsein für solche Tatsachen und Zu- 
sammenhänge zu entwickeln, die wohl 
vorhanden sind, aber zunächst unerkannt 
dastehen. Dieses aber wird am besten 
nicht oder jedenfalls nicht nur in Bezug 
auf solche facta geübt, an denen es dann 
wirksam werden soll, sondern an ganz 
anderen, sozusagen moralisch neutralen. 
Hier kann die Bibellektüre ebenso hel- 
fen wie der Besuch des heiligen Meß- 
opfers, die Beobachtung der Natur eben- 
so wie die des Verhaltens des Mitmen- 
schen. 

Wenn ich z. B. ein solches Ereignis, 
wie das am Anfang dieser Betrachtung 
dargestellte, gewahr werde und darauf- 
hin nicht in ein abfälliges Urteil über 
den betreffenden Menschen falle, son- 
dern mich in den ganzen Sachverhalt 
versetze, in ihm lebe, es einatme und 
ohne jedes Werturteil (es sei denn eines, 
das gegen mich selbst geht) durchdenke, 
so werde ich der Schichten gewahr, in 

denen es seinen Ursprung hat, nicht nur 
bei «einem anderen Menschen, sondern 
durchaus ebenso, mutatis mutandis, bei 
mir selbst. Ich habe also das Ereignis zu 
betrachten, mit Ruhe in mir leben zu 
lassen, bis es ohne mein eigenes Zutun, 
in mir zu sprechen anfängt. Je mehr es 
mir gelingt, mein eigenes Sprechen aus- 
zuschalten, je mehr ich es einfach als 
Phänomen des Menschlichen als solchen 
nehmen kann, um so mehr schwindet mir 
die Lust zu •richten", desto mehr nähere 
ich mich in mir selbst der Möglichkeit, 
meine eigene Wesensschicht, die der 
gewöhnlichen Selbsterkenntnis unzu- 
gänglich ist. zu gewahren. Was im ande- 
ren Menschen waltet, waltet in durch- 
aus gleicher Art bei mir. Wie verhalte 
ich mich selbst, wenn mir eine un- 
erwartete, eine •unverdiente" Demüti- 
gung zuteil wird? Reagiere ich dann 
auch, indem ich mich gegen den wende, 
durch den sie mir zukam? Bin ich bereit, 
zu leiden, zu opfern, mich anklagen zu 
lassen, •unterschätzt" zu werden? Habe 
ich den Kern meines Selbstbewußtseins, 
unabhängig von dem, was mir die Um- 
welt an Verständnis oder Unverständnis, 
an Bejahung oder Verneinung entgegen- 
bringt? Ich betrachte also den Sachver- 
halt, so wie man eine Blume betrachten 
kann, lange, ohne jede eigene Zutat, 
ruhevoll, konzentriert. Und während ich. 
diese Betrachtung übe, werde ich selbst 
mehr und mehr ruhig. Es schwindet die 
Regung der Lebensoberfläche, ich ge- 
wahre, wie sich der Tiefgang meines 
Lebens mehrt. Und indem dieses ge- 
schieht, wird etwa gleichermaßen mein 
Atmen ruhiger und die Bereitschaft, ganz 
allgemein gesagt, zu opfern und also real 
Christus nachzufolgen, stärker. Das Be- 
wußtsein der Oberflächenschicht zeigt 
sich diesbezüglich auf einmal und viel- 
leicht unerwartet gar nicht mehr nur als 
dirigierendes Bewußtsein eines unbe- 
wußten Willens, sondern als dessen 
Funktion. Ich sehe, daß auch •klare und 
nüchterne" Gedanken gespeist sein kön- 
nen von etwas Undurchschautem, von 
dem, was der Psalmist die •unerkannte 
Sünde" nennt. Ja, eben diese sollen wir 
selber erkennen lernen, obwohl es heißt, 
daß Gott sie einmal ins Licht vor sein 
Angesicht stellen werde. 

In derselben Art, wie man am Mitmen- 



Einübung und 'Weisung 393 

sehen diese ruhige Betrachtung üben 
kann, kann man es auch an der Natur 
tun. Hier bietet sich der Übung ein un- 
ermeßliches Feld dar. Ein einzelner Stein, 
ein kleiner Kristall kann ebenso Gegen- 
stand gesammelter Betrachtung werden, 
wie ein ganzer Berg oder ein großes Ge- 
birge, und an der einzelnen Blume kann 
man ebenso tiefe Geheimnisse gewahren, 
wie an der ganzen Wiese, dem Blumen- 
strauße oder dem so unermeßlich ver- 
schieden und stark redenden Wald. Es 
kommt darauf an, daß man die eigene 
nächste Reaktion auf die Impressionen, 
die alle angeführten Dinge hervorrufen, 
zurückstellt, das eigene Innere zum 
Schweigen bringt und vorbehaltlos in der 
Anschauung lebt. Das ist für den Men- 
schen von heute schwer. Er reagiert im- 
merzu und läßt fast immer sein eigenes 
sympathisches oder auch antipathisches 
Gefühl reden. Dieses Reden muß ver- 
stummen, und es verstummt in dem 
Maße, als man sich hingeben lernt, offe- 
nen Sinnes, bereit und liebend. Und 
wenn man keinen offenen Sinn, keine 
Bereitschaft, keine Liebe in sich hat, wie 
es sehr oft der Fall ist? Dann muß man 
wieder und wieder ansetzen in der Be- 
mühung. Jeder derartige Ansatz hilft, 
die Seele zur Ruhe zu führen. 

Was aber in Bezug auf die Steine und 
die Blumen gesagt wurde, gilt ebenso für 
die Welt der Tiefe, für alles, was in der 
Luft spielt, für alles, was mit der Sonne, 
dem Mond und den Sternen zu tun hat. 
Uns heutigen liegt in Bezug auf all dies 
die intellektuelle, gefühlsgespeiste Reak- 
tion, und am ehesten sind die bildenden 
Künstler gediegenen Schlages der Be- 
trachtung fähig. Ihne» ist sie weithin 
angeboren; wir andern müssen sie üben, 
und auch bei jeder solchen Übung, gelte 
sie nun einem Zicklein auf der Wiese, 
einem Regenbogen oder dem.Aufgang 
der Sonne, wird man gewahr werden, 
daß der Atem ruhiger wird, daß das Be- 
wußtsein sich von der Oberfläche in die 
Tiefe richtet. Das Letztgesagte hat nun 
nicht nur mit der Natur als mit etwas 
zum religiösen Leben isoliert Stehenden 
zu tun; die Seele selbst ist es nämlich, die 
Seele als ganze, die daran und dabei 
wächst. Man kommt also durch Übungen 
dieser Art und dieses Inhalts ebenso in 
die Richtung tieferer  Selbsterkenntnis 

wie bei der zuvor besprochenen Betrach- 
tung etwa der Schwäche eines Mitmen- 
schen. Für das tiefere, das in der Medi- 
tation sich erschließende Leben gibt es 
keine gesondert nebeneinander stehenden 
Bezirke; hier flutet eins ins andere über, 
und wie das Wasser in kommunizieren- 
den Röhren gleichermaßen steigt und 
fällt, kommt das auf einem •Gebiet" Er- 
lernte und Ergriffene jedem anderen 
zugute. 

Ein besonders geeignetes Feld bietet 
für die meditative Übung auch das hei- 
lige Meßopfer und überhaupt die sym- 
bolreiche Liturgie. Es ist das wesentlich- 
ste, konzentrierteste Geschehen, das wir 
überhaupt sehen und fassen können, 
derartig wesentlich und konzentriert, daß 
es gewiß gemeinhin völlig über unsere 
Fassungskraft geht. Hier ist nun, von an- 
derem abgesehen, die Beschäftigung mit 
dem einzelnen gut. Jede priesterliche Ge- 
bärde und jeder einzelne Satz kann zum 
Gegenstande der konzentrierten Betrach- 
tung gemacht werden, vielleicht weniger 
in den Augenblicken, in denen das hei- 
lige Geschehen sich vor uns abspielt, als 
in denen, in denen wir uns nach- oder 
vorlebend mit ihnen beschäftigen. 

Man kann alle Konzentrationskraft 
z. B. darauf richten, daß der Priester vor 
der Evangelienlesung mit besonderer 
Neigung darum betet, daß er •digne" das 
Evangelium verkündigen dürfe; man 
kann in jedem Satz der heiligen Messe 
ein Geistgebild finden, sehen, erfassen, 
das abgründig redet. Es kommt auch 
hier auf die Konzentration an. Ich stelle 
also zurück, was mir etwa auch hier mehr 
oder weniger leicht eingeht, mehr oder we- 
niger nahe und sympathisch ist, und lasse 
das Objektive zu mir sprechen. Indem 
ich mich auf das einzelne sammle, schalte 
ich das Überwältigende aus, das in dem 
Ganzen liegen kann, und lasse mein Be- 
wußtsein aus der •rationalen" und •nur- 
religiösen" Schicht absteigen in diejenige, 
die man daran erkennt, daß der Atem 
gleichmäßiger und ruhiger wird. Die er- 
wähnten Dinge (Priestergebärde, Einzel- 
satz), aber auch alles andere im heiligen 
Meßopfer: Kerzenlicht, Kelcherhebung, 
Rechts oder Links der priesterlichen 
Stellung, Tun der Meßdiener usw. kön- 
nen selbst gewissermaßen ein- und aus- 
geatmet werden. Dies nimmt ihnen nichts 



394 Einübung und Weisung 

von ihrer objektiven Bedeutung; es bil- 
det vielmehr das Organ aus, mit dem das 
objektiv Wesentliche er- und endlich 
auch begriffen werden kann, und auch 
diese Bemühung, die im einzelnen natür- 
lich jeder auf Grund seiner Lage, seiner 
Natur, seiner besonderen Schwierigkeit 
anpacken muß, hat mit der hier prinzi- 
piell in Hede stehenden Kraft tieferer 
Selbsterkenntnis zu tun, in der man einer 
Selbsttäuschung wie der eingangs be- 
schriebenen schließlich nicht mehr ver- 
fällt, weil dann die Bereitschaft zu leiden 
und zu opfern, der wahre Wille zur •Imi- 
tatio Christi" stärker geworden ist als die 
naturhaft gegebene Behauptung der 
eigenen Persönlichkeit und ihres Rechtes. 

Auch die Bibellektüre kann in die- 
selbe Richtung helfen, und es kommt 
auch bei ihr auf das nämliche und bereits 
Gesagte an. Die Art, in der man die Bibel 
zu lesen gewohnt ist und bereits vermag, 
soll über- oder unterboten werden. Ich 
muß danach trachten, nicht nur rational- 
moralisch-erbaulich auf den Text zu 
reagieren, wie ich es gewöhnlich tue, ich 
soll ihn in diesem Fall auch nicht inter- 
pretieren oder mir von einem Erfahre- 
neren interpretieren lassen; ich soll ihn 
vielmehr zu mir sprechen lassen, als gäbe 
es sonst nichts auf der Welt als dieses 
Gleichnis, diesen Sachverhalt, diesen 
wesentlichen Gedanken. Hierbei darf 
man sich gewiß Textstellen wählen, die 
einem besonders liegen oder die einen 
besonderen. Bezug auf die Situation 
haben, in der man sich befindet. Dann 
aber soll man sie nicht in gewohnter 
Weise, sondern unter Ausschaltung der 
vorhandenen Reaktion sprechen lassen 
genau so, wie man einen Stein, den Son- 
nenaufgang oder eine Priestergebärde zu 
sich sprechen lassen kann, in Ruhe des 
Wesens, unter Ausschaltung alles Ab- 
lenkenden und Störenden, in einem zwar 
geistigen, aber durchaus realen Atmungs- 
prozeß. Für Christus war es •Speise", 
den Willen seines Vaters zu tun; für uns 
kann es Speise sein, Worte der Heiligen 
Schrift ins Wesen aufzunehmen. Denn 
der Mensch lebt nicht vom Brot allein. 
Das ist so. Das kann man glauben. Das 
kann man aber auch erfahren, und zwar 
wesentlich in der Befolgung der hier an- 
gedeuteten Methode. Und wieder ist es so 
wie bei dem zuvor Besprochenen: die 

Kraft der tieferen Selbsterkenntnis, die 
Bereitschaft zu tieferer Opferkraft nährt 
sich an solchen meditativen Bemühun- 
gen. Nährt sie sich an ihnen nicht, dann 
waren es noch keine meditativen Lei- 
stungen, sondern nur deren Präludien. 

Und das ist freilich gemeinhin unsere 
Not, daß wir es eben gerade zur ersten 
Konzentration bringen, daß diese aber 
ungemein leicht aufgebrochen werden 
kann und sehr bald wieder alle Wirkung 
oder Nachwirkung zu verlieren scheint. 
Das Leben in der Meditation lernt sich 
schwer, und wer es zu erringen trachtet, 
muß sich auf viele enttäuschende und be- 
schämende Mißerfolge gefaßt machen. 
Diese sollen uns aber nicht entmutigen. 
Wir selber wissen nie, wie unsere Schwie- 
rigkeiten und Hinderungen von der 
göttlichen Barmherzigkeit angesehen 
werden. Wir sollen unsere Verpflichtun- 
gen zwar nie geringschätzen, anderer- 
seits aber doch auch bei •Mißerfolgen" 
den Glauben wahren, daß jede Bemü- 
hung von Wert sei, auch wenn wir selbst 
keinen oder nur wenig Erfolg bemerken. 
Auch wer die Widerstände im eigenen 
Inneren oder • wie man es mitunter 
auch nennen möchte • der Umwelt nie 
meistern kann, sondern immer wieder 
nur •vergebliche" Versuche macht, kon- 
zentriert im angegebenen Sinn zu sein, 
sollte mit seiner Bemühung fortfahren; 
in der Bemühung selbst liegt nämlich ein 
Wert; das dürfen wir glauben. Auch hier 
sollte keiner, der die Bedeutung der 
Sache erfaßt hat, •nachlassen" oder 
•müde werden". Vielleicht gehört es hier 
mit zu der Opfergesinnung, daß man nie 
auf einen •Erfolg" rechnen darf. Nun, so 
ist gerade die Bemühung um das medi- 
tative Leben eine Schule der Demut. Daß 
wir dieser bedürftig sind, davon gingen 
wir in dieser ganzen Betrachtung aus. Ja, 
selbst der •Mißerfolg" der Bemühung um 
meditatives Leben kann Gegenstand der 
konzentrierten, meditativen Betrachtung 
werden. Im Reiche des Wesens gibt es 
keine Grenzen, keine Kontur. 

Mit dem Gesagten ist aus einem unab- 
sehbar großen Gebiet nur ein kleiner 
Ausschnitt gegeben. Das heißt: hier ist 
jede quantitierende Betrachtung hinfäl- 
lig, da sich ja eben im Wesens-, im Got- 
tesreieh und -leben keine nebeneinander 
stehenden Gebiete befinden. Die medita- 



Einübung und Weisung 395 

tive Betrachtung wirkt nie auf ein be- 
stimmtes Gebiet des Seelen- oder Geistes- 
lebens allein, sondern stets auf deren 
Ganzes; insofern handelt es sich bei dem 
Vorgebrachten, genau gesagt, nicht um 
einen •Ausschnitt", sondern um ein We- 
sentliches, das sich auf allen einzelnen 
•Gebieten" fruchtbar auswirkt. Aber die 
Bemühung um ein meditatives Leben 
steht neben oder in Gemeinschaft mit 
manchen anderen Bemühungen, von 
denen in diesem Zusammenhange nicht 
zu reden war. 

Deswegen muß am Schluß noch ge- 
sagt werden, was geistig Vorausset- 
zung des Ganzen ist: es gibt Bemü- 
hungen und Wege zum meditativen Le- 
ben auch ohne Zentralbezug auf die 
Wahrheit der Kirche und des Christen- 
tums, und freilich ist jede solche Be- 
mühung und jeder solche Weg bedeu- 
tungsvoll. Für den Christen und erst 
recht für den Katholiken aber kann es 
sich nur darum handeln, nach meditati- 
ver Vertiefung im Sinne der göttlichen 
Offenbarung, der kirchlichen Lehre, der 
unmittelbaren Weisungen Jesu Christi 
zu streben. Die Gebote Gottes und der 
Kirche stehen als Normen selbstver- 
ständlich unausgesprochenerweise an der 
Spitze dieser Ausführungen; diese wen- 

Nachwort der Schriftleitung 
Wer selbst das Gebet täglich übt in 

dem Sinne, in dem Romano Guardini in 
seiner •Vorschule des Betens" von der 
Übung und sogar der Mühsal des Ge- 
betes spricht1, erkennt sofort, daß es sich 
im vorliegenden Beitrag um echte Erfah- 
rungen handelt, nicht um bloße Buch- 
weisheit oder rein theoretische Speku- 
lation. Ja, wer sich in den Schulen und 
Weisen des Gebetes auskennt, ist gerade- 
zu überrascht, in ihm mannigfache wört- 
liche Anklänge an die Weisungen der 
großen Beter der Frömmigkeitsgeschichte 
wiederzuentdecken. Gerade erscheint z. B. 
das Büchlein von Maurice Lesaunier 
über das Gebet nach der französischen 
Schule in deutscher Übersetzung8, in dem 
ganz ähnliche Gedanken und Methoden 

1 Romano Guardini, Vorschule des Be- 
tens, Einsiedeln 1948, 13 ff, 61. 

2 Maurice Lesaunier, Das innere Gebet 
(L'Oraison selon L'Ecole francaise), Pat- 
mos-Verlag, Düsseldorf (1948). 

den sich an Menschen, für die diese Vor- 
aussetzungen selbstverständlich sind. 
Ebenso ist selbstverständliche Voraus- 
setzung, daß die •evangelischen Räte", 
die Normen der Armut, der Keuschheit 
und des Gehorsams, dem einzelnen 
Laienlcben entsprechend, anerkannt und 
befolgt werden müssen. Doch gerade 
wenn diese Voraussetzungen anerkannt 
sind, zeigt sich weithin die Not, zu deren 
Überwindung das Vorgebrachte ein we- 
nig mithelfen möchte. Das heißt: auch 
diejenigen und gerade diejenigen, die die 
angeführten Voraussetzungen teilen, er- 
fahren als Schwierigkeit und Aufgabe, 
sich um ein meditatives Leben bemühen 
zu müssen. Manchem helfen gewiß die 
Hauptschulungsbücher (etwa St. Bene- 
dictus, Thomas a Kempis, Ignatius, Santa 
Teresa, Franz von Sales), viele aber ste- 
hen geiade vor diesen Schulungsbüchern 
mit dem Gefühl, ihrerseits einen Ansatz 
rinden zu müssen. So wurde der Ver- 
such gemacht, mit einer gewissen Vor- 
aussetzungslosigkeit von der Bewußt- 
seinsverfassung des •modernen" Men- 
schen auszugehen. Unser Ziel freilich 
kann kein anderes sein als das aller •gro- 
ßen" und •kleinen" Christen, die je ge- 
lebt und gestrebt haben: Imitatio und 
Communio... 

der Einübung des Gebetes vorgetragen 
werden. 

Die Methode des inneren Gebetes, 
heißt es dort, besteht nach Jean Jacques 
Olier (1608•1657) darin, •den Herrn im- 
mer vor Augen, immer im Herzen und 
in den Händen zu halten" (6). Wie ge- 
schieht das näherhin? •Unsere geistliche 
Bemühung muß darin bestehen, die Zu- 
stände des Lebens Jesu Christi (d. h. 
seine innersten Gesinnungen) in unserer 
Seele nachzuvollziehen. ,Hoc sentite in 
vobis, quod et in Christo Jesu' (Phil 2,5)" 
(11). Der erste Schritt der betenden Seele 
zu dieser ständigen Vereinigung mit der 
Herzmitte Christi ist der Akt der An- 
betung. In ihm sieht der Mensch von 
sich weg, sucht sich zu vergessen und 
gleichsam auszulöschen, verdemütigt sich 
bis auf den Grund seiner Seele und 
unterwirft sich mit freudiger Zustim- 
mung allem, was Er ist (13). Dabei sind 
die ausdrücklichen Akte der Hui- 




