390 .

EINUBUNG UND WEISUNG

Vom Weg zum meditativen Leben

Von Dr. Bernhard M artin, Kassel-Wilhelmshdhe

Der Verfasser dieser Zeilen hatte vor
nicht langer Zeit ein Erlebnis, das ihn
tief erschiittert hat. Er muBite innerhalb
seiner Berufstitigkeit einem anderen
Menschen etwas erdffnen, das fiir diesen
unangenehm war und eine gewisse — in
der Sache liegende — Demiitigung be-~
deutete. Er iiberlegte lange, in welcher
Form die Eréffnung am besten statt-
fénde, und entschloB sich dann zur Me-
thode der schlichten und vorbehaltlosen
Wahrhaftigkeit. Der Verhandlungs-
partner war namlich ein Mensch, der
in entschiedenem Bekenntnis zum Chri-
stentum lebte und selber oft und ein-
dringlich fiir eine christliche Lebens-
filhrung eintrat. Das Ergebnis aber war,
daB der Verfasser der Bosheit und
Unwahrhaftigkeit bezichtigt und mit der
Eroffnung dieser ,Tatsachen“ an eine
vermeintlich méchtige Instanz bedroht
wurde. Nun durfte er sich zwar im
Rechte, d. h. in der Wahrheit fithlen und
brauchte keine Drohungen zu fiirchten.
Aber das Erschiitternde bestand darln,
daBl er aus der Nihe beobachten muflte,
wie ein durch und durch ernst streben-
der, lauterer Mensch, ohne es selbst zu
merken, von gekriinkter Eitelkeit befal-
len ward und geradezu blind zu ,,Gegen-
angriffen“ tiberging.

Bei nur zu vielen Menschen wiirde
einen ein solches Verhalten nicht im
mindesten erstaunen. Die im Vitalen
wurzelnde Kraft nattflicher Selbst-
behauptung ist in jedem zunichst ein-
mal michtig, und wo keine christliche
Direktive vorhanden ist, wirkt sie selbst-
verstindlich allein. Wie aber, wenn der-
gleichen auch bei willigen und aufmerk-
samen Christen geschieht? Wie tief sitzt
unsere Selbstliebe, unsere Geltungssucht,
unser Hochmut, unser Mangel an Selbst-
erkenntnis, wenn derartiges so leicht
hervorbricht. Denn das angefiihrte Er-
eignis zeigt ja nicht die besondere Schwé-
che eines einzelnen Menschen, sondern
ist ein Symptom fiir die moderne Men-
talitidt schlechthin. Wenige Zeitgenossen

diirften tiber die Anfechtung erhaben
sein, welcher der oben Erwihnte erlegen
war. Und das also auch' unter Menschen,
die Christen sein wollen, die das regel-
miBige Gebet nicht versdumen, die die
Kirche besuchen usw. Aus dem Erlebten, -
wie freilich aus vielem, was man heute
beobachtet, ergab sich wieder einmal die
Diskrepanz zwlschen dem erkannten
religidsen Ideal, das aber nur die Ober-
flichenschicht der Seele erfaBt hat, und
dem religiosen Leben der Wesenstiefe.
Es ist nicht damit getan, daB man die
Richtigkeit eines Ideals einsieht, da man
es bejaht und ein ,ganzer® Christ sein
oder werden ,mochte“; man mufl den ge-
staltenden, wandelnden, erschlieBenden
Weg in die Tiefe finden und gehen, der
in der ,Wesenstiefe* das ausldst, ‘was
dem Programm des mit dem bloBen Ver-
stande erfaBten Ideals entspricht. Dies
geschieht aber hauptsichlich durch medi-
tative Ubung. Von ihr soll daher im fol-
genden andeutungsweise die Rede sein.
Alle grofien chrisflichen Leistungen,
obzwar sie einerseits stets aus der gott-
lichen Gnade abzuleiten sind und primér
nie ' einen menschlichen, sondern ‘den
Ruhm Gottes verkiinden, sind gebunden
an meditative Bemithungen und aus
ihnen als Friichte hervorgegangen. Viele
Grofle, namentlich die groBen Ordens-
stifter, haben auch ,Regeln® hinterlas-
sen, durch deren Befolgung — im Sinne
des vorliegenden Zusammenhanges ge-
sprochen — der Zwiespalt zwischen blo~
Ber Erkenntnis und ,Wesenstiefe* auf-
gehoben und ein reales christliches Leben
hervorgerufen wird. Diese Regeln sind
gemeinhin schwer zu befolgen, sind zu-
dem primér fiir Ordensleute gegeben
und setzen zu fruchtbarer Befolgung das
Ordensleben voraus. Der Laie konnte
und kann sich weder an die Regula des
hl. Benedikf halten noch unmittelbar an
die Konstitutionen des hl. Ignatius. Er
steht — im allgemeinen — beziiglich des
meditativen Lebens ohne Weisung und
Rat da. Was soll an seinem Ort, in sei-



Einiibung und Weisung

nem Stand, bei seiner konkreten Lage,
bei seiner persdnlichen Art und Unart,
Reife oder Unreife tun?

Diese Frage ist schwer zu beantworten.
Erstlich kann niemals der eine dem an-
deren ganz genau und im einzelnen
sagen, was fiir diesen das Nichstgegebene
und Fruchtbare sei, es sei denn, er kenne
den Menschen und seine Situation in
concreto. Dann aber auch: wer darf es

- wagen, normierend zu sprechen — in
Anbetracht des Riesengutes an Normen,
das die Kirche entwickelt, bewahrt, tra-
diert hat? Seltsamerweise kann aber in
manchem Bezuge nicht nur der Hoch-
erfahrene dem weniger Erfahrenen bei-
stehen, sondern oft gerade der unmittel-
bare Schicksalsbruder dem gleicher-
maBen Betroffenen. Wie im Felde die
Kameraden einander beistanden, die in
gleicher Art gefiahrdet, von gleichen Un-~
heimlichkeiten um- und durchwittert
waren, so kann es mitunter auch im reli-
giosen Leben und Streben sein. Jeden-
falls ist der Aufblick zu den grofen,
wenn man so-sagen darf, Kénnern des
meditativen Lebens nicht der einzige
Weg zum meditativen Leben. Waren
diese Grofien nicht von vornherein bes-
ser disponiert? War ihre Lebensmitgift
nicht anders,
nicht gréfer als das unsere? Im folgen-
den ist nur von ganz einfachen Dingen
die Rede, sozusagen von den ersten
Schritten, die auf dem Wege des medita-
tiven Lebens zu tun sind, vom Betreten
der ersten Sprosse der geistigen Leiter,
von der aus man leider keineswegs sicher
dann eine zweite vor sich sieht, sondern
von der man erfahrungsgemifi nur zu
leicht wieder an den Ausgangsort zu-
riickfillt, um den Kampf abermals auf-
nehmen zu miissen. Nichts lernt sich so
schwer wie das meditative Leben. Was
aber heifit ,meditatives Leben“?

Zunichst ist unser Vorstellungs-, unser
Gedankenleben an die Sinnenwelt und
an die ihr zu entnehmenden Anschauun-

- gen, an die ihr entsprechenden Begriffe
gebunden. In der physisch-sinnlichen
Welt findet sich jeder normale Mensch
zurecht; hiermit ist auf den gewdhn-
lichen und durchaus angebrachten Be-
wubBtseinsstand gedeutet, in dem wir un-
gefahr alle leben. Hinzutreten dann die
Gedanken und Vorstellungen, die sich

ihr anvertrautes Pfund -

391

auf eine andere, héhere, géttliche Welt
beziehen: der Gedanke Gottes, der In-
karnation Christi, des Wirkens des Hei-
ligen Ceistes usw., Gedanken und Vor-
stellungen, in denen wir die goéttlich-
objektive Wahrheit glauben, ahnen, an-
satzweise erkennen konnen, die aber,
von geringen Ausnahmen abgesehen,
nicht zu jener Fiilligkeit und Konkretion
gedeihen, die dem BewuBtseinsleben
das der sinnlich gegebenen AufBlenwelt
gilt, eigen sind. Wir leben hier im Stande
des Glaubens, nicht der Vollerkenntnis.
Die Erfahrungen derer, fiir die etwa die
Passion Christi nicht nur Glaubensinhalt,
sondern eigene Schau oder Wahrneh-
mung ist, sind selten. Die Erfahrungen
des gewohnlichen Menschen sind be-
grenzi. Nicht nur in Bezug auf die gott-
lichen Wahrheiten, nein, auch bereits,
wie das eingangs angefiihrte Beispiel
zeigt, in Bezug auf unsere eigene We-
senstiefe, also auf den menschlichen
Grund unseres Wesens und Lebens. Von.
meditativem Leben nun kann und darf
aber nur da gesprochen werden, wo das
kurz skizzierte BewuBtsein (Erkenntnis
irdisch-empirisch gegebener Sachverhalte
und Glaube der {iiberirdisch-gottlichen
Tatsachen) sich vertieft, wo ein Leben in N
etwas anderem als dem Rationalen oder
nur Vorgestellien waltet, wo eine andere
Lebens- und Wesensschicht nicht nur ge-
dacht und geglaubt, sondern aktiviert
wird. Wie ist das zu erreichen?
Selbstverstindlich liegen Riesenschrit-
te, ja, ganze Welten zwischen dem Nor-
malbewulltsein (im angegebenen Sinn)
und dem vollen meditativen Leben der
Gereiften und Begnadeten, und deren Er-
fahrungen und Leistungen sind von uns
Durchschnittsmenschen eigentlich nicht
einmal zu ahnen, geschweige denn zu-
reichend zu begreifen. Darin aber liegt
mit ein Grund, warum wir uns an unse-
rem Ort und mit unseren Mitteln be-
miihen, unterstiitzen, raten diirfen. Die
Weisungen der GroBen konnen etwas
Uberwiltigendes haben, diejenigen des
Schicksalsgeféhrten dagegen kénnen ver-

traulicher anmuten.

Setzen wir als Ziel dieser Betfrachtung,
in Ankniipfung an das anfangs Mitge-
teilte, die Fahigkeit, die Kluft, die das
L,oewulite christliche Streben“ von dem
im UnbewuBten irotzdem wirkenden



392 Einiibung und Weisung .

Ehrgeiz und seinem Walten trennt, zu
iiberspringen oder zu entfernen, so ist es
klar, daB zunichst Vorurteile fallen miis-
sen, die uns die Wahrheit zu sehen hin-
dern. Ginge der als Beispiel angefiihrte
Mensch den Beichtspiegel noch so genau
durch, so wiirde er seinen Ehrgeiz, aus
dem in diesem Falle sein Versagen er-
wuchs, trotzdem gar nicht bemerken. Er
glaubte ja eben im Rechte zu sein; es war
ihm ja gerade unméglich, seine Schranke
einzusehen, und eben deswegen warf er
dem, der sie ihm andeuten muBte, Uber-~
heblichkeit und Unwahrhaftigkeit vor.
Die gewdhnliche moralische Erkenntnis,
der gewohnliche moralische Wille reichen
bereits nicht aus, um die Struktur und
- Dynamik des eigenen, von der Siinde
durchsetzten Wesens zu bemerken. Der
gute Wille, tiber den wir zunichst ver-
fiigen, ist zunéchst auch an dasjenige Be-
wuBtsein gebunden, das in Kiirze um-
schrieben wurde. Es muB3 also etwas an-
deres geschehen, als was in der mora-
lisch-rationalen Schicht des Lebens ge-
schehen kann. Was ist dieses andere?

Dieses andere ist eben auch bei gutem
Willen nicht von heute auf morgen auf-
zurufen; es mufBl in selbsteigener Be-
,mﬁhung erst erbildet werden. Wir miis-
sen lernen, das ohne unser Zutun, ohne
unsere Beachtung ablaufende Leben ge-
wissermaBen zu stoppen und ein Be-
wuBlisein fiir solche Tatsachen und Zu-
sammenhénge zu entwickeln, die wohl
vorhanden sind, aber zunichst unerkannt
dastehen. Dieses aber wird am besten
nicht oder jedenfalls nicht nur in Bezug
auf solche facta geiibt, an denen es dann
wirksam werden soll, sondern an ganz
anderen, sozusagen moralisch neutralen.
Hier kann die Bibellektiire ebenso hel-
fen wie der Besuch des heiligen Mef3-
opfers, die Beobachtung der Natur eben-
so wie die des Verhaltens des Mitmen-
schen.

Wenn ich z. B. ein solches Ereignis,
wie das am Anfang dieser Betrachtung
dargestellte, gewahr werde und darauf-
hin nicht in ein abfilliges Urteil {iber
den betreffenden Menschen falle, son-
dern mich in den ganzen Sachverhalt
versetze, in ihm lebe, es einatme und
ohne jedes Werturteil (es sei denn eines,
das gegen mich selbst geht) durchdenke,
so werde ich der Schichten gewahr, in

denen es seinen Ursprung hat, nicht nur
bei einem anderen Menschen, sondern
durchaus ebenso, mutatis mutandis, bei
mir selbst. Ich habe also das Ereignis zu
betrachten, mit Ruhe in mir leben zu
lassen, bis es ohne mein eigenes Zutun,
in mir zu sprechen anfingt. Je mehr es
mir gelingt, mein eigenes Sprechen aus-
zuschalten, je mehr ich es einfach als
Phiénomen des Menschlichen als soichen
nehmen kann, um so mehr schwindet mir
die Lust zu ,richten®, desto mehr nihere
ich mich in mir selbst der Méglichkeit,
meine eigene Wesensschicht, die der
gewodhnlichen Selbsterkenntnis unzu-
génglich ist. zu gewahren. Was im ande-
ren Menschen waltet, waltet in durch-
aus gleicher Art bei mir. Wie verhalte
ich mich selbst, wenn mir eine un-
erwartete, eine ,unverdiente“ Demiiti-
gung zuteil wird? Reagiere ich dann
auch, indem ich mich gegen den wende,
durch den sie mir zukam? Bin ich bereit,
zu - leiden, zu opfern, mich anklagen zu
lassen, ,unterschitzt® zu werden? Habe
ich den Kern meines SelbstbewuBtseins,
unabhiingig von dem, was mir die Um-
welt an Versténdnis oder Unverstindnis,
an Bejahung oder Verneinung entgegen-
bringt? Ich betrachte also den Sachver-
halt, so wie man eine Blume betrachten
kann, lange, ohne jede eigene Zutat,
ruhevoll, konzentriert. Und wihrend ich
diese Betrachtung iibe, werde ich selbst
mehr und mehr ruhig. Es schwindet die
Regung der Lebensoberfliche, ich ge~
wahre, wie sich der Tiefgang meines
Lebens mehrt. Und indem dieses ge-
schieht, wird etwa gleichermaBen mein
Atmen ruhiger und die Bereitschaft, ganz
allgemein gesagt, zu opfern und also real
Christus nachzufolgen, stirker. Das Be—
wuBltsein der Oberflichenschicht zeigt
sich diesbezliglich auf einmal und viel-
leicht unerwartet gar nicht mehr nur als
dirigierendes BewufBisein eines unbe-
wullten Willens, sondern als dessen
Funktion. Ich sehe, daB auch ,klare und
niichterne“ Gedanken gespeist sein ktn-
nen von etwas Undurchschautem, von
dem, was der Psalmist die ,unerkannte
Siinde“ nennt. Ja, eben dlese sollen wir
selber erkennen lernen, obwohl es heifit,
daB Gott sie einmal ins Licht vor sein
Angesicht stellen werde.

In derselben Art, wie man am Mitmen~



. Einiibung und Weisung

X

schen diese ruhige Betrachtung iiben
kann, kann man es auch an der Natur
tun. Hier bietet sich der Ubung ein un-
ermeBliches Feld dar. Eineinzelner Stein,
ein kleiner Kristall kann ebenso Gegen-
stand gesammelter Betrachtung werden,
wie ein ganzer Berg oder ein grofies Ge-
birge, ind an der einzelnen Blume kann
man ebenso tiefe Geheimnisse gewahren,
wie an der ganzen Wiese, dem Blumen-
strauBe oder dem so unermefilich ver-
schieden und stark redenden Wald. Es
kommt darauf an, daB man die eigene
nachste Reaktion auf die Impressionen,
die alle angefiihrten Dinge hervorrufen,
zuriickstellt, das eigene Innere zum
Schweigen bringt und vorbehaltlos in der
Anschauung lebt. Das ist fiir den Men-
schen von heute schwer. Er reagiert im-
merzu und li6t fast immer sein eigenes
sympathisches oder auch antipathisches
Gefiihl reden. Dieses Reden mufl ver-
stummen, und es verstummt in dem
Mag@e, als man sich hingeben lernt, offe-
nen Sinnes, bereit und liebend. Und
wenn man keinen offenen Sinn, keine
Bereitschaft, keine Liebe in sich hat, wie
es sehr oft der Fall ist? Dann muf3 man
wieder und wieder ansetzen in der Be-

‘miihung. Jeder derartige Ansatz hilft, .

die Seele zur Ruhe zu fiihren.

Was aber in Bezug auf die Steine und
~ die Blumen gesagt wurde, gilt ebenso fiir
die Welt der Tiefe, fiir alles, was in der
Luft spielt, fiir alles, was mit der Sonne,
dem Mond und den Sternen zu tun hat.
Uns heutigen liegt in Bezug auf all dies
die intellektuelle, gefiihlsgespeiste Reak-
tion, und am ehesten sind die bildenden
Kiinstler gediegenen Schlages der Be-
trachtung fidhig, Ihnew ist sie weithin
angeboren; wir andern miissen sie liben,
und auch bei jeder solchen Ubung, gelte
sie nun einem Zicklein auf der Wiese,
einem Regenbogen oder dem.Aufgang
der Sonne, wird man gewahr werden,
‘daB der Atem ruhiger wird, daB das Be-
wuBltsein sich von der Oberfldche in die
Tiefe richtet. Das Letztgesagte hat nun
nicht nur mit der Natur als mit etwas
zum religigsen Leben isoliert Stehenden
zu tun; die Seele selbst ist es nimlich. die

Seele als ganze, die daran und dabei.
. wichst. Man kommt also durch Ubungen

dieser Art und dieses Inhalts ebenso in
die Richtung tieferer Selbsterkenntnis

393

wie bei der zuvor besprochenen Betrach-~
tung etwa der Schwiche eines Mitmen-
schen. Fur das tiefere, das in der Medi-
tation sich erschlieBende Leben gibt es
keine gesondert nebeneinander stehenden
Bezirke; hier flutet eins ins andere iiber,
und wie das Wasser in kommunizieren-
den Rohren gleichermafBien steigt und
fdllt, kommt das auf einem ,,Gebiet* Er-
lernte und Ergriffene jedem anderen
zugute.

Ein besonders geeignetes Feld bietet
fiir die meditative Ubung auch das hei-
lige MeBopfer und iiberhaupt die sym-
bolreiche Liturgie. Es ist das wesentlich-
ste, konzentrierteste Geschehen, das wir
iitberhaupt sehen und fassen konnen,
derartig wesentlich und konzentriert, dag
es gewill gemeinhin vollig iiber unsere
Fassungskraft geht. Hier ist nun, von an-

. derem abgesehen, die Beschiftigung mit

dem einzelnen gut. Jede priesterliche Ge~
biarde und jeder einzelne Satz kann zum
Gegenstande der konzentrierten Betrach-
tung gemacht werden, vielleicht weniger
in den Augenblicken, in denen das hei-
lige Geschehen sich vor uns abspielt, als
in denen, in denen wir uns nach- oder
vorlebend mit ihnen beschéftigen.

Man kann alle Konzentrationskraft

_ z. B. darauf richten, daB der Priester vor

der Evangelienlesung mit besonderer
Neigung darum betet, daB er ,,digne* das
Evangelium verkiindigen diirfe; man
kann in jedem Satz der heiligen Messe
ein Geistgebild finden, sehen, erfassen,
das abgriindig redet. Es kommt auch
hier auf die Konzentration an. Ich stelle
also zurlick, was mir etwa auch hier mehr
oder weniger leicht eingeht, mehr oder we-
niger nahe und sympathisch ist, und lasse
das Objektive zu mir sprechen. Indem
ich mich auf das einzelne sammle, schalte
ich das Uberwiltigende aus, das in dem
Ganzen liegen kann, und lasse mein Be-~
wuBtsein aus der ,rationalen® und ,nur-
religiosen® Schicht absteigen in diejenige,
die man daran erkennt, daB der Atem
gleichmiBiger und ruhiger wird. Die er-
wiahnten Dinge (Priestergebérde, Einzel-
satz), aber auch alles andere im heiligen
MeBopfer: Kerzenlicht, Kelcherhebung,
Rechts oder Links der Dpriesterlichen
Stellung, Tun der MeBdiener usw. kén-
nen selbst gewissermafBen ein- und aus-
geatmet werden. Dies nimmt ihnen nichts



394

von ihrer objektiven Bedeutung; es bil-
det vielmehr das Organ aus, mit dem das
objektiv Wesentliche er- und endlich
auch begriffen werden kann, und auch
diese Bemiihung, die im einzelnen natiir-
lich jeder auf Grund seiner Lage, seiner
Natur, seiner besonderen Schwierigkeit
anpacken muB, hat mit der hier prinzi-
piell in Rede stehenden Kraft tieferer
Selbsterkenntnis zu tun, in der man einer
Selbstiauschung wie der eingangs be-
schriebenen schlieBlich nicht mehr ver-
£311t, weil dann die Bereitschaft zu leiden
und zu opfern, der wahre Wille zur ,,Imi-
tatio Christi“ stirker geworden ist als die
naturhaft gegebene Behauptung der
eigenen Personlichkeit und ihres Rechtes.

Auch die Bibellektlire kann in die-
selbe Richtung helfen, und es kommt
auch bei ihr auf das némliche und bereits
Gesagte an. Die Art, in der man die Bibel
zu lesen gewohnt ist und bereits vermag,
soll iiber- oder unterboten werden. Ich
muB danach trachten, nicht nur rational-
moralisch-erbaulich auf den Text zu
reagieren, wie ich es gewshnlich tue, ich
" soll ihn in diesem Fall auch nicht inter-
pretieren oder mir von einem Erfahre-
neren interpretieren lassen; ich soll ihn
vielmehr zu mir sprechen lassen, als gébe
es sonst nichts auf der Welt als dieses
Gleichnis, diesen Sachverhalt, diesen
wesentlichen Gedanken. Hierbei darf
man sich gewiB3 Textstellen wihlen, die
einem besonders liegen oder die einen
besonderen. Bezug auf die Situation
haben, in der man sich befindet. Dann
aber soll man sie nicht in gewohnter
Weise, sondern unter Ausschaltung der
vorhandenen Reaktion sprechen lassen
genau so, wie man einen Stein, den Son-
nenaufgang oder eine Priestergebérde zu
sich sprechen lassen kann, in Ruhe des
Wesens, unter Ausschaltung alles Ab-
lenkenden und Stérendén, in einem zwar
gelstigen, aber durchaus realen Atmungs-
prozefl. Fiir Christus war es »Speise®,
den Willen seines Vaters zu tun; fiir uns
kann es Speise sein, Worte der Heiligen
Schrift ins Wesen aufzunehmen. Denn
der Mensch lebt nicht vom Brot allein.
Das ist so. Das kann man glauben. Das
kann man aber auch erfahren, und zwar
wesentlich in der Befolgung der hier an-
gedeuteten Methode. Und wieder ist es so
wie bei dem zuvor Besprochenen: die

Einiibung und Weisung

Kraft der tieferen Selbsterkenntnis, die
Bereitschatt zu tieferer Opferkraft nahrt
sich an solchen meditativen Bemiihun-
gen. Nihrt sie sich an ihnen nicht, dann
waren es noch keine meditativen Lei-
stungen, sondern nur deren Priludien.

Und das ist freilich gemeinhin unsere
Not, daBl wir es eben gerade zur ersten
Konzentration bringen, daB diese aber
ungemein leicht aufgebrochen werden
kann und sehr bald wieder alle Wirkung
oder Nachwirkung zu verlieren scheint.
Das Leben in der Meditation lernt sich
schwer, und wer es zu erringen trachtet,
muB sich auf viele enttiuschende und be-
schimende MiBerfolge gefaBt machen.
Diese sollen uns aber nicht entmutigen.
Wir selber wissen nie, wie unsere Schwie-
rigkeiten und Hinderungen von der
gottlichen Barmherzigkeit angesehen
werden. Wir sollen unsere Verpfiichtun-
gen zwar nie geringschitzen, anderer-
seits aber doch auch bei ,,MiBerfolgen®
den Glauben wahren, dafl jede Bemii-
hung von Wert sei, auch wenn wir selbst
keinen oder nur wenig Erfolg bemerken.
Auch wer die Widerstinde im eigenen
Inneren odér — wie man es mitunter
auch nennen mochte — der Umwelt nie
meistern kann, sondern immer wieder
nur ,,vergebliche® Versuche macht, kon-
zentriert im angegebenen Sinn zu sein,
sollte mit seiner Bemiihung fortfahren;
in der Bemiihung selbst liegt nimlich ein
Wert; das diirfen wir glauben. Auch hier
sollte keiner, der die Bedeutung der
Sache erfaft hat, ,nachlassen” oder
,miide werden®. Vielleicht gehort es hier
mit zu der Opfergesinnung, da man nie
auf einen ,Erfolg® rechnen darf. Nun, so
ist gerade die Bemiihung um das medi-
tative Leben eine Schule der Demut. Dal
wir dieser bediirftig sind, davon gingen
wir in dieser ganzen Betrachtung aus. Ja,
selbst der ,,MiBerfolg“ der Bemiihung um
meditatives Leben kann Gegenstand der
konzentrierten, meditativen Betrachtung
werden. Im Reiche des Wesens gibt es
keine Grenzen, keine Kontur.

Mit dem Gesagten ist aus einem unab-
sehbar groBen Gebiet nur ein kleiner
Ausschnitt gegeben. Das heifit: hier ist
jede quantitierende Betrachtung hinfél-
lig, da sich ja eben im Wesens-, im Got~
tesreich und -leben keine nebeneinander
stehenden Gebiete befinden. Die medita-



Einiibung und Weisung

tive Betrachtung wirkt nie auf ein be-
stimmtes Gebiet des Seelen- oder Geistes-
lebeng allein, sondern stets alif deren
Ganzes; insofern handelt es sich bei dem
Vorgebrachten, genau gesagt, nicht um
einen ,, Ausschnitt®, sondern um ein We-
sentliches, das sich auf allen einzelnen
»Gebieten“ fruchtbar auswirkt. Aber die
Bemithung um ein meditatives Leben
steht neben oder in Gemeinschaft mit
manchen anderen Bemiithungen, von
denen in diesem Zusammenhange nicht
zu reden war.

Deswegen muBl am Schiul noch ge-
sagt werden, was geistig Vorausset-
zung des Ganzen ist: es gibt Bemii-

" hungen und Wege zum meditativen Le-
ben auch ohne Zentralbezug auf die
Wahrheit der Kirche und des Christen-
tums, und freilich ist jede solche Be-
miithung und jeder solche Weg bedeu~
tungsvoll. Fiir den Christen und erst
recht fiir den Katholiken aber kann es
sich nur darum handeln, nach meditati-
ver Vertiefung im Sinne der gittlichen
Offenbarung, der kirchlichen Lehre, der
unmittelbaren Weisungen Jesu Christi
zu streben. Die Gebote Gottes und der
Kirche stehen als Normen selbstver-
sténdlich unausgesprochenerweise an der
Spitze dieser Austithrungen; diese wen-

Nachwort der Schriftleitung

Wer selbst das Gebet t#glich iibt in
dem Sinne, in dem Romano Guardini in
seiner ,Vorschule des Betens“ von der
Ubung und sogar der Miihsal des Ge-

betes spricht!, erkennt sofort, dafl es sich’

im vorliegenden Beitrag um echte Erfah-
rungen handelt, nicht um blo8e Buch-
weisheit oder rein theoretische Speku-
lation, Ja, wer sich in den Schulen und
Weisen des Gebetes auskennt, ist gerade-
zu iiberrascht, in ihm mannigfache wort-
liche Anklinge an die Weisungen der
groBen Beter der Frommigkeitsgeschichte
wiederzuentdecken. Gerade erscheint z. B.
das Biichlein von Maurice Lesaunier
iiber das Gebet nach der franzdsischen
Schule in deutscher Ubersetzung?, in dem
ganz dhnliche Gedanken und Methoden

1 Romano Guardini, Vorschule des Be-
tens, Einsiedeln 1948, 13 ff, 61.

2 Maurice Lesaunier, Das innere Gebet
(I’Oraison selon L’Ecole francaise), Pat-
mos-Verlag, Diisseldorf (1948).

395

den sich an Menschen, fiir die diese Vor-
aussetzungen selbstverstéindlich sind.
Ebenso ist selbstverstindliche Voraus-
setzung, daB die ,evangelischen Riate,
die Normen der Armut, der Keuschheit
und des Gehorsams, dem einzelnen
Laienlcben entsprechend, anerkannt und
befolgt werden miissen. Doch gerade
wenn ‘diese Voraussetzungen anerkannt
sind, zeigt sich weithin die Not, zu deren
Uberwindung das Vorgebrachte ein we-
nig mithelfen méchte., Das heiBt: auch
diejenigen und gerade diejenigen, die die
angefiihrten Voraussetzungen teilen, er-
fahren als Schwierigkeit und Aufgabe,
sich um ein meditatives Leben bemiihen
zu miissen. Manchem helfen gewifi die
Hauptschulungsbiicher (etwa St. Bene-
dictus, Thomas a Kempis, Ignatius, Santa
Teresa, Franz von Sales), viele aber ste-
hen gerade vor diesen Schulungsbiichern
mit dem Gefiihl, ihrerseits einen Ansatz
finden zu miissen. So wurde der Ver-
such gemacht, mit einer gewissen Vor-
aussetzungslosigkeit von der BewuBt-
seinsverfassung des ,modernen* Men-
schen auszugehen. Unser Ziel freilich
kann kein anderes sein als das aller ,,gro-
Ben“ und ,kleinen® Christen, die je ge-
lebt und gestrebt haben: Imitatio und
Communio. ..

der Einiibung des Gebetes vorgetragen
werden. :

Die Methode des inneren Gebetes,
heiB3t es dort, besteht nach Jean Jacques
Olier (1608—1657) darin, ,den Herrn im-
mer vor Augen, immer im Herzen und
in den Hinden zu halten“ (6). Wie ge-
schieht das niherhin? ,, Unsere geistliche
Bemiithung muf3 darin bestehen, die Zu-
stinde des Lebens Jesu Christl (d. b.
seine innersten Gesinnungen) in unserer
Seele »nachzuvollziehen. ,Hoc sentite in
vobis, quod et in Christo Jesu‘ (Phil 2, 5)“
(11). Der erste Schritt der betenden Seele
zu dleser stindigen Vereinigung mit der
Herzmitte Christi ist der Akt der An-
betung. In ihm sieht der Mensch von
sich weg, sucht sich zu vergessen und
gleichsam auszuldschen, verdemiitigt sich
bis aut den Grund seiner Seele und
unterwirft sich mit freudiger Zustim-~
mung allem, was Er ist (13). Dabei sind
dieausdriicklichen Akte der Hul-





