Einiibung und Weisung

tive Betrachtung wirkt nie auf ein be-
stimmtes Gebiet des Seelen- oder Geistes-
lebeng allein, sondern stets alif deren
Ganzes; insofern handelt es sich bei dem
Vorgebrachten, genau gesagt, nicht um
einen ,, Ausschnitt®, sondern um ein We-
sentliches, das sich auf allen einzelnen
»Gebieten“ fruchtbar auswirkt. Aber die
Bemithung um ein meditatives Leben
steht neben oder in Gemeinschaft mit
manchen anderen Bemiithungen, von
denen in diesem Zusammenhange nicht
zu reden war.

Deswegen muBl am Schiul noch ge-
sagt werden, was geistig Vorausset-
zung des Ganzen ist: es gibt Bemii-

" hungen und Wege zum meditativen Le-
ben auch ohne Zentralbezug auf die
Wahrheit der Kirche und des Christen-
tums, und freilich ist jede solche Be-
miithung und jeder solche Weg bedeu~
tungsvoll. Fiir den Christen und erst
recht fiir den Katholiken aber kann es
sich nur darum handeln, nach meditati-
ver Vertiefung im Sinne der gittlichen
Offenbarung, der kirchlichen Lehre, der
unmittelbaren Weisungen Jesu Christi
zu streben. Die Gebote Gottes und der
Kirche stehen als Normen selbstver-
sténdlich unausgesprochenerweise an der
Spitze dieser Austithrungen; diese wen-

Nachwort der Schriftleitung

Wer selbst das Gebet t#glich iibt in
dem Sinne, in dem Romano Guardini in
seiner ,Vorschule des Betens“ von der
Ubung und sogar der Miihsal des Ge-

betes spricht!, erkennt sofort, dafl es sich’

im vorliegenden Beitrag um echte Erfah-
rungen handelt, nicht um blo8e Buch-
weisheit oder rein theoretische Speku-
lation, Ja, wer sich in den Schulen und
Weisen des Gebetes auskennt, ist gerade-
zu iiberrascht, in ihm mannigfache wort-
liche Anklinge an die Weisungen der
groBen Beter der Frommigkeitsgeschichte
wiederzuentdecken. Gerade erscheint z. B.
das Biichlein von Maurice Lesaunier
iiber das Gebet nach der franzdsischen
Schule in deutscher Ubersetzung?, in dem
ganz dhnliche Gedanken und Methoden

1 Romano Guardini, Vorschule des Be-
tens, Einsiedeln 1948, 13 ff, 61.

2 Maurice Lesaunier, Das innere Gebet
(I’Oraison selon L’Ecole francaise), Pat-
mos-Verlag, Diisseldorf (1948).

395

den sich an Menschen, fiir die diese Vor-
aussetzungen selbstverstéindlich sind.
Ebenso ist selbstverstindliche Voraus-
setzung, daB die ,evangelischen Riate,
die Normen der Armut, der Keuschheit
und des Gehorsams, dem einzelnen
Laienlcben entsprechend, anerkannt und
befolgt werden miissen. Doch gerade
wenn ‘diese Voraussetzungen anerkannt
sind, zeigt sich weithin die Not, zu deren
Uberwindung das Vorgebrachte ein we-
nig mithelfen méchte., Das heiBt: auch
diejenigen und gerade diejenigen, die die
angefiihrten Voraussetzungen teilen, er-
fahren als Schwierigkeit und Aufgabe,
sich um ein meditatives Leben bemiihen
zu miissen. Manchem helfen gewifi die
Hauptschulungsbiicher (etwa St. Bene-
dictus, Thomas a Kempis, Ignatius, Santa
Teresa, Franz von Sales), viele aber ste-
hen gerade vor diesen Schulungsbiichern
mit dem Gefiihl, ihrerseits einen Ansatz
finden zu miissen. So wurde der Ver-
such gemacht, mit einer gewissen Vor-
aussetzungslosigkeit von der BewuBt-
seinsverfassung des ,modernen* Men-
schen auszugehen. Unser Ziel freilich
kann kein anderes sein als das aller ,,gro-
Ben“ und ,kleinen® Christen, die je ge-
lebt und gestrebt haben: Imitatio und
Communio. ..

der Einiibung des Gebetes vorgetragen
werden. :

Die Methode des inneren Gebetes,
heiB3t es dort, besteht nach Jean Jacques
Olier (1608—1657) darin, ,den Herrn im-
mer vor Augen, immer im Herzen und
in den Hinden zu halten“ (6). Wie ge-
schieht das niherhin? ,, Unsere geistliche
Bemiithung muf3 darin bestehen, die Zu-
stinde des Lebens Jesu Christl (d. b.
seine innersten Gesinnungen) in unserer
Seele »nachzuvollziehen. ,Hoc sentite in
vobis, quod et in Christo Jesu‘ (Phil 2, 5)“
(11). Der erste Schritt der betenden Seele
zu dleser stindigen Vereinigung mit der
Herzmitte Christi ist der Akt der An-
betung. In ihm sieht der Mensch von
sich weg, sucht sich zu vergessen und
gleichsam auszuldschen, verdemiitigt sich
bis aut den Grund seiner Seele und
unterwirft sich mit freudiger Zustim-~
mung allem, was Er ist (13). Dabei sind
dieausdriicklichen Akte der Hul-



396

digung und des Lobpreises, der Ver-
demiitigung und Unterwerfung nur so
etwas wie die' Begleitmusik oder das
Echo des einfachen, glidubigen, licbenden
Hinschauens auf Jesus, des unreflektier-
ten Uberwiltigtwerdens von Ihm. Die-
ses Hinschauen auf Jesus, auf Seine Ge-
sinnungen und Tugenden, ist nach Bé-
rulle der eigentliche Grundakt des Ge-
betes. In ihm muf3 man sich darum fort
und fort iiben, bis zur vélligen Selbst-
vergessenheit, bis die inneren Augen der
Seele aufgehen fiir die verborgenen Ge-
heimnisse des gottmenschlichen Herzens,
bis man ginzlich auf- und untergeht in
diesem Herzen, bis man selbst gleichsam
dieses Herz geworden ist, mit seinem
Rhythmus mitschwingend, mit seinem
Atem atmend, mit seinem Blute fiihlend.
»Es genligt, sagt Pater Rigoleuc (S. J.),
auf Jesus, auf Seine Vollkommenheiten
und Tugenden zu schauen. Dieser Auf-
blick ist durch sich, ist durch sie allein
imstande, selbst wunderbare Wirkungen
in der Seele hervorzubringen ... Seine
Demut macht uns demiitig, Seine Rein-
heit ldutert uns, Seine Armut, Seine Ge-
duld, Seine Milde und Seine anderen
Tugenden préigen sich uns formend ein,
wenn wir Ihn anschauen. Dies kann sich
in uns vollziehen, ohne dafli wir in
irgendeiner Weise an uns selbst denken,
allein dadurch, daB8 wir mit tiefster Ehr-
furcht und Bewunderung, mit Liebe und
innerer Zustimmung auf die Tugenden
in Jesus blicken“ (14f). Wer es nicht
fertig bringt, sich so auf die inneren Be-

wegungen der Seele des Herrn zu sam-.

meln, da3 er sich selbst dabei vergifit,
braucht in der Ubung des Meditierens
gar nicht weiter zu gehen, Schon in die-
sem ersten Schritt, den der Betende tun
mul}, liegt fir uns Heutige eine schier
uniiberwindliche Schwierigkeit. Wege zu
jhrer Uberwindung, also zum Schwei-
genkdnnen, zum Stillwerden, zum Sich-
sammeln auf einen bestimmten Gegen-
stand, zum einfachen Hinschauen, ver-
suchte der vorausgehende Beitrag auf-
zuzeigen. ,,Von der Sammlung hingt
alles ab. Keine Mihe, die darauf ver-
wendet wird, ist vertan. Und wenn selbst
die ganze Gebetszeit damit hinginge, sie
zu suchen, wire sie gut verwendet, denn

3 Romano Guardini, a. a, 0. 32.

Eim‘ibung und Weisung

im Grunde ist die Sammlung ja in sich
schon Gebet“3, Selbst die diskursive Té-
tigkeit des durch den Glauben erleuch-
teten Verstandes mufl hier zuriicktreten;
sie geht der Meditation zwar notwendig
voraus, hat aber in ihr selbst nicht mehr
die Fiihrung. Denn ,intellektuelle Er-
wigungen und TUntersuchungen“ (17)
wilirden den lauteren, klaren, einfachen
Blick der Seele auf den Herrn nur hin-
dern und die Wirkungen abschwichen,
die vom erschauten Gegenstand auf die

.schauende Seele ausgehen.

sNachdem wir also Jesus, den Herrn,
angebetet und Thm alle unsere Ehrerbie~
tung bezeugt haben in dem unumsté-
lichen Glauben, dal wir uns mit Seinen
Lebenszustinden (états) einen miissen,
,verbringen wir eine Zeit damit, nach
Seinem heiligen Geist zu verlangen. Wir
bitten Seinen Geist, der allein unser
Herz erneuern kann, auf uns herabzu-~
kommen. Wir beschwéren Ihn mit allen
Erfindungen der Liebe, dal Er in unsere
Seele einziehen mége, um uns nach Jesus
Christus umzugestalten‘. Nachdem.wir so
gebetet haben, ,geben wir uns Thm voéllig
hin, um von Ihm in Besitz genommen
und von Seiner Kraft belebt zu werden®.
Jetzt halten wir uns ,lange in Seiner
heiligen Gegenwart wie arme Bettler, die
unaufhérlich ihre Not vorbringen und
ihre Hinde stindig dem hinstirecken, der
ihre Armut lindern kann. Wir verweilen
eine Zeit schweigend bei Thm, um uns
zuinnerst durchtrinken zu lassen von
Seiner go6ttlichen Heiligung, damit Er
uns dann in alle Gelegenheiten des Wir-
kens, die Ihm gefallen, hineintragen
moge*“4 (20).

In diesem Akt der Vereinigung, der
auf den Akt der Anbetung, des gesam-
melten Hinschauens folgt, verwandelt
sich die schauende Seele allméhlich und
unmerklich in den erschauten Gegen-
stand, d. h. sie nimmt die Form dieses
Gegenstandes an, seinen inneren Gehalt
in sich auf. Das ist zunichst ein ganz all-
gemeiner psychologischer Vorgang, der
sich in jeder Meditation abspielt, auf
welchen Gegenstand sie sich immer be-
ziehen mag. Im vorliegenden Falle ist
die Umwandlung der Seele aber vorziig-
lich eine Gnadenwirkung Gottes. Denn

4 Olier, Catéchisme chretien.



Einiibung und Weisung

-

im Sohne Gottes gibt es nichts, ,was
nicht heilig und heiligend zugleich ist
und somit im tiefsten wirksam und fiir
uns eine stindig flieBende Quelle der
Gnade, wie jede Tugend in Thm die Ur-
sache der gleichen Tugend in uns ist. Sie
ist immer dabei, sich dem bereiten Her-
zen einzuprigen ... Die Heiligkeit Jesu
ist heiligend, Seine Demut macht uns
demiitig. Seine Reinheit macht unsere
Seele rein. Ebenso ist es mit Seinem Ge-
horsam ... Und alle anderen Tugenden
von Thm rufen in uns Wirkungen aus-
strahlend hervor, obwohl wir uns kaum
bemiihen, besondere Tugendakte hervor-
zubringen: indem wir nur unseren Blick
schlicht und fest auf sie richten und in
aller Ehrfurcht und Demut ihre gott-
lichen Einwirkungen erwarten ... Alle
Geheimnisse Seine Worte,
Wiinsche, Seine Gedanken, Seine Regun-
gen und alle Seine heiligen Handlungen,
sowohl die inneren wie die duBeren ...
kurz alles, was in Thm ist und von Thm
ausgeht, all dies, sage ich, strahlt aus,
trigt Seinen Einflu8 an uns heran und
bringt Seine Wirkungen in uns hervor,
wenn es mit Ehrfurcht und demiitiger
Unterordnung angesehen und uns so im
inneren Gebet zu eigen wird“® (24f).
, UberlaBt euch (darum) ganz dem Geiste
Jesu®, sagt Bérulle, ,Seinem Geiste, in-
sofern er wirkt und selbst den Seelen ein
lebendiges Bild und eine vollkommene
Ahnlichkeit mit Seinen heiligen Seins-
zustinden und den inneren Bedingungen
Seiner Lebensweise auf Erden einprigt.
Christus ist unbekannt, erniedrigt und
gedemiitigt, Er ist gefangen, Er duldet
.und ist abhiangig, und Er versteht es
wohl, durch die Wirksamkeit Seines Gei-
stes in uns Zustinde eines leidenden und
untertinigen Lebens, eines. gefangenen
und abhingigen Lebens herbeizufithren
und auf diese Weise S€ine eigenen Le-
benszustinde in den Zustinden, in die Er
uns versetzt, zu ehren und sich selbst in
uns zu verherrlichen. Offnet eure Seele
Seiner Wirksamkeit, iiberlat sie génz-
Tich Seinen Absichten. Haltet euer eige-
nes Tun fiir zu geringfiigig, Thn zu ehren.
Setzt euch der Macht und Wirksamkeit

§ Bourgoing, zit. bei Bremond, Histoire
littéraire du sentiment religieux en
France, Bd. 3, S. 130 und 144/145.

Seine,

397

Seines Geistes aus, damit Er euch fihig
mache, Thn durch Seine Xingebungen
und Sein Wirken zu ehren“¢ (21 f).

»Nach dem Gesagten kénnen wir uns
nun leicht die dritte Stufe des inneren
Gebetes vergegenwirtigen: das Mitwir-
ken mit Gott: ,Jesus in Hénden halten‘*
(28). Ein Mensch, der durch die standige
Ubung der Meditation in die innere Ge-
stalt Christi eingegangen ist, Christum
angezogen hat, wie der Apostel sagt,
kann gar nicht mehr anders als aus die-.
ser Gestalt heraus handeln. ,Was wiirde
Christus tun?“ ist die Grundfrage seines
Lebens, in allen Lagen und Aufgaben.
Das bedeutet aber nicht nur wie Chri-
stus, sondern mehr noch als anderer Chri-
stus handeln, Thn reprisentieren, Ikn ver-
treten, IThm zuhanden sein, Ihm Leib und
Seele, Hinde und FiiBe, Augen, Ohren
und Mund, Verstand, Wille und Herz zur
Verfiigung zu stellen, damit Er in mei-
ner Gestalt durch diese Welt gehen und
wirken konne, , Nicht mehr ich lebe und
handle, sondern Christus in mir und
durch mich“. Auch hier gilt es jeden Tag
von neuem zu beginnen und solange zu
iiben, kis dieser Gedanke ins Blut und
ins Herz eingegangen ist. Es bedarf dar-
um immer wieder des Hinschauens, der
Hingabe, der Vereinigung, und das be-
sagt zugleich des Absehens von sich
selbst, des Opferns der Eigenliebe, des
Sterbens und Untergehens.

Der Vergleich zwischen dem obigen
Beitrag und der Gebetsmethode der fran-
z6sischen Schule zeigt uns wieder ein-
mal, wie alle echte Bemithung um ein
meditatives Leben, um das Beten ohne
UnterlaB, um den Wandel in der Gegen-
wart Gottes und in der Gestalt Jesu
Christi im Grunde dieselben Schritte tut
und tun muB. Nur der selbst Ubende und
im Gebet Erfahrene wird darum die
alten *Meister des christlichen Betens
verstehen und in echter Weise fiir sich
fruchtbar machen kénnen. Nur er wird
aber auch immer wieder in ihnen die be- °
gliickende Bestitigung fiir seine eigenen .
Bemiihungen finden.

Friedrich Wulf S.J.

¢ Ebd. S. 131.





