
Einübung und Weisung 395 

tive Betrachtung wirkt nie auf ein be- 
stimmtes Gebiet des Seelen- oder Geistes- 
lebens allein, sondern stets auf deren 
Ganzes; insofern handelt es sich bei dem 
Vorgebrachten, genau gesagt, nicht um 
einen •Ausschnitt", sondern um ein We- 
sentliches, das sich auf allen einzelnen 
•Gebieten" fruchtbar auswirkt. Aber die 
Bemühung um ein meditatives Leben 
steht neben oder in Gemeinschaft mit 
manchen anderen Bemühungen, von 
denen in diesem Zusammenhange nicht 
zu reden war. 

Deswegen muß am Schluß noch ge- 
sagt werden, was geistig Vorausset- 
zung des Ganzen ist: es gibt Bemü- 
hungen und Wege zum meditativen Le- 
ben auch ohne Zentralbezug auf die 
Wahrheit der Kirche und des Christen- 
tums, und freilich ist jede solche Be- 
mühung und jeder solche Weg bedeu- 
tungsvoll. Für den Christen und erst 
recht für den Katholiken aber kann es 
sich nur darum handeln, nach meditati- 
ver Vertiefung im Sinne der göttlichen 
Offenbarung, der kirchlichen Lehre, der 
unmittelbaren Weisungen Jesu Christi 
zu streben. Die Gebote Gottes und der 
Kirche stehen als Normen selbstver- 
ständlich unausgesprochenerweise an der 
Spitze dieser Ausführungen; diese wen- 

Nachwort der Schriftleitung 
Wer selbst das Gebet täglich übt in 

dem Sinne, in dem Romano Guardini in 
seiner •Vorschule des Betens" von der 
Übung und sogar der Mühsal des Ge- 
betes spricht1, erkennt sofort, daß es sich 
im vorliegenden Beitrag um echte Erfah- 
rungen handelt, nicht um bloße Buch- 
weisheit oder rein theoretische Speku- 
lation. Ja, wer sich in den Schulen und 
Weisen des Gebetes auskennt, ist gerade- 
zu überrascht, in ihm mannigfache wört- 
liche Anklänge an die Weisungen der 
großen Beter der Frömmigkeitsgeschichte 
wiederzuentdecken. Gerade erscheint z. B. 
das Büchlein von Maurice Lesaunier 
über das Gebet nach der französischen 
Schule in deutscher Übersetzung8, in dem 
ganz ähnliche Gedanken und Methoden 

1 Romano Guardini, Vorschule des Be- 
tens, Einsiedeln 1948, 13 ff, 61. 

2 Maurice Lesaunier, Das innere Gebet 
(L'Oraison selon L'Ecole francaise), Pat- 
mos-Verlag, Düsseldorf (1948). 

den sich an Menschen, für die diese Vor- 
aussetzungen selbstverständlich sind. 
Ebenso ist selbstverständliche Voraus- 
setzung, daß die •evangelischen Räte", 
die Normen der Armut, der Keuschheit 
und des Gehorsams, dem einzelnen 
Laienlcben entsprechend, anerkannt und 
befolgt werden müssen. Doch gerade 
wenn diese Voraussetzungen anerkannt 
sind, zeigt sich weithin die Not, zu deren 
Überwindung das Vorgebrachte ein we- 
nig mithelfen möchte. Das heißt: auch 
diejenigen und gerade diejenigen, die die 
angeführten Voraussetzungen teilen, er- 
fahren als Schwierigkeit und Aufgabe, 
sich um ein meditatives Leben bemühen 
zu müssen. Manchem helfen gewiß die 
Hauptschulungsbücher (etwa St. Bene- 
dictus, Thomas a Kempis, Ignatius, Santa 
Teresa, Franz von Sales), viele aber ste- 
hen geiade vor diesen Schulungsbüchern 
mit dem Gefühl, ihrerseits einen Ansatz 
rinden zu müssen. So wurde der Ver- 
such gemacht, mit einer gewissen Vor- 
aussetzungslosigkeit von der Bewußt- 
seinsverfassung des •modernen" Men- 
schen auszugehen. Unser Ziel freilich 
kann kein anderes sein als das aller •gro- 
ßen" und •kleinen" Christen, die je ge- 
lebt und gestrebt haben: Imitatio und 
Communio... 

der Einübung des Gebetes vorgetragen 
werden. 

Die Methode des inneren Gebetes, 
heißt es dort, besteht nach Jean Jacques 
Olier (1608•1657) darin, •den Herrn im- 
mer vor Augen, immer im Herzen und 
in den Händen zu halten" (6). Wie ge- 
schieht das näherhin? •Unsere geistliche 
Bemühung muß darin bestehen, die Zu- 
stände des Lebens Jesu Christi (d. h. 
seine innersten Gesinnungen) in unserer 
Seele nachzuvollziehen. ,Hoc sentite in 
vobis, quod et in Christo Jesu' (Phil 2,5)" 
(11). Der erste Schritt der betenden Seele 
zu dieser ständigen Vereinigung mit der 
Herzmitte Christi ist der Akt der An- 
betung. In ihm sieht der Mensch von 
sich weg, sucht sich zu vergessen und 
gleichsam auszulöschen, verdemütigt sich 
bis auf den Grund seiner Seele und 
unterwirft sich mit freudiger Zustim- 
mung allem, was Er ist (13). Dabei sind 
die ausdrücklichen Akte der Hui- 



396 Einübung und Weisung 

digung und des Lobpreises, der Ver- 
demütigung und Unterwerfung nur so 
etwas wie dieA Begleitmusik oder das 
Echo des einfachen, gläubigen, liebenden 
Hinschauens auf Jesus, des unreflektier- 
ten Überwältigtwerdens von Ihm. Die- 
ses Hinschauen auf Jesus, auf Seine Ge- 
sinnungen und Tugenden, ist nach Be- 
rulle der eigentliche Grundakt des Ge- 
betes. In ihm muß man sich darum fort 
und fort üben, bis zur völligen Selbst- 
vergessenheit, bis die inneren Augen der 
Seele aufgehen für die verborgenen Ge- 
heimnisse des gottmenschlichen Herzens, 
bis man gänzlich auf- und untergeht in 
diesem Herzen, bis man selbst gleichsam 
dieses Herz geworden ist, mit seinem 
Rhythmus mitschwingend, mit seinem 
Atem atmend, mit seinem Blute fühlend. 
•Es genügt, sagt Pater Rigoleuc (S. J.), 
auf Jesus, auf Seine Vollkommenheiten 
und Tugenden zu schauen. Dieser Auf- 
blick ist durch sich, ist durch sie allein 
imstande, selbst wunderbare Wirkungen 
in der Seele hervorzubringen ... Seine 
Demut macht uns demütig, Seine Rein- 
heit läutert uns, Seine Armut, Seine Ge- 
duld, Seine Milde und Seine anderen 
Tugenden prägen sich uns formend ein, 
wenn wir Ihn anschauen. Dies kann sich 
in uns vollziehen, ohne daß wir in 
irgendeiner Weise an uns selbst denken, 
allein dadurch, daß wir mit tiefster Ehr- 
furcht und Bewunderung, mit Liebe und 
innerer Zustimmung auf die Tugenden 
in Jesus blicken" (14 f). Wer es nicht 
fertig bringt, sich so auf die inneren Be- 
wegungen der Seele des Herrn zu sam- 
meln, daß er sich selbst dabei vergißt, 
braucht in der Übung des Meditierens 
gar nicht weiter zu gehen. Schon in die- 
sem ersten Schritt, den der Betende tun 
muß, liegt für uns Heutige eine schier 
unüberwindliche Schwierigkeit. Wege zu 
ihrer Überwindung, also zum Schwei- 
genkönnen, zum Stillwerden, zum Sich- 
sammeln auf einen bestimmten Gegen- 
stand, zum einfachen Hinschauen, ver- 
suchte der vorausgehende Beitrag auf- 
zuzeigen. •Von der Sammlung hängt 
alles ab. Keine Mühe, die darauf ver- 
wendet wird, ist vertan. Und wenn selbst 
die ganze Gebetszeit damit hinginge, sie 
zu suchen, wäre sie gut verwendet, denn 

im Grunde ist die Sammlung ja in sich 
schon Gebet"3. Selbst die diskursive Tä- 
tigkeit des durch den Glauben erleuch- 
teten Verstandes muß hier zurücktreten; 
sie geht der Meditation zwar notwendig 
voraus, hat aber in ihr selbst nicht mehr 
die Führung. Denn •intellektuelle Er- 
wägungen und Untersuchungen" (17) 
würden den lauteren, klaren, einfachen 
Blick der Seele auf den Herrn nur hin- 
dern und die Wirkungen abschwächen, 
die vom erschauten Gegenstand auf die 
schauende Seele ausgehen. 

•Nachdem wir also Jesus, den Herrn, 
angebetet und Ihm alle unsere Ehrerbie- 
tung bezeugt haben in dem unumstöß- 
lichen Glauben, daß wir uns mit Seinen 
Lebenszuständen (6tats) einen müssen, 
.verbringen wir eine Zeit damit, nach 
Seinem heiligen Geist zu verlangen. Wir 
bitten Seinen Geist, der allein unser 
Herz erneuern kann, auf uns herabzu- 
kommen. Wir beschwören Ihn mit allen 
Erfindungen der Liebe, daß Er in unsere 
Seele einziehen möge, um uns nach Jesus 
Christus umzugestalten'. Nachdem.wir so 
gebetet haben, .geben wir uns Ihm völlig 
hin, um von Ihm in Besitz genommen 
und von Seiner Kraft belebt zu werden*. 
Jetzt halten wir uns .lange in Seiner 
heiligen Gegenwart wie arme Bettler, die 
unaufhörlich ihre Not vorbringen und 
ihre Hände ständig dem hinstrecken, der 
ihre Armut lindern kann. Wir verweilen 
eine Zeit schweigend bei Ihm, um uns 
zuinnerst durchtränken zu lassen von 
Seiner göttlichen Heiligung, damit Er 
uns dann in alle Gelegenheiten des Wir- 
kens, die Ihm gefallen, hineintragen 
möge'"4 (20). 

In diesem Akt der Vereinigung, der 
auf den Akt der Anbetung, des gesam- 
melten Hinschauens folgt, verwandelt 
sich die schauende Seele allmählich und 
unmerklich in den erschauten Gegen- 
stand, d. h. sie nimmt die Form dieses 
Gegenstandes an, seinen inneren Gehalt 
in sich auf. Das ist zunächst ein ganz all- 
gemeiner psychologischer Vorgang, der 
sich in jeder Meditation abspielt, auf 
welchen Gegenstand sie sich immer be- 
ziehen mag. Im vorliegenden Falle ist 
die Umwandlung der Seele aber vorzüg- 
lich eine Gnadenwirkung Gottes. Denn 

8 Romano Guardini, ä. a. O. 32.     4 Olier, Catechisme chretien. 



Einübung und Weisung 397 

im Sohne Gottes gibt es nichts, •was 
nicht heilig und heiligend zugleich ist 
und somit im tiefsten wirksam und für 
uns eine ständig fließende Quelle der 
Gnade, wie jede Tugend in Ihm die Ur- 
sache der gleichen Tugend in uns ist. Sie 
ist immer dabei, sich dem bereiten Her- 
zen einzuprägen ... Die Heiligkeit Jesu 
ist heiligend, Seine Demut macht uns 
demütig. Seine Reinheit macht unsere 
Seele rein. Ebenso ist es mit Seinem Ge- 
horsam ... Und alle anderen Tugenden 
von Ihm rufen in uns Wirkungen aus- 
strahlend hervor, obwohl wir uns kaum 
bemühen, besondere Tugendakte hervor- 
zubringen: indem wir nur unseren Blick 
schlicht und fest auf sie richten und in 
aller Ehrfurcht und Demut ihre gött- 
lichen Einwirkungen erwarten ... Alle 
Geheimnisse ... Seine Worte, Seine 
Wünsche, Seine Gedanken, Seine Regun- 
gen und alle Seine heiligen Handlungen, 
sowohl die inneren wie die äußeren ... 
kurz alles, was in Ihm ist und von Ihm 
ausgeht, all dies, sage ich, strahlt aus, 
trägt Seinen Einfluß an uns heran und 
bringt Seine Wirkungen in uns hervor, 
wenn es mit Ehrfurcht und demütiger 
Unterordnung angesehen und uns so im 
inneren Gebet zu eigen wird"5 (24 f). 
•Überlaßt euch (darum) ganz dem Geiste 
Jesu", sagt Berulle, •Seinem Geiste, in- 
sofern er wirkt und selbst den Seelen ein 
lebendiges Bild und eine vollkommene 
Ähnlichkeit mit Seinen heiligen Seins- 
zuständen und den inneren Bedingungen 
Seiner Lebensweise auf Erden einprägt. 
Christus ist unbekannt, erniedrigt und 
gedemütigt, Er ist gefangen, Er duldet 

• und ist abhängig, und Er versteht es 
wohl, durch die Wirksamkeit Seines Gei- 
stes in uns Zustände eines leidenden und 
untertänigen Lebens, eines gefangenen 
und abhängigen Lebens herbeizuführen 
und auf diese Weise Seine eigenen Le- 
benszustände in den Zuständen, in die Er 
uns versetzt, zu ehren und sich selbst in 
uns zu verherrlichen, öffnet eure Seele 
Seiner Wirksamkeit, überlaßt sie gänz- 
lich Seinen Absichten. Haltet euer eige- 
nes Tun für zu geringfügig, Ihn zu ehren. 
Setzt euch der Macht und Wirksamkeit 

Seines Geistes aus, damit Er euch fähig 
mache, Ihn durch Seine Eingebungen 
und Sein Wirken zu ehren"6 (21 f). 

•Nach dem Gesagten können wir uns 
nun leicht die dritte Stufe des inneren 
Gebetes vergegenwärtigen: das Mitwir- 
ken mit Gott: ,Jesus in Händen halten'" 
(28). Ein Mensch, der durch die ständige 
Übung der Meditation in die innere Ge- 
stalt Christi eingegangen ist, Christum 
angezogen hat, wie der Apostel sagt, 
kann gar nicht mehr anders als aus die- 
ser Gestalt heraus handeln. •Was würde 
Christus tun?" ist die Grundfrage seines 
Lebens, in allen Lagen und Aufgaben. 
Das bedeutet aber nicht nur w i e Chri- 
stus, sondern mehr noch als anderer Chri- 
stus handeln, Ihn repräsentieren, Ihn ver- 
treten, Ihm zuhanden sein, Ihm Leib und 
Seele, Hände und Füße, Augen, Ohren 
und Mund, Verstand, Wille und Herz zur 
Verfügung zu stellen, damit Er in mei- 
ner Gestalt durch diese Welt gehen und 
wirken könne. •Nicht mehr ich lebe und 
handle, sondern Christus in mir und 
durch mich". Auch hier gilt es jeden Tag 
von neuem zu beginnen und solange zu 
üben, bis dieser Gedanke ins Blut und 
ins Herz eingegangen ist. Es bedarf dar- 
um immer wieder des Hinschauens, der 
Hingabe, der Vereinigung, und das be- 
sagt zugleich des Absehens von sich 
selbst, des Opferns der Eigenliebe, des 
Sterbens und Untergehens. 

Der Vergleich zwischen dem obigen 
Beitrag und der Gebetsmethode der fran- 
zösischen Schule zeigt uns wieder ein- 
mal, wie alle echte Bemühung um ein 
meditatives Leben, um das Beten ohne 
Unterlaß, um den Wandel in der Gegen- 
wart Gottes und in der Gestalt Jesu 
Christi im Grunde dieselben Schritte tut 
und tun muß. Nur der selbst Übende und 
im Gebet Erfahrene wird darum die 
alten x Meister des christlichen Betens 
verstehen und in echter Weise für sich 
fruchtbar machen können. Nur er wird 
aber auch immer wieder in ihnen die be- 
glückende Bestätigung für seine eigenen 
Bemühungen finden. 

Friedrich Wulf S. J. 

6 Bourgoing, zit. bei Bremond, Histoire 
litteraire du sentiment religieux en 
France, Bd. 3, S. 130 und 144/145. • Ebd. S. 131. 




