
Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese 
in neuerer Zeit 

Von Friedrich Wulf, S.J. und Hubert Thurn, S.J., München 

•Aszese" war der machtvoll sich entfaltenden und ungemein schöpferischen 
Bewegung innerhalb des deutschen Katholizismus nach dem ersten Weltkrieg 
ein sehr umstrittenes und vielfach belastetes Wort. An zwei Punkten entzün- 
dete sich vor allem der Widerspruch: •Aszese" galt zunächst einmal als Pro- 
gramm einer Frömmigkeit, deren Akzent auf der willensbetonten Tugend- 
Übung liegt; sie wurde darum für den weitgehenden Verlust der übernatür- 
lichen Zielsetzung, des Mysteriums, im religiösen Leben der Gläubigen verant- 
wortlich gemacht. •Aszese" galt aber auch als eine der Ursachen für die Ver- 
kümmerung und Verkrampfung so vieler religiöser Menschen, für die Sterili- 
tät und Erstarrung sowohl unserer Frömmigkeitsformen wie unseres gesamten 
katholischen kulturellen Lebens; man stellte ihr darum die Harmonie von 
Leib und Seele, von Natur und Gnade, die Verchristlichung der Welt und die 
damit verbundene Kulturbejahung als Forderung der unverkürzten Offen- 
barung entgegen. 

I. 

Theologie der Aszese 

Was den ersten Fragepunkt betrifft, so kann man nicht leugnen, daß Theo- 
logie und Frömmigkeit in der Neuzeit getrennte Wege gegangen sind, so daß 
sich jene immer einseitiger zu einer reinen Schultheologie entwickelte und 
diese oft genug über eine bloße Tugendlehre nicht mehr hinauskam. Ursprüng- 
lich bestand zwischen beiden ein inniger Zusammenhang, was schon daraus 
hervorgeht, daß von den Kirchenvätern angefangen bis zur Hochscholastik 
die Theologen zugleich Lehrer des geistlichen Lebens (und oft genug Heilige) 
und diese hinwiederum Theologen waren1. Die Einsicht in diesen Tatbestand 
hat Dogmatiker wie Aszetiker in vielfacher Weise veranlaßt, aus ihrer 
unfruchtbaren Isolierung herauszukommen und zu echter Begegnung -wieder- 
zufinden. Die Entwicklung verlief aber begreiflicherweise nicht ohne Span- 
nungen. 

Die •Wiederentdeckung" der dem Menschen durch Christus verdienten 
und im Sakrament zugänglich gewordenen übernatürlichen Heiligkeit ließ 
zunächst alle Fragen nach der Notwendigkeit, den Wegen und der Methodik 
der menschlichen Mitarbeit, also alles, was mit Aszese im weitesten Sinne 
gemeint war, über Gebühr zurücktreten; ein Blick in die geistliche Literatur 
nach dem ersten Weltkrieg beweist es zur Genüge. In konservativeren Kreisen 
glaubte man schon, vor der Gefahr eines ungesunden Mystizismus und Quie- 

1 Hans Urs von Balthasar, Theologie und Heiligkeit. In: Wort und Wahrheit, Wien, 
Dezember 1948, S. 881•897. 



2 Friedrich Wulf S. J. 

tismus warnen zu müssen. Der etwas heftige Pendelschlag sollte aber dem 
aszetischen Streben nur zugute kommen und auch die Theoretiker des geist- 
lichen Lebens dazu anregen, den Gesamtbereich der Aszese viel stärker, als 
dies seit den Tagen der Aufklärung geschehen war, biblisch und dogmatisch 
zu unterbauen und zu vertiefen. 

Wie sehr in der Begegnung zwischen Theologie und Frömmigkeit erstere 
zunächst die Führung übernahm, zeigt mit aller Deutlichkeit das zweibändige 
Werk von Garrigou-Lagrange O.P. •Perfection chretienne et Con- 
templation", das auch im deutschen Sprachgebiet weithin beachtet wurde*. 
Es will im Anschluß an die theologische Summedes hl. Thomas (I. Ilae) zeigen, 
worin die wesentliche, übernatürliche Vollkommenheit des Menschen besteht 
und in welchen Stufen sie sich entfaltet, angefangen von der einfachen Gnade 
des Glaubens bis zur mystischen Beschaüung, zu der nach dem Verfasser alle 
Menschen, wenigstens im entfernteren Sinne, berufen sind. Bei dem engen An-*' 
Schluß an die Theologie der Gnade, der eingegossenen Tugenden und der Gaben 
des hl. Geistes, bzw. an den mystischen Stufenweg der hl. Theresia und des hl. Jo- 
hannes vom Kreuz, mußte natürlich der Anteil der menschlichen Mitarbeit 
im Aufstieg der Seele zu Gott sehr stark zurücktreten; er bleibt auf diejenigen 
Akte beschränkt, die unmittelbar der Bereitung der Seele für den Empfang 
immer höherer Gnaden dienen». Damit will der Verfasser keineswegs die Be- 
deutung der Aszese herabsetzen noch die Notwendigkeit und den Wert einer 
speziellen Aszetik leugnen. Er möchte nur das aszetische Streben des Men- 
schen aus seiner einseitigen Bindung an ein rein moralisches Vollkommen- 
heitsideal herauslösen und ausdrücklich seinem höchsten übernatürlichen Ziel, 
nämlich der mystischen Beschauung, unterordnen. Dennoch will uns scheinen, 
als habe Garrigou-Lagrange die für die Erreichung dieses Zieles notwendigen 
aszetischen Akte im eigentlichen und engeren Sinne, nämlich der passiven 
Reinigung: des Sich-Abscheidens, Sich-Entleerens und Sich-Vergessens, die 
doch das Leben des Christen immer wieder in die große Leere und Dunkelheit 
hineinstellen, zu wenig in ihrer christlichen Sinnhaftigkeit aufgezeigt. 
Das Ziel aller Aszese ist bei ihm zwar der Gott der übernatürlichen Gnade, 
aber nicht so sehr •der Vater unseres Herrn Jesus Christus". Dementsprechend 
sind die für die mystische Einigung als Vorbedingung erforderten aszetischen 
Akte materiell gesehen zum guten Teil dieselben, wie sie auch in einer natür- 
lichen Mystik vorkämen. Es fragt sich darum, was sie als spezifisch christliche 
Akte verstehbar, in ihrem christlichen Wert einsichtig und damit motiv- 
kräftig macht, zumal dann, wenn die unmittelbar erfahrene Gottesliebe als 
solche noch nicht stark genug ist oder zeitweise wieder verdunkelt wird. 

Das erhellen uns viel deutlicher theologisch-aszetische Werke wie die von 
T i 11 m a n n oder Jürgensmeier3. Sie erfüllen nicht nur im allgemeinen 

1 Paris, Desclee (1923), Editions de la Vie Spirituelle; deutsche Übertragung: Mystik 
und christliche Vollendung, Augsburg 1927. 

3 Fr. Tillmann, Die katholische Sittenlehre, Die Idee der Nachfolge Christi (Hand- 
buch der katholischen Sittenlehre III. Bd.), Die Verwirklichung der Nachfolge Christi 
(Handbuch IV. Bd. 1 u. 2), Düsseldorf 1934 (19392), 1935,1936. • Jürgensmeier, Fr., Der 
mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik. Aufbau des religiösen Lebens 
und Strebens aus dem Corpus Christi mysticum. Paderborn 1933 (19387). 



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 3 

das Anliegen einer biblisch und dogmatisch unterbauten speziellen Aszetik, 
sondern begründen auch die Aszese im engeren Sinn ausdrücklich vom 
Christlichen, näherhin von Christus her. Aber bei Tillmann wird wieder 
nicht genügend die bis an die Wurzel alles religiösen Lebens gehende 
Bedeutung der christlichen Aszese herausgestellt. Das ist auch gar nicht 
anders möglich, wenn man wie er unter Aszese fast ausschließlich eine 
Einzeltugend, nämlich die Tugend der planmäßig und beharrlich geübten 
Abtötung und Selbstüberwindung, versteht, nicht aber eine alles umfassende 
Grundhaltung der Seele, die bis an den Kern der christlichen Persönlichkeit 
rührt und somit schon den Ansatz jeder Frömmigkeit wesentlich mitbestimmt. 
Darum kann er denn auch zu dem Schluß kommen: •Aszese ist doch nicht das 
Ganze des christlichen Lebens, so bedeutend auch ihre Aufgabe innerhalb 
dieses Ganzen ist"4. Natürlich umfaßt der Begriff der Aszese nicht das Ganze 
des christlichen Lebens, insofern nicht jeder religiöse, gnadenhafte Akt ausdrück- 
lich Verzicht und Entsagung oder auch Überwindung, sondern ebenso häufig Er- 
füllung und Beglückung bedeutet. Wohl aber gilt jener Satz, insofern jedem 
religiösen Akt des homo viator, des Menschen im Pilgerstand, das aszetische 
Element wesentlich innewohnt, schon allein deswegen, weil er ein Akt des 
Glaubens ist, der also auf die Transzendenz Gottes, auf das^a/ottoy, auf eine 
die Gestalt dieser Welt überwindende Erfüllung ausgerichtet ist. Dieses escha- 
tologische Element fehlt dem Begriff der Aszese bei Tillmann fast ganz, und 
darum ist er, trotz seiner starken biblisch-dogmatischen Grundlegung, nicht 
genügend über den in der geistlichen Literatur der Vergangenheit (und Gegen- 
wart) üblichen Begriff einer zwar verchristlichten, aber im Grunde rein mora- 
lischen Aszese hinausgekommen. Auch für ihn besagt der Grundbegriff der 
Aszese •jene seinsmäßige und auf Werte gerichtete Haltung des Menschen, 
kraft deren er sich über die Vitalsphäre tierischen Lebens erhebt"6. Gewiß 
gibt die christliche Aszese •dieser Aufgabe die tiefere Begründung, die 
wirksameren Beweggründe und die höhere religiöse Zielsetzung" • das Ziel 
heißt ja •nicht Vervollkommnung des irdischen Menschen, sondern Schaffung 
der Freiheit der Kinder Gottes, des himmlischen Menschen, der der seligen 
Anschauung mehr und mehr entgegenreift" •, aber damit ist nur die christ- 
liche Tugend der Abtötung und Selbstbeherrschung sichergestellt, nicht aber 
die viel grundlegendere und radikalere aszetische Haltung des Christentums 
der Welt im ganzen gegenüber, • die doch das Ärgernis und die Torheit 
des Kreuzes ausmacht, • begründet und gerechtfertigt. Wir müssen also noch 
einmal fragen: Woher nimmt der Christ die Motive zu jener Aszese, die ihn 
mit Paulus sprechen läßt: •Mir aber sei es fern, in etwas anderem meinen 
Ruhm zu suchen als in dem Kreuze unseres Herrn Jesus Christus. Durch ihn 
ist mir die Welt gekreuzigt, und ich der Welt" (Gal 6,14)?- 

Jürgensmeier wird dieser apostolischen Verkündigung mehr gerecht, weil 
er viel konsequenter als Tillmann die mystische Gleichgestaltung des begna- 
deten Menschen mit Christus zum durchgehenden Prinzip des ethischen Ver- 

4 Tillmann aaO Bd. III, 226, Anm. 1. 
B Tillmann aaO 233; ebenda die unmittelbar folgenden Stellen. 



4 Friedrich Wulf S. J. 

haltens macht, so daß der Weg des Christen zur vollkommenen Vereinigung 
mit dem himmlischen Vater zugleich ein fortwährendes Mitleiden und Mit- 
sterben mit dem Herrn bedeutet. Aber auch bei ihm spürt man wenig davon, 
das hierin eigentlich der Angelpunkt der ganzen christlichen Frömmigkeit 
liegt, die Möglichkeit zum Fortschritt im geistlichen Leben. Der schöne 
Satz: •Die Tötung Jesu und das Leben Jesu, mortificatio und vita, sind die 
zwei tragenden Kräfte, die wie Blüte und Frucht auseinander folgen oder 
wie Zahnräder zum Vorwärtsdrängen ineinander greifen"6, ist für den Ge- 
samtaufbau seiner Aszetik zu wenig fruchtbar geworden. 

Anders in dem neuesten Buch von Joseph Pascher •Theologie des 
Kreuzes"7. Es scheint uns ein glücklicher Griff, statt des Geheimnisses vom 
mystischen Leib das Geheimnis des Kreuzes, das Opfer von Golgotha zum 
Mittelpunkt der Frömmigkeit und damit zum' Grundprinzip einer Aszetik 
zu machen. Mit Recht sagt Pascher: •Die lebendige Mitte der christlichen Reli- 
gion ist das Opfer des Herrn, das er auf Golgotha dargebracht hat und das 
täglich beim Herrenmahl der christlichen Meßfeier gegenwärtig gesetzt wird... 
Es war die eigentliche Mitte seines ganzen irdischen Lebens und der hoch 
ragende Gipfel. Auf diesen Augenblick der Hingabe drängte seine Bahn hin 
und aus ihm lebt jenseits von Raum und Zeit sein ewiges Leben beim Vater. 
Denn .Christus mußte dieses leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen' 
(Lk 24, 26). Die Mensehen aber, ,um derentwillen und zu deren Heil er vom 
Himmel herabgestiegen ist', leben ganz aus diesem Opferakt. Alle Gnade 
kommt vom Kreuz. Keine Liebe Gottes oder des Nächsten gilt vor Gott ohne 
das Kreuz ... Die Menschen leben auf Gott hin durch das Opfer des Kreuzes 
oder sie leben überhaupt nicht, sondern sind tot... Es kann daher kein Zweifel 
sein, wo in christlicher Frömmigkeit der lebendige Schwerpunkt liegt" 8. 

Wir hätten gewünscht, daß Pascher in dieser an sich wunderbaren Konzep- 
tion das eigentlich aszetische Element des Opfers: seinen Todescharakter, 
seine Entäußerung und Entleerung, seine Dunkelheit und Rätselhaftigkeit 
nicht so stark zugunsten der crux gemmata, ihrer inneren Herrlichkeit und 
lebenspendenden Kraft hätte zurücktreten lassen. Denn beides gehört aufs 
innigste zusammen. Ich kann die liebende Ganzübergabe an den himmlischen 
Vater nicht realisieren, wenn ich nicht je und je in den schmerzlichen Tod 
mit Christus eingehe, die theologia gloriae wird nicht sichtbar ohne das Erleb- 
nis des mysterium crucis. Nicht als wollte Pascher das in Abrede stellen, 
aber dieser Rhythmus des christlichen Lebens, von Abschiednehmen und 
Nachfolge, von Sterben und Auferstehen, von Nacht und Glorie, wird weder 
im Grundansatz des Buches • in den Ausführungen über das Wesen des Opfers 
• noch in der weiteren Entfaltung des Geheimnisses von Golgotha klar 
genug herausgestellt. Und doch wäre das gerade heute ein besonderes Anlie- 
gen, wo der Mensch alle Formen des Sterbens in so schmerzlicher Weise erfährt. 

Ausdrücklicher und  anschaulicher, weil  unmittelbarer  auf das konkrete 

8 Jürpensmeier aaO 221. 
7 Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster i. W. 1948; vgl. unsere Bespre- 

chung des B'iches in dieser Zeitschrift 21(1948), 6. Heft S. 476. 
8 ebda S. 10. 



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 5 

Leben bezogen, hat diesen Rhythmus Abt ColumbaMarmion in seinen 
Werken zum Ausdruck gebracht9. Sie sind zwar alle aus Vorträgen für die 
Mönchsgemeinde entstanden, haben aber in ihren wesentlichen Gedanken für 
jedes christliche Leben ihre Gültigkeit. In dem Buch •Christus unser Ideal" 
wird im Anschluß' an das Petruswort: •Siehe, wir haben alles verlassen • 
und sind dir gefolgt" (Lk 18,28) geradezu so etwas wie ein Grundriß einer 
Aszetik und Mystik geboten. Denn mit diesen beiden Sätzen ist in vorzüg- 
licher Weise Ausgangspunkt und Richtung für die Rückkehr des gefallenen 
Menschen in das ursprüngliche Paradies, wie die Väter so gern sich ausdrück- 
ten, • zur Vereinigung mit Gott, angegeben und damit zugleich Sinn und 
Bedeutung der christlichen Aszese aufgezeigt. •Das Werk der Losschälung" 
und das •Leben der Vereinigung mit Christus" greifen ineinander und bedin- 
gen sich gegenseitig. 

Was Abt Columba in breiter und paränetischer Form ausführt, hat niemand 
so radikal, d. h. so bis in die Wurzel hinein und so durchdringend sichtbar 
gemacht wie Erich Przywara10. Man kann in der geistlichen Literatur, 
nicht nur der letzten Jahrzehnte, weit herumsuchen, ehe man eine ähnliche, 
philosophisch wie theologisch tiefgründige Aufhellung des christlichen Heils- 
weges und damit auch der Aszese findet. Es gemahnt fast an die descensus- 
ascensus-Theologie von Origines, wenn Przywara in immer neuem Ansatz, 
im Anschluß an jene berühmte Stelle aus dem zweiten Kapitel des Philipper- 
briefes (5-11), dem Abstieg und Aufstieg des Gottessohnes, oder besser seinem 
Aufstieg im Abstieg, nachgeht und unser Gehen zu Gott in der Gnade mit 
unheimlicher Schärfe und Konsequenz als einen Nachvollzug dieses Grund- 
rhythmus der Erlösung darstellt. Nur ist bei ihm die nach abwärts weisende 
Linie in die äußerste Entleerung und Nacht, in die Vergeblichkeit und den 
Bankrott, in das Schweigen des Nichts und das Erstorbensein vor dem Ange- 
sicht der göttlichen Majestät, viel gewichtiger und schmerzlicher durchgeführt 
als bei Origines. Das hat seinen Grund darin, daß Przywara die Welt als Schöp- 
fung Gottes, • im Menschen als ihrer Mitte aufgerufen zu göttlichem Lob und 
Dienst, • viel ernster nimmt als jener, dem die Welt der materiellen Viel- 
falt nur ein Abfall von der Einheit alles Geschaffenen mit dem Einen Gott 
bedeutete. Aber bei beiden entsprechen sich: y£v<aoic, und jdriowua, Entäußer- 
ung und Fülle, Aszese und Mystik, nicht so, als sei der Abstieg nur das klug 
und geradezu raffiniert ersonnene Mittel zu einem mystischen Aufstieg, oder 
als könnten wir durch die Ausleerung des Herzens Gott in uns hineinzwingen. 
Nein, Aufstieg und Abstieg sind für die irdische Glaubenserkenntnis beide 
ins Dunkel gestellt. In ihrer Mitte steht das Kreuz; sein Geheimnis allein 
bindet sie. Es bedarf darum der schmerzlichen Hingabe unseres Blutes in den 
Tod, d. h. aber in die für diese Weltzeit unabwendbare und endgültige Nacht 

• Es kommen hier vor allem in Frage: Le Christ vie de l'äme und: Le Christ ideal 
du moine. Deutsche Übertragung von M. Benedicta v. Spiegel O.S.B. unter den 
Titeln: Christus, das Leben der Seele und: Christus unser Ideal. Paderborn 1926,1929. 

" Aus seinen vielen Aufsätzen und Werken seien nur hervorgehoben: der drei- 
bändige Kommentar zu den Exerzititen des hl. Ignatius •Deus semper maior", Frei- 
burg 1938•40 und die Sammlung •Mysterium crucis", Paderborn 1939. 



6 Friedrich Wulf S. J. 

hinein, und es bedarf ebenso des jeweils freien Entschlusses des Vaters, seinen 
Sohn in unseren Tod hinabzusenden, um uns aus reinem Erbarmen wieder 
zu neuem Leben zu erwecken. 

Was bedeutet in dieser Auffassung des christlichen Heüsweges nun Aszese? 
Zunächst einmal, daß der Mensch sich löse von jeder selbstsüchtigen und un- 
lauteren Bindung an irgendeine Kreatur, um offen zu werden für Gottes 
Anruf, wann und wie immer er ihn treffe, • um frei zu sein für dessen Dienst, 
wohin immer er ihn rufe, • um in allem sein tiefstes, ihm von Gott geschenk- 
tes Wesen erfüllen zu können: König der Schöpfung zu sein und Mitte der 
Welt, aber •reine" Mitte, durchscheinend von Gott zur Welt hin und von der 
Welt zu Gott hin, Künder Gottes zur Welt hin • ihr den Willen und die 
Ordnung Gottes auf- und einprägend •, und Künder der Welt zu Gott hin •, 
zu ihm den Kosmos der Dinge hinaufsagend, zum Lobe und Preise der gött- 
lichen Majestät. Aszese sagt also Übung des Menschen in die Haltung der 
reinen Werkzeuglichkeit und der restlosen Dienstbereitschaft hinein, daß Gott 
sich seiner als eines immer feineren und folgsameren Instrumentes bedienen 
könne. 

Da aber der Dienst verlangt wird in einer Ordnung, die konkret Ordnung 
der Erlösung ist, besagt Aszese tiefer gesehen Übung für den Dienst am Er- 
lösungswerk, näherhin für den Dienst in der Kirche, dem fortlebenden Erlöser- 
christus. Christliche Aszese verlangt also eine solche Losschälung von aller 
Kreatur, daß man bereit sei, sich täglich mit dem menschgewordenen Christus 
in Armut und Ohnmacht, mit dem lehrenden in die •entlegensten und gott- 
fernsten Länder", mit dem leidenden in Schmach und Verachtung und mit dem 
sterbenden in die Verlassenheit des Todes senden zu lassen. 

Damit ist wieder Ernst gemacht mit dem heiligen Radikalismus christlicher 
Aszese, wie er uns aus dem Munde Christi und seiner Heiligen entgegenweht. 
Wird hier doch nicht nur diese oder jene Abtötung und Entsagung verlangt, 
• um der inneren Freiheit des christlichen Geistes willen, • sondern eine 
Absage an die Welt i m g a n z e n, d. h. aber ein Verzicht auf die innerweltKche 
Erfüllung und Vollendung, der nur mehr als Nachfolge des Gekreuzigten, als 
ein Mitsterben mit Christus und ein Hineinsterben in Ihn zu verstehen und zu 
rechtfertigen ist. Und weil diese Aszese sowohl personal ausgerichtet ist, • auf 
den in Christus rufenden und sendenden Erlösergott, • wie auch zugleich dem 
objektiven Werk, der Welt und dem Menschen, zugewandt erscheint, darum 
hebt sie sowohl die mystische wie auch die moralische Aszese in einer höheren 
Einheit auf. 

Bei einer so grundsätzlichen und universalen Bedeutung der christlichen 
Aszese konnte natürlich die Frage nicht ausbleiben, wieweit der einzelne 
Christ zu ihren Forderungen verpflichtet sei, bezw. wie er des Rufes Gottes in 
seinem persönlichen Leben inne werde. Es ist die Frage nach Gebot und Rat 
und nach den verschiedenen Ständen innerhalb der einen Nachfolge Christi. 
Wer die Diskussionen der letzten Jahrzehnte um diese Frage ein wenig ver- 
folgt hat, konnte feststellen, daß sich das Interesse nicht so sehr der Ordens- 
vollkommenheit' und der Ordensaszese als vielmehr in steigendem Maße der 



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit -7 

Vollkommenheit in der Welt und der Laienaszese zuwandte. Der Gründe dafür 
sind viele. Das Problem als solches war dringend geworden, seitdem man 
immer lauter nach-dem mündigen Laien in der Kirche rief, dem die Aufgabe 
zufalle, die entlaufene Welt wieder in die Ordnung des Reiches Gottes heim- 
zuholen. Das Ergebnis der vielen Bemühungen um die Herausarbeitung einer 
Laienfrömmigkeit ist aber bis heute sehr mager und fragwürdig geblieben, 
und bisweilen will es scheinen, als bewege man sich immer weiter vom Kern 
der Lösung fort. 

Die sachliche Frage war von Anfang an dadurch belastet, daß man sich bei der 
Suche nach dem rechten Ansatz für eine spezifische Laienaszese sehr wenig 
von der zeitgenössischen aszetischen Literatur angesprochen fühlte und da- 
durch überhaupt den Anschluß an die kirchliche Tradition zu sehr verlor. 
Denn indem man die einseitig moralisierende Aszese als typische Mönchsaszese 
abtat, wurde es immer selbstverständlicher, daß sich die Vollkommenheit in 
der Welt von der im Ordensstande radikal unterscheide, wenn man auch 
theoretisch an der wesentlichen Einheit des christlichen Vollkommenheitsideals 
festhielt. Der äußere Schein schien diesem Urteil recht zu geben, denn stand 
nicht der Laie anders zur Welt als der Ordensmanri und hatte darum nicht auch 
seine Frömmigkeit eine andere zu sein als die in den Klöstern mit ihren festen 
Vorschriften und Gebräuchen? So suchte man an der Peripherie statt in der 
Mitte, sprach von der Notwendigkeit einer weltbejahenden Aszese statt der 
weltverneinenden des Mönchtums und vergaß darüber die gemeinsamen Vor- 
aussetzungen und Grundlagen. 

Es kann daher nur begrüßt werden, wenn neuerdings wieder mit Nachdruck 
darauf hingewiesen wird, daß der Ordensstand der von der Kirche in feier- 
licher Form erklärte Stand der Vollkommenheit ist. Das heißt aber nicht nur, 
daß in diesem Stande die objektiv besten Mittel zur Erreichung der vollkom- 
menen Liebe gegeben sind, sondern daß die Befolgung der drei Gelübde die 
eindeutigste Verwirklichung der christlichen Vollkommenheit überhaupt dar- 
stellt und damit Richtung und Norm für jedes Streben nach Vollkommenheit 
abgeben muß11. Vom innersten Geist der drei Gelübde muß jeder Christ erfüllt 
sein, sagt mit Recht Garrigou-Lagrange12, wenn wirklich er in der Liebe 
wachsen will. Darum kann auch die Laienaszese nicht anders aufbauen als auf 
Armut, Keuschheit und Gehorsam. Der Grund dafür ist nach all dem, was wir 
oben über das Wesen und den Sinn der christlichen Aszese ausführten, ein- 
leuchtend: Es gibt keine christliche Vollkommenheit, die nicht Nachfolge Jesu 

11 L. von Hertling: Theologia ascetica, Romae, Univ. Gregor. 1944: Summa adeoque 
vera et unica perfectio proponitur ab Ecclesia in statu perfectionis (24). Ideo etiam 
pro iis, qui non sunt de statu religiosorum, vita, religiosa norma et exemplar per- 
Eectionis christianae esse potest et debet (37): Die höchste oder vielmehr die wahre 
und einzige Vollkommenheit wird uns von der Kirche im •Stand der Vollkommen- 
heit" vorgelegt. Darum kann und muß das Ordensleben auch für diejenigen, die 
Iceine Ordensleute sind, Norm und Vorbild der christlichen Vollkommenheit sein. •- 
Vgl. dazu das Motu proprio •Primo feliciter" über die Bestätigung der Weltlichen 
Institute (diese Ztschr.21 (1948) 5.HeftS.387ff.): •Nichts vom vollen Bekenntnis 
zur christlichen Vollkommenheit, das in den Evangelischen Räten seine Wurzeln hat 
und den Kern des Ordenslebens ausmacht, darf ausgelassen werden". 

" aaÖ I. S. 226. 



8 Friedrich Wulf S. J. 

Christi wäre. Christi Leben gründet aber wie kein anderes auf Armut, Keusch- 
heit und Gehorsam. Er hat aus Liebe zu seinem Vater und um unseretwillen 
in den schmerzlichsten Formen der Entsagung auf eine innerweltliche Erfül- 
lung verzichtet, auf daß wir seinen Fußspuren folgen (2. Petr. 2. 21). •Wenn 
daher der Christ in der Welt die zusätzliche und kirchliche Aufgabe erhält, 
auch in die Weltordnungen den Geist Christi hineinzutragen, so ist dieser 
Sauerteig, den er in der Welt aufgehen lassen soll, für ihn kein anderer als 
für die Apostel und Ordensleute. Es ist der Geist des Kreuzes, der Geist von 
Gehorsam, Armut und Keuschheit, den er versuchen muß, auch in der wider- 
spenstigen Materie der gefallenen Welt zur Auswirkung zu bringen; und sein 
Christenleben in Staat, Familie und Beruf wird in dem genauen Maße der 
christlichen Heiligkeit teilhaftig sein, als er ihm den Geist (und nicht etwa 
die äußere Form) der Gelübde aufprägen kann"13. 

Wenn nun tatsächlich der Stand der Gelübde die Norm für die Vollkommen- 
heit des Christen in der Welt abgibt, dann muß man sich allerdings auch davor 
hüten, die Absage an die innerweltlichen Werte, wie sie in den Gelübden zum 
Ausdruck kommt • bei aller Verschiedenheit zwischen Ordensstand und christ- 
lichem Weltstand, • zu radikal und total darzustellen. Denn der Mensch, auch 
der Ordensmann, kann nicht nur von der Entsagung leben und soll es darum 
auch nicht. Hier scheinen unsD. Thalhammer wie auch H. U. v. Baltha- 
s a r, wenigstens dem Wortlaut nach, einen nicht mehr vollziehbaren und sach- 
lich unchristlichen Radikalismus zu fordern. Wenn die Berührung des Ordens- 
mannes mit den Weltdingen wirklich •nur mehr wie von außen" erfolgen 
dürfte14, dann müßte seine Seele allmählich so verkümmern, daß er zu 
keiner Aufgabe in dieser Welt mehr fähig wäre. Selbst Christus ist in 
diesem Sinne kein •jenseitiger Mensch" gewesen, auch er hat nicht •die 
Selbstentsagung zu seiner innersten Lebensform" gewählt15. Ein solches Ideal 
würde eher einem gnostischen Spiritualismus entsprechen als dem Christentum, 
das im Geheimnis der Menschwerdung auch das positive innere Eingehen in 
diese Welt wieder zu einer Möglichkeit der Begegnung mit Gott gemacht hat. 
Und ebenso müßte ein solcher Versuch, die Welt in ihrer jetzigen Vorläufig- 
keit zu überspringen, zu einem geistlichen Hochmut führen, der nur mehr mit- 
leidig auf die Weltchristen herabschauen ließe, wie die .Geschichte des Mönch- 
tums oft genug gezeigt hat. Darum ist Aszese, so unerläßlich und radikal sie 
auch sein mag, nicht das Letzte, das den Weg des Menschen zu Gott, soweit es 
auf sein Tun ankommt, bestimmt, sondern der jeweilige Ruf Gottes, der un- 
mittelbar zu seiner Liebe, und dann aus der Welt heraus-ruft, oder aber mittel- 
bar, in seinen Geschöpfen, wie es Seiner göttlichen Majestät gefällt, und es 
kommt für den Menschen einzig darauf an, hinzuhorchen auf diesen Ruf der 
Liebe, daß er ihn jeweils vernehme und ihn befolge.       Friedrich W u 1 f, S. J. 

13 Hans Urs von Balthasar, Die großen Ordensregeln. Einsiedeln 1948, S. 18. • VgL 
auch Dominikus Thalhammer, S. J. Jenseitige Menschen. Freiburg 1937, S. 83: •Das 
Ordenschristentum ist im Wesen kein anderes als das Christentum in der Welt Der 
Ordensmann lebt nur offen, was die verborgene Seele aller christlichen Weltarbeit 
und Weltberufe ist"; ebenso für die 3 Gelübde im einzelnen S. 84ff. 

14 D. Thalhammer, aaO S. 9. 
18 v. Balthasar, aaO S. 19. 



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 9 

II. 

Psychologie der Aszese 
Die Jugendbewegung, die nach dem ersten Weltkrieg eine bedeutsame Zeit- 

erscheinung war, hat auch für die Auffassungen und die Bewertung der Aszese 
der folgenden Zeit wichtige Voraussetzungen geschaffen. 

Man wird die Jugendbewegung nur dann verstehen können, wenn man 
sie auf dem Hintergrund ihrer Vergangenheit, der Zeit des ausgehenden 19. 
und des beginnenden 20. Jahrhunderts sieht. Die historische Betrachtung wird 
eine gewisse Berechtigung der Kritik an der zeitgenössischen Aszese, aber 
auch die unberechtigte Verwerfung wesentlicher, die kritisierten Auffassun- 
gen tragender Voraussetzungen erkennen lassen. Nie ist der Mensch, der unter 
dem Einfluß reaktiver Ausrichtung steht, gerecht. Er kann es auch wohl nicht, 
denn sein Anliegen duldet keinen Kompromiß, wenn es sich überhaupt Gel- 
tung verschaffen will. Aber die spätere Zeit hat die Pflicht und auch das 
Bedürfnis, Korrekturen anzubringen. Sie leidet unter der Maßlosigkeit und 
der Ausschließlichkeit der Folgen überspitzter, fanatischer Lebensanschau- 
ungen. Deshalb will sie die rechte Mitte finden: das Wertvolle und Unaufgeb- 
bare herüberretten und das Falsche ausscheiden. 

Das ausgehende 19. und das beginnende 20. Jahrhundert war in mancher 
Hinsicht eine Zeit der Erstarrung, sie war unschöpferisch und morbid. Tref- 
fend, wenn auch einseitig, schildert Stephan Zweig ihre Lebensweise und ihre 
Anschauungen in seinem posthumen Werk •Die Welt von gestern"1. Vor allem 
ist es das Kapitel des •Eros matutinus", das Schlaglichter wirft auf die mora- 
lischen Auffassungen, auf die sich aus ihnen ergebenden Nöte und Leiden, • 
namentlich der Jugend •, auf die Verkrampftheit und Enge, die Einseitigkeit 
und Unfruchtbarkeit jener Jahre. Die Leere und Öde tritt hier genau so in 
Erscheinung wie die Überspanntheit und Starre der Grundsätze. C. G. Jung 
charakterisiert gelegentlich die Lehre Freuds, eines ausgesprochenen Künders 
der Vorkriegszeit, und trifft darin Feststellungen, die allgemeine Bedeutung 
besitzen und die Zeit besser als vieles andere beleuchten. Er schreibt: •Freud 
steht auf historischen Vorbedingungen, welche eine Erscheinung wie ihn 
geradezu notwendig machen, und zwar ist es sein Hauptgedanke, nämlich die 
Lehre von der Verdrängung der Sexualität, welche am deutlichsten kultur- 
historisch bedingt ist. Das Viktorianische ist ein Zeitalter der Verdrängung, 
ein krampfhafter Versuch, anämische Ideale im Rahmen bürgerlicher Wohl- 
anstän&gkeit durch Moralismus künstlich am Leben zu halten... Wenn man 
Freud dergestalt von rückwärts betrachtet, nämlich als einen Exponenten des 
Ressentiments des beginnenden neuen Jahrhunderts gegenüber dem 19., mit 
seinen Illusionen, seiner Heuchelei, seinen halben Unwissenheiten, seinen 
falschen, überspannten Gefühlen, seiner seichten Moral, seiner künstlichen, 
saftlosen Religiosität und seinem lamentablen Geschmack, so sieht man ihn 
meines Erachtens sehr viel richtiger, als wenn man ihn zu einem Künder neuer 
Wege und Wahrheiten stempelte..." 2. 

1 Stephan Zweig, Berlin, Suhrkamp-Verlag 1947. 
2 C. G. Jung, Siegmund Freud als kulturhistorische Erscheinung, in Wirklichkeit 

der Seele. Zürich 1934, S. 120/123. 



10 Hubert Thurn S. J. 

Von den hier geschilderten Zuständen und Auffassungen hat sich auch das 
Christentum jener Jahre nicht ganz frei halten können. Zeitströmungen und 
Überzeugungen durchdringen alle Bereiche, niemand kann sich völlig von 
ihnen freihalten. So ist es nicht verwunderlich, daß die aszetischen Anwei- , 
sungen und erzieherischen Bemühungen jener Zeit Bekämpfung und Ver- 
drängung gerne in den Mittelpunkt des sittlichen Strebens stellen, Bewahrung 
und Behütung als höchste Grundsätze der Pädagogik erklären. Demgegenüber 
verlangte die Jugendbewegung in geradezu revolutionärer Weise Freiheit und 
Natürlichkeit, Aufgeschlossenheit und Ungezwungenheit. Der Zug zur Echt- 
heit, zu Ehrlichkeit und Einfachheit läßt sie ein selbsterzieherisches Bemühen 
des Willens, das einfachhin als Verdrängung verstanden wird, als unnatürlich 
erscheinen. Aszese bedeutet deshalb für sie Mangel an Natürlichkeit. Anstelle 
des verwachsenen und verkrüppelten Menschen der Vergangenheit erstrebt 
sie einen geraden und recht gewachsenen, den harmonischen Menschen, die 
leib-seelische Ganzheit, den geistig durchformten Menschen, der aber auch 
glühend im Erleben ist. Sie ist getragen von Optimismus und Enthusiasmus, 
vom Vertrauen zu den Kräften der Natur. Selbstentfaltung und Selbstver- 
wirklichung bedeuten für sie wahrer Lebensinhalt. In der christlichen Jugend- 
bewegung wird zur Begründung solcher Forderungen das theologische Axiom 
herangezogen, daß die •Gnade die Natur voraussetze und vervollkommne". 
Unter Natur versteht man die Entwicklung, die Unverbildetheit der Anlagen. 
Diese Natur, so folgert man, komme durch die Gnade im christlichen Edel- 
menschen zur Vollendung3. 

Dieser Widerspruch gegen die tatsächliche oder auch vermeintliche Erstar- 
rung der Vergangenheit und die diesem Widerspruch zugrunde liegende Auf- 
fassung von Aszese hat jedoch neben den angegebenen Gründen noch einen 
anderen, sehr bedeutsamen. Während die Menschen vor dem ersten Weltkrieg 
gut genährt, in allen Genüssen und Freuden bürgerlicher Kultur und Gebor- 
genheit heranwuchsen, waren der NachkriegsgeneratiQn Not und Sorge ver- 
traute Lebenshemmungen geworden. Ihre Gesundheit hatte unter den 
Einwirkungen des Krieges erheblich gelitten, ihre Kräfte waren geschwächt. 
Die Folgen der Lebensschwächung, das Versagen gegenüber Idealen, die an 
die sittliche und physische Kraft des Menschen hohe Anforderungen stellen, 
ließ in vielen ein Ressentiment, betonte Abneigung gegen die christlichen 
Forderungen der Entsagung und Abtötung und gewisse Methoden des Wil- 
lenstrainings aufkommen. Trotz des berechtigten Protestes gegen Überforde- 
rung und Verkrampfung wird man im Grunde erinnert an die Fabel vom 
Fuchs, dem die unerreichbaren Trauben zu sauer waren. 

Schälen wir aus diesen Überlegungen die für unsere Frage wesentlichen 
Punkte heraus, so läßt sich etwa folgendes sagen: die Zeit nach dem ersten 
Weltkrieg gewann ihre Auffassungen über Aszese aus den Methoden und 
Lebensanschauungen ihrer unmittelbaren Vergangenheit. Sie sah darin die 
Verdrängung als wesentliche Form der Aszese an, eine Verdrängung, die den 

3 Vgl. dazu Albert Auer O. S. B., Die philosophischen Grundlagen der Askese, 
Igonta-Verlag, Salzburg o. J. (1946) S. 212 ff. 



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 11 

Lebensschwung und die Lebensfreude nicht aufkommen ließ. Diese Form der 
Lebensbeherrschung und Lebensführung lehnte sie ab. Aber diese Ablehnung 
hatte auch noch einen anderen Grund: das Unvermögen, die mangelnde Kraft 
ließ das Versagen zu einer Umwertung der Werte hinführen, man machte 
aus der Not eine Tugend; was man nicht erreichen konnte, wollte man als 
Wert nicht anerkennen. 

In mehr oder minder bewußter Auseinandersetzung mit den überkommenen 
Auffassungen, aber zugleich auch mit den neuen, revolutionären -Gedanken 
der Jugendbewegung wuchs allmählich eine Wertung der Aszese heran, die 
frei sein wollte von den Überspanntheiten beider Richtungen, die sowohl die 
Irrtümer der Vergangenheit als auch die Maßlosigkeit der Gegenwart zu ver- 
meiden sich bemühte. 

Als ersten, und man darf sagen bedeutsamsten Versuch einer Synthese, 
einer die unaufgebbaren Grundlagen christlicher Frömmigkeit anerkennenden, 
aber zugleich die Überspanntheit, z. T. auch die direkt falschen Ansichten der 
Vergangenheit vermeidenden und die Ideale der Zeit respektierenden neuen 
Grundanschauung aszetischer Methodik werten wir die •Psychologie der 
Aszese" von J. Lindworsky4. Hier wurde zunächst einmal mit alten Vor- 
urteilen aufgeräumt: Willensübungen, deren Sinn man nicht einsehen kann, 
die den Erfahrungen der experimentellen Wissenschaft widersprechen, da sie 
nicht wie planmäßig erfolgende Muskeltätigkeit eine automatische Steige- 
rung der Widerstandskraft oder Leistungsfähigkeit hervorrufen, wurden für 
die Aszese als unwirksam abgelehnt. Verdrängungen, die namentlich inner- 
halb der Gedankenbeherrschung üblich waren und angepriesen wurden, sah 
man als unzureichend an. Eine rein negative Aszese wurde in ihrer Be- 
schränktheit und Ergänzungsbedürftigkeit klar gesehen. 

Zugleich wurde aber das Grundanliegen der Jugendbewegung in den Blick- 
punkt gerückt und gewürdigt: der Mensch in der Entfaltung seiner Kräfte. 
Lindworskys Psychologie der Aszese läßt sich kurz umreißen als Aufweis 
der Wichtigkeit der Motive, darüber hinaus des Ideals, also des Motiv- 
komplexes. Nicht die Verdrängung ist das Eigentliche der Aszese, sondern 
die Gewinnung eines überwertigen Ideals, das in seiner Geschlossenheit und 
persönlichen Ausprägung zum Ausgangspunkt und zur Grundlage des reli- 
giösen Lebens wird. Nicht die Befehdung und Beschneidung der Natur ist Sinn 
der Aszese, sondern deren Entfaltung durch hochreißende sittliche und 
religiöse Motive5. (Allerdings bleibt auch hier der Sinn kleiner Selbstüber- 
windungen erhalten; wenn jemand beispielsweise seine übergroße Neugier 
bekämpft durch Versagen äußerer und innerer Unruhe, so ist dies sinnvoll, 
insofern eine Gewohnheit entsteht. Aber auch diese Gewohnheit ließe sich 
einem übergeordneten Ideal einfügen und würde von daher erst Beständigkeit 
erlangen!) Das echte Erlebnis religiöser Wahrheiten wird Grundlage der 
Motivbildung. Die von innen kommende Bejahung auch des Opfers wird 

4 J. Lindworsky, Psychologie der Aszese, Freiburg 1935. 
s Vgl. E. Raitz von Frentz S. J., Selbstverleugnung oder Seibstveredelung? Diese 

Zeitschrift 15 (1940), 45 ff. 



12 Hubert Thurn S. J. 

selbstverständlich im Rahmen des hohen Zieles, das im. Motivkomplex erfaßt 
und dem Menschen wesentlich geworden ist. 

Hermann Schmidt greift in seiner •Organischen Aszese8" den wesent- 
lichen Gedanken von Lindworsky auf und macht ihn zum Grundbegriff seiner 
ganzen Aszetik. Dabei stellt er allerdings •das persönliche Ideal" oft zu betont 
in den Mittelpunkt des religiösen Strebens, so daß die Gefahr einer allzu 
großen Ichbezogenheit wohl nicht immer vermieden wird. Hervorzuheben ist 
bei ihm, daß er den in der Pädagogik selbstverständlichen Gedanken der ver- 
schiedenen Stufen und Reif ungsstadien auch auf das religiöse Leben anwendet. 
Man kann nicht zu Anfang des aszetischen Lebens Leistungen verlangen, die 
einer späteren, reiferen Zeit vorbehalten sein sollten. Das bedeutet, das reli- 
giöse Leben •organisch" wachsen zu lassen. Ähnliche Gedanken brachte 
Marmion in seinen Werken zum Ausdruck. In den Aufzeichnungen seiner 
Seelenführung finden wir immer wieder Hinweise auf die Gesetze •organi- 
schen Wachstums". Mißachtung der Stufen, der Reifung, bzw. ihrer verschie- 
denen Formen bedeutet leicht Verkrampfung und Unnatur, Verdrängung 
und •Widerstand" der noch nicht genügend gerüsteten und vorbereiteten 
Natur. Ein Goliathpanzer hätte David nicht angestanden • ebensowenig 
steht dem Anfänger, wenn Gott nicht außergewöhnliche Gnaden verleiht, 
heroische Tugend an. 

Hans Eduard Hengstenberg verfolgt die Gedanken Lindworskys 
weiter* wenn er mit der Vorstellung bricht, als sei das religiös-sittliche Leben 
ein Neben- und Nacheinander rein aktmäßig gesetzter Selbstverwirklichun- 
gen7. Die •Vorentscheidung" bedeutet Haltung. Diese ist es, die den einzelnen 
Akt gleichsam hervorruft. Vorentscheidung ist nichts anderes als Lebens- 
anschauung, Lebenshaltung, Wertbejahung, die allerdings schon den einzelnen 
Akt einschließt, ihm Richtung und Umriß verleiht. Nicht die Übung ist das Ent- 
scheidende der Aszese, sondern der gesamte Mensch, insofern er gerichtet und 
gefestigt ist. Beides erlangt er durch Überzeugungen, allgemeine Entschlüsse 
und Ausrichtungen, die Dispositionen bilden und damit Kraftfelder bedeuten. 
Praktisch lauf t die Feststellung der Bedeutung der Vorentscheidung auf die Wich- 
tigkeit der persönlichen Bejahung und Aneignung sittlicher Grundsätze hinaus. 
Diese werden wieder nur verständlich im Zusammenhang der Motivbildung. 
Der Hinweis H.'s auf die leicht eintretende •Zweckversklavung" des Menschen, 
also auf die Abhängigkeit von Triebeinstellungen und deren Überwindung 
durch die Aszese bedeutet sicher eine wichtige Begründung aszetischer Bemü- 
hungen. Aszese soll den Menschen •bereiten für die wahre Zweckfreiheit (für 
Gott), indem sie ihn von den falschen, ichhaften Bindungen an die Güter 
dieser Welt, auch die höchsten löst" (S. 36). Aszese bedeutet Opfer, •die Bereit- 
schaft zum Ertragen eines Verlustes", zum zeitweiligen Abstandnehmen von 
diesem öder jenem Gut um eines Höheren willen. •Die Abtötung sichert die 
gute Vorentscheidung und bereitet uns immer mehr für die Wirkung der 
heiligenden Gnade zu." Die Aszese löst also den Menschen aus der Zweck- 

8 Dr. Hermann Schmidt, Organische Aszese, Paderborn, 4. Aufl. 1940. 
7 H. E. Hengstenberg, Christliche Askese, Regensburg 1936. 



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 13 

Versklavung •gegenüber Lebensgütern, zu denen wir erst dadurch in die 
rechte Haltung geraten" (113 f.). Wichtig ist auch die Feststellung, daß die 
Vitalität durch die aszetischen Anstrengungen nicht gedrosselt werden soll. 
Die Bewahrung echter Leidenschaft hindert Einschrumpfung und Eintrock- 
nung des Begehrens und Empfindens. Die leidenschaftslose, schwunglose 
Verdrängung kann nicht Ziel der Aszese sein. Die vitalen Kräfte sollen für 
höhere Zwecke eingesetzt werden. Nur der kraftvolle und gesunde Mensch 
•begegnet" in einem besonderen Sinn der Wirklichkeit: er sucht sie zu meistern. 
Wachheit und Kraft der Triebwelt macht schöpferisch und durchblutet auch 
den übernatürlichen Akt. Aszese bedeutet darum nicht Vernichtung und Aus- 
rottung der Lebenskräfte, sondern steht im Dienst der Lebenserfüllung. Sie 
vermag dies, weil der vom Glauben erleuchtete Mensch weiß, warum und 
zu welchem Zweck das Opfer verlangt und gebracht wird. 

Kritisch wäre zu den Gedanken zu bemerken, daß es Hengstenberg vor 
allem um eine psychologische Klärung aszetischer Grundbegriffe zu 
tun ist. Ihre inhaltliche Seite, die eigentlich theologische Begründung, wird 
weniger beachtet. So ist z. B. nicht jedes christliche Opfer aus einem unmittel- 
bar erkannten Zweck einsichtig zu machen. Bei der Bewertung der Vitalität, 
der Triebwelt, möchte man zur Ergänzung hinzufügen, daß man zwischen 
der Leistung in einem menschlichen Sinn und dem eigentlichen Werk, wie es 
vor Gott steht, unterscheiden muß. Das Werk vor Gott kommt auch ohne 
Vitalität zustande, es ist nicht mehr als der immer erneute gute Wille. Die 
•Leistung" in einem menschlichen Sinn ist zwar, wo die Kräfte vorhanden 
sind, wünschenswert, aber sie ist nicht das Wesentliche aszetischen Bemühens 
und religiöser Anstrengungen. 

Als ähnlichen Versuch (wie ihn katholische Psychologen und Aszetiker 
unternehmen), zu einem Ausgleich der Meinungen zu gelangen, darf man 
bestimmte Methoden der Heilung innerhalb der Psychotherapie ansehen • 
so fern sie zunächst dem christlichen Anliegen der Aszese zu liegen scheinen. 

Neurose bedeutet oft Verdrängung, also Mangel an Motivkraft, demnach 
auch Unfähigkeit, die Lasten sittlicher Pflichten zu tragen und religiöse Auf- 
gaben zu übernehmen. Die Psychoanalyse übersah infolge einseitiger Aus- 
richtung, daß der Mensch, dessen Komplexe man auflöste, leer und schal wurde. 
Ein junger Mensch, den man •durchanalysiert" hatte, sagte sehr treffend: 
•Nun weiß ich alle meine Komplexe, was nun?" Die Therapie übersah hier, 
daß der Mensch, soll er den Lebensschwierigkeiten gewachsen sein, über 
Motivkräfte, über Überzeugungen persönlicher Art verfügen muß, daß diese 
ihm gegeben werden müssen oder zum mindesten, daß es ein Hauptanliegen 
der Menschenführung sein muß, den Menschen nach der vielleicht notwendigen 
•Analyse" zur Synthese zu führen, d. h. aber ihn gegenüber der Welt der 
Werte, der subjektiv bedeutsamen Werte zu öffnen. C. G. Jung ging hier 
ungleich richtigere Wege, wenn er manche Neurose auf das •Uneinssein der 
Person" zurückführte, also ihre Widersprüchlichkeit, d. h. aber ihre mangelnde 
Integration infolge Vernachlässigung angepaßter Auseinandersetzung mit 
dem Triebleben, als Ursache der Krankheit erkannte. Interessant ist seine 



14 Hubert Thurn S. J. 

Methode, den Menschen innerhalb therapeutischer Behandlung zu seiner 
Eigenart hinzuführen, das heißt hier, ihn zur Selbstwerdung anzuregen, bzw. 
diese in langsamem Wachstum zu fördern. Es geschieht dies in gemeinsamem 
Bemühen von Therapeut und Klient, insofern man persönliche Entwicklungs- 
linien, die vielleicht abgebrochen wurden, persönliche Ziele, die verloren- 
gingen oder außer acht gelassen wurden, herausarbeitet und in den Blickpunkt 
rückt. Die Anlagen, als •Tendenzen" gesehen, werden ansichtig gemacht; 
damit wird aber auch der persönliche Weg zur Lebensbereinigung und Gewin- 
nung des Lebenssinnes gesucht und gefunden. Praktisch wird es sich bei C. G. 
Jung um das Aufspüren von persönlichen Motiven, von persönlich bedeut- 
samen Richtungen handeln, die geeignet sind, das Leben auf eine neue Basis 
zu stellen, die verfehlten Versuche der Lebensbewältigung rückgängig zu 
machen, die jeweils gemäße Lebensform zu finden. 

C. G. Jung scheint jedoch • soweit man dies seinen Schriften entnehmen 
kann, • die Notwendigkeit objektiver Normen bzw. deren systematische 
Pflege, die nur von außen erfolgen kann, nicht genügend zu erkennen. Er 
übertreibt die Möglichkeit, aus den •Tiefen" des Menschen selbst das Lebens- 
gesetz hervorzulocken. Der Mensch muß auch von außen her gebildet, unter- 
richtet, vor allem in kritischen Lebenslagen religiös angesprochen, auf Gesetz 
und Offenbarung verwiesen und in die Tiefen der Offenbarung eingeführt 
werden8. 

Überschauen wir noch einmal die psychologischen Grundlagen der Aszese: 
Motivation, Vorentscheidung, Entfaltung, Entwicklung, Stufenbau, Befreiung 
von der Zweckversklavung, Anerkennen der Triebkräfte usf., so spürt man 
die große, ja, man möchte sagen die überragende Bedeutung der Erkenntnis, 
also des intellektuellen Momentes innerhalb der Aszese. Die Einsicht, die 
Klarheit, die innere Ausrichtung usf. sind tatsächlich Grundlagen der Aszese. 
Aber man darf nicht vergessen, daß Anstrengung und Mühe, Last und Arbeit 
nicht nur Voraussetzungen der intellektuellen Tätigkeit sind, sondern 
vor allem deren Folge sein müssen. Die Vergangenheit wie die Gegenwart 
zeigten und zeigen mit unabweisbarer Eindringlichkeit, daß Aszese Schweres 
und Schwerstes verlangt, sollen Einsichten zu Taten werden. Ohne Opfer, 
ohne Härte, ohne Kreuz ist das Ziel der Aszese, das Leben aus dem Glauben, 
unerreichbar. Aber hier liegen insofern oft unübersteigliche Schwierigkeiten, 
besonders für die Gegenwart, als die Kräfte des Menschen nicht nur begrenzt 
sind • das waren sie immer und werden sie immer sein, • sondern infolge 
der besonderen Zeitumstände erheblich geschwächt und oft schwer gestört 
sind. Wie viele Menschen mögen besten Willen haben, aber es fehlt ihnen die 
Kraft, den guten Willen zur Tat werden zu lassen. Die Leiden, die damit 
gegeben sind, sind meist nachdrücklicher, aufreibender und entmutigender 
als die allgemeinen, notwendigen und selbstverständlichen Entsagungen, 
die mit der Aszese, selbst heroischer Aszese naturnotwendig gegeben sind. 
Das Leid der Unzulänglichkeit, der Schwäche, • die unaufhebbar zu sein 

8 An Stelle vieler Werke C. G.Jungs eines, das gut in seine Therapie einführt: C. G. 
Jung, Die Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten, Darmstadt 1928. 



Passion und Aszese 15 

scheinen, weil sie tiefgreifende Auswirkungen unmenschlicher Anforderungen 
der Zeit, damit auch schwer schädigender, den Leib angreifender, zermür- 
bender und zerstörender Einflüsse sind, • entmutigen und lassen das Ziel, 
hier im Wertsinn, also als Erfüllung der Wünsche und Absichten gesehen, 
unerreichbar erscheinen. 

Hier wird man nur dann völlige Entmutigung aszetischer Bemühungen ver- 
meiden können, wenn man sich darüber klar wird, daß Gott wirklich nur das 
Wollen will, von dem Erreichen des Zieles aber weder seine Gunst und Gnade, 
noch seine Liebe abhängig macht. Der sich redlich mühende, in aufreibender 
Berufsarbeit sich einsetzende Mensch • der zugleich Vielleicht in manchem 
Anliegen des geistlichen Lebens versagt • wird dem Herrn ebenso lieb sein 
wie derjenige, der auf Grund besserer Zeitläufte und -umstände und größerer 
Kraft aszetische •Leistungen" zustande bringt. Unsere Zeit wird ebenso wie 
die unmittelbare Vergangenheit • beide durch ein Übermaß an Schwierig- 
keiten gekennzeichnet • die schönste und schwerste Tugend, die Demut, 
die Anerkennung der menschlichen Schwäche und Hinfälligkeit hervorbrin- 
gen. Ist damit aber nicht der Sinn aller Aszese erreicht, die Gott doch nichts 
anderes darbieten kann als ein demütiges und zerknirschtes Herz? 

Hubert T h u r n, S. J. 

Passion und Aszese 
Zur philosophisch- theologischen Grundlegung der christlichen Aszese 

Von Karl Eahner, S. J. Innsbruck 

Es soll in diesen Überlegungen nach dem Wesen und dem Sinn der christ- 
lichen Aszese gefragt werden. Die Verächter und Bekämpfer des Christentulms 
sehen in der Aszese nicht mit Unrecht ein charakteristisches Merkmal der 
christlichen Haltung zur Welt. Und weil sie in dieser Aszese eine Verachtung 
der Welt, Untreue und Flucht vor der irdischen Aufgabe sehen, weil sie in der 
Aszese das verlogene Ressentiment des Lebensuntüchtigen sehen, der die Welt 
verachtet, weil er zu schwach und zu feige ist, sie festzuhalten und in ihrem 
Großen und Schweren tapfer zu meistern, darum erhebt sich ihr leidenschaft- 
licher Protest gegen das Christliche. Wollen wir wissen, ob dieser Protest 
zurecht besteht, so ist uns die Frage gestellt, was denn diese christliche 
Aszese sei. 

Eines kann und muß von vornherein gesagt werden, weil, wenn es allein 
auch nicht zur Beantwortung unserer Frage genügt, doch schon zu Beginn der 
Kontroverse hüben und drüben als Tatsache anerkannt sein muß, soll die 
ganze Kontroverse nicht durch hoffnungslose Mißverständnisse schon gleich 
am Beginn aussichtslos werden: Das Christentum bekennt sich im ersten 
Artikel seines Glaubens zu einem Gott, der in liebender Allmacht alle echte 
Wirklichkeit zwischen Himmel und Erde gemacht hat, der diese Erde will 




