Auffassungen und Fragen der christllchen Aszese
in neuerer Zeit
Von Friedrich Wulf, S.J. und Hubert Thurn, S.J., Miinchen

»Aszese* war der machtvoll sich entfaltenden und ungemein schépferischen
Bewegung innerhalb des deutschen Katholizismus nach dem ersten Weltkrieg
ein sehr umstrittenes und vielfach belastetes Wort. An zwei Punkten entziin-
dete sich vor allem der Widerspruch: ,Aszese“ galt zun#chst einmal als Pro-
gramm einer Frémmigkeit, deren Akzent auf der willensbetonten Tugend-
iibung liegt; sie wurde darum fiir den weitgehenden Verlust der iibernatiir-
lichen Zielsetzung, des Mysteriums, im religiésen Leben der Glaubigen verant-
wortlich gemacht. ,,Aszese*“ galt aber auch als eine der Ursachen fiir die Ver-
kiimmerung und Verkrampfung so vieler religidser Menschen, fiir die Sterili-
tét und Erstarrung sowohl unserer Frémmigkeitsformen wie unseres gesamten
katholischen kulturellen Lebens; man stellte ihr darum die Harmonie von
Leib und Seele, von Natur und Gnade, die Verchristlichung der Welt und die
damit verbundene Kulturbejahung als Forderung der unverkiirzten Offen-
barung entgegen.

L

Theologie der Aszese

Was den ersten Fragepunkt betrifft, so kann man nicht leugnen, da8 Theo-
logie und Frémmigkeit in der Neuzeit getrennte Wege gegangen sind, so daBl
sich jene immer einseitiger zu einer reinen Schultheologie entwickelte und
diese oft genug iliber eine bloBe Tugendlehre nicht mehr hinauskam. Urspriing-
lich bestand zwischen beiden ein inniger Zusammenhang, was schon daraus
hervorgeht, daBl von den Kirchenvitern angefangen bis zur Hochscholastik
die Theologen zugleich Lehrer des geistlichen Lebens (und oft genug Heilige)
‘und diese hinwiederum Theologen waren'. Die Einsicht in diesen Tatbestand

hat Dogmatiker wie Aszetiker in vielfacher Weise veranlaBit, aus ihrer =

unfruchtbaren Isolierung herauszukommen und zu echter Begegnung wieder-
zufinden, Die Entwicklung verlief aber begreiflicherweise nicht ohne Span-
nungen.

Die , Wiederentdeckung® der dem Menschen durch Christus verdienten
und im Sakrament zuginglich gewordenen iibernatiirlichen Heiligkeit lieB
" zunéchst alle Fragen nach der Notwendigkeit, den Wegen und der Methodik
der menschlichen Mitarbeit, also alles, was mit Aszese im weitesten Sinne
gemeint war, iiber Gebiihr zuriicktreten; ein Blick in die geistliche Literatur
nach dem ersten Weltkrieg beweist es zur Geniige. In konservativeren Kreisen
glaubte man schon, vor der Gefahr eines ungesunden Mystizismus und Quie-

! Hans Urs von Balthasar, Theologie und He111gke1t In: Wort und Wahrhelt ern,
Dezember 1948, S. 881897,

1



2 Friedrich Wulf S. J.

tismus warnen zu miissen. Der etwas heftige Pendelschlag solite aber dem
aszetischen Streben nur zugute kommen und auch die Theoretiker des geist-
lichen Lebens dazu anregen, den Gesamtbereich der Aszese viel stirker, als
dies seit den Tagen der Aufkldrung geschehen war, biblisch und dogmatisch
zu unterbauen und zu vertiefen.

Wie sehr in der Begegnung zwischen Theologie und Frommlgkelt erstere
zunichst die Fiithrung {ibernahm, zeigt mit aller Deutlichkeit das zweibindige
Werk von Garrigou-Lagrange O.P. ,Perfection chrétienne et Con-
templation, das auch im deutschen Sprachgebiet weithin beachtet wurde?.
Es will im AnschluB an die theologische Summe des hl. Thomas (1. I1ae) zeigen,
worin die wesentliche, iibernatiirliche Vollkommenheit des Menschen besteht
und in welchen Stufen sie sich entfaltet, angefangen von der einfachen Gnade .
des Glaubens bis zur mystischen Beschauung, zu der nach dem Verfasser alle
Menschen, wenigstens im entfernteren Sinne, berufen sind. Bei dem engen An-~
schluB an die Theologie der Gnade, der eingegossenen Tugenden und der Gaben
des hl. Geistes, bzw. an den mystischen Stufenweg der hl. Theresia und des hl. Jo-
hannes vom Kreuz, muBte natiirlich der Anteil der menschlichen Mitarbeit
im Aufstieg der Seele zu Gott sehr stark zurucktreten er bleibt auf diejenigen
Akte beschrinkt, die unmittelbar der Bereltung der Seele fiir den Empfang
immer hoherer Gnaden dieners Damit will der Verfasser keineswegs die Be-
deutung der Aszese herabsetzen noch die Notwendigkeit und den Wert einer
speziellen Aszetik leugnen. Er méchte nur das aszetische Streben des Men-
schen aus seiner einseitigen Bindung an ein rein moralisches Vollkommen-
heitsideal herauslésen und ausdriicklich seinem héchsten iibernatiirlichen Ziel,
nimlich der mystischen Beschauung, unterordnen. Dennoch will uns scheinen,
als habe Garrigou-Lagrange die fiir die Erreichung dieses Zieles notwendigen
aszetischen Akte im eigentlichen und engeren Sinne, nimlich der passiven
Reinigung: des Sich-Abscheidens, Sich-Entleerens und Sich-Vergessens, die
doch das Leben des Christen immer wieder in die groBe Leere und Dunkelheit
hineinstellen, zu wenig in ihrer christlichen Sinnhaftigkeit aufgezeigt.
Das Ziel aller Aszese ist bei ihm zwar der Gott der ibernatiirlichen Gnade,
aber nicht so sehr ,,der Vater unseres Herrn Jesus Christus®. Dementsprechend
sind die fiir die mystische Einigung als Vorbedingung erforderten aszetischen
Akte materiell gesehen zum guten Teil dieselben, wie sie auch in einer natiir-
lichen Mystik vorkiimen. Es fragt sich darum, was sie als spezifisch christliche
Akte verstehbar, in ihrem christlichen Wert einsichtig und damit motiv-
kriftig macht, zumal dann, wenn die unmittelbar erfahrene Gotteslicbe als -
solche noch nicht stark genug ist oder zeitweise wieder verdunkelt wird.

Das erhellen uns viel deutlicher theélogisch-aszetische Werke wie die von
Tillmann oder Jiirgensmeier? Sie erfiillen nicht nur im aligemeinen

t Paris, Desclée (1923), Editions dela Vie Spirituelle; deutsche Ubertragung: Mystik
und christliche Vollendung, Augsburg 1927.

3 Fr. Tillmann, Die katholische Sittenlehre, Die Idee der Nachfolge Christi (Hand-
buch der katholischen Sittenlehre I11. Bd.), Die Verwirklichung der Nachfolge Christi
(Handbuch IV. Bd. 1 u. 2), Diisseldorf 1934 (19392), 1935, 1936. — Jiirgensmeier, Fr., Der
mystische Leib Christi als Grundprinzip der Aszetik. Aufbau des religitsen Lebens
und Strebens aus dem Corpus Christi mysticum. Paderborn 1933 (19387).



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 3

das Anliegen einer biblisch und dogmatisch unterbauten speziellen Aszetik,
sondern begriinden auch die Aszese im engeren Sinn ausdriicklich vom
Christlichen, ndherhin von Christus her. Aber bei Tillmann wird wieder
nicht geniligend die bis an die Wurzel alles religiésen Lebens gehende
Bedeutung der christlichen Aszese herausgestelit. Das ist auch gar nicht
anders mdoglich, wenn man wie er unter Aszese fast ausschliefllich eine
Einzeltugend, nédmlich die Tugend der planmé&Big und beharrlich geiibten
Abtitung und Selbstitberwindung, versteht, nicht aber eine alles umfassende
Grundhaltung der Seele, die bis an den Kern der christlichen Persénlichkeit
rithrt und somit schon den Ansatz jeder Frommigkeit wesentlich mitbestimmt.
Darum kann er denn auch zu dem Schlufl koramen: , Aszese ist doch nicht das
Ganze des christlichen Lebens, so bedeutend auch ihre Aufgabe Jinnerhalb
dieses Ganzen ist“*. Natiirlich umfaBt der Begriff der Aszese nicht das Ganze
deschristlichen Lebens insofern nicht jeder religiose, gnadenhafte Akt ausdriick-
lich Verzicht und Entsagung oder auch Uberwindung, sondern ebenso hiufig Er-
fillung und Begliickung bedeutet. Wohl aber gilt jener Satz, insofern jedem
religiosen Akt des homo viator, des Menschen im Pilgerstand, das aszetische
Element wesentlich innewohnt, schon allein deswegen, weil er ein Akt des
Glaubens ist, der also auf die Transzendenz Gottes, auf dasfoxatov, auf eine
die Gestalt dieser Welt iiberwindende Erfiillung ausgerichtet ist. Dieses escha-
tologische Element fehlt dem Begriff der Aszese bei Tillmann fast ganz, und
darum ist er, trotz seiner starken biblisch-dogmatischen Grundlegung, nicht
geniigend iiber den in der geistlichen Literatur der Vergangenheit (und Gegen-
- wart) Ublichen Begriff einer zwar verchristlichten, aber im Grunde rein mora-
lischen Aszese hinausgekommen. Auth fiir ihn besagt der Grundbegriff der
Aszese ,jene se1nsmaB1ge und auf Werte gerichtete Haltung des Menschen,
kraft deren er sich iiber die Vitalsphére tierischen Lebens erhebt“’. GewiBl
gibt die christliche Aszese ,dieser Auigabe die tiefere Begriindung, die
wirksameren Beweggriinde und die héhere religidse Zielsetzung® — das Ziel
heiBt ja ,nicht Vervollkommnung des irdischen Menschen, sondern Schaffung
der Freiheit der Kinder Gottes, des himmlischen Menschen, der der seligen
Anschauung mehr und mehr entgegenreift® —, aber damit ist nur die christ-
liche Tugend der Abtstung und Selbstbeherrschung sichergestellt, nicht aber
die viel grundlegendere und radikalere aszetische Haltung des Christentums
der Welt im ganzen gegeniiber, — die doch das Argernis und die Torheit
des Kreuzes ausmacht, — begriindet und gerechtfertigt. Wir miissen also noch
einmal fragen: Woher nimmt der Christ die Motive zu jener Aszese, die ihn
mit Paulus sprechen 148t: ,Mir aber sei es fern, in etwas anderem meinen
Rubm zu suchen als in dem Kreuze unseres Herrn Jesus Christus. Durch ihn
ist mir die Welt gekreuzigt, und ich der Welt“ (Gal 6, 14)?.

Jurgensme1er wird dieser apostolischen Verkiindigung mehr gerecht, weil
er viel konsequenter als Tillmann die mystische Gleichgestaltung des begna-
deten Menschen mit Christus zum durchgehenden Prinzip des ethischen Ver-

4 Tillmann aaO Bd. ITI, 226, Anm. 1.
§ Tillmann aaO 233; ebenda die unmittelbar folgenden Stellen.

1



4. _ Friedrich Wulf S.J.

haltens macht, so daB der Weg des Christen zur vollkommenen Vereinigung
mit dem himmlischen Vater zugleich ein fortwidhrendes Mitleiden und Mit-
sterben mit dem Herrn bedeutet. Aber auch bei ihm spilirt man wenig davon,
das hierin eigentlich der Angelpunkt der ganzen chrisilichen Frémmigkeit
liegt, die Moglichkeit zum Fortschritt im geistlichen Leben. Der schéne
Satz: ,Die Tétung Jesu und das Leben Jesu, mortificatio und vita, sind die
zwei tragenden Krifte, die wie Bliite und Frucht auseinander folgen oder
wie Zahnrdder zum Vorwirtsdringen ineinander greifen®$, ist flir den Ge-
samtaufbau seiner Aszetik zu wenig fruchtbar geworden.

Anders in dem neuesten Buch von Joseph Pascher ,,Theologle des
Kreuzes“?. Es scheint uns ein gliicklicher Griff, statt des Geheimnisses vom
mystischen Leib das Geheimnis des Kreuzes, das Opfer von Golgotha zum
Mittelpunkt der Frommigkeit und damit zum’ Grundprinzip einer Aszetik
zu machen. Mit Recht sagt Pascher: ,,Die lebendige Mitte der christlichen Reli-
gion ist das Opfer des Herrn, das er auf Golgotha dargebracht hat und das
taglich beim Herrenmahl der christlichen MeBfeier gegenwiirtig gesetzt wird. . .
Es war die eigentliche Mitte seines ganzen irdischen Lebens und der hoch
ragende Gipfel. Auf diesen Augenblick der Hingabe dringte seine Bahn hin
und aus ihm lebt jenseits von Raum und Zeit sein ewiges Leben beim Vater.
Denn ,Christus muBte dieses leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen®
{Lk 24, 26). Die Menschen aber, ,um derentwillen und zu deren Heil er vom
Himmel herabgestiegen ist‘, leben ganz aus diesem Opferakt. Alle Gnade
kommt vom Kreuz Keine Liebe Gottes oder des Néchsten gilt vor Gott ohne
das Kreuz ... Die Menschen leben auf Gott hin durch das Opfer des Kreuzes
oder sie leben iiberhaupt nicht, sondern sind tot . . . Es kann daher kein Zweifel
sein, wo in christlicher Frommigkeit der lebendige Schwerpunkt liegt“s.

Wir hédtten gewliinscht, da3 Pascher in dieser an sich wunderbaren Konzep-
tion das eigentlich aszetische Element des Opfers: seinen Todescharakter,
seine EntduBerung und Entleerung, seine Dunkelheit und Ritselhaftigkeit
nicht so stark zugunsten der crux gemmata, ihrer inneren Herrlichkeit und
lebenspendenden Kraft hiitte zuriicktreten lassen. Denn beides gehort aufs
innigste zusammen. Ich kann die liebende Ganziibergabe an den himmlischen
Vater nicht realisieren, wenn ich nicht je und je in den schmerzlichen Tod
mit Christus eingehe, die theologia gloriae wird nicht sichtbar ohne das Erleb-
nis des mysterium crucis. Nicht als wollte Pascher das in Abrede stellen,
"aber dieser Rhythmus des christlichen Lebens, von Abschiednehmen und
Nachfolge, von Sterben und Auferstehen, von Nacht und Glorie, wird weder
im Grundansatz des Buches — in den Ausfithrungen iiber das Wesen des Opfers
— noch in der weiteren Entfaltung des Geheimnisses von Golgotha klar
genug herausgestellt. Und doch wire das gerade heute ein besonderes Anlie-
gen, wo der Mensch alle Formen des Sterbens in so schmerzlicher Weise erféhrt.

Ausdriicklicher und anschaulicher, weil unmittelbarer auf das konkrete

8 Jirgensmeier aaO 221.

7 Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung. Miinster i. W, 1948; vgl unsere Bespre-
chung des Bnches in dieser Zeitschrift 21(1948), 6. Heft S. 476.

8 ebda S. 10.



b

Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit '5 ‘

Leben bezogen, hat diesen Rhythmus Abt Columba Marmion in seinen
Werken zum Ausdruck gebracht®. Sie sind zwar alle aus Vortrigen fiir die
Monchsgemeinde entstanden, haben aber in ihren wesentlichén Gedanken fiir
jedes christliche Leben ihre Giiltigkeit. In dem Buch ,,Christus unser Ideal“
wird im Anschlufl an das Petruswort: ,,Siehe, wir haben alles verlassen —.
und sind dir gefolgt“ (Lk 18, 28) geradezu so etwas wie ein Grundri3 einer
Aszetik und Mystik geboten. Denn mit diesen beiden Sitzen ist in vorziig-
licher Weise Ausgangspunkt und Richtung fiir die Riickkehr des gefallenen

Menschen in das urspriingliche Paradies, wie die Viter so gern sich ausdriick-
' ten, — zur Vereinigung mit Gott, angegeben und damit zugleich Sinn und
Bedeutung der christlichen Aszese aufgezeigt. ,Das Werk der Losschilung*
und das ,,Leben der Vereinigung mit Christus“ greifen ineinander und bedin- .
gen sich gegenseitig.

Was Abt Columba in breiter und parénetischer Form ausfiihrt, hat niemand
so radikal, d. h. so bis in die Wurzel hinein und so durchdringend sichtbar
gemacht wie Erich Przywara'®. Man kann in der geistlichen Literatur,
nicht nur der letzten Jahrzehnte, weit herumsuchen, ehe man eine #hnliche,
philosophisch wie theologisch tiefgriindige Aufhellung des christlichen Heils-
weges und damit auch der Aszese findet. Es gemahnt fast an die descensus-
ascensus-Theologie von Origines, wenn Przywara in immer neuem Ansatz,
im Anschlufl an jene beriihmte Stelle aus dem zweiten Kap1te1 des Philipper-
briefes (5-11), dem Abstieg und Aufstieg des Gottessohnes, oder besser seinem
Aufsﬁeg im Abstieg, nachgeht und unser Gehen zu Gott in der Gnade mit
unheimlicher Schirfe und Konseqtienz als einen Nachvollzug dieses Grund-
rhythmus der Erlésung darstellt. Nur ist bei ihm die nach abwirts weisende
Linie in die &uBerste Entleerung und Nacht, in die Vergeblichkeit und den
Bankrott, in das Schweigen des Nichts und das Erstorbensein vor dem Ange-
sicht der gottlichen Majestit, viel gewichtiger und schmerzlicher durchgefiihrt
als bei Origines. Das hat seinen Grund darin, daB Przywara die Welt als Schop-
fung Gottes, — im Menschen als ihrer Mitte aufgerufen zu géttlichem Lob und

Dienst, — viel ernster nimmt als jener, dem die Welt der materiellen Viel-

falt nur ein Abfall von der Einheit alles Geschaffenen mit dem Einen Gott
bedeutete. Aber bei beiden entsprechen sich: xévwois und mfowpa, EntéuBer-
ung und Fiille, Aszese und Mystik, nicht so, als sei der Abstieg nur das klug
und geradezu raffiniert ersonnene Mittel zu einem mystischen Aufstieg, oder
als kénnten wir durch die Ausleerung des Herzens Gott in uns hineinzwingen.
Nein, Aufstieg und Abstieg sind fiir die irdische Glaubenserkenntnis beide
ins Dunkel gestellt. In ihrer Mitte steht das Kreuz; sein Geheimnis allein
bindet sie. Es bedarf darum der schmerzlichen Hingabe unseres Blutes in den
Tod, d. h. aber in die fiir diese Weltzeit unabwendbare und endgiiltige Nacht

% Es kommen hier vor allem in Frage: Le Christ vie de ’Ame und: Le Christ idéal
du moine. Deutsche Ubertragung von M. Benedicta v. Spiegel O.S.B. unter den
Titeln: Christus, das Leben der Seele und: Christus unser Ideal. Paderborn 1926, 1929.

19 Aus seinen vielen Aufsiitzen und Werken seien nur hervorgehoben: der drei-
bindige Korhmentar zu den Exerzititen des hl. Ignatius ,Deus semper maior®, Frei-
burg 1938—40 und die Sammlung ,Mysterium crucis“, Paderborn 1939.



6  Friedrich Wulf S. J.

hihein, und es bedarf ebenso des jeweils freien Entschlusses des Vaters, seinen
Sohn in unseren Tod hinabzusenden, um uns aus reinem Erbarmen wieder
zu neuem Leben zu erwecken.

Was bedeutet in dieser Auffassung des christlichen Heilsweges nun Aszese?
Zunichst einmal, daBl der Mensch sich 16se von jeder selbstsiichtigen und un-
lauteren Bindung an irgendeine Kreatur, um offen zu werden fiir Gottes
. Anruf, wann und wie immer er ihn treffe, — um frei zu sein fiir dessen Dienst,
wohin immer er ihn rufe, — um in allem sein tiefstes, ihm von Gott geschenk-
tes Wesen erfiillen zu koénnen: Koénig der Schépfung zu sein und Mitte der
Welt, aber ,reine“ Mitte, durchscheinend von Gott zur Welt hin und von der
Welt zu Gott hin, Kiinder Gottes zur Welt hin — ihr. den Willen und die
Ordnung Gottes auf- und einprigend —, und Kiinder der Welt zu Gott hin —,
zu ihm den Kosmos der Dinge hinaufsagend, zum Lobe und Preise der gott-
lichen Majestdt. Aszese sagt also Ubung des Menschen in die Haltung der
reinen Werkzeuglichkeit und der restlosen Dienstbereitschaft hinein, daB Gott

sich seiner als eines immer feineren und folgsameren Instrumentes bedienen
konne. ' :

Da aber der Dienst verlangt wird in einer Ordnung, die konkret Ordnung
der Erldsung ist, besagt Aszese tiefer geschen Ubung fiir den Dienst am Er-
1ésungswerk, néherhin fiir den Dienst in der Kirche, dem fortlebenden Erloser-
christus. Christliche Aszese verlangt also eine solche Losschilung von aller
Kreatur, dal man bereit sei, sich tiglich mit dem menschgewordenen Christus
in Armut und Ohnmacht, mit dem lehren;den in die ,entlegensten und gott-
fernsten Linder®, mit dem leidenden in Schmach und Verachtung und mit dem
sterbenden in die Verlassenheit des Todes senden zu lassen.

Damit ist wiedér Ernst gemacht mit dem heiligen Radikalismus christlicher
Aszese, wie er uns aus dem Munde Christi und seiner Heiligen entgegenweht.
~ Wird hier doch nicht nur diese oder jene Abtétung und Entsagung verlangt,
— um der inneren Freiheit des christlichen Geistes willen, — sondern eine
Absage an die Weltim ganze n, d. h. aber ein Verzicht auf die innerweltliche
Erfiillung und Vollendung, der nur mehr als Nachfolge des Gekreuzigten, als
ein Mitsterben mit Christus und ein Hineinsterben in Ihn zu verstehen und zu
rechtfertigen ist. Und weil diese Aszese sowohl personal ausgerichtet ist, — auf
den in Christus rufenden und sendenden Erlésergott, — wie auch zugleich dem
objektiven Werk, der Welt und dem Menschen, zugewandt erscheint, darum
hebt sie sowohl die mystische wie auch die moralische Aszese in einer héheren
Einheit auf. ' ‘

Bei einer so grundsitzlichen und universalen Bedeutung der christlichen
Aszese konnte natiirlich die Frage nicht ausbleiben, wieweit der einzelne
Christ zu ihren Forderungen verpflichtet sei, bezw. wie er des Rufes Gottes in
seinem personlichen Leben inne werde. Es ist die Frage nach Gebot und Rat
und nach den verschiedenen Stinden innerhalb der einen Nachfolge Christi.
Wer die Diskussionen der letzten Jahrzehnte um diese Frage ein wenig ver-
folgt hat, konnte feststellen, da8 sich das Interesse nicht so sehr der Ordens-
vollkommenheit und der Ordensaszese als vielmehr in sieigendem Mafle der



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 9

Vollkommenheit in der Welt und der Laienaszese zuwandte. Der Griinde dafiir
sind viele. Das Problem als solches war dringend geworden, seitdem man
jmmer lauter nach-dem miindigen Laien in der Kirche rief, dem die Aufgabe
zufalle, die entlaufene Welt wieder in die Ordnung des Reiches Gottes heim-
zuholen. Das Ergebnis der vielen Bemiihungen um die Herausarbeitung einer
Laienfrémmigkeit ist aber bis heute sehr mager und fragwiirdig geblieben,
und bisweilen will es scheinen, als bewege man sich immer weiter vom Kern
der Losung fort.

Die sachliche Frage war von Anfang an dadurch belastet,dal man sich bei der
Suche nach dem rechten Ansatz fiir eine spezifische Laienaszese sehr wenig
von der zeitgendssischen aszetischen Literatur angesprochen fiihlte und da-.
durch {iberhaupt den AnschluB an die kirchliche Tradition zu sehr verlor.
Denn indem man die einseitig moralisierende Aszese als typische Ménchsaszese
abtat, wurde es immer selbstverstindlicher, dafl sich die Vollkommenheit in
der Welt von der im Ordensstande radikal unterscheide, wenn man auch
theoretisch an der wesentlichen Einheit des christlichen Vollkommenheitsideals
festhielt. Der &uflere Schein schien diesem Urteil recht zu geben, denn stand
nicht der Laie anders zur Welt als der Ordensmann und hatte darum nicht auch
seine Frommigkeit eine andere zu sein als die in den Klgstern mit ihren festen
Vorschriften und Gebriuchen? So suchte man an der Peripherie statt in der
Mitte, sprach von der Notwendigkeit einer weltbejahenden Aszese statt der
weltverneinenden des Ménchtums und vergal dariiber die gemeinsamen Vor-
aussetzungen und Grundlagen.

Es kann daher nur begriift werden, wenn neuerdings wieder mit Nachdruck
darauf hingewiesen wird, da8 der Ordensstand d er von der Kirche in feier-
licher Form erklirte Stand der Vollkommenheit ist. Das heit aber nicht nur,
daB in diesem Stande die objektiv besten Mittel zur Erreichung der vollkom-
menen Liebe gegeben sind, sondern daB die Befolgung der drei Geliibde die
eindeutigste Verwirklichung der christlichen Vollkommenheit {iberhaupt dar-
stellt und damit Richtung und Norm fiir jedes Streben nach Vollkommenheit
‘abgeben muB!!, Vom innersten Geist der drei Geliilbde muB jeder Christ erfiillt
sein, sagt mit Recht Garrigou-Lagrange?, wenn wirklich er in der Liebe
wachsen will. Darum kann auch die Laienaszese nicht anders aufbauen als auf
Armut, Keuschheit und Gehorsam. Der Grund dafiir ist nach all dem, was wir
oben iiber das Wesen und den Sinn der christlichen Aszese ausfiihrten, ein-
leuchtend: Es gibt keine christliche Vollkommenheit, die nicht Nachfolge Jesu

1 1, von Hertling: Theologia ascetica, Romae, Univ. Gregor. 1944: Summa adeoque
vera et unica perfectio proponitur ab Ecclesia in statu perfectionis (24). Ideo etiam
pro its, qui non sunt de statu religiosorum, vita religiosa norma et exemplar per-
fectionis christianae-esse potest et debet (37): Die hichste oder vielmehr die wahre
und einzige Vollkommenhelt wird uns von der Kirche im ,Stand der Vollkommen-
* heit® vorgelegt. Darum kann und mufl das Ordensleben auch fiir diejenigen, die
keine Ordensleute sind, Norm und Vorbild der christlichen Vollkommenheit sein. —
Vegl. dazu das Motu proprio ,Primo fellciter“ iiber die Bestiitigung der Weltlichen
Institute (diese Ztschr. 21 (1948) 5. Heft S. 387f£f.): ,Nichts vom vollen Bekenntnis
zur christlichen Vollkommenheit, das in den Evangelischen Réten seine Wurzeln t}at
und den Kern des Ordenslebens ausmacht, darf ausgelassen werden“.

12 330 1. S. 226.



8. ' Friedrich Wulf S. J.

Christi wire. Christi Leben griindet aber wie kein anderes auf Armut, Keusch-
heit und Gehorsam. Er hat aus Liebe zu seinem Vater und um unseretwillen
in den schmerzlichsten Formen der Entsagung auf eine innerweltliche Erfiil-
lung. verzichtet, auf daB wir seinen FuBspuren folgen (2. Petr. 2. 21). ,,Wenn
daher der Christ in der Welt die zusitzliche und kirchliche Aufgabe erhilt,
auch in die Weltordnungen den Geist Christi hineinzutragen, so ist dieser
Sauerteig, den er in der Welt aufgehen lassen soll, fiir ihn kein anderer als
fiir die Apostel und Ordensleute. Es ist der Geist des Kreuzes, der Geist von
Gehorsam, Armut und Keuschheit, den er versuchen mu8, auch in der wider-
spenstigen Materie der gefallenen Welt zur Auswirkung zu bringen; und sein
Christenleben in Staat, Familie und Beruf wird in dem genauen Mafle der
christlichen Heiligkeit teilhaftig sein, als er ihm den G eist (und nicht etwa
die duflere Form) der Geliibde aufpridgen kann“i3,

Wenn nun tatsichlich der Stand der Geliibde die Norm fiir die Vollkommen-
heit des Christen in der Welt abgibt, dann mufl man sich allerdings auch davor
hiiten, die Absage an die innerweltlichen Werte, wie sie in den Gelitbden zum
Ausdruck kommt — bei aller Verschiedenheit zwischen Ordensstand und christ-
lichem Weltstand, — zu radikal und total darzustellen. Denn der Mensch, auch
der Ordensmann, kann nicht nur von der Entsagung leben und soll es darum
auch nicht. Hier scheinen uns D. Thalhammer wieauch H. U.v.Baltha-
s ar, wenigstens dem Wortlaut nach, einen nicht mehr vollziehbaren und sach-
lich unchristlichen Radikalismus zu fordern. Wenn die Beriihrung des Ordens~
mannes mit den Weltdingen wirklich ,nur mehr wie von auBien“ erfolgen
diirfte!4, dann miite seine Seele allmahlich so verkiummern, daB er zu’
keiner Aufgabe in dieser Welt mehr fdhig wire. Selbst Christus ist in

_diesem Sinne kein ,jenseitiger Mensch“ gewesen, auch er hat nicht ,die
Selbstentsagung zu seiner innersten Lebensform“ gewi#hlt!s. Ein solches Ideal
wiirde eher einem gnostischen Spiritualismus entsprechen alsdem Christentum,
das im Geheimnis der Menschwerdung auch das positive innere Eingehen in
diese Welt wieder zu einer Moglichkeit der Begegnung mit Gott gemacht hat.
Und ebenso miifite ein solcher Versuch, die Welt in ihrer jetzigen Vorlidufig-
keit zu iiberspringen, zu einem geistlichen Hochmut fithren, der nur mehr mit-
leidig auf die Weltchristen herabschauen liele, wie die Geschichte des Monch-
tums oft genug gezeigt hat. Darum ist Aszese, so unerlidBlich und radikal sie
auch sein mag, nicht das Letzte, das den Weg des Menschen zu Gott, soweit es
auf sein Tun ankommt, bestimmt, sondern der jeweilige Ruf Gottes, der un-
mittelbar zu seiner Liebe, und dann aus der Welt heraus-ruft, oder aber mittel-
bar, in seinen Geschépfen, wie es Seiner gottlichen Majestidt gefillt, und es

- kommt fiir den Menschen einzig darauf an, hinzuhorchen auf diesen Ruf der

Liebe, daf} er ihn jeweils vernehme und ihn befolge. Friedrich Wulf, S. J.

13 Hans Urs von Balthasar, Die gro3en Ordensregeln. Einsiedeln 1948, S. 18. — VgL
auch Dominikus Thalhammer, S.J. Jenseitige Menschen. Freiburg 1937, S. 83: ,Das
Ordenschristentum ist im Wesen kein anderes als das Christentum in der Welt. Der
Ordensmann lebt nur offen, was die verborgene Seele aller christlichen Weltarbeit
und Weltberufe ist“; ebenso fiir die 3 Geliibde im einzelnen S. 84 {f.

14 D, Thalhammer, aa0 S. 9.

18 v, Balthasar, aa0 S. 19.



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 9

II.
Psychologie der Aszese

Die Jugendbewegung, die nach dem ersten Weltkrieg eine bedeutsame Zeit~
. erscheinung war, hat auch fiir die Auffassungen und die Bewertung der Aszese
der folgenden Zeit wichtige Voraussetzungen geschaffen. v

Man wird "die Jugendbewegung nur dann verstehen kénnen, wenn man
sie auf dem Hintergrund ihrer Vergangenheit, der Zeit des ausgehenden 19.
und des beginnenden 20. Jahrhunderts sieht. Die historische Betrachtung wird
eine gewisse Berechtigung der Kritik an der zeitgenéssischen Aszese, aber
auch die unberechtigte Verwerfung wesentlicher, die kritisierten Auffassun-
gen tragender Voraussetzungen erkennen lassen. Nie ist der Mensch, der unter
dem EinfluB reaktiver Ausrichtung steht, gerecht. Er kann es auch wohl nicht,
denn sein Anliegen duldet keinen Kompromi8, wenn es sich iiberhaupt Gel-
tung verschaffen will. Aber die spitere Zeit hat die Pflicht und auch das
Bediirfnis, Korrekturen anzubringen. Sie leidet unter der MaBlosigkeit und
der AusschlieBlichkeit der Folgen iiberspitzter, fanatischer Lebensanschau-
ungen. Deshalb will sie die rechte Mitte finden: das Wertvolle und Unauigeb-
bare heriiberretten und das Falsche ausscheiden. _

Das ausgehende 19. und das beginnende 20. Jahrhundert war in mancher
Hinsicht eine Zeit der Erstarrung, sie war unschdpferisch und morbid. Tref-
fend, wenn auch einseitig, schildert Stephan Zweig ihre Lebensweise und ihre.
Anschauungen in seinem posthumen Werk ,,Die Welt von gestern“l. Vor allem
ist es das Kapitel des ,,Eros matutinus“, das Schlaglichter wirit auf die mora-
lischen Auffassungen, auf-die sich aus ihnen ergebenden Né6te und Leiden, —
namentlich der Jugend —, auf die Verkrampftheit und Enge, die Einseitigkeit
und Unfruchtbarkeit jener Jahre. Die Leere und Ode tritt hier genau so in
Erscheinung wie die Uberspanntheit und Starre der Grundsitze. C. G. Jung
charakterisiert gelegentlich die Lehre Freuds, eines ausgesprochenen Kiinders
der Vorkriegszeit, und trifft darin Feststellungen, die allgemeine Bedeutung
besitzen und die Zeit besser als vieles andere beleuchten. Er schreibt: ,Freud
steht auf historischen Vorbedingungen, welche eine Erscheinung wie ihn
geradezu notwendig machen, und zwar ist es sein Hauptgedanke, ndmlich die
Lehre von der Verdringung der Sexualitit, welche am deutlichsten kultur-
historisch bedingt ist. Das Viktorianische ist ein Zeitalter der Verdringung,
ein krampfhafter Versuch, anéimische Ideale im Rahmen biirgerlicher Wohl-
anstin®igkeit durch Moralismus kiinstlich am Leben zu halten ... Wenn man
Freud dergestalt von riickwirts betrachtet, nimlich als einen Exponenten des
Ressentiments des beginnenden neuen Jahrhunderts gegeniiber dem 19., mit
seinen Illusionen, seiner Heuchelei, seinen halben Unwissenheiten, seinen
falschen, iiberspannten Gefiihlen, seiner seichten Moral, seiner kiinstlichen,

saftlosen Religiositit und seinem lamentablen Geschmack, so sieht man ihn

meines Erachtens sehr viel richtiger, als wenn man ihn zu einem Kiinder neuer
Wege und Wahrheiten stempelte. . .“2.

1 Stephan Zweig, Berlin, Suhrkamp-Verlag 1947.

2 C. G. Jung, Siegmund Freud als kulturhistgrische Erscheinung; in erkhchkelt
der Seele. Ziirich 1934, S. 120/123. '



10 Hubert Thurn S.J.

Von den hier geschilderten Zustinden und Auffassungen hat sich auch das
‘Christentum jener Jahre nicht ganz frei halten konnen. Zeitstromungen und
Uberzeugungen durchdringen alle Bereiche, niemand kann sich vollig von
ihnen freihalten. So ist es nicht verwunderlich, dafl die aszetischen Anwei-
sungen und erzieherischen Bemiihungen jener Zeit Bekdmpfung und Ver-
drangung gerne in den Mittelpunkt des sittlichen Strebens stellen, Bewahrung
und Behiitung als hichste Grundsétze der Piddagogik erkléren. Demgegeniiber
verlangte die Jugendbewegung in geradezu revolutionédrer Weise Freiheit und
Natiirlichkeit, Aufgeschlossenheit und Ungezwungenheit. Der Zug zur Echt-
heit, zu Ehrlichkeit und Einfachheit 148t sie ein selbsterzieherisches Bemiihen
des Willens, das einfachhin als Verdringung verstanden wird, als unnatiirlich
erscheinen. Aszese bedeutet deshalb fiir sie Mangel an Natiirlichkeit. Anstelle
des verwachsenen und verkriippelten Menschen der Vergangenheit erstrebt
sie einen geraden und recht gewachsenen, den harmonischen Menschen, die
leib-seelische Ganzheit, den geistig durchformten Menschen, der aber auch
glithend im Erleben ist. Sie ist getragen von Optimiémus und Enthusiasmus,
vomn Vertrauen zu den Kriften der Natur. Selbstentfaltung und Selbstver-
wirklichung bedeuten fiir sie wahrer Lebensinhalt. In der christlichen Jugend-
bewegung wird zur Begriindung solcher Forderungen das theologische Axiom
herangezogen, dafl die ,Gnade die Natur voraussetze und vervollkommne®.
Unter Natur versteht man die Entwicklung, die Unverbildetheit der Anlagen.
Diese Natur, so folgert man, komme durch die Gnade im christlichen Edel-
menschen zur Vollendung?.

Dieser Widerspruch gegen die tatsichliche oder auch vermeintliche Erstar-
rung der Vergangenheit und die diesem Widerspruch zugrunde liegende Auf-
fassung von Aszese hat jedoch neben den angegebenen Griinden noch einen
anderen, sehr bedeutsamen. Wihrend die Menschen vor dem ersten Weltkrieg
gut genihrt, in allen Geniissen und Freuden biirgerlicher Kultur und Gebor-
genheit heranwuchsen, waren der Nachkriegsgeneration Not und Sorge ver-
traute Lebenshemmungen geworden. IThre Gesundheit hatte unter den
Einwirkungen des Krieges erheblich gelitten, ihre Kréfte waren geschwicht.
Die Folgen der Lebensschwichung, das Versagen gegeniiber Idealen, die an
die sittliche und physische Kraft des Menschen hohe Anforderungen stellen,
lieB in vielen ein Ressentiment, betonte Abneigung gegen die christlichen
Forderungen der Entsagung und Abtétung und gewisse Methoden des Wil-
lenstrainings aufkommen. Trotz des berechtigten Protestes gegen Ubérforde-
rung und Verkrampfung wird man im Grunde erinnert an die Fabel vom
Fuchs, dem die unerreichbaren Trauben zu sauer waren.

Schilen wir aus diesen Uberlegungen die fiir unsere Frage wesentlichen
Punkte heraus, so 148t sich etwa folgendes sagen: die Zeit nach dem ersten
Weltkrieg gewann ihre Auffassungen iiber Aszese aus den Methoden und
Lebensanschauungen ihrer unmittelbaren Vergangenheit. Sie sah darin die
Verdringung als wesentliche Form der Aszese an, eine Verdringung, die den

3 Vgl. dazu Albert Auer O.S.B., Dile philosophischen Grundlagen der Askese,
Igonta-Verlag, Salzburg o. J. (1946) S. 212 ff.



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 11

Lebensschwung und die Lebensfreude nicht aufkommen lie. Diese Form der
Lebensbeherrschung und Lebensfithrung lehnte sie ab. Aber diese Ablehnung
hatte auch noch einen anderen Gruhd: das Unvermogen, die mangelnde Kraft
lieB das Versagen zu einer Umwertung der Werte hinfiihren, man machte
aus der Not eine Tugend; was man nicht erreichen konnte, wollte man als
Wert nicht anerkennen.

In mehr oder minder bewuBlter Auseinandersetzung mit den iiberkommenen
Auffassungen, aber zugleich auch mit den neuen, revolutioniren Gedanken
der Jugendbewegung wuchs allmihlich eine Wertung der Aszese heran, die
frei sein wollte von den Uberspanntheiten beider Richtungen, die sowohl die
Irrtiimer der Vergangenheit als auch die MaBlosigkeit der Gegenwart zu ver-
meiden sich bemiihte. .

Als ersten, und man darf sagen bedeutsamsten Versuch einer Synthese,
einer die unaufgebbaren Grundlagen christlicher Frommigkeit anerkennenden,
aber zugleich die Uberspanntheit, z. T. auch die direkt falschen Ansichten der
Vergangenheit vermeidenden und die Ideale der Zeit respektierenden neuen
Grundanschauung aszetischer Methodik werten wir die ,Psychologie der
Aszese® von J. Lind worsk y* Hier wurde zunichst einmal mit alten Vor-
urteilen aufgerdumt: Willensiibungen, deren Sinn man nicht einsehen kann,
die den Erfahrungen der experimentellen Wissenschaft widersprechen, da sie
 nicht wie planmiBig erfolgende Muskeltitigkeit eine automatische Steige-
rung der Widerstandskraft oder Leistungsfihigkeit hervorrufen, wurden fiir
die Aszese als unwirksam abgelehnt. Verdringungen, die namentlich inner-
halb der Gedankenbeherrschung iiblich waren und angepriesen wurden, sah -
man als unzureichend an. Eine rein negative Aszese wurde in ihrer Be-
schrinktheit und Ergénzungsbediirftigkeit klar gesehen.

Zugleich wurde aber das Grundanliegen der Jugendbewegung in den Blick-
punkt geriickt und gewiirdigt: der Mensch in der Entfaltung seiner Krifte,
Lindworskys Psychologie der Aszese 148t sich kurz umreiien als Aufweis
der Wichtigkeit der Motive, dariiber hinaus des Ideals, also des Motiv-
komplexes. Nicht die Verdringung ist das Eigentliche der Aszese, sondern
die Gewinnung eines tiberwertigen Ideals, das in seiner Geschlossenheit und
personlichen Ausprigung zum Ausgangspunkt und zur Grundlage des reli-
giosen Lebens wird. Nicht die Befehdung und Beschneidung der Natur ist Sinn
der Aszese, sondern deren Entfaltung durch hochreifende sittliche und
religiose Motives. (Allerdings bleibt auch hier der Sinn kleiner Selbstiiber-
windungen erhalten; wenn jemand beispielsweise seine iibergrofie Neugier
bekdmpit durch Versagen duBerer und innerer Unruhe, so ist dies sinnvoll,
insofern eine Gewohnheit entsteht. Aber auch diese Gewohnheit lieBe sich
einem iibergeordneten Ideal einfiigen und wiirde von daher erst Bestindigkeit
erlangen!) Das echte Erlebnis- religiéser Wahrheiten wird Grundlage der
Motivbildung. Die von innen kommende Bejahung auch des Opfers wird

4 J. Lindworsky, Psychologie der Aszese, Freiburg 1935.

5 Vgl. E. Raitz von Frentz S.J., Selbstverleugnung oder Selbstveredelung? Dlese
Zeitschrift 15 (1940), 45 ff.



12 Hubert Thurn S. J.

selbstverstindlich im Rahmen des hohen Zieles, das im Motivkomplex erfaBt
und dem Menschen wesentlich geworden ist.

Hermann Schmidt greift in seiner ,Organischen Aszese®* den wesent-
lichen Gedanken von Lindworsky auf und macht ihn zum Grundbegriff seiner
ganzen Aszetik. Dabei stellt er allerdings ,,das personliche Ideal” oft zu betont
in den Mittelpunkt des religiosen Strebens, so daB die Gefahr einer allzu
groflen Ichbezogenheit wohl nicht immer vermieden wird. Hervorzuheben ist
bei ihm, daB er den in der Pddagogik selbstverstindlichen Gedanken der ver-
schiedenen Stufen und Reifungsstadien auch auf das religitse Leben anwendet.
Man kann nicht zu Anfang des aszetischen Lebens Leistungen verlangen, die
einer spéteren, reiferen Zeit vorbehalten sein sollten. Das bedeutet, das reli-
giése Leben ,organisch® wachsen zu lassen. Ahnliche Gedanken brachte
Marmion in seinen Werken zum Ausdruck. In den Aufzeichnungen seiner
Seelenfithrung finden wir immer wieder Hinweise auf die Gesetze »organi-
schen Wachstums“. MiBachtung der Stufen, der Reifung, bzw. ihrer verschie-
denen Formen bedeutet leicht Verkrampfung und Unnatur, Verdringung
und ,Widerstand“ der noch nicht geniigend geriisteten und vorbereiteten
Natur. Ein Goliathpanzer hitte David nicht angestanden — ebensowenig
steht dem Anfinger, wenn Gott nicht auBergewdhnliche Gnaden verleiht,
heroische Tugend an. .

Hans Eduard Hengstenberg verfolgt die Gedanken Lindworskys
weiter; wenn er mit der Vorstellung bricht, als sei das religiés-sittliche Leben
ein Neben- und Nacheinander rein aktmifBig gesetzter Selbstverwirklichun-
gen’. Die ,Vorentscheidung” bedeutet Haltung. Diese ist es, die den einzelnen
Akt gleichsam hervorruft. Vorentscheidung ist nichts anderes als Lebens-
anschauung, Lebenshaltung, Wertbejahung, die allerdings schon den einzelnen
Akt einschlieit, ihm Richtung und UmriB verleiht. Nicht dieUbung ist dasEnt-
scheidende der Aszese, sondern der gesamte Mensch, insofern er gerichtet und
gefestigt ist. Beides erlangt er durch Uberzeugungen, allgemeine Entschliisse
und Ausrichtungen, die Dispositionen bilden und damitKraftfelder bedeuten.
Praktisch lauft die Feststellung der Bedeutung der Vorentscheidung auf dieWich-
tigkeit der persénlichen Bejahung und Aneignung sittlicher Grundsitze hinaus.
Diese werden wieder nur verstindlich im Zusammenhang der Motivbildung.
Der Hinweis H.’s auf die leicht eintretende ,, Zweckversklavung des Menschen,
also auf die Abhingigkeit von Triebeinstellungen und deren Uberwindung
durch die Aszese bedeutet sicher eine wichtige Begriindung aszetischer Bemii-
hungen. Aszese soll den Menschen ,bereiten fiir die wahre Zweckfreiheit (fiir
Gott), indem sie ihn von den falschen, ichhaften Bindungen an die Giiter
dieser Welt, auch die hiéchsten 16st“ (S. 36). Aszese bedeutet Opfer, ,die Bereit-
schaft zum Ertragen eines Verlustes“, zum zeitweiligen Abstandnehmen von
diesem oder jenem Gut um eines Hgheren willen. ,Die Abtstung sichert die
gute Vorentscheidung und bereitet uns immer mehr fir die Wirkung der
heiligenden Gnade zu.* Die Aszese 16st also den Menschen aus der Zweck-

8 Dr. Hermann Schmidt, Organische Aszese, Paderborn, 4. Aufl. 1940.
7 H. E. Hengstenberg, Christliche Aske;e, Regensburg 1936.



Auffassungen und Fragen der christlichen Aszese in neuerer Zeit 13

Vversklavung ,gegeniiber Lebensgiitern, zu denen wir erst dadurch in die
rechte Haltung geraten“ (113f.). Wichtig ist auch die Feststellung, daB die
Vitalitdt durch die aszetischen Anstrengungen nicht gedrosselt werden soll.
Die Bewahrung echter Leidenschaft hindert Einschrumpfung und Eintrock-
nung des Begehrens und Empfindens. Die leidenschaftslose, schwunglose
Verdréangung kann nicht Ziel der Aszese sein. Die vitalen Krifte sollen fiir
hohere Zwecke eingesetzt werden. Nur der kraftvolle und gesunde Mensch
»begegnet” in einem besonderen Sinn der Wirklichkeit: er sucht sie zu meistern.
Wachheit und Kraft der Triebwelt macht schépferisch und durchblutet auch
den iibernatiirlichen Akt. Aszese bedeutet darum nicht Vernichtung und Aus-
rottung der Lebenskrifte, sondern steht im Dienst der Lebenserfiillung. Sie
vermag dies, weil der vom Glauben erleuchtete Mensch weiB,, warum und
zu welchem Zweck das Opfer verlangt und gebracht wird.

Kritisch wire zu den Gedanken zu bemerken, daB es Hengstenberg vor
allem um eine psychologische Kliarung aszetischer Grundbegriffe zu
tun ist. Thre inhaltliche Seite, die eigentlich theologische Begriindung, wird
-weniger beachtet. So ist z. B. nicht jedes christliche Opfer aus einem unmittel-
bar erkannten Zweck einsichtig zu machen. Bei der Bewertung der Vitalitit,
der Triebwelt, mochte man zur Erginzung hinzufiigen, da man zwischen
der Leistung in einem menschlichen Sinn und dem eigentlichen Werk, wie es
vor Gott steht, unterscheiden muB. Das Werk vor Gott kommt auch ohne
Vitalitdt zustande, es ist nicht mehr als der immer erneute gute Wille. Die
»leistung® in einem menschlichen Sinn ist zwar, wo die Krafte vorhanden
sind, wiinschenswert, aber sie ist nicht das Wesentliche aszetischen Bemiihens
und religidser Anstrengungen. ,

Als #hnlichen Versuch (wie ihn katholische Psychologen und Aszetiker
unternehmen), zu einem Ausgleich der Meinungen zu gelangen, darf man
bestimmte Methoden der Heilung innerhalb der Psychotherapie ansehen —
so fern sie zun4chst dem christlichen Anliegen der Aszese zu liegen scheinen.

Neurose bedeutet oft Verdrdngung, also Mangel an Motivkraft, demnach
auch Unfihigkeit, die Lasten sittlicher Pflichten zu tragen und religiése Auf-
gaben zu libernehmen. Die Psychoanalyse iibersah infolge einseitiger Aus-
richtung, dafl dér Mensch, dessen Komplexe man auflste, leer und schal wurde.
Ein junger Mensch, den man ,durchanalysiert* hatte, sagte sehr treffend:
»Nun weiB ich alle meine Komplexe, was nun?“ Die Therapie tibersah hier,
da3 der Mensch, soll er den Lebensschwierigkeiten gewachsen sein, iiber
Motivkrifte, iiber Uberzeugungen persénlicher Art verfiigen muB, daB diese
ihm gegeben werden miissen oder zum mindesten, daB es ein Hauptanliegen
der Menschenfiihrung sein mu@, den Menschen nach der vielleicht notwendigen
»Analyse® zur Synthese zu fithren, d. h. aber ihn gegeniiber der Welt der
Werte, der subjektiv bedeutsamen Werte zu 6ffnen. C. G. Jung ging hier
ungleich richtigere Wege, wenn er manche Neurose auf das ,Uneinssein der
Person“ zuriickfiihrte, also ihre Widerspriichlichkeit, d. h. aber ihre mangelnde
Integration infolge Vernachldssigung angepaBter Auseinandersetzung mit
dem Triebleben, als Ursache der Krankheit erkannte. Interessant ist seine



14 Hubert Thurn S. J.

Methode, den Menschen innerhalb therapeutischer Behandlung zu seiner
Eigenart hinzufiihren, das heiBt hier, ihn zur Selbstwerdung anzuregen, bzw.
" diese in langsamem Wachstum zu férdern. Es geschieht dies in gemeinsamem
Bemiihen von Therapeut und Klient, insofern man persisnliche Entwicklungs-
linien, die vielleicht abgebrochen wurden, persdnliche Ziele, die verloren-
gingen oder aufler acht gelassen wurden, herausarbeitet und in den Blickpunkt
riickt. Die Anlagen, als ,Tendenzen“ gesehen, werden ansichtig gemacht;
damit wird aber auch der persénliche Weg zur Lebensbereinigung und Gewin-
nung des Lebenssinnes gesucht und gefunden. Praktisch wird es sich bei C. G.
Jung um das Aufspiiren von personlichen Motiven, von persénlich bedeut-
samen Richtungen handeln, die geeignet sind, das Leben auf eine neue Basis
zu stellen, die verfehlten Versuche der Lebensbewiltigung riickgingig zu
machen, die jeweils geméfie Lebensform zu finden.

C. G. Jung scheint jedoch — soweit man dies seinen Schriften entnehmen
kann, — die Notwendigkeit objektiver Normen bzw. deren systematische
Pflege, die nur von auflen erfolgen kann, nicht geniigend zu erkennen. Er
ibertreibt die Mdglichkeit, aus den , Tiefen“ des Menschen selbst das Lebens-
gesetz hervorzulocken. Der Mensch muf3 auch von auflen her gebildet, unter-
richtet, vor allem in kritischen Lebenslagen religios angesprochen, auf Gesetz
und Offenbarung verwiesen und in die Tiefen der Offenbarung eingefiihrt
werden 8.

Uberschauen wir noch einmal die psychologischen Grundlagen der Aszese:
Motivation, Vorentscheidung, Entfaltung, Entwicklung, Stufenbau, Befreiung
von der Zweckversklavung, Anerkennen der Triebkrifte usf., so spiirt man
die grofle, ja, man méchte sagen die iiberragende Bedeutung der Erkenntnis,
also des intellektuellen Momentes innerhalb der Aszese. Die Einsicht, die
Klarheit, die innere Ausrichtung usf. sind tatsichlich Grundlagen der Aszese.
Aber man darf nicht vergessen, daB Anstrengung und Miihe, Last und Arbeit
nicht nur Voraussetzungen der intellektuellen Titigkeit sind, sondern
vor allem deren Folge sein miissen. Die Vergangenheit wie die Gegenwart
zeigten und zeigen mit unabweisbarer Eindringlichkeit, daB Aszese Schweres
und Schwerstes verlangt, sollen Einsichten zu Taten werden. Ohne Opfer,
ohne Hirte, ohne Kreuz ist das Ziel der Aszese, das Leben aus dem Glauben,
unerreichbar. Aber hier liegen insofern oft uniibersteigliche Schwierigkeiten,
besonders fiir die Gegenwart, als die Krifte des Menschen nicht nur begrenzt
sind — das waren sie immer und werden sie immer sein, — sondern infolge
der besonderen Zeitumstinde erheblich geschwicht und oft schwer gestort
sind. Wie viele Menschen mégen besten Willen haben, aber es fehlt ihnen die
Kraft, den guten Willen zur Tat werden zu lassen. Die Leiden, die damit
gegeben sind, sind meist nachdriicklicher, aufreibender und entmutigender
als die allgemeinen, notwendigen und selbstverstindlichen Entsagungen,
die mit der Aszese, selbst heroischer Aszese naturnotwendig gegeben sind.
Das Leid der Unzuldnglichkeit, der Schwéche, — die unaufhebbar zu sein

8 An Stelle vieler Werke C. G.Jungs eines, das gut in seine Therapie einfiihrt: C.G.
Jung, Die Bezichungen zwischen dem Ich und dem Unbewufiten, Darmstadt 1928.



Passion und Aszese : 15

scheinen, weil sie tiefgreifende Auswirkungen unmenschlicher Anforderungen
der Zeit, damit auch schwer schidigender, den Leib angreifender, zermiir-
bender und zerstorender Einfliisse sind, — entmutigen und lassen das Ziel,
hier im Wertsinn, also als Erfiilllung der Wiinsche und Absichten gesehen,
unerreichbar erscheinen.

Hier wird man nur dann véllige Entmutigung aszetischer Bemiihungen ver-
meiden kénnen, wenn man sich dariiber klar wird, daB Gott wirklich nur das
Wollen will, von dem Erreichen des Zieles aber weder seine Gunst und Gnade,
noch seine Liebe abhingig macht. Der sich redlich miihende, in aufreibender
Berufsarbeit sich einsetzende Mensch — der zugleich vielleicht in manchem
Anliegen des geistlichen Lebens versagt — wird dem Herrn ebenso lieb sein
wie derjenige, der auf Grund besserer Zeitldufte und -umstinde und gréBerer
Kraft aszetische ,Leistungen* zustande bringt. Unsere Zeit wird ebenso wie
die unmittelbare Vergangenheit — beide durch ein Uberma8 an Schwierig-
keiten gekennzeichnet — die schénste und schwerste Tugend, die Demut,
die Anerkennung der menschlichen Schwiiche und Hinfilligkeit hervorbrin-
gen. Ist damit aber nicht der Sinn aller Aszese erreicht, die Gott doch nichts .
anderes darbieten kann als ein demiitiges und zerknirschtes Herz?

Hubert Thurn, S.J.

Passion und Aszese
Zur philosophisch- theologischen Grundlegung der christlichen Aszese

Von Karl Rahner, S.J. Innsbruck

. Es soll in diesen Uberlegungen nach dem Wesen und dem Sinn der christ-
lichen Aszese gefragt werden. Die Verichter und Bekimpfer des Christentums
sehen in der Aszese nicht mit Unrecht ein charakteristisches Merkmal der
christlichen Haltung zur Welt. Und weil sie in dieser Aszese eine Verachtung
. der Welt, Untreue und Flucht vor der irdischen Aufgabe sehen, weil sie in der
Aszese das verlogene Ressentiment des Lebensuntiichtigen sehen, der die Welt
verachtet, weil er zu schwach und zu feige ist, sie festzuhalten und in ihrem
GroBen und Schweren tapfer zu meistern, darum erhebt sich ihr leidenschaft-
licher Protest gegen das Christliche. Wollen wir wissen, ob dieser Protest
zurecht besteht, so ist uns die Frage gestellt, was denn diese christliche
Aszese sei. . '

Eines kann und muB8 von vornherein gesagt werden, weil, wenn es allein
auch nicht zur Beantwortung unserer Frage geniigt, doch schon zu Beginn der
Kontroverse hiiben und driiben als Tatsache anerkannt sein muB, soll die
ganze Kontroverse nicht durch hoffnungslose Mifverstindnisse schon gleich
am Beginn aussichtslos werden: Das Christentum bekennt sich im ersten
Artikel seines Glaubens zu einem Gott, der in licbender Allmacht alle echte
Wirklichkeit zwischen Himmel und Erde gemacht hat, der diese Erde will





