
Passion und Aszese 15 

scheinen, weil sie tiefgreifende Auswirkungen unmenschlicher Anforderungen 
der Zeit, damit auch schwer schädigender, den Leib angreifender, zermür- 
bender und zerstörender Einflüsse sind, • entmutigen und lassen das Ziel, 
hier im Wertsinn, also als Erfüllung der Wünsche und Absichten gesehen, 
unerreichbar erscheinen. 

Hier wird man nur dann völlige Entmutigung aszetischer Bemühungen ver- 
meiden können, wenn man sich darüber klar wird, daß Gott wirklich nur das 
Wollen will, von dem Erreichen des Zieles aber weder seine Gunst und Gnade, 
noch seine Liebe abhängig macht. Der sich redlich mühende, in aufreibender 
Berufsarbeit sich einsetzende Mensch • der zugleich Vielleicht in manchem 
Anliegen des geistlichen Lebens versagt • wird dem Herrn ebenso lieb sein 
wie derjenige, der auf Grund besserer Zeitläufte und -umstände und größerer 
Kraft aszetische •Leistungen" zustande bringt. Unsere Zeit wird ebenso wie 
die unmittelbare Vergangenheit • beide durch ein Übermaß an Schwierig- 
keiten gekennzeichnet • die schönste und schwerste Tugend, die Demut, 
die Anerkennung der menschlichen Schwäche und Hinfälligkeit hervorbrin- 
gen. Ist damit aber nicht der Sinn aller Aszese erreicht, die Gott doch nichts 
anderes darbieten kann als ein demütiges und zerknirschtes Herz? 

Hubert T h u r n, S. J. 

Passion und Aszese 
Zur philosophisch- theologischen Grundlegung der christlichen Aszese 

Von Karl Eahner, S. J. Innsbruck 

Es soll in diesen Überlegungen nach dem Wesen und dem Sinn der christ- 
lichen Aszese gefragt werden. Die Verächter und Bekämpfer des Christentulms 
sehen in der Aszese nicht mit Unrecht ein charakteristisches Merkmal der 
christlichen Haltung zur Welt. Und weil sie in dieser Aszese eine Verachtung 
der Welt, Untreue und Flucht vor der irdischen Aufgabe sehen, weil sie in der 
Aszese das verlogene Ressentiment des Lebensuntüchtigen sehen, der die Welt 
verachtet, weil er zu schwach und zu feige ist, sie festzuhalten und in ihrem 
Großen und Schweren tapfer zu meistern, darum erhebt sich ihr leidenschaft- 
licher Protest gegen das Christliche. Wollen wir wissen, ob dieser Protest 
zurecht besteht, so ist uns die Frage gestellt, was denn diese christliche 
Aszese sei. 

Eines kann und muß von vornherein gesagt werden, weil, wenn es allein 
auch nicht zur Beantwortung unserer Frage genügt, doch schon zu Beginn der 
Kontroverse hüben und drüben als Tatsache anerkannt sein muß, soll die 
ganze Kontroverse nicht durch hoffnungslose Mißverständnisse schon gleich 
am Beginn aussichtslos werden: Das Christentum bekennt sich im ersten 
Artikel seines Glaubens zu einem Gott, der in liebender Allmacht alle echte 
Wirklichkeit zwischen Himmel und Erde gemacht hat, der diese Erde will 



16 Karl Rahner S.J. 

und liebt, weil er das Sichtbare ebenso geschaffen hat wie das Unsichtbare, 
und gesagt hat, daß alles gut sei. Man tue doch nicht, als ob damit das Christen- 
tum nur eben auch gerade noch etwas anerkenne, was für jeden •gesunden 
und geraden Menschen" selbstverständlich sei. Der wirkliche Mensch be- 
kommt durch seine Lebenserfahrung nur zu sehr von dieser Erde den Eindruck 
eines Tales der Tränen, als daß es ihm nicht immer wieder sehr eindringlich 
gepredigt werden müsse, daß dieser sein Eindruck nicht die umfassende und 
endgültige Formel für die Erde und sein Leben abgeben könne. Das kirchliche 
Christentum hat im Laufe seiner langen Geschichte zu oft mit gnostischem, 
manichäischem, katharischem Pessimismus der Welt gegenüber kämpfen 
müssen, als daß es den Verdacht loswerden könnte, daß die Prediger der 
Andacht zur Welt ihre Hymnen auf die gute Erde und auf den Mut zum dies- 
seitigen Leben sich nur darum leisten können, weil im Grunde nur das Chri- 
stentum selbst, in der Kraft des Kreuzes, die Dämonen des Weltschmerzes, der 
Verzweiflung und des Überdrusses gefesselt hat, auch noch für das Leben 
derer, die das Christentum im Namen der Erde verfolgen. Der christliche 
Glaube bekennt, daß der Mensch eine irdische Aufgabe hat und daß seine 
Bewährung in ihr eine entscheidende Bedeutung auch für sein ewiges Heil 
hat. Und so sehr die Stellung zum Gott der Gnade und des jenseitigen Lebens 
entscheidend ist für das endgültige Heil des Menschen und so sehr alles Irdische 
dieser entscheidenden Aufgabe des Menschen eingeordnet sein muß, so wenig 
ist damit gesagt, daß das Irdische bloß in sich selbst gleichgültiges Material 
einer jenseitigen Zielsetzung und Erfüllung sei. Humanität, Kultur, Staat, 
Weltgeschichte usw. sind auch für den Christen nicht bloß in sich gleichgültige 
Gelegenheiten, in denen er sein jenseitiges Heil wirkt, sie sind in sich selbst 
auch wertvoll, von Gott gewollt, und dürfen nicht verglichen werden mit der 
Arbeit jenes Wüstenvaters, der untertags Körbe flocht, um sie am Abend 
wieder aufzulösen. Dies alles muß vom Anfang unserer Überlegungen an klar 
sein und festgehalten werden. Denn daraus ergibt sich von vorneherein, daß 
christliche Aszese nie Verzicht sein kann, der verbunden und getragen ist von 
einer falschen und feigen Abwertung des Gutes, auf das verzichtet wird. 

Um nun nach dem Sinn christlicher Aszese fragen zu können, muß sie zuerst 
einmal zur Gegebenheit gebracht werden. Denn nicht alles und jedes, was 
man Aszese nennen mag, ist jene Aszese, die im eigentlichen Sinne die christ- 
liche genannt werden kann. Wir führen diese erste Aufgabe durch, indem wir 
die, oder vorsichtiger gesagt, einige wesentliche Typen der Aszese zu zeichnen 
suchen, die nach Ausweis der Religionsgeschichte immer wieder auftreten. Die 
Problematik dieser Typen der Aszese soll uns die Eigenart der christlichen 
Aszese langsam und schrittweise zu Gesicht bringen und uns vorbereiten, den 
Ansatzpunkt für deren Wesensdeutung zu finden. 

Wir glauben • von der spezifisch christlichen Aszese abgesehen • drei 
Typen der Aszese unterscheiden zu können, die wir moralische, kul- 
tische, mystische Aszese nennen. Dabei soll weder gesagt werden, 



Passion und Aszese 17 

daß in diesen drei Kategorien alle Erscheinungsformen jener Haltungen und 
Handlungen des Menschen, die man aszetisch nennen könnte, adäquat einge- 
fangen werden können, noch daß diese drei Typen eindeutig voneinander zu 
scheiden seien, noch, daß sie, weil wir sie von der christlichen Aszese unter- 
scheiden, deswegen schon notwendig und immer positiv unchristlich seien und 
sich darum im genuin christlichen Verhalten des Menschen nicht finden dürf- 
ten. Dieser primitive Versuch einer Typik aszetischen Verhaltens ist für uns 
nur eine Vorübung für unsere eigentliche Frage und will unter dieser Zweck- 
setzung allein gewertet werden. 

1. Moralische Aszese 

Was mit diesem Titel gemeint:ist, ist jene Aszese, die in der heutigen land- 
läufigen und durchschnittlichen Apologetik der christlichen Aszese gewöhnlich 
als Wesen der christlichen Aszese vorausgesetzt wird. Was damit gemeint ist, 
sieht man z. B. aus der Beschreibung, die Ries im LThK I 748/49 von der 
Aszese gibt: •Aszese ist Bekämpfung all dessen in uns, was von der Sünde 
stammt und zur Sünde führt, die Niederhaltung aller gefährlichen Natur- 
kräfte in uns, alles Sinnlichen, Selbstsüchtigen, damit der geistige Mensch 
desto ungehemmter sich entwickle, ferner manche freiwillige Entsagung im 
Erlaubten, gemäß dam auch für das Triebleben gültigen Grundsatz vom 
Angriff als bester Abwehr..., was als Auswirkung der Erbsünde in den 
niederen Naturen sich regt, was krank, verderblich, dämonisch ist im Menschen, 
muß niedergerungen werden, wenn die edlen Geistesanlagen nicht unter dem 
Druck der übermächtig werdenden Sinnlichkeit ersticken sollen. Der Bann der 
Sinnlichkeit, der niederhält, muß gebrochen werden, soll die Seele sich erheben 
und den vollen Reichtum des Geisteslebens in treuer Zusammenarbeit mit 
der göttlichen Gnade entfalten". 

Man wird wohl sagen müssen, daß hier die durchschnittliche • ich möchte 
fast sagen: bürgerlich-christliche Auffassung von der Aszese richtig gezeichnet 
ist. Und diese Auffassung ermöglicht eine verhältnismäßig leichte und harm- 
lose Apologie der Aszese im Christentum. Denn wer wollte leugnen, daß der 
•geistige Mensch", der volle Reichtum des •geistigen Lebens" nicht bedroht 
und bedrängt sei in uns durch das Feige, Bequeme, Gewöhnliche, gegen das 
jeder Mensch in harter Zucht und Selbstbemeisterung, in Tapferkeit und 
Strenge gegen sich selbst kämpfen müsse. Wenn wir in dieser Beschreibung 
der Aszese von Ries • dem Ausdruck der durchschnittlichen Auffassung der 
Aszese • absehen von der übernatürlichen Erhebung dieses Phänomens 
durch die Gnade, da diese es ja in seinem bewußtseinsmäßig erfahrbaren 
Bestand nicht wesentlich zu modifizieren scheint, (zumal doch Ries die •Gnade" 
hier offenbar nur sieht als Hilfe zum Sittlichen, näherhin also Hilfsmittel des 
Human-Sittlichen • gratia medicinalis • nicht als gnadenhafte Vergött- 
lichung des Menschlichen • gratia elevans), • und wenn wir zweitens auch 
davon absehen, daß in dieser Beschreibung etwas primitiv und mehr platonisch 
als christlich das Bekämpfende im Geiste und das zu Bekämpfende in der 



18 Karl Rahner S.J. 

Sinnlichkeit, die Auswirkung der Erbsünde zu selbstverständlich •in den nie- 
deren Naturtrieben" gesehen wird (als ob die •edlen Geistesanlagen" nicht 
ebenso •fleischlich" im Sinne Pauli wären), dann ist das Wesentliche in dieser 
Beschreibung der Aszese, daß sie als reines Mittel betrachtet wird für eine 
sittliche Selbstzucht zur Erlangung einer ungestörten Harmonie zwischen den 
verschiedenen Kräften des Menschen, zur Erreichung jener •Mesotes", in der 
die griechische Philosophie und der durchschnittliche christliche Humanismus 
das Wesen der Tugend erblickt. 

Aszese ist so Mittel zur Tugend, Tugend aber wird begriffen vom natür- 
lichen Sittengesetz her, das in der Natur des Menschen gründet und eine 
Harmonie und rechte gegenseitige Ordnung der menschlichen Kräfte fordert. 
Aszese ist so eigentlich Selbstbeherrschung, Einübung einer Selbstzucht und 
eines Maßhaltens in Richtung auf eine humanistisch gemeinte Entfaltung des 
positiven menschlichen Seins; Aszese in diesem Sinne verlangt also nur den 
Verzicht auf das sittlich Unerlaubte, das die von Gott gewollte und in der 
Natur des Menschen angelegte harmonische Entfaltung der Wesensanlagen 
des Menschen stören würde. Soweit solche Aszese darüber hinaus auch auf 
etwas Erlaubtes verzichtet, wird dieses •Mehr" ausschließlich, gesehen als 
erzieherische Übung, als •Training", um in das rechte Gleichgewicht eben- 
mäßiger Humanität zu kommen. Es gibt darum in solcher Aszese eigentlich 
doch kein Opfer eines Wertes, der auch im harmonischen Gesamtgefüge 
menschlicher Wertwirklichkeit einen Wert darstellen würde. Der Verzicht 
in der Aszese geht in dieser Art von Aszese, wie sie Ries beschreibt, eigentlich 
immer auf etwas, was schon empirisch, eben vom empirisch einleuchtenden 
und verstehbaren Naturgesetz her, also gemessen an der gesamten Menschen- 
natur, als Unwert erscheint. Solche •positive" Aszese, die ihr Maß hat am 
menschlichen Gesamtleben, das durch das natürliche Sittengesetz in seiner 
Integrität bewahrt werden soll, auch gegen die dem Menschen mitgegebenen 
Gefährdungen der rechten Ordnung im Menschen, diese Aszese, die auf einen 
niederen Wert zugunsten eines höheren, aber ebenso unmittelbar greifbaren 
und besitzbaren Wertes verzichtet, wollen wir moralische Aszese nennen (wir 
könnten sie auch humanistische heißen). 

Es fragt sich nun, ob wir in ihr die eigentümlich christliche Aszese als solche 
zu Gesicht, bekommen haben. Das muß bestritten werden. Selbstverständlich 
ist zwar, daß auch für den Christen, zu dessen Pflichten ja auch das natürliche 
Sittengesetz gehört, diese moralische Aszese von großer Bedeutung ist, auch, 
für die Erreichung seines ewigen Heiles. Solche moralische Aszese ist auch 
angesichts der Schwäche und Hinfälligkeit des Menschen, die nur ein lebens- 
fremder* Optimismus übersehen kann, nie eine Aufgabe, über deren Erfüllung 
die christliche Predigt wie über eine Selbstverständlichkeit hinweggehen 
könnte. Der christliche Glaube bekennt sogar, daß schon diese moralische 
Aszese auf die Dauer und in vollem Umfange vom Menschen nur aufgebracht 
wird, wenn ihm die helfende und heilende Gnade Gottes zu Hilfe kommt. Aber 
dennoch ist diese moralische Aszese offenbar doch noch nicht der eigentliche 
Wesenskern jener Aszese, die im Christentum tatsächlich gepflegt wurde. 



Passion und. Aszese 19 

Denn •iim vom Empirischen anzufangen •7 man wäre doch handgreiflich, 
zu peinlichen Hilflosigkeiten und Fehldeutungen gezwungen, wollte man von 
dieser moralischen Aszese aus die in der Geschichte des Christentums vor- 
kommenden aszelischen •Kraftleistungen" und •Exzesse" deuten und recht- 
fertigen. Was sich an Entsagung, Verzicht und Buße in den Leben der Heiligen 
findet, läßt sich in seinem Radikalismus und erschreckenden Maß nicht mehr 
erklären als Versuch, •die edlen Geistesanlagen gegen den Druck einer Sonst 
übermächtig werdenden Sinnlichkeit" zu bewahren und zu entfalten. Man 
muß entweder solche Dinge als fromme Torheiten und Übertreibungen privater 
Art ansehen oder sie zurückiühren auf Einflüsse allgemein geistesgeschicht- 
licher Art, die mit dem Wesen des Christentums an sich nichts zu tun hätten, 
oder aber, weil diese Auskünfte der christlichen Aszese nicht gerecht werden, 
man muß von vornherein zugeben, daß das, was als christliche Aszese tatsäch- 
lich gelebt wird, nicht auf den Nenner der moralischen Aszese gebracht werden 
kann, sondern eine andere Sinndeutung verlangt. 

Die moralische Aszese würde ferner, wenn sie die adäquate Sinndeutung 
der christlichen Aszese sein müßte, auch dem Offenbarüngs- und Geheimnis- 
charakter der christlichen Aszese nicht gerecht, der ihr doch offenbar als einem 
zentralen Stück des christlichen Seins und Lebens anhaften muß. Denn die 
moralische Aszese läßt sich doch auch vor der •Welt" und unabhängig vom 
Glauben des Christentums grundsätzlich rechtfertigen. Zwar wird man sagen 
können, daß der Mensch außerhalb des christlichen Raumes immer in Gefahr 
ist, die Gefährdetheit seiner sittlichen Existenz zu unterschätzen, jene Gefähr- 
detheit, die in der christlichen Lehre von den Folgen der Erbsünde ausge- 
sprochen ist. Aber da nach katholischer Lehre die Folge der Erbsünde, insofern 
sie eine Schwäche und Gefährdetheit des Menschen hinsichtlich des natürlichen 
Sittengesetzes beinhaltet, nicht das Wesen des Mysteriums der Erbsünde aus- 
macht (da diese nicht in der •Konkupiszenz", sondern im Verlust der über- 
natürlichen Gottverbundenheit und Heiligkeit des Menschen besteht), und 
da anderseits die Tatsache (wenn auch nicht der Grund) der natürlich sittlichen 
Gefährdetheit des Menschen Gegenstand menschlicher Erfahrung auch unab- 
hängig vom Glauben ist, so erhält die von dieser Gefährdetheit des Menschen 
geforderte moralische Aszese vom Glaubensgeheimnis der Erbsünde her keinen 
spezifisch christlichen, nur im Glauben erfaßbaren Geheimnischarakter, den 
sie doch haben müßte, wenn sie Anspruch darauf machen wollte, das spezifisch 
Christliche in der christlichen Aszese zu treffen. 

Gewiß wird man sagen können, daß in der christlichen Aszese als solcher 
sich ein Wissen auswirkt von der Gefährdetheit des Menschen, sich auf dieser 
Welt zu verlieren, die Welt und die irdische Aufgabe des Menschen als 
ein Letztes und ein Endgültiges zu betrachten, aber diese •Gefährdetheit" 
des Menschen, den Anruf des lebendigen Gottes an den Menschen zur Gemein- 
schaft mit ihm über alle innermenschliche (wenn auch theonom begründete 
und garantierte) Erfüllung zu überhören, darf nicht verwechselt werden mit 
der Gefährdetheit des menschlich Sittlichen. Hier ist ein dem sittlichen Erfah- 
rungswissen des Menschen zugänglicher und in seinem Selbst in Besitz nehm- 



20 Karl Rahner S.J. 

barer Wert in Gefahr, dort ein nur im Glauben gehörter und in Hoffnung 
besessener. Ob und inwiefern die Gefährdetheit der jenseitigen Berufung über 
alles innerweltlich Menschliche, auch menschlich Sittliche hinaus, eine spezi- 
fische christliche Aszese begründet, das mag einstweilen noch dunkel sein; 
jedenfalls aber scheint doch empirisch und theologisch einleuchtend zu sein, 
daß sich das Wesen der spezifisch christlichen Aszese in der moralischen Aszese 
nicht erschöpfen kann und ihr Wesen jedenfalls von einem ganz anderen 
Punkt her begriffen werden muß als von der Durchsetzung des objektiven 
Ordnungsgefüges des Menschen auch in seinem freien sittlichen Tun. Immer- 
hin hat sich von ferne schon ein Ansatzpunkt für die Frage nach dem Wesen 
der christlichen Aszese gezeigt: die Gefährdetheit des Menschen, seine Beru- 
fung zum Leben in der vergöttlichenden Gnade, wir könnten auch sagen: die 
Gefährdetheit der existentiellen Gläubigkeit des Menschen. Bevor wir von 
diesem Punkte aus fortfahren, sind noch die beiden anderen Typen der Aszese 
zu betrachten, die sich in der Religionsgeschichte finden, und einerseits nicht 
einfach mit der moralischen Aszese offenkundig zusammenfallen, anderer- 
seits auch mit der christlichen Aszese nicht einfach identifiziert werden dürfen, 
so sehr sie oft mit ihr Verbindungen eingehen. 

2. Kultische Aszese 

In Ermangelung eines besseren Wortes möchten wir mit kultischer Aszese 
eine Gruppe von aszetischen Erscheinungen bezeichnen, die (mindestens sehr 
oft) mit dem Kult und der Vorbereitung des Menschen für ihn zusammen- 
hängen und den Menschen in irgend einem Sinne sakral, der profanen Sphäre 
entrückt, mit der Gottheit in Verbindung stehend, kurz in irgend einem Sinne 
•tabu" machen, ohne daß die durch Aszese gewonnene oder geschützte oder 
manifestierte Tabueigenschaft unmittelbar greifbar mit einer in unserem 
heutigen Sinne moralischen Qualität des tabu seienden Menschen identifiziert 
werden könnte. Hierher gehört zunächst einmal das kultische Opfer selbst, das 
sich von den niederen Naturreligionen bis zu den hochentwickelten Kult- und 
Moralreligionen findet. Bei diesem Opferkult entäußert sich doch immer der 
Mensch irgend eines Wertes, den er besaß, und den er nun auf dem Altar dar- 
bringt oder dem Tempel weiht: Nahrungsmittel und Hausgeräte, Besitztümer 
und Kostbarkeiten, Kinderopfer, Menschenopfer bis zum Selbstmord. Hierher 
gehören aszetische Vorschriften, die dem Menschen erst die Eignung verleihen, 
im Kultopfer mit der Gottheit in Verbindung zu treten: Fasten, sexuelle Ent- 
haltsamkeit, Vermeidung kultischer Unreinheit usw. Hieher gehören sonstige 
aszetisch sich auswirkende Vorschriften für das Verhalten des Menschen, die 
ihn tabu, •levitisch rein" usw. machen oder halten sollen. 

Zunächst ist an dieser •Aszese" klar, daß irgend ein Verzicht, Enthaltungen, 
Opfer, den Menschen aus der profanen Sphäre herausnehmen sollen, ihm mit 
der transzendenten •ganz anderen" Macht (Gott, Mana, Orenda, Tondi) in 
Verbindung bringen sollen. Daraus ergibt sich wohl unmittelbar, daß das 
Profane, die Welt, das unmittelbar genießende Aufgehen in ihr als Gegensatz 



Passion und Aszese 21 

zum Sakralen, Numinosen empfunden wird und daß man darum dem Gött- 
lichen näherzukommen glaubt durch solche •Aszese" im weitesten Sinne. Die 
weitere Deutung dieses Typs der Aszese ist sehr schwierig, und wir können 
darüber im Rahmen eines kurzen Aufsatzes nur einige Vermutungen auf- 
stellen. 

Zunächst ist natürlich schon fraglich, ob all die Phänomene, die wir unter 
diesen Begriff der kultischen Aszese zu bringen suchen, überhaupt auf einen 
gemeinsamen Nenner gebracht werden können, und nicht viel mehr im einzel- 
nen ganz verschieden gedeutet werden müßten. Weiter bleibt fraglich, ob 
diese Bräuche und Vorschriften überhaupt als Aszese anzusehen sind, d. h. 
ob der Verzicht, den sie wenigstens tatsächlich mit sich bringen, in der eigent- 
lichen Richtung der Sinnintention dieser Gebräuche liegt oder nur ein in sich 
unwesentliches Begleitphänomen eines Akts darstellen, der etwas ganz anderes 
will als gerade durch einen Verzicht als solchen den Menschen in die Sphäre 
des Sakralen und Numinosen zu erheben. Diese Frage hängt natürlich mit 
der Frage zusammen, welches der Sinn des kultischen Opfers selbst ist: je 
nachdem man in einer •Oblationstheorie" das Opfer als eine die Gabe wei- 
hende und so bewahrende Darbringung, oder in einer •Destruktionstheorie" 
als eine vernichtende Opferung auffaßt, müßte sich wohl auch der Sinn der 
mit dem Opfer in Verbindung stehenden •aszetischen" Handlung des Menschen 
modifizieren. So problematisch so das Meiste in dieser kultischen Aszese auch 
bleiben wird, so wird man doch folgendes vermuten dürfen: Im Kult und in 
der kultischen Aszese sucht der Mensch in Verbindung zu treten mit der 
Gottheit. Je nachdem dieser Versuch gemeint und zu deuten ist, als bloße 
Geste gläubiger Bereitschaft des Menschen, die Verbindung mit der Gottheit 
als Gnade von oben ungeschuldet zu empfangen, oder als Tat des Menschen, 
die in dieser aszetischen Sublimierung seines Wesens die Verbindung mit der 
Gottheit von sich aus erreicht, wird der Sinn der kultischen Aszese in ganz 
verschiedener Richtung zu suchen sein. Im ersten Falle hätten wir dasjenige, in 
dem wir das Wesen der christlichen Aszese zu suchen haben, oder wenigstens 
eine Art Vorform davon, im zweiten Falle eine Spielart jener mystischen 
Aszese, von der wir nun zu sprechen haben, die Aszese einer kultischen Mystik. 

3. Mystische Aszese 

Aszese, wie geschlechtliche Enthaltsamkeit, Fasten, körperliche Kasteiung, 
bestimmte Atemübungen, Abstinenz, Vegetarianismus, Bußgewand, Gebets- 
technik, innere Selbstverleugnung treten in der Religionsgeschichte immer 
wieder auf als Vorbereitung und Mittel für den religiösen Enthusiasmus, für 
Mystik in irgend einem Sinne. So ist es überall, wo Mönchtum auftritt: im 
Hinduismus, im Buddhismus, im chinesischen Taoismus (der wenigstens durch 
Ansteckung des Buddhismus ein Mönchtum entwickelt hat). Aszese aber findet 
sich auch darüber hinaus: selbst im frühen Islam und im späteren islamiti- 
schen Sufismus, selbst in ausgesprochenen dualistischen Religionen, wie in 
manchen Spielarten des Gnostizismus und im Manichäismus. Aszese findet 



22 Karl Rahner S.J. 

sich auch in der griechischen Religionsgeschichte, in der Orphik und bei den 
Pythagoräern, und eigentlich auch in allen hellenistischen Mysterienreligionen, 
die mehr oder minder einen mühsamen und zum Teil recht rigorosen Weg 
persönlicher Aszese fordern, ehe man der Mysterienweihe teilhaftig werden 
kann. Hieher gehören aus dem Bereich der Aszese und Mystik innerhalb des 
Christentums mindestens Erscheinungen wie der Hesychasmus, in dem äsze- 
fische Technik das mystische Erlebnis erzwingt. 

So verschieden« die Formen, Techniken und die Intensität der Aszese in 
diesen Religionsformen auch sein mögen, und so wenig behauptet werden 
kann, daß alle und jede in ihnen getriebene Aszese auf den Nenner mystischer 
Aszese zu bringen ist, so läßt sich doch wenigstens oft in solchen Formen 
deutlich sehen: Aszese ist hier die Bereitung des Subjekts für eine geheimnis- 
volle Erfahrung des Göttlichen. Die Aszese ist nicht bloß irgendwie eine mora- 
lische Vervollkommnung des Menschen, durch die sich der Mensch ethisch Gott 
so wohlgefällig macht, daß er sich ihm im mystischen Erlebnis gnädenhaft 
schenkt; die Verbindung zwischen Aszese und Mystik wird, ausdrücklich oder 
unausgesprochen, unmittelbar hergestellt. Die Aszese ist durch den psychischen 
Zustand, den sie hervorruft (Entleiblichung, Konzentration, Vereinfachung 
des Geisteslebens, Ausschluß der Vielheit der Gedanken, Aufgabe des eigenen 
Willens usw.) eo ipso schon die Ermöglichung der Mystik. Die Leere, die Nicht, 
die Freiheit, das Abgestorbensein für die Welt, für das Ich und den eigenen 
Willen usw. sind nur die andere Seite der Erfülltheit mit dem Göttlichen, des 
Aufgehens des grenzenlosen Lichtes der Gottheit in der Seele, der Wieder- 
geburt zum neuen Leben usw. Aszese ist so in dieser Form die Befreiung des 
Göttlichen im Menschen, das im letzten eben doch, trotz aller so oft ausge- 
sprochenen Gnadenhaftigkeit jeder mystischen Erfahrung, zum inneren Wesen 
des Menschen gehört. Natürlich hat diese mystische Aszese in sich selbst 
wieder die verschiedensten Spielarten, je nachdem das mystische Erlebnis 
selbst gedacht wird. Wenn z. B. Mystik die Erfahrung des reinen Geistes ist, 
wird natürlich die Aszese zur Auslöschung des Pathos der Leiblichkeit, wie 
etwa in der evagrianischen Mystik; wenn Gott, als Ziel des mystischen Erleb- 
nisses, nicht nur als das Leiblich-Endliche, sondern auch das Menschlich- 
Geistige absolut transzendierend gedacht wird, dann wird die Aszese zur 
ekstatischen Liebestranszendenz über alles Endliche in die Nacht Gottes hinein, 
wie etwa in der areopagitischen Mystik. 

Daß solche mystische Aszese, wo sie wirklich die eben skizzierte Sinn- 
intention hat, der christlichen Botschaft vom wirklich göttlichen Leben aus 
gänzlich ungeschuldeter Gnade durch Gottes souverän freie Liebe wider- 
spricht, bedarf keiner weiteren Erklärung. Aber davon abgesehen, wider- 
spricht sie im letzten auch der empirischen Situation des Menschen von unten 
her gesehen. Denn diese mystische Aszese ist, genau betrachtet, ein präten- 
dierter mystischer Tod des Entwerdsns des Menschen in den Gott der Mystik 
hinein, um so das Mysterium des wirklichen Todes des Menschen zu überwin- 
den und aufzulösen. Eine genauere Analyse der verschiedenen Mystiken der 
konkreten Religionsgeschichte könnte tatsächlich zeigen, daß dieser mystische 



Passion und Aszese ?3 

Tod als autonome Überwindung des wahren Todes, als Auflösung der Passionsr 
Situation des Menschen verstanden wurde: indem das autonome Ich im Men- 
schen von sich her seine Endlichkeit, Begrenzung und Sinnlichkeit in aszeti- 
schem Verzicht aufgibt, will es dieses göttlich gedachte Ich befreien aus dem 
bloßen Schein des Endlichen, das Leiden und Tod bedeutet; mystische Aszese 
ist so der Anspruch auf eine autonome Überwindung des wahren Todes, ist 
intendierte Auflösung der Passion. Daß dieser Versuch einer Aszese autonomer 
Vergöttlichung, einer Freilegung des eigentlich immer schon Göttlichen und 
von der realen Todassituation des Menschen nie eigentlich Bedrohten, ange- 
sichts des existentiellen Ernstes des wahren Todes des Menschen, als die 
zum Scheitern verurteilte Hybris eines Gottseinwollens des Menschen sich 
entlarvt, wird bei der Analyse des Wesens der christlichen Aszese näher gezeigt 
werden müssen. 

Dies vorausgesetzt, ergibt sich hinsichtlich der mystischen Aszese: entweder 
gibt sich solche Mystik als aszetische Leistung mit der falschen Prätention, 
den realen Tod zu überwinden, oder solche mystische Aszese ist nur das exi- 
stentiell harmlose Phänomen eines psychologischen Trainings für irgendwie 
mystische Erlebnisse, die samt diesem Training von dem existentiell radika- 
leren Vorkommnis des realen und den ganzen Menschen in Frage stellenden 
Todes bedroht und gleichsam eingeklammert sind. Unter beiden. Annahmen 
kann christliche Aszese in ihrem Wesenskern nicht mystische Aszese seift, 
zumal sie doch zweifellos als Teilnahme an der Passion und dem Tode Christi 
von der realen Passion und dem realen Tod des Menschen her gesehen wer- 
den muß. 

II. 

Wir suchten im ersten Stück unserer Überlegungen die Gefahr zu über- 
winden, unbesehens irgendeine faktisch vorkommende Aszese als die christ- 
liche anzusprechen. Es wäre nun wohl möglich, von dieser negativen Abgren- 
zung der christlichen Aszese aus auch ihr inneres Wesen zu erreichen. Doch 
bevorzugen wir hier einen anderen Weg; wir suchen dem Wesen der christ- 
lichen Aszese von einem verwandten und weitergreifenden Begriff aus näher- 
zukommen, nämlich vom Begriff der Passion und des Todes aus. Die grund- 
sätzliche Möglichkeit, wenn auch nicht Notwendigkeit einer solchen Methode 
wird man von vorneherein zugeben können. Denn die innere Zusammen- 
gehörigkeit dieser Begriffe läßt sich metaphysisch und theologisch wohl leicht 
begreifen. Aszese als Verzicht, Entsagung, Opfer von materiellen, biologischen 
usw. Werten vollbringt nur das, was auch Passion im weitesten Sinne und 
Tod dern Menschen abverlangen. Und wenn christliche Aszese Aufsichnehmen 
des Kreuzes Christi sein will, Teilnahme am Todesschicksal des Herrn, 
existentielle Auswirkungen in der Taufe sakramental vollzogenen, Hinein- 
getauchtwerdens in den Tod Christi usw. darin ist ein Zusammenhang zwischen 
christlicher Aszese und der Todsspassion Christi und damit der Passion und 
dem Tod überhaupt von vornherein anzunehmen. Wenn wir daher vom 
Begriff der Passion aus das Wesen der christlichen Aszese zu erhellen suchen, 



24 Karl Rahner S.J. 

so gestaltet sich demnach der Gang unserer Überlegungen folgendermaßen: 
1. soll durch eine existentiell noch neutrale Reflexion auf die metaphysische 
Natur der Passion die innere Einheit von Passion und Aszese und damit das 
Wesen der Aszese unter einem allgemeinen und noch formalen Gesichts- 
punkte herausgestellt werden; 2. soll durch eine Reflexion auf den christlichen 
Sinn von Passion (Tod) das spezifische Wesen der christlichen Aszese erreicht 
werden; und 3. soll noch auf einige Folgerungen hingewiesen werden, die 
sich aus den erreichten Einsichten ergeben. 

1. Das Wesen der Passion 

Wir beginnen mit einer kurzen Reflexion auf das Wesen der Passion. Es 
ist damit natürlich zunächst nicht die Passion Christi gemeint, sondern die 
innere Eigentümlichkeit jedes Menschenlebens, insofern es charakterisiert ist 
durch das, was wir im alltäglichen Verstand Schmerz, Leiden, Sorge, Angst, 
Tod usw. nennen. Warum wir diese Eigentümlichkeit gerade unter dem Stich- 
wort Passion zu begreifen suchen, wird sich gleich ergeben. Wenn wir das 
Wesen der Passion als streng menschlicher Wirklichkeit erfassen wollen, so 
dürfen wir nicht von den Kategorien des Vitalen, des Angenehmen, der Lust 
usw. ausgehen. Gewiß ist Leiden konkret immer auch ein Vorkommnis in 
diesen Bereichen: Minderung der Gesundheit, des vitalen Wohlbefindens, 
Ausfall an Lust, physische Zerstörung; auch psychische Unlustgefühle rechnen 
noch hierher. Aber all das wären Vorkommnisse, die sich innerhalb einer 
naturhaften Sphäre abspielen würden • naturhaft im Gegensatz zur Person, 
• wären Vorkommnisse, die z. B. auch ein Tier erfährt. All das aber wird 
erst Passion, wo es von einer Person erfahren wird. Alle Minderung eines 
naturhaften Seins- oder Wirkensbestandes wird erst Passion, wo die so in 
Sein oder Tätigkeit geminderte Natur einer Person angehört. Wo Person ist, 
da ist Freiheit, d. h. aber Selbstverfügung über seine eigene Wirklichkeit, 
die Gestaltung seines Seins und seines Lebens aus einer inneren Entscheidung 
heraus. Zwar ist jeder endlichen Person das Gesetz ihrer seinsollenden Ent- 
scheidung vorgegeben, so daß in diesem Sinne in jeder endlichen Person zu 
unterscheiden ist zwischen ihrer Natur als der, die der freien personalen Ver- 
fügung vorgegeben ist und diese Entscheidung normiert, und der Person als 
dem, was dieses Wesen in Freiheit aus sich macht und als welches es sich 
verstehen will. Dieser Dualismus zwischen Natur und Person, zwischen •Wesen 
und Existenz", der wesentlich unaufholbar ist, kann für sich allein noch nicht 
der ontologische Grund von Passion im eigentlichen Sinne sein; sonst wären 
Endlichkeit der Person und Passion identisch und wir wären mitten in einer 
tragizistischen anthropologischen Metaphysik, für die Endlichkeit immer 
schon Abfall von dem Seinsollenden, Schuld, Sühne und Tragik ist. Aber dieser 
metaphysische Dualismus von Natur und Person wird in dem Augenblick die 
ontologische Voraussetzung der Möglichkeit von Passion, in dem diese Natur 
selbst, einem ihr fremden, ihr äußerlichen Zugriff offensteht. Wo also die 
Natur (insofern sie sich von Person unterscheidet) ein ihr Äußeres, auf sie 



Passion und Aszese 29 

Zukommendes erfahren kann, ist die Möglichkeit gegeben, daß diese Wider- 
fahrnis der inneren Sinnrichtung dieser Natur zuwiderläuft, sie bedroht, sie 
mindert, sie zerstört. In diesem Falle nun erfährt die endliche Person nicht 
bloß die Möglichkeit eines Widerstreites zwischen der inneren Sinnrichtung 
ihrer Natur, zwischen •Essenz" und •Existenz" (was die Möglichkeit der 
Schuld, nicht die Möglichkeit des Leidens bedeutet), sondern die Möglichkeit 
eines Widerstreites zwischen dem der Natur von außen Auferlegten und der 
inneren Teleologie dieser Natur, insofern diese von der Person und der Frei- 
heit übernommen und behauptet wird. Bloße rjatur kann nicht leiden, weil 
sie immer nur ein bloßes, gleichsam unabgesetztes Stück der Gesamtwirklich- 
keit ist und darum den Eingriff dieser Gesamtwirklichkeit in sich nicht über- 
raschend, nicht gegen sich gerichtet erfahren kann. Bloße endliche Person als 
solche aber kann nicht leiden, weil sie als solche noch kein äußeres Geschick 
zu haben braucht, das ihrer Freiheitsentscheidung vörausliegt, so daß Leiden 
in einem analogen Sinn bei ihr höchstens auftreten kann als Folge ihrer 
schuldhaften Entscheidung. Leid kann also nur dort sein, wo eine Person 
einerseits ihre Natur gleichsam zusammenrafft und absetzt gegen das Äußere 
und dennoch, andererseits in dieser so personal erfaßten Natur die Einwirkung 
von außen erfährt. 

Die metaphysische Bedingung der Möglichkeit einer Erfahrung von außen 
heißt aber Sinnlichkeit. Passion ist also im eigentlichen Sinn nur möglich in 
einer Person, deren Natur sinnlich ist, d. h. dem ihr Fremden und Äußer- 
lichen von vorneherein die Bedingung der Möglichkeit einer Einwirkung 
entgegenbreitet. Anders ausgedrückt: nur dort, wo Pathos ist, ist Passion als 
eigenständiges, von Schuld unabhängiges Phänomen möglich. Eine Tatsache 
also, die in der Zweideutigkeit des griechischen Wortes Pathos von vornherein 
als wesentlich notwendig angedeutet ist. Leid, als eigenständiges, von Schuld 
verschiedenes Phänomen, ist also nur dort möglich, wo auf Grund der pathi- 
schen Eigenart der Natur die Person ein äußeres Geschick erfahren kann, das 
der Sinnstruktur ihrer Natur widerstreitet, sei es, daß dieser Widerstreit die 
reine Natur betrifft, sei es, daß das Geschick dieser Natur widerstreitet, inso- 
fern sie schon durch eine personale Entscheidung existentiell in einer ganz 
bestimmten Weise geprägt ist. 

Wie kann sich nun die Person zu diesem Leiden bedeutenden Geschick von 
außen verhalten? Wir sagten, daß es Passion nur dort gibt, wo eine Person ist, 
daß also im reinen Naturhaften Passion nicht möglich ist. Heißt das nun, daß 
es Passion in der reinen Natur des Menschen auch nicht geben könne, daß alsd 
dort, wo die Person ihre pathische Natur widerspruchslos hinnimmt, das Lei- 
den als bloßes Scheinphänomen, als Irrtum und Trug sich enthüllt? Diese 
Aufdeckung der Illusion des Leidens könnte man sich entweder denken durch 
eine .absolute stoische Distanzierung dsr Person von ihrer Natur, derart, daß 
die Person in absoluter Indifferenz und Apathie die Natur ihrem Geschick 
überläßt und so von ihrem Geschick nicht mehr betroffen wird, das Leiden 
zu einem bloßen biologischen Vorkommnis desillusioniert, oder so, daß die 
Person sich absolut in die Natur aufgibt, den Geist als Widersacher der Seele, 



26 Karl Rahner S.J. 

des Lebens, der Natur ausmerzt und so das Leid zu einer gleichberechtigten 
Phase im Auf und Ab der Natur zwischen Leben und Tod als gleichberechtig- 
ten polaren Gegensatz macht. 

Diese Versuche einer Überwindung des Leides erweisen sich existentiell 
als unvollziehbar. Denn die endliche Person selbst ist immer gleichzeitig auch 
Natur. Es gibt in der konkreten Existenz des Menschen keinen Punkt, • ob 
man ihn Geist, Scintilla animae, Ich, autonomes Subjekt oder wie immer 
nennen mag •, der nicht selbst als solcher durch das Geschick der Natur in 
der Person betroffen würde. Sie selbst als Person ist durch das Geschick der 
Natur, betroffen, weil die Möglichkeiten personalen Seins immer wesentlich 
aufruhen auf den Möglichkeiten der Natur und darum von der Passion dieser 
Natur selbst betroffen werden. Eine endgültige und definitive Überwindung 
des Leides durch Zurückverweisüng der Passion in bloße Natur und durch 
Konstituierung der Person als schlechterdings autonome und intangible ist 
darum ausgeschlossen. Die Person selbst als solche ist und bleibt für die Welt 
und darum für die Passion offen. 

Es gibt also wesentlich Passion als personales Phänomen. Darin aber liegt 
das Grundproblem der Passion, das so metaphysisch und existentiell betrachtet 
(wir könnten auch sagen, •bloß natürlich" im Gegensatz zur Offenbarung und 
Ubefnatur betrachtet) in eine letzte Fraglichkeit führt, die inhaltlich vom 
Menschen, von •unten her", nicht mehr gelöst werden kann. Denn Person 
sagt Existenz d. h. Selbstbehauptung, Endgültigkeit, Ewigkeit. Passion aber 
sagt letztlich Tod, und dieser Tod ist wirklich dabei als personale Passion, 
nicht bloß als biologisches Vorkommnis des •Leibes" zu betrachten. Denn der 
Tod als Höhepunkt der Passion ist ein die ganze Existenz des Menschen 
betreffend as und sie als Ganzes in Frage stellendes Vorkommnis, das die 
personale Selbstverfügung des Menschen über sich total verunmöglicht und 
darum den Höhepunkt der Betroffenheit des Menschen durch die Passion dar- 
stellt. So ist die Fraglichkeit gegeben, wie absolute tätige Selbstverfügung 
und absolut pathische Verfügtheit des Menschen im Tod zusammen in dem 
einen Wesen des Menschen gegeben sein können1. 

Jede Passion ist dabei ein Moment an der Verfallenheit des Menschen an 
den Tod, und dieser Tod, der zum notwendigen Seinmüssen des Menschen alsi 
Person gehört, stellt diese Person als ganze restlos in Frage. Alle Passion ist 

' Das Phänomen des Todes als Sterben (nicht als Totsein) darf nicht übersprungen 
werden, indem man nur auf das Leben vor oder nach dem Tode blickt. Die Frage 
ist vielmehr, wie der Tod selbst, der die Person ganz ich ihrer Selbstverfügung ent- 
zieht, bestanden werden könne, wo das, was bestehen soll, selbst von der gänzlichen 
Verohnmächtigung des Todes betroff c n wird. Es wäre darum verkehrt, dieser grund- 
sätzlichen, vom Menschen unlöslichen Fraglichkeit dadurch ausweichen zu wollen, 
daß man an die •Unsterblichkeit der Sesle" appelliert. Nicht, als ob die •Unsterb-* 
lichkeit der Seele" als substantielle Fortdauer eines geistigen Etwas bezweifelt 
oder geleugnet werden sollte. Aber mit der Anerkennung dieser Wahrheit ist exi- 
stentiell nichts gewonnen als eben die Stellung dieser unlöslichen Frage. Denn es 
ist damit metaphysisch nichts anderes und nichts,mehr gesagt, als daß Person eben 
mehr ist als Natur. Wie aber k onkret diese naturhafte und vom Tode bedrohte 
und betroffene Person existentiell im Tode selbst sich behaupten könne, darüber 
gerade läßt sich von unten, vom Menschen her nichts ausmachen. 



Passion und Aszese 27 

somit ein existentiell vollzogenes Hinkommen des Menschen vor seine grund- 
sätzliche und durch ihn selbst allein nicht lösbare Fraglichkeit, die mit dem 
Tod gegeben ist. 

Der Mensch kann natürlich, dieser (•heideggerisch" ausgedrückt) •Eigent- 
lichkeit seines Wesens", diesem Seinmüssen des ganzen Menschen zum Tode 
zu entfliehen suchen. Er kann durch Gerede, B2trieb, Alltag, durch die Flucht 
in das anonyme •Jedermann" diese seine Todessituation zu verdecken suchen; 
er kann darum auch jede Passion durch möglichstes Vermeiden, durch Flucht 
in das Vergnügen, in die Harmlosigkeit, in einen bürgerlichen Optimismus, 
durch das Narkotikum einer Hoffnung auf Besserung (individueller oder so^ 
zialer Art) verharmlosen und ihren Charakter als eines Andringens des Todes, 
als einer •prolixitas mortis" verdecken. • Wenn aber der Mensch zu dieser 
Todeswirklichkeit seines Daseins personal und existentiell Stellung nimmt, 
dann kann diese Stellungnahme nur in einem Ja zu dieser Wirklichkeit beste- 
hen. Denn die freie Person kann ein notwendiges, von außen ihr auferlegtes 
Schicksal nur dadurch zu einer freien Tat der Person selbst machen, daß sie 
es bejaht. Ein Nein würde nur dann die freie Selbstverfügung der Person über 
sich bewahren, wenn es ihr durch dieses Nein gelänge, das auferlegte Schick- 
sal von sich als Person auszuschließen, mit andsren Worten, wenn sie durch 
dieses Nein den Tod zum bloß biologischen Vorkommnis innerhalb der aperso- 
nalen Natur machen könnte, von dem sie selbst als Person nicht betroffen 
wird. Freie Selbstbestimmung totaler Art (und das heißt Person) und auf- 
erlegtes Geschick totaler Art (und das heißt Tod endlicher, pathischer Natur 
einer Person), können nur dadurch eins werden, daß die Person durch ein freies 
Ja zum totalen Geschick dieses zu einer personalen Tat macht. 

Wo der Mensch seiner Todessituation so bejahend ins Auge sieht, wo er 
personal zu dieser Todesverfallenheit (aus was immer für einem Grund) Ja 
sagt und dieses Ja existentiell realisiert, indem er freiwillig auf dieses stück- 
weise im ganzen Leben sich realisierende Sterben vorgreift, und wo er darüber 
hinaus sich des existentiellen Ernstes und der inneren Wahrhaftigkeit dieser 
Bereitschaft zum Tode dadurch versichert, daß er über das schicksalhaft Er- 
zwungene hinaus (einmal vorausgesetzt, daß ihm diese Ungeduld zu seinem 
•Eschaton" gestattet sei) ein Mehr an Passion als Moment des Todes an sich 
reißt, dort treibt der Mensch Aszese im eigentlichen Sinn. Aszese ist also nichts 
anderes als das personale freie Von-sich-aus-ergreifen seines notwendig 
Seinsmüssens zum Tode. Mit dem Gesagten ist die innere Zusammengehärig- 
keit von Passion und Aszese gegeben. Passion und Aszese sind im letzten 
nicht anderes als die zwei Wesensseiten ein und desselben Phänomens. Passion 
sichtet dieses Phänomen von der in der pathischen Natur begründeten Schick- 
salhaftigkeit und Notwendigkeit dieses Ereignisses, Aszese sieht dasselbe 
Phänomen von der in der Person begründeten Spontaneität und Freiheit her. 
Passion sagt die Notwendigkeit des Todes im Menschen als Natur, Aszese sagt 
die Freiheit des Todes im Menschen als Person. 



28 Karl Bahner S.J. 

2. Der christliche Sinn der Passion und des Todes 

Bisher erschien uns Aszese als personales, freies Vorgreifen auf den Tod 
als das notwendige Geschick des Menschen, um ihn personal in einer punkt- 
f örmigen, schwebenden Identität von •Müssen und Wollen" zu bestehen. Aber 
die damit erreichte formale Kennzeichnung der Aszese von der Passion und 
dem Tode her ist sachlich keine "Antwort, sondern eine Frage, die Frage 
nämlich, als was und wie der Tod zu bejahen sei. Erst wenn diese Frage geklärt 
ist, wissen wir, wie und in welcher Haltung die Aszese aktiv personal dieses 
Todesschicksal bejaht und von sich aus frei zu einem Gesetz des Menschen- 
lebens macht. Wenn also nach dem christlichen Sinn der Aszese gefragt wird, 
ist sachlich nach dem christlichen Sinn des Todes gefragt. 

Wir fragen nach dem christlichen Sinn des Todes, weil • und das ist außer- 
ordentlich entscheidend für unsere Überlegungen • nach einem Sinn des 
Todes außerhalb der Offenbarung nicht so gefragt werden kann, daß darauf 
eine eindeutige, inhaltlich und existentiell bedeutsame Antwort gegeben 
werden könnte. Der Tod stellt die ganze Existenz des Menschen in Frage, ohne 
diese Frage zu beantworten. Und damit stehen wir in folgender existentieller 
Situation: Der Mensch muß den Tod bejahen; er gibt damit sein ganzes Wesen 
in die Fraglichkeit des Todes hinein. Ein solcher Akt kann daher nichts sein 
als entweder ein Akt der letzten Verzweiflung in eine endgültige Nichtigkeit des 
Seins oder der vom Menschen in Umfassung seines ganzen Wesens gesetzte Akt 
der Bereitschaft, eine mögliche Antwort auf die Todesfrage von anderswoher 
zu vernehmen, der Akt der Weggabe seines ganzen Seins in den Gehorsam 
hinein, daß der •ganz Andere" über ihn verfügen könne, oder drittens der 
Akt des Glaubens an die Antwort auf die Todesfrage, die tatsächlich von 
Gott ergangen ist, der Akt des Glaubens an die von oben kommende, uner- 
reichbare und unerzwingbare gnadenhafte Aufhebung der radikalen Todes- 
situation des Menschen durch den Gott des ewigen Lebens. 

Der erste Akt ist der Akt des grundsätzlichen und radikalen Unglaubens, 
der Gott nicht größer sein läßt als die innerweltlichen Möglichkeiten des Men- 
schen; die zweite Möglichkeit ist • theologisch gesprochen • die existentielle 
Aktualisierung der •potentia oboedientialis", d. h. der Aufnahmefähigkeit für 
die Gnade und Offenbarung. Denn eine solche besteht offenbar in einer totalen 
Resignation auf alle innerweltlichen Möglichkeiten des Menschen, in der das 
Wesen des Menschen als Ganzes Gottes souveräner, unberechenbarer Freiheit 
und Verfügungsmacht in Gehorsam zur Verfügung gestellt wird. Das aber 
geschieht in existentiell radikaler Weise im Tode als der frei realisierten 
Entmächtigung des ganzen Menschen in eine absolute Fragwürdigkeit hinein, 
die letztlich nichts anderes ist als ein alle innerweltlichen Möglichkeiten trans- 
zendierendes •Je-immer-größer-sein" des unbegreifbaren Gottes. Die dritte 
Möglichkeit ist die des Menschen, der die Offenbarung tatsächlich gehört hat, 
von der gleich noch mehr zu sagen sein wird. Die zweite und dritte Möglichkeit 
verhalten sich zueinander wie der existentielle Vollzug der potentia als solcher 
und der existentielle Vollzug des gnadenhaften Aktes dieser potentia. Diese 
beiden Möglichkeiten gehören darum besonders innig zusammen und wir kön- 



Passion und Aszese 29 

nen darum hier die an sich wichtige Frage beiseitelassen, ob es jemals konkret 
die existentielle Bejahung der potentia obedientialis rein als solcher gibt oder 
geben könne. 

Auch der christliche Tod bleibt nun wesentlich Passion, d. h. eine Bedrohung 
und Fragwürdigmachung des Gesamtbestandes des Menschen, ohne daß die 
eschatologisch gnadenhafte Rettung des ganzen Wesens dem Sterbenden als 
empirisch unmittelbar greifbare, erlebbare Wirklichkeit gegeben wäre. Dieses 
ewige Leben ist geglaubt und gehofft und steht gerade dort am meisten in der 
Situation des Glaubens und des Hoffens und noch nicht Habens, wo das ganze 
zu rettende Menschenwesen der personalen Verfügung und dem Besessensein 
durch den Menschen radikal entgleiset, nämlich im Tode. Damit aber wird der 
Tod, der die Situation der Verzweiflung und die Situation der Resignation des 
Menschen in den unbegreiflichen Gott hinein sein kann, auch die existentiell 
radikalste Situation des Glaubens und der Hoffnung. Sterben ist wenigstens 
dort, wo es überhaupt personal und im Ja zur christlichen Offenbarung des 
Lebens vollzogen wird, der restloseste und definitive Akt des hoffenden Glau- 
bens, und das ist der Sinn des christlichen Todes. Von hier wäre nun auch an ^ 
sich unmittelbar schon der Sinn christlicher Aszese abzuleiten; denn Aszese \ 
war uns ja nichts anderes als ein personales Von-sich-her-vorgreifen auf die 
Todessituation des Menschen. Christliche Aszese ist daher anders als das Vor- 
greifen auf den christlichen Tod, ist also nichts anderes als ein existentielles 
Glauben, das vollzogen wird in einer Passion, die innerweltlich nicht mehr 
positiv mit Sinn erfüllt werden kann. Doch wir wollen diese Wesensstruktur 
christlicher Aszese, um sie noch besser zu verdeutlichen, noch einmal von einer 
etwas anderen Seite her zu erreichen suchen. 

Im Christentum d.h. in Jesus Christus hat der lebendige persönliche Gott den 
Menschen angeredet. Damit ist eine erschreckende Tatsache in das Leben des 
Menschen getreten, die jeden Versuch einer in sich geschlossenen, innerwelt- 
lichen Harmonie der menschlichen Existenz in Gott verunmöglicht, einen 
Versuch, der natürlich wegen der Todesverfallenheit des Menschen auch bei 
iehlender Offenbarung schon innerweltlich kein endgültiges Gelingen finden 
könnte. Gewiß ist es möglich, Gott schon aus seiner Schöpfung, aus der Welt 
zu erkennen. Aber diese Erkenntnis hat einen eigentümlichen Doppelcharakter: 
Wir erkennen einerseits Gott als Grund der Welt, als Garant ihres Bestandes, 
als letzten Hintergrund alles dessen, was als Mensch und Welt in seinem Selbst 
uns begegnet. Wir erkennen Gott damit, soweit er uns im Spiegel der Welt zu 
erscheinen vermag, so, daß es fast aussieht, als sei die Welt der Sinn Gottes, 
des Gottes wenigstens, der und soweit er sich in der Welt uns zeigen kann, 
des Gottes also, dem allein wir als Philosophen begegnen. Wir erkennen ihn 
andererseits in diesem Gottsuchen der Metaphysik als den freien, personalen, 
in sich unendlichen und damit als den Gott jenseits aller Welt und Endlichkeit, 
so daß die Welt doch nicht eigentlich ausspricht, was er als Persönlicher und 
Freier in sich ist und sein kann. Die Welt offenbart uns nicht den Sinn Gottes. 
Aber damit ist die menschliche Metaphysik auch schon in ihrem wesentlichen 
Versagen: Sie steht einer freien, in sich geschlossenen Person gegenüber dem 



30 Karl Kahner S.Ji 

sich in sich verschweigenden Gott, dem Oeog aiycov, wie Origenes ihn einmal 
nennt. Und was dieser unendliche Gott in sich ist, und wie dieser freie, per- 
sönliche Gott vielleicht und möglicherweise mit uns handeln will, diese dunkl& 
und doch unsere Existenz entscheidende Frage-kann das natürliche Licht der 
Vernunft nicht aufhellen. Ob er uns begegnen will, unmittelbar und persön- 
lich, ob er schweigen will, was er uns, falls er sprechen wollte, sagen wird, 
das alles ist für alle Metaphysik, für allen von der Welt her anhebenden Auf- 
schwung des erkennenwollenden Eros des Menschen wesentlich Geheimnis. 
So müßte an sich alle Metaphysik enden in der ewig wachen Bereitschaft, 
hinauszulauschen, ob dieser ferne, schweigende Er vielleicht sprechen wolle, 
in der Bereitschaft zu der vielleicht möglichen Möglichkeit einer Offenbarung. 
Und die existentiell radikale Durchführung dieser Bereitschaft, die ja nicht 
eine Angelegenheit einer reinen Theorie, sondern die Tat des konkreten Lebens 
ist, wäre eben die personale Übernahme des Todes, weil in ihm alle inner- 
weltliche Erfüllung scheitert und so in ihm nur übrigbleibt das verzweifelte 
Zusammenbrechen der menschlichen Endlichkeit in sich selber oder die Bereit- 
schaft, den letzten konkreten Sinn des Lebens von oben, von Gott entgegen- 
zunehmen. 

Aber wird der Mensch diese Ekstase seines Seins, dieses Warten, ob nicht 
etwa Gott kommen wolle, ertragen? Wird er nicht vielmehr der ewigen Ver- 
suchung verfallen, die Welt als die endgültige Offenbarung Gottes zu nehmen 
und so Gott zum Sinn der Welt zu machen, daß die Welt der Sinn Gottes wird? 
Gab es jemals außerhalb der christlichen Geschichte eine Philosophie, die die- 
ser Versuchung nicht unterlegen wäre, angefangen von den Griechen bis zu 
Hegel? War aller dieser Philosophie Gott nicht letztlich doch immer wieder 
die •anima mündi", der Gott, der nur in der Welt selbst wesen kann als ihre 
innere Verklärung, als ihr geheimer Absolutheitsschimmer? Und ist nicht dieser 
ewige Sündenfall in der Geschichte der Philosophie, nicht nur im Gebiet des 
Erkennens, der Ausdruck dessen, was im Leben des unerlösten Menschen, 
existentiell immer aufs neue geschieht: Gott nur das sein zu lassen, was die 
Welt ist, Gott zu machen nach dem Bilde des Menschen, Frömmigkeit zu fas- 
sen als Andacht zur Welt, die Möglichkeiten des Menschen nicht nach den 
Möglichkeiten Gottes zu bemessen, sondern nach dem, was der Mensch selbst 
von sich aus davon zu realisieren vermag? Aller Götzendienst ist nichts als 
der konkrete Ausdruck für die existentielle Haltung des Menschen, die aufbaut 
auf dem Entschluß, Gott nichts sein zu lassen als nur die ursprüngliche Einheit 
der Mächte, die diese Welt und die Schicksale des Menschen durchwalten. 
Und selbst die geistige Philosophie eines Hegel betet noch einen Götzen an: 
den absoluten Geist, der im Menschen und seiner Wesensentfaltung sich selber 
findet. Und die tragisch-heroische Philosophie eines Heidegger hat auch ihren 
Götzen: Wenn der Mensch von sich allein aus nur zum Tode ist, dann muß 
für. diese Philosophie eines letzten Ressentimerites eben auch für alles und 
jedes der Tod das letzte sein: weil der Gott des Menschen für diese Philo- 
sophie nicht mehr sein darf als der Mensch selbst, betet sie den Tod als 
ihren Gott an, ist für sie das Höchste das Nichtigste; das Sein und das Nichts 
sind dasselbe. 



Pässion und Aszese 31 

< Aber Gott ist eben mehr als der Mensch und als die Welt und ihre Mächte, und 
als dieses •Mehr als Welt" ist er in das Dasein des Menschen eingebrochen 
und hat die Welt, hat das, was die Theologie Natur nennt, gesprengt. Er hat 
sich in Jesus Christus geoffenbart. Diese Offenbarung ist geschehen in der 
zweif ältigen Einheit der Mitteilung des übernatürlichen Seins und des Wortes. 
Und letzter Sinn dieser Offenbarung ist die Offenbarung der boE,a fteoü, der 
Herrlichkeit Gottes durch das Herausrufen des Menschen aus der Welt hinein 
in das Leben Gottes, der sein personliches Leben als der über alle Welt Erha- 
bene, als der Dreipersönliche in unzugänglichem Lichte führt. Dadurch tritt 
Gott dam Menschen unmittelbar gegenüber mit einer Forderung und einem 
Ruf, die den Menschen aus seiner von der Natur vorgezeichneten Bahn, die im, 
Horizont der Welt verlaufen wäre, herausschleudert. 

Damit entsteht eine Transzendenz der Aufgabe und Bestimmung des Men- 
schen, die notwendig immer irgendwie als Widerspruch empfunden wird zu 
Natur und Welt, denen die Versuchung, sich in sich zu runden, wesenhaft inne- 
wohnt, die Versuchung, sich zwar vor Gott als dem letzten Grund und Hinter- 
grund, aber doch wesentlich in sich selbst zu vollenden, eine Versuchung, die 
solange unbewältigt bleibt, als der Mensch nicht existentiell, und zwar ohne 
Verfälschung, jenes Vorkommende auf sich nimmt, das die innerweltliche 
Sinnrundung des menschlichen Daseins als Ganzes in Frage stellt, den Tod. 
Die •Natur" (im theologischen Sinn) d. h. alles Endliche, das nicht aus und in 
unmittelbarer Begegnung mit dem freien, redend sich offenbarenden Gott 
entsteht, hat, abgesehen von ihrer Todessituation (die natürlich eine Qualität 
des gesamten menschlichen Daseins ist), immer die Tendenz, in sich zu ruhen, 
die geschlossene Harmonie ihres immanenten Systems aufrechtzuerhalten 
und zu vollenden. Tritt solcher Natur Gott als sich Offenbarender gegenüber, 
so ist damit die unmittelbare Möglichkeit gegeben, daß er dem Menschen 
Befehle gibt, die nicht mehr gleichzeitig die Stimme der Natur, nicht •lex 
naturae" sind. Und ruft Gott den Menschen in diesem Befehle seines Offen- 
barungswortes zu einem übernatürlichen, überweltlichen Leben, wie es in der 
Offenbarung Christi tatsächlich geschehen ist, so ist solcher Befehl immer 
notwendig ein Aufbrechen der Gerundetheit, in der die Welt in sich selber 
ruhen möchte (weil sie den Tod flieht), ist so eine Degradation, in der die Welt, 
auch die gute, auch insoweit sie göttlicher Wille und Gesetz ist, zur Vorläufig- 
keit, zu einem Ding zweiter Ordnung wird, einem Maßstab unterworfen, der 
ihr nicht mehr innerlich und eigen ist. Der Akt existentieller Bereitschaft zu 
dieser Aufsprengung und Degradation der Welt muß also, von unten, vom 
Menschen her geschehen, dort geschehen, wo vom Menschen her dieser Gesamt- 
bestand menschlicher Wirklichkeit in Frage gestellt wird, im Tode. Heißt also 
der Akt des menschlichen •Sich-Gott-zur-Verfügung-stellens", insofern er 
Annahme des Neuen, Aufnahme des Lebens Gottes ist,, Glaube, so heißt der- 
selbe Akt insofern er radikale Relativisierung alles Innerweltlichen, Aufgabe 
des eigenen Seins in das Leben Gottes ist, Tod, der wiederum natürlich nicht 
als ein bloß punktförmiges Vorkommnis am Ende des menschlichen Lebens 
verstanden werden darf, sondern als eine Situation, die grundsätzlich das; 
ganze Leben des Menschen durchherrscht. 



32 Karl Rahner S.J. 

Mit dieser christlichen Glaubens- und Todessituation des Menschen ist nun 
aber eine Opferung der Welt, ein Verzicht, eine Weltflucht, eine Hingabe ihrer 
Güter und Werte möglich, die wesentlich über die hinausgehen kann, die 
sinnvoll dann denkbar wäre, wenn diese Güter und Werte in einer natür- 
lichen Ordnung die höchste Erfüllung der dem Menschen abverlangten Aufgabe 
seiner Existenz wäre. Das einzig denkbare, gleichsam von unten erfolgende 
Bekenntnis des Menschen zu dem über die Welt hinausruf enden Gott der Offen- 
barung ist darum eine Opferung der Welt über das in einer innerweltlichen, 
wenn auch theonomen Ethik sinnvolle Maß hinaus. Denn dadurch kann der 
Mensch existentiell bekennen, daß Gott den Mittelpunkt der menschlichen 
Existenz aus der Welt hinausverlegt hat, daß er durch eine •fuga saeculi" 
seine innerweltliche Existenz in ihrem immanenten Sinne aufhebt, daß mit 
anderen Worten der Mensch die Todessituation, die dies ja eigentlich immer 
schon tut,, nicht flieht, sie nicht mißdeutet, sie auch nicht innerweltlich zu 
bezwingen sucht, sondern den Tod als vernichtende Passion bestehen läßt, 
ihn dennoch frei auf sich nimmt und jene schwebende Identität von •Müssen 
und Wollen" vollzieht im gottgewirkten Glauben daran, daß die Bejahung 
des Lebens, die in dieser Freiheit zum Tode noch geschieht, durch freie Gnade 
von oben ihre Erfüllung findet im Leben Gottes selbst. Und alle christliche 
Aszese, die die kämpfende Selbstbeherrschung reiner Ethik, die •moralische" 
Aszese immer grundsätzlich überbietet (was nicht notwendig heißt, daß sie 
immer und überall mehr •leisten" muß als diese, und was auch nicht heißt, 
daß der Akt moralischer Aszese nicht konkret den Charakter christlicher 
Aszese haben könnte), ist somit nichts als das Vorgreifen auf den christlichen 
Tod als den radikalsten Akt des Glaubens, ist, wie die urchristliche Didache 
betet, ein Vorbeigehenlassen der Welt, damit die Gnade komme. Das Christen- 
tum ist so wesentlich •fuga saeculi", weil es Bekenntnis zu dem persönlichen, 
in Christus frei sich offenbarenden Gott der Gnade ist, der Gnade, die nicht 
•die Erfüllung des immanenten Dranges der Welt zu ihrer Vollendung ist, 
Wenn sie auch eschatologisch diese Weltvollendung überbietend herbeigeführt. 
Und alle konkrete christliche Aszese ist nur eine realistische Verwirklichung 
solch wesenhaft christlicher Weltflucht, und darum ist schon bei Paulus Taufe 
und Glaube eins mit der Idee des Sterbens und ist alle Leidenserfahrung ein 
•tägliches Sterben", •Stigma Christi", Ansichtragen der •Nekrosis Christi". 

Christliche Aszese ist so mehr als moralische Aszese; sie ist in einem 
gewissen Sinne weniger als mystische Aszese, vorausgesetzt, daß wir 
unter mystischer Aszese den Versuch verstehen, durch diese Aszese das Kom- 
•men Gottes in die Welt, das Aufleuchten des Göttlichen im Menschen gleich- 
sam vom Menschen her zu erzwingen. Denn christliche Aszese ist Akt des 
Glaubens an den freien Gott von oben. Mystische Aszese glaubt, daß gewisser- 
maßen die Entleerung des Seelengrundes, seine Freimachung von der Weit 
das Einströmen des Absoluten in diesen Grund notwendig mit sich bringt. 
Christliche Aszese, die in ihrem materiellen Gehalt, ebenso radikal sein kann 
wie mystische Aszese, weil sie ihr Maß eben am Tode hat (und die darum in 
der Geschichte des Christentums auch die seltsamsten Amalgamierungen mit 
mystischer Aszese eingegangen ist,) weiß, daß Gottes Gnade auch dann noch 



Passion und Aszese 33 

frei ist, wenn der Mensch seine Entwerdung in den Tod restlos vollzogen hätte. 
Sie ist eben Akt des Glaubens an die freie Gnade Gottes. Darum ist sie 
aber auch, sie selbst, Akt des Glaubens an den Gott, der noch größer ist als 
die Aszese, und darum auch Akt des Glaubens daran, daß der freie Gott auch 
jene Taten des Menschen segnen und zu einem Schritt hin vor sein Angesicht 
werden lassen kann, die diesen Sinn nicht schon von sich aus an sich tragen, 
wie das Sterben der Weltflucht, die auch nur dann sinnvoll ist, wenn sie ein 
Hineinsterben in das Leben Gottes ist. Falls der Mensch sich nur einmal der 
Forderung des sich offenbarenden Gottes in der Aszese des Glaubens unter- 
worfen hat, kann Gott auch seinen Dienst an der Welt, die doch seine Schöp- 
fung ist, in Gnaden annehmen als Weg zu ihm, der jenseits der Welt ist, so 
daß der Mensch dem absoluten Gott nicht nur begegnet im radikalen Wider- 
spruch zur Welt, nicht bloß in der Todessituation als solcher, sondern auch 
i n der Welt. Wenn sich der Mensch einmal unter das Kreuz gestellt hat und 
mit Christus gestorben ist, eingegangen in das Dunkel des Glaubens und in 
die Ekstasis der Liebe zum fernen Gott, dann kann, in der fachtheologischen 
Sprache formuliert, jeder an sich gute, also auch der schon innerweltlich sinn- 
volle Akt der Gnade übernatürlich so erhöht werden, daß er in seinem Ziel 
und seinem Sinn hinreicht über seine innerweltliche Bedeutung, über den 
•ordo legis naturae" hinaus und hinein in das Leben Gottes selbst. Diese Tat- 
sache nimmt der christlichen Weltflucht jene Hybris, die ihr sonst als dem 
exklusiven Weg zu Gott anhaften müßte: In seiner Weltflucht zu Gott in Aszese 
muß der Christ bekennen, daß man auch durch die Welt denselben jenseitigen - 
Gott erreichen kann, den zu finden der Christ die Welt versinken ließ. Wer 
Jungfrau ist um Gottes Willen, muß bekennen, daß die Ehe ein Sakrament 
ist; wer die vita contemplativa der Weltflucht lebt, tut es nur dann christlich, 
wenn er lebendig weiß, daß Gott auch die vita activa der innerweltlichen Auf- 
gabe gesegnet und zu göttlichem Leben gemacht hat. Darum gibt es, christlich 
gesehen, überhaupt kein eindeutiges, gleichsam zahlenmäßig messbares Ver- 
hältnis zwischen weltfiüchtiger Aszese und aszetiseher Weltbejahung. Immer 
wird der Christ beides in seinem Leben zu vollziehen haben, um durch beides 
zuoekennen, daß Gott größer ist als unser Herz, daß ein leeres Herz ihn nicht 
herunterzwingt und ein vom Glanz seiner Schöpfung erfülltes dadurch allein 
den wahren Gott noch nicht besitzt. Das konkrete Maß von Aszese und Welt- 
bejahung im einzelnen Leben wird in jedem immer neu zu finden sein, aus 
dem, was man Führung des Geistes, Berufung und Schicksal nennt. In ihnen 
mißt Gott jedem Menschen die Passion zu, die er zu seiner Aszese in einem 
freien, personalen Ja leben soll, um durch diesen Tod glaubend zu bekennen 
das ewige Leben. 

Wir haben es bisher absichtlich vermieden, in unserer metaphysisch-theo- 
logischen Erwägung vom Tode Christi selbst auszugehen, und zwar aus 
dem Grunde, weil der Tod Christi als der des Sohnes Gottes, desjenigen also, 
der doch in einem wahren Sinne trotz seiner leidensfähigen Menschheit schon 
auch, jenseits einer natürlichen und sündigen Welt steht, eine Eigenart auf- 
weist, die nicht restlos und im selben Sinne auch- für das Sterben und die 
Aszese des Christen gelten kann. Dennoch ist sachlich durch unsere Überlegun- 



34 Karl Rahner S. J. 

gen die Aussage der Schrift erreicht, daß christlicher Tod, christliche Welt- 
flucht und Aszese Nachfolge des Gekreuzigten, Teilnahme am Todesschicksal 
dessen sind, dessen Lebensgesetzlichkeit eben auf uns durch Taufe und Glauben 
übergeht. Denn die übernatürliche Begnadigung des Menschen, von der wir 
in unseren letzten Erwägungen ausgingen, geschieht eben nicht in irgend- 
einem gleichsam neutral sachlichen Dekret Gottes als Norm und Gesetz, sondern 
in der Person Christi, in der Gott als der Gott des übernatürlichen Lebens in 
die Welt eintritt. Darum sind alle Folgerungen aus dem übernatürlichen 
Gnadenwillen Gottes konkret Folgerungen und Auswirkungen der Person 
Christi, des Gottmenschen. Christliche Aszese als existentielles Ja zum Gott 
des übernatürlichen Lebens ist darum ein Ja zu Jesus Christus, und speziell 
natürlich ein Ja zu jenem Modus des Erscheinens der Gnade in der Welt, der 
sich zum erstenmal im Schicksal Jesu unmittelbar enthüllte, zum Kreuz und 
zum Tod. Insofern ist damit also auch gesagt, daß christliche Aszese Nachvoll- 
zug der Passion Christi ist als Akt des Glaubens zu jenem Ereignis, das sich 
im Kreuz endgültig vollzog zur Versöhnung der Welt mit Gott. 

3.   Folgerungen 

Es seien nun noch zu dem mit dem Gesagten erreichten Verständnis für den 
Sinn der christlichen Aszese einige Ergänzungen und Folgerungen hinzugefügt. 

a) Schon aus dem unter 1) festgestellten, rein formalen Verhältnis von Pas- 
sion und Aszese ergibt sich eine, auch für das konkrete Leben sehr bedeutsame 
Folgerung: die (mögliche) Freiwilligkeit des schicksalhaften Leidens und die 
Schicksalhaftigkeit der freiwilligen Aszese. Damit soll zunächst für die Passion 
gesagt sein: Die Passion ist zunächst und zuerst Schicksal, ein von außen als 
Fremdes Auferlegtes, ungefragt den Menschen Überfallendes, und sie behält 
diesen Charakter immer bei, auch dort, wo die Person dieses Schicksal restlos 
bejahend auf sich nimmt. Denn sonst gäbe es eben keine echte Passion. Das 
Zusammenfallen von •Müssen und Wollen" ist darum immer aufs neue zu 
vollziehen, bleibt punktförmig, von gleichsam schwebender Aktualität. Diese 
geheimnisvolle, paradoxe Identität von •Müssen und Wollen" in der Passion, 
die schon Aszese ist, löscht darum die Notwendigkeit • und den Schicksals- 
charakter der Passion nicht aus. Auch die aszetisch personal übernommene 
Passion bleibt harte, gemußte Passion. Doch muß sie, wie wir schon sagten, 
personal bejaht, freiwillig sein, und nur wo sie es ist, ist sie personal bestan- 
den. Dann aber ist sie auch schon ohne weiteres Akt der Aszese, auch dort, 
wo kein Mehr an Verzicht über das schicksalhaft Gemußte hinaus geleistet 
wird. Aus der inneren Zusammengehörigkeit von Passion und Aszese ergibt 
sich aber auch die Schicksalhaftigkeit der freiwilligen Aszese. Aszese ist gewiß 
zunächst freie Tat der Person selbst, sei es, daß sie das auferlegte Schicksal 
frei bejaht, sei es, daß sie darüber hinaus in freiwilliger •Buße", in •selbstge- 
wählter" Aszese über dieses schicksalhafte Maß der Passion hinausgreift. Aber 
diese zweite Art der (im üblichen Sinn allein) freiwilligen Aszese partizipiert 
doch an der Schicksalhaftigkeit und Auferlegtheit der Passion.' Denn sie ist 
eben doch im letzten ein freies Ja zur Passion und holt auch in dem exi- 



Passion und Aszese 35 

stentiell höchsten denkbaren Maß das auferlegte •Müssen" nie so ein, daß 
diese wahrhaft ausgelöscht wäre. Denn auch dort, wo die Aszese freiwillige 
Buße als Mehrleistung über die geschickte Passion hinaus ist, bleibt sie wesent- 
lich Einübung der Passion, ist sie wesentlich gleichsam Einübung des existen- 
tiellen Ernstes und der Wahrhaftigkeit der Bejahung der gemußten Passion. 
Denn das •Mehr" der freiwilligen Buße und Entsagung, die freiwillige Welt- 
flucht, holt trotz ihres freiwilligen •Mehr" das größte •Mehr" der notwendigen 
Passion nie ein. Die unüberbietbare und allein totale Entsagung und Welt- 
flucht ist dem Menschen schicksalhaft auferlegt und heißt der Tod. Darum 
darf auch die freiwillige Aszese nie den Charakter eines Auferlegten, des 
Gehorchenmüssens, der Über-sich-Verfügen-Lassens durch eine höhere Macht, 
den Charakter des Berufenwerdens verlieren. Diese Einheit schicksalhaften 
Leidens, das frei übernommen wird, und freier Aszese, die als Geschick getra- 
gen wird, zeigt sich ja auch in der konkreten religiösen Erfahrung, in der 
immer wieder diese Momente in einem zeitlich geordneten Rhythmus erschei- 
nen: Schicksalhaftes Leiden wird Anlaß zur Bekehrung in freie Aszese hinein 
und diese freie Aszese wird gleichsam wieder überwältigt durch die noch 
größere Not erneuter Passion. 

b) Aus dem Gesagten ergibt sich auch, daß ;s einer •Berufung" in irgend- 
einem Sinne zur freiwilligen christlichen Aszese bedarf: Insofern sie frei auf 
den Tod vorgreift und zum Ausdruck des Glaubens an das durch Gott aus 
Gnade von oben her geschenkte Leben Werte opfert, die zur Darstellung einer 
rein innerweltlichen Vollendung notwendg wären (Ehe, Reichtum usw.), tut 
sie etwas, wozu der Mensch von Gott ermächtigt sein muß. Denn so sehr 
•a priori" einsichtig sein mag, daß ein solch aszetisches Opfer Ausdruck des 
Glaubens an das Leben der Gnade sein kann, so ist damit noch nicht bewie- 
sen, daß solcher Ausdruck von Gott gewollt ist und auf Annahme durch ihn 
rechnen kann. Daß es Aszese (insofern diese die •moralische" überschreitet) 
geben darf, kann daher nur aus der Offenbarung gewußt werden, der •Rat" 
zu solcher Aszese nur durch sie gegeben, nie hingegen durch eine natürliche 
Ethik begründet werden. Das Neue Testament allein •erlaubt" und •beruft" 
grundsätzlich allein und zum ersten Mal zur eigentlichen Aszese. Die Gültig- 
keit und Richtigkeit ihrer bestimmten Formen steht daher auch grundsätzlich 
unter dem Spruch der Kirche. Schon von diesem Gesichtspunkt her ist Aszese 
als dauernde Lebenshaltung, wie sie sich in den Orden realisiert nicht eine 
rein private, sondern eine kirchliche Angelegenheit, und dies nicht bloß hin- 
sichtlich der sozialen Organisationsformen als solcher, sondern auch hinsicht- 
lich der Aszese, die der Einzelne in diesen Orden lebt. Daher war das Leben 
der sich Gott weihenden Jungfrauen in der alten Kirche schon ein Stand, auch 
bevor dieses Leben in ordensmäßiger Gemeinschaft organisiert war. Wie diese 
allgemeine, offenbarungsmäßige Berufung zur speziellen und konkreten Beru- 
fung des Einzelnen wird, gehört nicht mehr in den Rahmen dieser Überle- 
gungen. 

c) Insofern Gott zu solcher •Geste" des Glaubens an das ewige Leben sinn- 
voller Weise erst (aufs Ganze gesehen) autorisiert in dem Augenblick der 
Heilsgeschichte, in dem das Heil von oben (die Gnade) in ihre eschatologische 



36 Karl Rahner S. J. 

Parusiesituation eingetreten ist, hat christliche Aszese einen eschatologischen 
Charakter: weil mit Christus das Ende der Zeiten schon angebrochen ist und 
die Gnade schon wirklich in einer Weise •da ist", die vor Christus nicht gegeben 
war, darf nun der Mensch innerweltliche Werte fallen lassen, um glaubend 
nach dieser Gnade zu greifen, Werte, die er in jenen Zeiten hatte festhalten 
müssen, in denen das ewige Leben unter uns noch nicht erschienen war. 

d) Es ist schon auf die eigentümliche •Gebrochenheit" der christlichen Aszese 
(wie wir vielleicht das Gemeinte auch nennen können) hingewiesen worden: 
Christliche Aszese darf sich selbst nie zum exklusiven Weg zum Gott der 
Gnade machen. Die •fuga saeculi" ist immer durchkreuzt durch die Liebe zur 
Welt, die sich • sie selbst! • durch die Gnade, die sie verklärt, bestätigt und 
ewig gültig weiß. Diese •Gebrochenheit" der christlichen Aszese ist nicht wie 
bei der mystischen Aszese (zumal in den dualistischen Systemen) ein unver- 
meidliches, aber widerwillig gemachtes Zugeständnis an den Zwang äußerer 
Umstände, die es unmöglich machen, •von Aszese allein zu leben", diese 
•Gebrochenheit" der christlichen Aszese ergibt sich vielmehr aus der inneren 
Natur der Sache selbst: Christliche Aszese will gar nicht •hundertprozentig" 
sein. Daher gibt es keine christliche Lebensform (auch nicht im Ordensleben), 
die schlechterdings ausschließlich von der •fuga saeculi" •jenseitiger Menschen" 
her konstruiert sein dürfte. Christlich gibt es zwischen Weltflucht und Welt- 
liebe, die beide gottgesegnet sein müssen, sollen sie vor ihm anerkannt werden, 
und die beide nur gesegnet werden, wenn sie sich selbst gegenseitig aner- 
kennen, nirgends ein glattes Entwerder-Oder, sondern nur nach des Einzelnen 
Gabe ein Mehr oder Weniger. Und darum gibt es für das konkrete christliche 
Leben auch kein •Rezept", durch das allgemein gültig und für immer gesagt 
werden könnte, was des Einzelnen besondere Gabe zu sein habe: Das Lassen 
der Welt, um Gott im Glauben zu finden und so die gelassene Welt von Gott 
einst wiedergeschenkt zu erhalten, oder die Liebe zur Welt, die deren Leben 
liebt und deren Tod in gläubiger Geduld bejaht und in beiden • von Gott 
geschenkt • Gott findet. 

Diese theoretische Unformulierbarkeit gilt nicht nur für die Lebensgesetz- 
lichkeit des einzelnen Christen, sondern auch für die •Gabe", die der Geist den 
einzelnen Zeiten der Welt und der Kirche zuteilt. Auch hier sind im letzten 
nicht Gesetze abzuleiten, sondern berufende Imperative zu vernehmen. Welches 
der Imperativ dieser unserer Stunde sei, das zu ergründen ist nicht Aufgabe 
dieser bloß theoretischen Überlegung. Aber könnte nicht der Christ einem 
wilden Protest, daß das Christentum die Erde nicht liebe, unter gelassenem 
Lächeln begegnen mit der Frage, warum der Protestierende nicht mit der 
Möglichkeit rechne, daß das Christentum sich eben vielleicht anschicke, mit 
einer Kraft und Innigkeit diese Welt neu zu lieben, deren der Protestierende 
gar nicht fähig sei; denn schließlich liebt der doch am innigsten und treuesten, 
der seine Liebe frei verschenken kann. Frei schenken kann nur der, der nicht 
muß. So aber steht der Welt gegenüber nur der Christ. In seiner Aszese wird 
er frei, nicht um sein Herz zu verschließen, sondern um es zu verschenken, an 
Gott und an die Welt. 




