Passion und Aszese : 15

scheinen, weil sie tiefgreifende Auswirkungen unmenschlicher Anforderungen
der Zeit, damit auch schwer schidigender, den Leib angreifender, zermiir-
bender und zerstorender Einfliisse sind, — entmutigen und lassen das Ziel,
hier im Wertsinn, also als Erfiilllung der Wiinsche und Absichten gesehen,
unerreichbar erscheinen.

Hier wird man nur dann véllige Entmutigung aszetischer Bemiihungen ver-
meiden kénnen, wenn man sich dariiber klar wird, daB Gott wirklich nur das
Wollen will, von dem Erreichen des Zieles aber weder seine Gunst und Gnade,
noch seine Liebe abhingig macht. Der sich redlich miihende, in aufreibender
Berufsarbeit sich einsetzende Mensch — der zugleich vielleicht in manchem
Anliegen des geistlichen Lebens versagt — wird dem Herrn ebenso lieb sein
wie derjenige, der auf Grund besserer Zeitldufte und -umstinde und gréBerer
Kraft aszetische ,Leistungen* zustande bringt. Unsere Zeit wird ebenso wie
die unmittelbare Vergangenheit — beide durch ein Uberma8 an Schwierig-
keiten gekennzeichnet — die schénste und schwerste Tugend, die Demut,
die Anerkennung der menschlichen Schwiiche und Hinfilligkeit hervorbrin-
gen. Ist damit aber nicht der Sinn aller Aszese erreicht, die Gott doch nichts .
anderes darbieten kann als ein demiitiges und zerknirschtes Herz?

Hubert Thurn, S.J.

Passion und Aszese
Zur philosophisch- theologischen Grundlegung der christlichen Aszese

Von Karl Rahner, S.J. Innsbruck

. Es soll in diesen Uberlegungen nach dem Wesen und dem Sinn der christ-
lichen Aszese gefragt werden. Die Verichter und Bekimpfer des Christentums
sehen in der Aszese nicht mit Unrecht ein charakteristisches Merkmal der
christlichen Haltung zur Welt. Und weil sie in dieser Aszese eine Verachtung
. der Welt, Untreue und Flucht vor der irdischen Aufgabe sehen, weil sie in der
Aszese das verlogene Ressentiment des Lebensuntiichtigen sehen, der die Welt
verachtet, weil er zu schwach und zu feige ist, sie festzuhalten und in ihrem
GroBen und Schweren tapfer zu meistern, darum erhebt sich ihr leidenschaft-
licher Protest gegen das Christliche. Wollen wir wissen, ob dieser Protest
zurecht besteht, so ist uns die Frage gestellt, was denn diese christliche
Aszese sei. . '

Eines kann und muB8 von vornherein gesagt werden, weil, wenn es allein
auch nicht zur Beantwortung unserer Frage geniigt, doch schon zu Beginn der
Kontroverse hiiben und driiben als Tatsache anerkannt sein muB, soll die
ganze Kontroverse nicht durch hoffnungslose Mifverstindnisse schon gleich
am Beginn aussichtslos werden: Das Christentum bekennt sich im ersten
Artikel seines Glaubens zu einem Gott, der in licbender Allmacht alle echte
Wirklichkeit zwischen Himmel und Erde gemacht hat, der diese Erde will



16 ‘ ' Karl Rahner S.J.

und liebt, weil er das Sichtbare ebenso geschaffen hat wie das Unsichtbare,
und gesagt hat, dal alles gut sei. Man tue doch nicht, als ob damit das Christen-
tum nur eben auch gerade noch etwas anerkenne, was fiir jeden ,gesunden
und geraden Menschen“ selbstverstindlich sei. Der wirkliche Mensch be-
kommt durch seine Lebenserfahrung nur zu sehr von dieser Erde den Eindruck
eines Tales der Trénen, als da8 es ihm nicht immer wieder sehr eindringlich
gepredigt werden miisse, da§ dieser sein Eindruck nicht die umfassende und
endgiiltige Formel fiir die Erde und sein Leben abgeben kénne. Das kirchliche
Christentum hat im Laufe seiner langen Geschichte zu oft mit gnostischem,
manichiischem, katharischem Pessimismus der Welt gegeniiber kampfen
miissen, als daB es den Verdacht loswerden kénnte, daB die Prediger der
Andacht zur Welt ihre Hymnen auf die gute Erde und auf den Mut zum dies-
seitigen Leben sich nur darum leisten kénnen, weil im Grunde nur das Chri-
stentum selbst, in der Kraft des Kreuzes, die Ddmonen des Weltschmerzes, der
Verzweiflung und des Uberdrusses gefesselt hat, auch noch fiir das Leben
derer, die das Christentum im Namen der Erde verfolgen. Der christliche
- Glaube bekennt, daB der Mensch eine irdische Aufgabe hat und daB seine
Bewdhrung in ihr eine entscheidende Bedeutung auch fiir sein ewiges Heil
hat. Und so sehr die Stellung zum Gott der Gnade und des jenseitigen Lebens
entscheidend ist fiir das endgitltige Heil des Menschen und so sehr alles Irdische
dieser entscheidenden Aufgabe des Menschen eingeordnet sein mu8, so wenig
ist damit gesagt, daBl das Irdische blo8 in sich selbst gleichgliltiges Material
einer jenseitigen Zielsetzung und Erfiillung sei. Humanitat, Kultur, Staat,
Weltgeschichte usw. sind auch fiir den Christen nicht blo8 in sich gleichgiiltige
Gelegenheiten, in denen er sein jenseitiges Heil wirkt, sie sind in sich selbst
auch wertvoll, von Gott gewollt, und diirfen nicht verglichen werden mit der
Arbeit jenes Wiistenvaters, der untertags Korbe flocht, um sie am Abend
wieder aufzulésen. Dies alles muB vom Anfang unserer Uberlegungen an klar
sein und festgehalten werden. Denn daraus ergibt sich von vorneherein, da8
christliche Aszese nie Verzicht sein kann, der verbunden und getragen ist von
einer falschen und feigen Abwertung des Gutes, auf das verzichtet wird.

Um nun nach dem Sinn christlicher Aszese fragen zu kénnen, muB sie zuérst
einmal zur Gegebenheit gebracht werden. Denn nicht alles und jedes, was
man Aszese nennen mag, ist jene Aszese, die im eigentlichen Sinne die christ-
liche genannt werden kann. Wir fithren diese erste Auigabe durch, indem wir
die, oder vorsichtiger gesagt, einige wesentliche Typen der Aszese zu zeichnen -

- suchen, die nach Ausweis der Religionsgeschichte immer wieder auftreten. Die
Problematik dieser Typen der Aszese soll uns die Eigenart der christlichen
Aszese langsam und schrittweise zu Gesicht bringen und uns vorbereiten, den
Ansatzpunkt fiir deren Wesensdeutung zu finden.

1.

Wir glauben — von der spezifisch christlichen Aszese abgesehen — drei
Typen der Aszese unterscheiden zu kénnen, die wir moralische, kul-
tische, mystische Aszese nennen. Dabpei soll weder gesagt werden,



Passion und Aszese 17

‘daB in diesen drei Kategorien alle Erscheinungsformen jener Haltungen und
Handlungen des Menschen, die man aszetisch nennen konnte, adéquat einge-
fangen werden konnen, noch daB diese drei Typen eindeutig voneinander zu
scheiden seien, noch, daB sie, weil wir sie von der christlichen Aszese untetr-
scheiden, deswegen schon notwendig und immer positiv unchristlich seien und
sich darum im genuin christlichen Verhalten des Menschen nicht finden diirf-
ten. Dieser primitive Versuch einer Typik aszetischen Verhaltens ist fiir uns
nur eine Vorilibung fiir unsere eigentliche Frage und will unter dieser Zweck-
setzung allein gewertet werden.

1. Moralische Aszese

Was mit diesem Titel gemeint:ist, ist jene Aszese, die in der heutigen land-
ldnfigen und durchschnittlichen Apologetik der christlichen Aszese gewShnlich
als Wesen der christlichen Aszese vorausgesetzt wird. Was damit gemeint ist,
sieht man z. B. aus der Beschreibung, die Ries im LThK I 748/49 von der
Aszese gibt: ,Aszese ist Bekimpfung all dessen in uns, was von der Siinde
stammt und zur Siinde fiihrt, die Niederhaltung aller gefihrlichen Natur-
krifte in uns, alles Sinnlichen, Selbstsiichtigen, damit der geistige Mensch
desto ungehemmter sich entwickle, ferner manche freiwillige Entsagung im
Erlaubten, gemdl dem auch fiir das Triebleben giiltigen Grundsatz vom
Angriff als bester Abwehr..., was als Auswirkung der Erbsiinde in den
niederen Naturen sich regt, was krank, verderblich, dimonisch ist im Menschen,
muB niedergerungen werden, wenn die edlen Geistesanlagen nicht unter dem
Druck der iibermichtig werdenden Sinnlichkeit ersticken sollen. Der Bann der
Sinnlichkeit, der niederhilt, muB3 gebrochen werden, soll die Seele sich erheben
und den vollen Reichtum des Geisteslebens in treuer Zusammenarbeit mit .
der gottlichen Gnade entfalten“.

Man wird wohl sagen miissen, dagf hier die durchschmtthche — ich méchte
fast sagen: biirgerlich-christliche Auffassung von der Aszese richtig gezeichnet
ist. Und diese Auffassung erméglicht eine verhiltnismaBig leichte und harm-
lose Apologie der Aszese im Christentum. Denn wer wollte leugnen, daf§ der
.geistige Mensch, der volle Reichtum des ,geistigen Lebens“ nicht bedroht
und bedringt sei in uns durch das Feige, Bequeme, Gewshnliche, gegen das
jeder Mensch in harter Zucht und Selbstbemeisterung, in Tapferkeit und
Strenge gegen sich selbst kimpfen miisse. Wenn wir in dieser Beschreibung
der Aszese von Ries — dem Ausdruck der durchschnittlichen Auffassung der
Aszese — absehen von der ibernatiirlichen Erhebung dieses Phinomens
durch die Gnade, da diese es ja in seinem bewufBtseinsmiBig erfahrbaren
Bestand nicht wesentlich zu modifizieren scheint, (zumal doch Ries die ,,Gnade“
hier offenbar nur sieht als Hilfe zum Sittlichen, ndherhin also Hilfsmittel des
Human-Sittlichen — gratia medicinalis — nicht als gnadenhafte Vergdtt-
lichung des Menschlichen -— gratia elevans), — und wenn wir zweitens auch
davon absehen, daB in dieser Beschreibung etwas primitivund mehr platonisch
als christlich das Bekimpfende im Geiste und das zu Bekidmpfende in der



8 ‘ Karl Rahner S.J.'

Sinnlichkeit, die Auswirkung der Erbsiinde zu selbstverstindlich ,in den nie-
deren Naturtriecben“ gesehen wird (als ob die ,edlen Geistesanlagen®“ nicht
ébenso ,flzischlich im Sinné Pauli wiren), dann ist das Wesentliche in dieser
Beschreibung der Aszese, daB sie als reines Mittel betrachtet wird fiir eine
sittliche Selbstzucht zur Erlangung einer ungestérten Harmonie zwischen den
verschiedenen Kriften des Menschen, zur Erreichung jener ,Mesotes®, in der
die griechische Philosophie und der durchschnittliche christliche Humanismus
das Wesen der Tugend erblickt.

Aszese ist so Mittel zur Tugend, Tugend aber wird begriffen vom natiirs
lichen Sittengesetz her, das in der Natur des Menschen griindet und eine
Harmonie und rechte gegenseitige Ordnung der menschlichen Krifte fordert.
Aszese ist so eigentlich Selbstbeherrschung, Einiibung einer Selbstzucht und
eines MaBhaltens in Richtung auf eine humanistisch gemeinte Entfaltung des
positiven menschlichen Seins; Aszese in diesem Sinne verlangt also nur den
Verzicht auf das sittlich Unerlaubte, das die von Gott gewollte und in der
Natur des Menschen angelegte harmonische Entfaltung der Wesensanlagen
des Menschen stéren wiirde. Soweit solche Aszese dariiber hinaus auch auf
etwas Erlaubtes verzichtet, wird dieses ,Mehr*“ ausschlieflich. gesehen als
erzieherische Ubung,_ als ,Training“, um in das rechte Gleichgewicht eben-
maifiger Humanitidt zu kommen. Es gibt darum in solcher Aszese eigentlich
doch kein Opfer. eines Wertes, der auch im harmonischen Gesamtgefiige
menschlicher Wertwirklichkeit einen Wert darstellen wiirde. Der Verzicht
in der Aszese geht in dieser Art von Aszese, wie sie Ries beschreibt, eigentlich
immer auf etwas, was schon empirisch, eben- vom empirisch einleuchtenden
und verstehbaren Naturgesetz her, also gemessen an der gesamten Menschen-
natur, als Unwert erscheint. Solche ,positive“ Aszese, die-ihr Mal hat am
menschlichen Gesamtleben, das durch das natiirliche Sittengesetz in seiner
Integritit bewahrt werden soll, auch gegen die dem Menschen mitgegebenen
Gefdhrdungen der rechten Ordnung im Menschen, diese Aszese, die auf einen
niederen Wert zugunsten eines hoheren, aber ebenso unmittelbar greifbaren
und besitzbaren Wertes verzichtet, wollen wir moralische Aszese nennen (wir
konnten sie auch humanistische heifBen).

Es fragt sich nun, ob wir in ihr die eigentiimlich christliche Aszese als solche
zu Gesicht. bekommen haben. Das muf} bestrittgn werden. Selbstversténdlich
ist zwar, daB} auch fiir den Christen, zu dessen Pflichten ja auch das natiirliche
Sittengesetz gehort, diese moralische Aszese von grofier Bedeutung ist, auch
fiir die Erreichung seines ewigen Heiles. Solche moralische Aszese ist auch

. angesichts der Schwiche und Hinfélligkeit des Menschen, die nur ein lebens-
fremder” Optimismus iibersehen kann, nie eine Aufgabe, iiber deren Erfiillung
die christliche Predigt wie iiber eine Selbstverstindlichkeit hinweggehen
kénnte. Der christliche Glaube bekennt sogar, daB schon diese moralische
Aszese auf die Dauer und in vollem Umfange vom Menschen nur aufgebracht
wird, wenn ihm die helfende und heilende Gnade Gottes zu Hilfe kommt. Aber
dennoch ist diese moralische Aszese offenbar doch noch nicht der eigentliche
Wesenskern jener Aszese, die im Christentum tatsichlich gepflegt wurde.



Passion und. Aszese 19

Denn ~—um vom -Empirischen anzufangen — man wire dech handgreiflich,
zu peinlichen Hilflosigkeiten und Fehldeutungen gezwungen, wollte man von
dieser moralischen Aszese aus die in der Geschichte des Christentums vor=
kommenden aszelischen ,Kraftleistungen“ und ,Exzesse“ deuten und recht-
fertigen. Was sich an Entsagung, Verzicht und Bufle in den Leben der Heiligen
findet, 148t sich in seinem Radikalismus und erschreckenden MaB nicht mehr
erkldren als Versuch, ,die edlen Geistesanlagen gegen den Druck einer sonst
iibermichtig werdenden Sinnlichkeit® zu bewahren und zu entfalten. Man
muf entweder solche Dinge als frommeTorheiten und Ubeftreibungen privater
Art ansehen oder sie zuriickilihren auf Einfliisse allgemein geistesgeschicht-
licher Art, die mit dem Wesen des Christentums an sich nichts zu tun hatten,
oder aber, weil diese Auskiinfte der chrisilichen Aszese nicht gerecht werden,
man mufl von vornherein zugeben, dafl das, was als christliche Aszese tatsidch-~
lich gelebt wird, nicht auf den Nenner der moralischen Aszese gebracht werden
kann, sondern eine andere Smndeutung verlangt.

Die moralische Aszese wiirde ferner, wenn sie die addquate Sinndeutung
der christlichen Aszese sein miiBte, auch dem Offenbarungs- und Geheimnis-
charakter der christlichen Aszese nicht gerecht, der ihr doch offenbar als einem
zentralen Stlick des christlichen Seins und Lebens anhaften mufl. Denn die
moralische Aszese 148t sich doch auch vor der ,Welt® und unabhiingig vom
Glauben des Christentums grundsitzlich rechtfertigen. Zwar wird man sagen
kdnnen, daB der Mensch auBerhalb des christlichen Raumes immer in Gefahr
ist, die Gefihrdetheit seiner sittlichen Existenz zu unterschiitzen, jene Gefihr-
detheit, die in der christlichen Lehre von den Folgen der Erbsilinde ausge-
sprochen ist. Aber da nach katholischer Lehre die Folge der Erbsilinde, insofern

" sie eine Schwiche und Gefahrdetheit des Menschen hinsichtlich des natiirlichen
Sittengesetzes beinhaltet, nicht das Wesen des Mysteriums der Erbsiinde aus-
macht (da diese nicht in der ,Konkupiszenz“, sondern im Verlust der iiber-
natlirlichen Gottverbundenheit und Heiligkeit des Menschen besteht), und
da anderseits die Tatsache (wenn auch nicht der Grund) der natlirlich sittlichen
Gefdhrdetheit des Menschen Gegenstand menschlicher Erfahrung auch unab-
hingig vom Glauben ist, so erhélt die von dieser Gefdhrdetheit des Menschen
geforderte moralische Aszese vom Glaubensgeheimnis der Erbsiinde her keinen
spezifisch christlichen, nur im Glauben erfaBbaren Geheimnischarakter, den
sie doch haben miifite, wenn sie Anspruch darauf machen wollte, das spezifisch
Christliche in der christlichen Aszese zu treffen.

GewiBl wird man sagen kinnen, daB in der christlichen Aszese als solcher
sich ein Wissen auswirkt von der Gefdhrdetheit des Menschen, sich auf dieser
Welt zu verlieren, die Welt und die irdische Aufgabe des Menschen als
ein Letztes und ein Endgiiltiges zu betrachten, aber diese ,Geféhrdetheit®
des Menschen, den Anruf des lebendigen Gottes an den Menschen zur Gemein-
schaft mit ihm {iber alle innermenschliche (wenn auch theonom begriindete
und garantierte) Erfiillung zu iiberhéren, darf nicht verwechselt werden mit
der Gefihrdetheit des menschlich Sittlichen. Hier ist ein dem sittlichen Erfah-
rungswissen des Menschen zugéinglicher und in seinem Selbst in Besitz nehm-

2



20 ' Karl Rahner S.J.

barer Wert in Gefahr, dort ein nur im Glauben gehdrter und in Hoffnung
besessener. Ob und inwiefern die Gefdhrdetheit der jenseitigen Berufung iiber
alles innerweltlich Menschliche, auch menschlich Sittliche hinaus, eine spezi-
fische christliche Aszese begriindet, das mag einstweilen noch dunkel sein;
jedenfalls aber scheint doch empirisch und theologisch einleuchtend zu sein,
dal sich das Wesen der spezifisch christlichen Aszese in der moralischen Aszese
nicht erschopfen kann und ihr Wesen jedenfalls von einem ganz anderen
Punkt her begriffen werden mufl als von der Durchsetzung des objektiven
Ordnungsgefiiges des Menschen auch in seinem freien sittlichen Tun. Immer-
hin hat sich von ferne schon ein Ansatzpunkt fiir die Frage nach dem Wesen
der christlichen Aszese gezeigt: die Gefihrdetheit des Menschen, seine Beru-
fung zum Leben in der vergdittlichenden Gnade, wir kénnten auch sagen: die
Gefihrdetheit der existentiellen Gliubigkeit des Menschen. Bevor wir von
diesem Punkte aus fortfahren, sind noch die beiden anderen Typen der Aszese
zu betrachten, die sich in der Religionsgeschichte finden, und einerseits nicht
einfach mit der moralischen Aszese offenkundig zusammenfallen, anderer-
seits auch mit der christlichen Aszese nicht einfach identifiziert werden diirfen,
s0 sehr sie oft mit ihr Verbindungen eingehen.

2. Kultisch'e Aszese

In Ermangelung eines besseren Wortes mochten wir mit kultischer Aszese
eine Gruppe von aszetischen Erscheinungen bezeichnen, die (mindestens sehr
oft) mit dem Kult und der Vorbereitung des Menschen fiir ihn zusammen-
hingen und den Menschen in irgend einem Sinne sakral, der profanen Sphire
entriickt, mit der Gottheit in Verbindung stehend, kurz in irgend einem Sinne
»tabu“ machen, ohne dafl die durch Aszese gewonnene oder geschiitzte oder
manifestierte Tabueigenschaft unmittelbar greifbar mit einer in unserem
heutigen Sinne moralischen Qualitit des tabu seienden Menschen identifiziert
werden kdnnte. Hierher gehort zunéchst einmal das kultische Opfer selbst, das
sich von den niederen Naturreligionen bis zu den hochentwickelten Kult- und
Moralreligionen findet. Bei diesem Opferkult entiuBert sich doch immer der
Mensch irgend eines Wertes, den er besaf}, und den er nun auf dem Altar dar- »
bringt oder dem Tempel weiht: Nahrungsmittel und Hausgerite, Besitztiimer
und Kostbarkeiten, Kinderopfer, Menschenopfer bis zum Selbstmord. Hierher
gehioren aszetische Vorschriften, die dem Menschen erst die Eignung verleihen,
im Kultopfer mit der Gottheit in Verbindung zu treten: Fasten, sexuelle Ent-
haltsamkeit, Vermeidung kultischer Unreinheit usw. Hieher gehoren sonstige
aszetisch sich auswirkende Vorschriften fiir das Verhalten des Menschen, die
ihn tabu, ,levitisch rein* usw. machen oder halten sollen.

Zunichst ist an dieser ,Aszese“ klar, dafl irgend ein Verzicht, Enthaltungen,
Opfer, den Menschen aus der profanen Sphire herausnehmen sollen, ihm mit
der transzendenten ,ganz anderen“ Macht (Gott, Mana, Orenda, Tondi) in
Verbindung bringen sollen. Daraus ergibt sich wohl unmittelbar, da8 das
Profane, die Welt, das unmittelbar genieBende Aufgehen in ihr als Gegensatz



Passion und Aszese 21

zum Sakralen, Numinosen empfunden wird und dafl man darum dem Gott-
lichen niherzukommen glaubt durch solche ,Aszese* im weitesten Sinne. Die
weitere Deutung dieses Typs der Aszese ist sehr schwierig, und wir kénnen
dariiber im Rahmen eines kurzen Aufsatzes nur einige Vermutungen auf-
stellen.

Zunichst ist natlirlich schon fraglich, ob all die Phinomene, die wir unter
diesen Begriff der kultischen Aszese zu bringen suchen, iiberhaupt auf einen
gemeinsamen Nenner gebracht werden kinnen, und nicht viel mehr im einzel-
nen ganz verschieden gedeutet werden miiiten. Weiter bleibt fraglich, ob
diese Briauche und Vorschriften iiberhaupt als Aszese anzusehen sind, d. h.
ob der Verzicht, den sie wenigstens tatsichlich mit sich bringen, in der eigent-
lichen Richtung der Sinnintention dieser Gebriuche liegt oder nur ein in sich
unwesentliches Begleitphinomen eines Akts darstellen, der etwas ganz anderes
will als gerade durch einen Verzicht als solchen den Menschen in die Sphire
des Sakralen und Numinosen zu erheben. Diese Frage hingt natiirlich mit
der Frage zusammen, welches der Sinn des kultischen Opfers selbst ist: je
nachdem man in einer ,,Oblationstheorie“ das Opfer als eine die Gabe wei-~
hende und so bewahrende Darbringung, oder in einer ,Destruktionstheorie®
als eine vernichtende Opferung auffaBit, miiite sich wohl auch der Sinn der
mit dem Opfer in Verbindung stehenden ,aszetischen“ Handlung des Menschen
‘'modifizieren. So problematisch so das Meiste in dieser kultischen Aszese auch
bleiben wird, so wird man doch folgendes vermuten diirfen: Im Kult und in
der kultischen Aszese sucht der Mensch in Verbindung zu treten mit der
Gottheit. Je nachdem dieser Versuch gemeint und zu deuten ist, als bloBe
Geste gldubiger Bereitschaft des Menschen, die Verbindung mit der Gottheit
als Gnade von oben ungeschuldet zu empfangen, oder als Tat des Menschen,
die in dieser aszetischen Sublimierung seines Wesens die Verbindung mit der
Gottheit von sich aus erreicht, wird der Sinn der kultischen Aszese in ganz
verschiedener Richtung zu suchen sein. Im ersten Falle hitten wir dasjenige, in
dem wir das Wesen der christlichen Aszese zu suchen haben, oder wenigsténs
eine Art Vorform davon, im zweiten Falle eine Spielart jener mystischen
Aszese, von der wir nun zu sprechen haben, die Aszese einer kultischen Mystik.

3. Mystische Aszese

Aszese, wie geschlechtliche Enthaltsamkeit, Fasten, korperliche Kasteiung,
bestimmte Atemiibungen, Abstinenz, Vegetarianismus, BuBigewand, Gebets-
technik, innere Selbstverleugnung treten in der Religionsgeschichte immer
wieder auf als Vorbereitung und Mittel fiir den religiosen Enthusiasmus, fiir
Mystik in irgend einem Sinne. So ist es iiberall, wo Mdénchtum auftritt: im
Hinduismus, im Buddhismus, im chinesischen Tdoismus (der wenigstens durch
Ansteckung des Buddhismus ein Ménchtum entwickelt hat). Aszese aber findet
sich auch dariiber hinaus: selbst im frithen Islam und im spiteren islamiti-
schen Sufismus, selbst in ausgesprochenen dualistischen Religionen, wie in
manchen Spielarten des Gnostizismus und im Manichiismus. Aszese findet



22 Karl Rahner S.J.°

sich auch in der griechischen Religionsgeschichte, in der Orphik und bei den
Pythagoriern, und eigentlich auch in allen hellenistischen Mysterienreligionen,
die mehr oder minder einen miihsamsn und zum Teil recht rigorosen Weg
personlicher Aszese fordern, ehe man der' Mysterienweihe teilhaftig werden
kann: Hieher gehéren aus dem Bereich der Aszese und Mystik innerhalb des
Christentums mindestens Erscheinungen wie der Hesychasmus, in dem asze-
tische Technik das mystische Erlebnis erzwingt.

- So verschieder® die Formen, Techniken und die Intensitit der Aszese in
diesen Religionsformen auch sein mogen, und so wenig behauptet werden
kann, daf alle und jede in ihnen getriebene Aszese auf den Nenner mystischer
Aszese zu bringen ist, so 148t sich doch wenigstens oft in solchen Formen
deutlich sehen: Aszese ist hier die Bereitung des Subjekts fiir eine gehelmms-
volle Erfahrung des Gittlichen. Die Aszese ist nicht blo8 irgendwie eine mora-
lische Vervollkommnung des Mensthen, durch die sich der Mensch ethisch Gott
so wohlgefillig macht, daB er sich ihm im mystlschen Erlebnis gnadenhaft
schenkt; die Verbmdung zwischen Aszese und Mystik wird, ausdriicklich oder
unausgesprochen, unmittelbar hergestellt. Die Aszese ist durch den psychischen
Zustand, den sie hervorruft (Entleiblichung, Konzentration, Vereinfachung
des Geisteslebens, Ausschlufl der Vielheit der Gedanken, Aufgabe des eigenen
Willens usw:) eo ipso schon die Ermoghchung der Mystik. Die Leere, die Nacht,
die Freiheit, das Abgestorbensein fiir die Welt, fiif das Ich und den eigenen
Willen usw. sind nur die andere Seite der Erfiilitheit mit dem Géttlichen, des
Aufgehens des grenzenlosen Lichtes der Gottheit in der Seele, der Wieder-
geburt zum neuen Leben usw. Aszese ist so in dieser Form die Befreiung des'
Géttlichen im Menschen, das im letzten eben doch, trotz aller so oft ausge-
sprochenen Gnadenhaftigkeit jeder mystlschen Erfahrung, zum inneren Wesen
des Menschen gehort. Natiirlich hat diese mystische Aszese in sich selbs}
wieder die verschiedensten Spielarten, je nachdem das mystische Erlebnis
selbst gedacht wird. Wenn z. B. Mystik die Erfahrung des reinen Geistes ist,
wird natiirlich die Aszese zur Ausldschung des Pathos der Leiblichkeit, wie
etwa in der evagrianischen Mystik; wenn Gott, als Ziel des mystischen Erleb-
nisses, nicht nur als das Leiblich-Endliche, sondern auch das Menschhch-
Geistige absolut transzendierend gedacht wird, dann wird die Aszese zur
ekstatischen Liebestranszendenz iiber alles Endiliche in die Nacht Gottes hinein,
wie etwa in der areopagitischen Mystik.

DaB solche mystische Aszese, wo sie wirklich die eben skizzierte Sinn_—
- intention hat, der christlichen Botschaft vom wirklich gsttlichen Leben aus
ginzlich ungeschuldeter Gnade durch Gottes souverin freie Liebe wider-
spricht, bedarf keiner weiteren Erklirung. Aber davon abgenehen, wider-
spricht sie im letzten auch der empirischen Situation des Menschen von unten
her gesehen. Denn diese mystische Aszese ist, genau betrachtet, ein priten-
dierter mystischer Tod des Entwerdzns des Menschen in den Gott der Mystik
hinein, um so das Mysterium des wirklichen Todes des Menschen zu iiberwin-
den und aufzulésen. Eine genauere Analyse der verschiedenen Mystiken der
konkreten Religionsgeschichte konnte tatséichlich zeigen, da8 dieser mystische



Passion und Aszese 23

Tod als autonome Uberwindung deswahren Todes, als Auflésung der Passions-
situaiion des Menschen verstanden wurde: indem das autonome Ich im Men—
schen von sich her seine Endlichkeit, Begrenaung und S.nnlichkeit in aszeti-
schem Verzicht aufgibt, will ¢s dieses goitlich gelachte Ich bafreien aus dem
bloBen Schein des Endlichen, das Leiden und Tod bedeutet; mystische Aszese
ist so der Anspruch auf eine autonome Uberwindung des wahren Todes, ist
intendierte Auflésung der Passion. Da8 dieser Versuch einer Aszese autonomer
Vergéttlichung, einer Freilegung des eigentlich immer schon Géttlichea und
von der realen Todassituation des Menschen nie eigentlich Bedrohten, ange-
sichts des existentiellen Ernstes des wahren Todes des Menschen, als die
zum Scheitern verurteilte Hybris eines Gottseinwollens des Menschen sich
entlarvt, wird bei der Analyse des Wesens der christlichen Aszese naher gezelgt
werden miissen. :

© Dies vorausgesetzt, ergibt sich hinsichtlich der mystischen Aszese: entweder
gibt sich solche Mystik als aszetische Leistung mit der falschen Prétention,
den realen Tod zu iiberwinden, oder solche mystische Aszese ist nurdas exi~
stentiell harmlose Phiinomen eines psychologischen Trainings fiir irgendwie
mystische Erlebnisse, die samt diesemn Training von dem'existentiell rad.ka-
leren Vorkommnis des realen und den ganzen Menschen in Frage stellenden
Todes bedroht und gleichsam eingeklammert sind. Unter beiden Annahmen
‘kann christliche Aszese in ihrem Wesenskern nicht mystische AsZese sein,
zumal sie doch zweifellos als Teilnahme an der Passion und dem Tode Christi
von der realen Passion und dem realen Tod des Menschen her gesehen wer=
den mug.

II.

Wir suchten im ersten Stiick unserer Uberlegungen die Gefahr zu tiber-
winden, unbesehens irgendeine faktisch vorkommende Aszese als die christ-
liche anzusprechen. Es wire nun wohl méglich, von dieser negativen Abgren~
zung der christlichen Aszese aus auch ihr inneres Wesen zu erreichen. Doch
bevorzugen wir hier einen anderen Weg; wir suchen dem Wesen der christ-
lichen Aszese von einem verwandten und weitergreifenden Begriff aus ndher-
zukommen, nimlich vom Begriff der Passion und des Todes aus. Die grund-
sitzliche Moglichkeit, wenn auch nicht Notwendigkeit einer solchen Methode

-wird man von vorneherein zugeben kinnen. Denn die innere Zusammen-
gehirigkeit dieser Begriffe 140t sich metaphysisch und theologisch wohl leicht
begreifen. Aszese als Verzicht, Entsagung, Opfer von materiellen, biologischen
usw. Werten vollbringt nur das, was auch Passion im weitesten Sinne und
Tod dem Menschen abverlangen. Und wenn christliche Aszese Aufsichnehmen
des Kreuzes Christi sein will, Teilnahme am Todesschicksal des Herrn,
existentielle Auswirkungen in der Taufe sakramental vollzogenen  Hinein-
getauchtwerdens in den Tod Christi usw. dann ist ein Zusammenhang zwischen
christlicher Aszese und der Todaspassion Christi und damit der Passion und
dem Tod iiberhaupt von vornherein anzunehmen. Wenn wir daher vom
Begriff der Passion aus das Wesen der christlichen Aszese zu erhellen suchen,



24 Karl Rahner S.J.

5o gestaltet sich demnach der Gang unserer Uberlegungen folgendermaSen:
1. soll durch eine existentiell noch neutrale Reflexion auf die metaphysische
Natur der Passion die innere Einheit von Passion und Aszese und damit das
Wesen der Aszese unter einem allgemeinen und noch formalen Gesichis-
punkte herausgestellt werden; 2. soll durch eine Reflexion auf den christlichen
Sinn von Passion (Tod) das spezifische Wesen der christlichen Aszese erreicht
werden; und 3. soll noch auf einige Folgerungen hingewiesen werden, die
sich aus den erreichten Einsichten ergeben.

1. Das Wesen der Passion

Wir beginnen mit einer kurzen Reflexion auf das Wesen der Passion. Es
jst damit natiirlich zunichst nicht die Passion Christi gemeint, sondern die
innere Eigentiimlichkeit jedes Menschenlebens, insofern es charakterisiert ist
durch das, was wir im alltiglichen Verstand Schmerz, Leiden, Sorge, Angst,
Tod usw. nennen. Warum wir diese Eigentiimlichkeit gerade unter dem Stich-
wort Passion zu begreifen suchen, wird sich gleich ergeben. Wenn wir das
Wesen der Passion als streng menschlicher Wirklichkeit erfassen wollen, so
diirfeh wir nicht von den Kategorien des Vitalen, des Angeriechmen, der Lust
usw. ausgehen. Gewif3 ist Leiden konkret immer auch ein Vorkommnis in
diesen Bereichen: Minderung der Gesundheit, des vitalen Wohlbefindens,
Ausfall an Lust, physische Zerstérung; auch psychische Unlustgefiihle rechnen
noch hierher. Aber all das wiren Vorkommnisse, die sich innerhalb einer
naturhaften Sphére abspielen wiirden — naturhaft im Gegensatz zur Person,
— wiiren Vorkommnisse, die z. B. auch ein Tier erféhrt. All das aber wird
erst Passion, wo es von einer Person erfahren wird. Alle Minderung eines
naturhaften Seins- oder Wirkensbestandes wird erst Passion, wo die so in
Sein oder Titigkeit geminderte Natur einer Person angehirt. Wo Person ist,
da ist Freiheit, d. h. aber Selbstverfiigung iiber seine eigene Wirklichkeit,
die Gestaltung seines Seins und seines Lebens aus einer inneren Entscheidung
heraus. Zwar ist jeder endlichen Person das Gesetz ihrer seinsollenden Ent-
scheidung vorgegeben, so daBl in diesem Sinne in jeder endlichen Person zu
unterscheiden ist zwischen ihrer Natur als der, die der freien personalen Ver-
fiigung vorgegeben ist und diese Entscheidung normiert, und der Person als
dem, was dieses Wesen in Freiheit aus sich macht und als wélches es sich
verstehen will. Dieser Dualismus zwischen Natur und Person, zwischen ,, Wesen
und Existenz®, der wesentlich unaufholbar ist, kann fiir sich allein noch nicht
der ontologische Grund von Passion im eigentlichen Sinne sein; sonst wiren
Endlichkeit der Person und Passion identisch und wir wéren mitten in einer
tragizistischen anthropologischen Metaphysik, fiir die Endlichkeit immer
schon Abfall von dem Seinsollenden, Schuld, Siihne und Tragik ist. Aber dieser
metaphysische Dualismus von Natur und Person wird in dem Augenblick die
ontologische Voraussetzung der Moglichkeit von Passion, in dem dieseé Natur
selbst, einem ihr fremden, ihr duBerlichen Zugriff offensteht. Wo also die
Natur (insofern sie sich von Person unterscheidet) ein ihr AuBeres, auf sie



Passion und Aszese 25

~ Zukommendes erfahren kann, ist die Méglichkeit gegeben, dafl diese Wider-
fahrnis der inneren Sinnrichtung dieser Natur zuwiderlduft, sie bedroht, sie
mindert, sie zerstért. In diesem Falle nun erfihrt die endliche Person nicht
bloB die Moglichkeit eines Widerstreites zwischen der inneren Sinnrichtung
ihrer Natur, zwischen ,Essenz* und ,Existenz® (was die Mdglichkeit der
Schuld, nicht die Mdglichkeit des Leidens bedeutet), sondern die Méglichkeit
eines Widerstreites zwischen dem der Natur von auflen Auferlegten und der
inneren Teleologie dieser Natur, insofern diese von der Person und der Frei-
heit iibernommen und behauptet wird. BloSe l\jatui' kann nicht leiden, weil
sie immer nur ein blofles, gleichsam unabgesetztes Stiick der Gesamtwirklich-
keit ist und darum den Eingriff dieser Gesamtwirklichkeit in sich nicht {iber-
raschend, nicht gegen sich gerichtet erfahren kann. BloBe endliche Person als
solche aber kann nicht leiden, weil sie als solche noch kein 4u Beres Geschick
‘zu haben braucht, das ijhrer Freiheitsentscheidung vorausliegt, so daB Leiden
in einem analogen Sinn bei ihr hichstens auftreten kann als Folge ihrer
schuldhaften Entscheidung. Leid kann’ also nur dort sein, wo eine Person
einerseits ihre Natur gleichsam zusammenrafft und absetzt gegen das AuBlere
und dennoch andererseits in dieser so personal erfafiten Natur die Einwirkung
von auBlen erfihrt.

Die metaphysische Bedingung der Méglichkeit einer Erfahrung von auBen
heiBt aber Sinnlichkeit. Passion ist also im eigentlichen Sinn nur méglich in
einer Person, deren Natur sinnlich ist, d. h. dem ihr Fremden und AuBler-
lichen von vorneherein die Bedingung der Moglichkeit einer Einwirkung
entgegenbreitet. Anders ausgedriickt: nur dort, wo Pathos ist, ist Passion als
eigenstindiges, von Schuld unabhiingiges Phinomen méglich. Eine Tatsache
also, die in der Zweideutigkeit des griechischen Wortes Pathos von vornherein
als wesentlich notwendig angedeutet ist. Leid, als eigenstiindiges, von Schuld
verschiedenes Phinomen, ist also nur dort méglich, wo auf Grund der pathi-
schen Eigenart der Natur die Person ein duBeres Geschick erfahren kann, das
der Sinnstruktur ihrer Natur widerstreitet, sei es, daB dieser Widerstreit die
reine Natur betrifft, sei es, daB das Geschick dieser Natur widerstreitet, inso-
fern sie schon durch eine personale Entscheidung existentiell in einer ganz
bestimmten Weise geprigt ist.

Wie kann sich nun die Person zu diesem Leiden bedeutenden Geschick von
auBen verhalten? Wir sagten, daB es Passion nur dort gibt, wo eine Person ist,
daB also im reinen Naturhaften Passion nicht moglich ist. Heit das nun, da
es Passion in der reinen Natur des Menschen auch nicht geben kénne, daB also
dort, wo die Person ihre pathische Natur widerspruchslos hinnimmt, das Lei-
den als bloBes Scheinphinomen, als Irrtum und Trug sich enthiillt? Diese
Aufdeckung der Illusion des Leidens konnte man sich entweder denken durch
eine absolute stoische Distanzierung der Person von ihrer Natur, derart, daB3
die Person in absoluter Indifferenz und Apathie die Natur ihrem Geschick
liberldfit und so von ihrem Geschick nicht mehr betroffen wird, das Leiden
zu einem bloBen biologischen Vorkommnis desillusioniert, oder so, daB die
Person sich absolut in die Natur aufgibt, den Geist als Widersacher der Seele,



26 . Karl Rahner S.J.

des Lebens, der Natur ausmerzt und so das Leid zu einer gleichberechtigten
Phase im Auf und Ab der Natur zwischen Leben und Tod als glelchberechtlg—
ten polaren Gegensatz macht,

Diese Versuche einer Uberwindung des Leides erweisen sich existentiell
als unvollziehbar. Denn die endliche Person selbst ist immer gleichzeitig auch
Natur. Es gibt in der konkreten Existenz des Menschen keinen Punkt, — ob
man -ihn Geist, Scintilla animae, Ich, autonomes Subjekt oder wie immer
nennen mag —, der nicht selbst als solcher durch das Geschick der Natur in
der Person betroffen wiirde. Sie selbst als Person ist durch das Gaschick der
Natur betroffen, weil die MJjglichkeiten personalen Seins immer wesentlich
aufruhen auf den Moglichkeiten der Natur und darum von der Passion dieser
Natur selbst betroffen werden. Eine endgiiltige und definitive Uberwindung
des Leides durch Zuriickverweisung der Passion in bloBe Natur und durch
Konstituierung der Person als schlechterdings autonome und intangible ist
darum ausgeschlossen. Die Person selbst als solche ist und bleibt fiir die Welt
und darum fiir die Passion offen. ‘ » [

Es gibt also wesentlich Passion als personales Phanomen Darm aber liegt
das Grundproblem der Passion, das so metaphysisch und existentiell betrachtet
(wir konnten auch sagen, ,,bloB natiirlich im Gegensatz zur Offenbarung und
Ubernatur betrachtet) in eine letzte Fraglichkeit fiihrt, die inhaltlich vom
Menschen, von ,,unten her“, nicht mehr gelést werden kann Denn -Person
sagt Existenz d. h. Selbstbehauptung, . Endgult1gke1t Ew1gke1t Passion aber
sagt letztlich Tod, und dieser Tod ist wirklich dabei als personale Passion,
nicht blo8 als biologisches Vorkommnis des , Leibes® zu betrachten. Denn der
Tod als Hshepunkt der Passion ist ein die ganze Existenz des Menschen
betréffendas und sie als Ganzes in Frage stellendes Vorkommms, das die
personale Selbstverfugung des Menschen iiber sich total verunmoglicht und
darum den Hohepunkt der Betroffenheit des Menschen durch die Passion dar—
stellt. So ist die Fraglichkeit gegeben, wie absolute titige Selbstverfugung
und absolut pathlsche Verfiigtheit des Menschen im Tod zusammen in dem
einen Wesen des Menschen gegeben sein konnen'.

Jede Passion ist.dabei ein Moment an der Verfallenheit des Menschen an
den Tod, und dieser Tod, der zum notwendigen Seinmiissen des Menschen als
Person gehort, stellt diese Person als ganze restlos in Frage. Alle Passion ist

1 Das Phiinomen des Todes als Sterben (nicht als Totsein) darf nicht tibersprungen
werden, indem man nur auf das Leben vor oder nach dem Tode blickt. Die Frage
Ist vieimehr, wie der Tod seibst, der die Person ginz ich ihrer Seibstverfiigung ent-
z:eht, bestanden werden kénne, wo das, was bestehen soll, selbst von der ginzlichen
Verohnmichtigung des Todes betroffcn wird. Es wire darum verkehrt, dieser grund-
sédtzlichen, vom Menschen unléslichen Fraglichkeit dadurch ausweichen zu wollen,
daBl man an die ,Unsterblichkeit der Sezle“ appelhert Nicht, als ob die ,,Unsterb-
lichkeit der Seele“ als substantielle Fortdauer eines geistigen Etwas bezweifelt
oder geleugnet werden sollte. Aber mit der Anerkennung dieser Wahrheit ist exi-
stentiell nichts gewonnen als eben die Stellung dieser unlgslichen Frage. Denn es
ist damit metaphy51sch nichts anderes und nichts.mehr gesagt, als da Person eben
mehr ist als Natur. Wie aber konkret diese naturhafte und vom Tode bedrohte
und betroffene Person existientiell’ im Tode sélbst sich behaupten konne, daruber
gerade 148t sich -von unten, vom Menschen her nichts ausmachen.



Passion.ungd Aszese 27

somit ein existentiell vollzogenes Hinkommen des Menschen vor seine gruhd-
sétzliche und durch ihn selbst allem mcht losbare Fraghchkelt die mit dem
Tod gegeben ist. '

Der Mensch kann naturhch dieser (,heideggerisch* ausgedruckt) Hhigent-
lichkeit seines Wesens“, diesem Seinmiissen des ganzen Menschen zum Tode
zu entflichen suchen. Er kann durch Gerede, Batrieb, Alltag, durch die Flucht
in das anonyme ,Jedermann* diese seine Todessituation: zu verdecken suchen;
er kann.darum auch jede Passion durch méglichstes Vermeiden, durch Flucht
in das Vergniigen, in die Harmlosigkeit, in einen biirgerlichen Optimismus,
durch das Narkotikum einer Hoffnung auf Besserung (individueller oder so-
zialer Art) verharmlosen und ihren Charakter als eines Andringens des Todes,
als einer ,prolixitas mortis“ verdecken. — Wenn aber der Mensch zu dieser
Todeswirklichkeit seines Daseins personal und existentiell Stellung nimmt, -
dann kann diese Stellungnahme nur in einem Ja zu dieser Wirklichkeit beste-
hen. Denn die freie Person kann ein notwendiges, von auBen ihr auferlegtes
Schicksal nur dadurch zu einer freien Tat der Person selbst machen, da8 sie
es bejaht. Ein Nein wiirde nur dann die freie Selbstverfiigung der Person iiber
sich bewahren, wenn es ihr durch dieses Nein gelinge, das auferlegte Schick-
sal von sich als Person auszuschlieBen, mit andzren Worten, wenn sie durch
dieses Nein den Tod zum blo8 biologischen Vorkommnis innerhalb der aperso-
nalen Natur machen kinnte, von dem sie selbst als -Person nicht betroffent
wird. Freie Selbstbestimmung totaler Art (und das heiBt Person) und auf-
erlegtes Geschick totaler Art (und das heift Tod endlicher, pathischer Natur
einer Person),;kénnen nur dadurch eins werden, daB die Person durch ein frejes
Ja zum totalen Geschlck dieses zu einer personalen Tat macht.

Wo der Mensch seiner Todessituation so bejahend ins Auge sieht, wo er
personal zu dieser Todesverfallenheit (aus was immer fiir einem Grund) Ja
sagt und dieses Ja exislentiell realisiert, indem er freiwillig auf dieses stiick-
weise im ganzen Leben sich realisierende Sterben vorgreift, und wo er dariiber
hinaus sich des existentiellen Ernstes und der inheren Wahrhaftigkeit dieser
Bereitschaft zum Tode dadurch versichert, daB3 er iiber das schicksalhaft Er-
zwungene hinaus (einmal vorausgesetzt, da ihm diese Ungedu'd zu seinem
»Eschaton“ gestattet sei) ein Mehr an Passion als Moment des Todes an sich
reiBit, dort treibt der Mensch Aszese im eigentlichen Sinn. Aszese ist also nichts :
anderes als das personale freie Von-sich-aus-ergreifen seines notwendig
Seinsmiissens zum Tode. Mit dem Gesagten ist die innere Zusammengeh 5rig-
keit von Passion und Aszese gegeben. Passion und Aszese sind im letzten

_nicht anderes als die zwei Wesensseiten ein und desselben Phinomens. Passion
sichtet dieses Phiinomen von der in der pathischen Natur begriindeten Schick-
salhaftigkeit und Notwendigkeit dieses Ereignisses, Aszese sieht dasselbe
Phénomen von der in der Person begriindeten Spontaneitit und Freiheit her.
Passion sagt die Notwendigkeit des Todes im Menschen als Natur, Aszese sagt
die Freiheit des Todes im Menschen als Person. . :



28 ’ Karl Rahner S.J.

2. Der christliche Sinn der Passion und des Todes

Bisher erschien uns Aszese als personales, freies Vorgreifen auf den Tod
als das notwendige Geschick des Menschen, um ihn personal in einer punkt-
formigen, schwebenden Identitdt von ,Miissen und Wollen“ zu bestehen. Aber
die damit erreichte formale Kennzeichnung der Aszese von der Passion und
dem Tode her ist sachlich keine Antwort, sondern eine Frage, die Frage
némlich, als was und wie der Tod zu bejahen sei. Erst wenn diese Frage geklirt
ist, wissen wir, wie und in welcher Haltung die Aszese aktiv personal dieses
Todesschicksal bejaht und von sich aus frei zu einem Gesetz des Menschen-
lebens macht. Wenn also nach dem christlichen Sinn der Aszese gefragt wird,
ist sachlich nach dem christlichen Sinn des Todes gefragt.

Wir fragen nach dem christlichen Sinn des Todes, weil — und das ist auBer-
ordentlich entscheidend fiir unsere Uberlegungen — nach einem Sinn des
Todes auflerhalb der Offenbarung nicht so gefragt werden kann, daf§ darauf
eine eindeutige, inhaltlich und existentiell bedeutsame Antwort gegeben
werden koénnte. Der Tod stellt die ganze Existenz des Menschen in Frage, ohne
diese Frage zu beantworten. Und damit stehen wir in folgender existentieller
Situation: Der Mensch mufi den Tod bejahen; er gibt damit sein ganzes Wesen
in die Fraglichkeit des Todes hinein. Ein solcher Akt kann daher nichts sein
als entweder ein Aktder letzten Verzweiflung in eine endgiiltige Nichtigkeit des-
Seins od er der vom Menschen in Umfassung seines ganzen Wesens gesetzte Akt
der Bereitschaft, eine mégliche Antwort auf die Todesfrage von anderswoher
zu vernehmen, der Akt der Weggabe seines ganzen Seins in den Gehorsam
hinein, dag8 der ,ganz Andere* iiber ihn verfiigen konne, oder drittens der
Akt des Glaubens an die Antwort auf die Todesfrage, die tatsidchlich von
Gott ergangen ist, der Akt des Glaubens an die von oben kommende, uner-
reichbare und unerzwingbare gnadenhafte Aufhebung der radikalen Todes-
situation des Menschen durch den Gott des ewigen Lebens.

Der erste Akt ist der Akt des grundsiitzlichen und radikalen Unglaubens,
der Gott nicht gréfer sein 148t als die innerweltlichen Moglichkeiten des Men~
schen; die zweite Méglichkeit ist — theologisch gesprochen — die existentielle
Aktualisierung der , potentia oboedientialis, d. h. der Aufnahmef#higkeit fiir
die Gnade und Offenbarung. Denn eine solche besteht offenbar in einer totalen
Resignation auf alle innerweltlichen Moglichkeiten des Menschen, in der das
Wesen des Menschen als Ganzes Gottes souveriiner, unberechenbarer Freiheit
‘und Verfligungsmacht in Gehorsam zur Verfiigung gestellt wird. Das aber
geschieht in existentiell radikaler Weise im Tode als der frei realisierten
Entmichtigung des ganzen Menschen in eine absolute Fragwiirdigkeit hinein,
die letztlich nichts anderes ist als ein alle innerweltlichen Mdglichkeiten trans-
zendierendes ,Je-immer-gréBer-sein* des unbegreifbaren Gottes. Die dritte
Moglichkeit ist die des Menschen, der die Offenbarung tatsichlich gehort hat,
von der gleich noch mehr zu sagen sein wird. Die zweite und dritte Moglichkeit
verhalten sich zueinander wie der existentielle Vollzug der potentia als solcher
und der existentielle Vollzug des gnadenhaften Aktes dieser potentia. Diese
beiden Moglichkeiten gehéren darum besonders innig zusammen und wir ksn-



Passion ui‘id Aszese .- 20

nen darum hier die an sich wichtige Frage beiseitelassen, ob es jemals konkret

die existentielle Bejahung der potentia obedientialis rein als solcher gibt oder

geben kénne.

Auch der christliche Tod bleibt nun wesentlich Passion, d. h. eine Bedrochung
und Fragwiirdigmachung des Gesamtbestandes des Menschen, ohne daf} die
eschatologisch gnadenhafte Rettung des ganzen Wesens dem Sterbenden als
empirisch unmittelbar greifbare, erlebbare Wirklichkeit gegeben wire. Dieses
ewige Leben ist geglaubt und gehofft und steht gerade dort am meisten in der
Situation des Glaubens und des Hoffens und noch nicht Habens, wo das ganze
zu rettende Menschenwesen der personalen Verfiigung und dem Besessensein
durch den Menschen radikal entgleitet, nimlich im Tode. Damit aber wird der
Tod, der die Situation der Verzweiflung und die Situation der Resignation des

Menschen in den unbegreiflichen Gott hinein sein kann, auch die existentiell .

radikalste Situation des Glaubens und der Hoffnung. Sterben ist wenigstens

dort, wo es liberhaupt personal und im Ja zur christlichen Offenbarung des

Lebens vollzogen wird, der restloseste und definitive Akt des hoffenden Glau-

bens, und das ist der Sinn des christlichen Todes. Von hier wire nun auch an \
sich unmittelbar schon der Sinn christlicher Aszese abzuleitén; denn Aszese :

war uns ja nichts anderes als ein personales Von-sich-her-vorgreifen auf die
Todessituation des Menschen. Christliche Aszese ist daher anders als das Vor-
greifen auf den christlichen Tod, ist also nichts anderes als ein existentielles

. Glauben, das vollzogen wird in einer Passion, die innerweltlich nicht mehr

positiv mit Sinn erfiillt werden kann. Doch wir wollen diese Wesensstruktur
christlicher Aszese, um sie noch besser zu verdeutlichen, noch einmal von einer
etwas anderen Seite her zu erreichen suchen.

Im Christentum d. h. inJesus Christus hat der lebendige personhche Gott den
Menschen angeredet. Damit ist eine erschreckende Tatsache in das Leben des
Menschen getreten, die jeden Versuch einer in sich geschlossenen, innerwelt-
lichen Harmonie der menschlichen Existenz in Gott verunmdglicht, einen
Versuch, der natiirlich wegen der Todesverfallenheit des Menschen auch bei
fehlender Offenbarung schon innerweltlich kein endgiiltiges Gelingen finden
konnte. Gewi8 ist es moglich, Gott schon aus seiner Schépfurig, aus der Welt
zu erkennen. Aber diese Erkenntnis hat einen eigentiimlichen Doppelcharakter:
Wir erkennen einerseits Gott als Grund der Welt, als Garant ihres Bestandes,
als letzten Hintergrund alles dessen, was als Mensch und Welt in seinem Selbst
uns begegnet. Wir erkénnen Gott damit, soweit er uns im Spiegel der Welt zu
erscheinen vermag, so, dafl es fast aussieht, als sei die Welt der Sinn Gottes,
des Gottes wenigstens, der und soweit er sich in der Welt uns zeigen kann,

des Gottes also, dem allein wir als Philosophen begegnen. Wir erkennen ihn .

andererseits in diesem Gottsuchen der Metaphysik als den freien, personalen,
in sich unendlichen und damit als den Gott jenseits aller Welt und Endlichkeit,
so daB die Welt doch nicht eigentlich ausspricht, was er als Personlicher und
Freier in sich ist und sein kann. Die Welt offenbart uns nicht den Sinn Gottes.
Aber damit ist die menschliche Metaphysik auch schon in ihrem wesentlichen

Versagen: Sie steht einer freien, in sich geschlossenen Person gegem’iberl dem



30 Karl Rahner 'S.J. .
sich in sich vetschweigenden Gott, dem {#edg ovydv, wie Origenes ihn einmat
nennt. Und was dieser unendliche Gott in sich ist, und wie dieser freie, per-
sonliche Gott vielleicht und moglicherweise mit uns handeln will, diese dunkle
und doch unsere Existenz entscheidende Frage-kann das natiirliche Licht der
Vernunft nicht aufhellen. Ob er uns bégegnen will, unmittelbar und persén-
lich, ob er schweigen will, was er uns, falls er sprechen wollte, sagen wird,
das alles ist fiir alle Metaphysik, fiir allen von der Welt her anhebenden Auf-

_schwung des erkennenwollenden Eros des Menschen wesentlich Geheimnis.
So miifite an sich alle Metaphysik enden in der ewig wachen Bereitschaft,
hinauszulauschen, ob dieser ferne, schweigende Er vielleicht sprechen wolle,
in der Bereitschaft zu der vielleicht m3glichen Méglichkeit einer Offenbarung.
Und die existentiell radikale Durchfiihrung dieser Bereitschaft, die ja nicht
eine Angelegenheit einer reinen Theorie, sondern die Tat des konkreten Lebens
ist, wire eben die personale Ubernahme des Todes, weil in ihm alle inner-
weltliche Erfiillung scheitert und so in ihm nur lbrigbleibt das verzweilelte
Zusammenbrechen der menschlichen Endlichkeit in sich selber oder die Bereit-
schaft, den letzten konkreten Sinn des Lebens von oben, von Gott entgegen-
zunehmen.

Aber wird der Mensch diese Ekstase seines Seins, dieses Warten ob nicht
etwa Gott kommen wolle, ertragen? Wird er nicht vielmehr der ewigen Ver-
~ suchung verfallen, die Welt als die endgiiltige Offenbarung Gottes zu nehmen
und so Gott zum Sinn der Welt zu machen, daBl die Welt der Sinn Gottes wird?
Gab es jemals auBlerhalb der christlichen Geschichte eine Philosophie, die die-
ser Versuchung nicht unterlegen wiére, angefangen von den Griechen bis zu
Hegel? War aller dieser Philosophie Gott nicht letztlich doch immer wieder
die ,anima mundi“, der Gott, der nur in der Welt selbst wesen kann als ihre

- Innere Verklidrung, als ihr geheimer Absolutheitsschimmer? Und ist nicht dieser
ewige Siindenfall in der Geschichte der Philosophie, nicht nur im Gebiet des
Erkennens, der Ausdruck dessen, was im Leben des unerlésten Menschen,
existentiell immer aufs neue geschieht: Gott nur das sein zu lassen, was die
Welt ist, Gott zu machen nach dem Bilde des Menschen, Frémmigkeit zu fas-
sen als Andacht zur Welt, die Méglichkeiten des Menschen nicht nach den
Moghchke1ten Gottes zu bemessen, sondern nach dem, was der Mensch selbst
von sich aus davon zu realisieren vermag? Aller Géstzendienst ist nichts als
der konkrete Ausdruck fiir die existentielle Haltung des Menschen, die aufbaut.
auf dem EntschluB, Gott nichts sein zu lassen als nur die urspriingliche Einheit
der Michte, die diese Welt und die Schicksale des Menschen durchwalten.
Und selbst die geistige Philosophie eines Hegel betet noch einen Gétzen an:
den absoluten Geist, der im Menschen und seiner Wesensentfaltung sich selber
findet. Und die tragisch-heroische Philosophie eines Heidegger hat auch ihren
Gotzen: Wenn der Mensch von sich allein aus nur zum Tode ist, dann mu8
fir. diese Philosophie eines letzten Ressentimentes eben auch fiir alles und-
jedes der Tod das letzte sein: weil der Gott des Menschen filr diese Philo-
sophie nicht mehr sein darf als der Mensch selbst, betet sie den Tod als
ihren Gott an, ist fur sie das Hichste das Nichtigste; das Sein und das Nichts
sind dasselbe.



Passion und Aszese 31

¢ Aber Gott ist eben mehr als der Mensch und als die Welt und ihreMichte, und
als dieses ,Mehr als Welt" ist er in das Dasein des Menschen eingebrochen
und hat die Welt, hat das, was die Theologie Nalur nennt, gesprengt. Er -hat
sich in Jesus Christus geoffenbart. Diese Offenbarung ist geschehen in der
gweifiltigen Einheit der Mitteilung des libernatiirlichen Seins und des Wortes.
Und letzter Sinn dieser Ofienbarung ist die Offenbarung der 86Ea deod, der
Herrlichkeit Gottes durch das Herausrufen des Menschen aus der Welt hinein
in das Leben Gottes, der. sein persinliches Leben als der iiber alle Welt Erha-
bene, als der Dreipersénliche in unzugingiichem Lichte fiihrt. Dadurch tritt
Gott dom Menschen unmittelbar gegeniiber mit einer Forderung und einem
Ruf, die den Menschen aus seiner von der Natur vorgezeichneten Bahn, die im.
Horizont der Welt verlaufen wire, herausschleudert.

Damit entsteht eine Transzendenz der Aufgabe und Bestimmung des Men~
schen, die notwendig immer irgendwie als Widerspruch empfund:n wird zu
Natur und Welt, denen die Versuchung, sich in sich zu runden, wesenhaft inne-~
wohnt, die Versuchung, sich zwar vor Gott als dem letzten Grund und Hinter-
grund, aber doch wesentlich in sich selbst zu vollenden, eine Versuchung, die
solange unbewiltigt bleibt, als der Mensch nicht existentiell, und zwar ohne:
Verfédlschung, jenes Vorkommende auf sich nimmt, das die innerweltliche
Sinnrundung des menschlichen Daseins als Ganzes in Frage stellt, den Tod.
Die ,Natur* (im theologischen Sinn) d. h. alles Endliche, das nicht aus und in
unmittelbarer Begegnung mit dem freien, redend sich offenbarenden Gott
entsteht, hat, abgesehen von ihrer Todessituation (die natiirlich eine Qualitat
des gesamten menschlichen Daseins ist), immer die Tendenz, in sich zu ruhen,
die geschlossene Harmonie ihres immanenten Systems aufrechtzuerhalten
und zu vollenden. Tritt solcher Natur Gott als sich Offenbarender gegeniiber,
so ist damit die unmittelbare Moglichkeit gegeben, daB er dem Menschen
Befehle gibt, die nicht mehr gleichzeitig die Stimme der Natur, nicht ,lex
naturae“ sind. Und ruft Gott den Menschen in diesem Befehle seines Offen-
barungswortes zu einem tiibernatiirlichen, tiberweltlichen Leben, wie esin der
Offenbarung Christi tatséchlich geschehen ist, so ist solcher Befehl immer
notwendig ein Aufbrechen der Gerundetheit, in der die Welt in sich selber
ruhen mochte (weil sie den Tod flieht), ist so eine Degradation, in der die Welt,
auch die gute, auch insoweit sie géttlicher Wille und Gesetz ist, zur Vorldufig-
keit, zu einem Ding zweiter Ordnung wird, einem MaBstab unterworfen, der
ihr nicht mehr innerlich und eigen ist. Der Akt existentieller Bereitschaft zu.
dieser Aufsprengung und Degradation der Welt muB also, von unten, vom
- Menschen her geschehen, dort geschehen, wo vom Menschen her dieser Gesamt-
bestand menschlicher Wirklichkeit in Frage gestellt wird, im Tode. HeiBt also
der Akt des menschlichen ,Sich-Gott-zur-Verfligung-stellens“, insofern er
Annahme des Neuen, Aufnahme des Lebens Gottes ist, Glaube, so heifit der-
selbe Akt insofern er radikale Relativisierung alles Innerweltlichen, Aufgabe-
des eigenen Seins in das Leben Gottes ist, Tod, der wiederum natiirlich nicht
als ein blofl punktférmiges Vorkommnis am Ende des menschlichen Lebens
verstanden werden darf, sondern als eine Situation, die grundsitzlich das
ganze Leben des Menschen durchherrscht.



32 - " Karl Rahner S.J.

Mit dieser christlichen Glaubens- und Todessituation des Menschen ist nun
aber eine Opferung der Welt, ein Verzicht, eine Weltflucht, eine Hingabe ihrer
Giiter und Werte mdglich, die wesentlich iiber die hinausgehen kann, die
sinnvoll dann denkbar wire, wenn diese Giiter und Werte in einer natiir-
lichen Ordnung die hochste Erfiillung der dem Menschen abverlangten Aufgabe
seiner Existenz wire. Das einzig denkbare, gleichsam von unten erfolgende
Bekenntnis des Menschen zu dem iiber die Welt hinausrufenden Gott der Offen-
barung ist darum eine Opferung der Welt iiber das in einer innerweltlichen,
wenn auch theonomen Ethik sinnvolle MaB hinaus. Denn dadurch kann der
Mensch existentiell bekennen, daB Gott den Mittelpunkt der menschlichen
Existenz aus der Welt hinausverlegt hat, daB er durch eine ,fuga saeculi“
seine innerweltliche Existenz in ihrem immanenten Sinne aufhebt, daB mit
anderen Worten der Mensch die Todessituation, die dies ja eigentlich immer
schon tut, nicht flieht, sie nicht miBSdeutet, sie auch nicht innerweltlich zu
bezwingen sucht, sondern den Tod als vernichtende Passion bestehen 148t
ihn dennoch frei auf sich nimmt und jene schwebende Identitdt von , Miissen
und Wollen“ vollzieht im gottgewirkten Glauben daran, daB die Bejahung
des Lebens, die in dieser Freiheit zum Tode noch geschieht, durch freie Gnade
von oben ihre Erfiillung findet im Leben Gottes selbst. Und alle christliche
Aszese, die die kimpfende Selbstbeherrschung reiner Ethik, die ,,moralische“
Aszese immer grundsétzlich {iberbietet (was nicht notwendig heiBt, daB sie
immer und iiberall mehr ,leisten” muB als diese, und was auch nicht heiBt,
daB der Akt moralischer Aszese nicht konkret den Charakter christlicher
Aszese haben kdnnte), ist somit nichts als das Vorgreifen auf den christlichen
Tod als den radikalsten Akt des Glaubens, ist, wie die urchristliche Didache
betet, ein Vorbeigehenlassen der Welt, damit die Gnade komme. Das Christen-
tum ist so wesentlich ,fuga saeculi“, weil es Bekenntnis zu dem persdnlichen,
in Christus frei sich offenbarenden Gott der'Gnade ist, der Gnade, die nicht
die Erfiilllung des immanenten Dranges der Welt zu ihrer Vollendung ist,
wenn sie auch eschatologisch diese Weltvollendung iiberbietend herbeigefiihrt.
Und alle konkrete christliche Aszese ist nur eine realistische Verwirklichung
solch wesenhaft christlicher Weltflucht, und darum ist schon bei Paulus Taufe
und Glaube eins mit der Idee des Sterbens und ist alle Leidenserfahrung ein
»tigliches Sterben®, ,Stigma Christi“, Ansichtragen der ,Nekrosis Christi®.

Christliche Aszese ist so mehr als moralische Aszese; sie ist in einem
gewissen Sinne weniger als mystische Aszese, vorausgesetzt, daB wir
‘unter mystischer Aszese den Versuch verstehen, durch diese Aszese das Kom-
‘men Gottes in die Welt, das Aufleuchten des Géttlichen im Menschen gleich-
sam vom Menschen her zu erzwingen. Denn christliche Aszese ist Akt des
‘Glaubens an den freien Gott von oben. Mystische Aszese glaubt, daB gewisser-
maflen die Entleerung des Seelengrundes, seine Freimachung von der Welt
das Einstrémen des Absoluten in diesen Grund notwendig mit sich bringt.
Christliche Aszese, die in ihrem materiellen Gehalt ebenso radikal sein kann
wie mystische Aszese, weil sie ihr MaB eben am Tode hat (und die darum in
-der Geschichte des Christentums auch die seltsamsten Amalgamierungen mit
mystischer Aszese eingegangen ist,) weiB, daB Gottes Gnade auch dann noch

~



Passion und Aszese 33

frei ist, wenn der Mensch seine Entwerdung in den Tod restlos volizogen hitte.
Sie ist eben Akt des Glaubens an die freie Gnade Gottes. Darum ist sie
aber auch, sie selbst, Akt des Glaubens an den Gott, der noch groSer ist als
die Aszese, und darum auch Akt des Glaubens daran, da8 der freie Gott auch
jene Taten des Menschen segnen und zu einem Schritt hin vor sein Angesicht
werden lassen kann, die diesen Sinn nicht schon von sich aus an sich tragen,
wie das Sterben der Weltflucht, die auch nur dann sinnvoll ist, wenn sie ein
Hineinsterben in das Leben Gottes ist. Falls der Mensch sich nur einmal der
Forderung des sich offenbarenden Gottes in der Aszese des Glaubens unter-
worfen hat, kann Gott auch seinen Dienst an der Welt, die doch seine Schiip-
fung ist, in Gnaden annehmen als Weg zu ihm, der jenseits der Welt ist, so
daB der Mensch dem absoluten Gott nicht nur begegnet im radikalen Wider-
spruch zur Welt, nicht bloB in der Todessituation als solcher, sondern auch
in der Welt. Wenn sich der Mensch einmal unter das Kreuz gestellt hat und

. mit Christus gestorben ist, eingegangen in das Dunkel des Glaubens und in
die Ekstasis der Liebe zum fernen Gott, dann kann, in der fachtheologischen
Sprache formuliert, jeder an sich gute, also auch der schon innerweltlich sinn-~
volle Akt der Gnade iibernatiirlich so erhéht werden, da8 er in seinem Ziel
und seinem Sinn hinreicht iiber seine innerweltliche Bedeutung, iiber den
»ordo legis naturae* hinaus und hinein in das Leben Gottes selbst. Diese Tat-
sache nimmt der christlichen Weltflucht jene Hybris, die ihr sonst als dem
exklusiven Weg zu Gott anhaften miifite: In seiner Weltflucht zu Gott in Aszese
muf der Christ bekennen, daB man auch durch die Welt denselben jenseitigen -
Gott erreichen kann, den zu finden der Christ die Welt versinken lieB. Wer
Jungfrau ist um Gottes Willen, muf3 bekennen, dafl die Ehe ein Sakrament
ist; wer die vita contemplativa der Weltflucht lebt tut es nur dann christlich,
wenn er lebendig weiB, daB Gott auch die vita activa der innerweltlichen Auf-
gabe gesegnet und zu gottlichem Leben gemacht hat. Darum gibt es, christlich
gesehen, iiberhaupt kein eindeutiges, gleichsam zahlenméiBig messbares Ver-
hiltnis zwischen weltfliichtiger Aszese und aszetischer Weltbejahung. Immer
wird der Christ beides in seinem Leben zu vollziechen haben, um durch beides

- zu bekennen, daB Gott groBer ist als unser Herz, da3 ein leeres Herz ihn nicht
herunterzwingt und ein vom Glanz seiner Schépfung erfiilltes dadurch allein
den wahren Gott noch nicht besitzt, Das konkrete Ma von Aszese und Welt-
bejahung im einzelnen Leben wird in jedem immer neu zu finden sein, aus
dem, was man Fiihrung des Geistes, Berufung und Schicksal nennt. In ihnen :
mift Gott jedem Menschen die Passion zu, die er zu seiner Aszese in einem
freien, personalen Ja leben soll, um durch diesen Tod glaubend zu bekennen
das ewige Leben.

Wir haben es bisher absichtlich verm1eden, in unserer metaphysisch-theo-
logischen Erwigung vom Tode Christi selbst auszugehen, und zwar aus
dem Grunde, weil der Tod Christi als der des Sohnes Gottes, desjenigen also,
der doch in einem wahren Sinne trotz seiner leidensfihigen Menschheit schon
auch. jenseits einer natiirlichen und siindigen Welt steht, eine Eigenart auf--
weist, die nicht restlos und im selben Sinne ‘auch- fiir das Sterben und die
Aszese des Christen gelten kann. Dennoch ist sachlich durch unsere Uberlegun-



34 Karl Rahner S.J.

gen die Aussage der Schrift erreicht, daf3 christlicher Tod, christliche Welt-
flucht und Aszese Nachfolge des Gekreuzigten, Teilnahme am Todesschicksal
dessen sind, dessen Lebensgesetzlichkeit eben auf uns durch Taufe und Glauben
iibergeht. Denn die iibernatiirliche Begnadigung des Menschen, von der wir
in unseren letzten Erwigungen ausgingen, geschieht eben nicht in irgend-
einem gleichsam neutral sachlichen Dekret Gottes als Norm und Gesetz, sondern
in der Person Christi, in der Gott als der Gott des iibernatiirlichen Lebens in
die Welt eintritt. Darum sind alle Folgerungen aus dem {ibernatiirlichen
Gnadenwillen Gottes konkret Folgerungen und Auswirkungen der Person
Christi, des Gottmenschen. Christliche Aszese als existentielles Ja zum Gott
des iibernatiirlichen Lebens ist darum ein Ja zu Jesus Christus, und speziell
natiirlich ein Ja zu jenem Modus des Erscheinens der Gnade in der Welt, der
" sich zum erstenmal im Schicksal Jesu unmittelbar enthiillte, zum Kreuz und
zum Tod. Insofern ist damit also auch gesagt, daB christliche Aszese Nachvoll-
zug der Passion Christi ist als Akt des Glaubens zu jenem Ereignis, das sich
im Kreuz endgiiltig vollzog zur Verséhnung der Welt mit Gott.

3. Folgerungen

Es seien nun noch zu dem mit dem Gesagten erreichten Verstindnis fiir den
Sinn der christlichen Aszese einige Ergidnzungen und Folgerungen hinzugefiigt.

a) Schon aus dem unter 1) festgestellten, rein formalen Verhiltnis von Pas-
sion und Aszese ergibt sich eine, auch fiir das konkrete Leben sehr bedeutsame
Folgerung: die (mogliche) Freiwilligkeit des schicksalhaften Leidens und die
Schicksalhaftigkeit der freiwilligen Aszese. Damit soll zunichst fiir die Passion
gesagt sein: Die Passion ist zunidchst und zuerst Schicksal, ein von auBlen als
Fremdes Auferlegtes, ungefragt den Menschen Uberfallendes, und sie behilt
diesen Charakter immer bei, auch dort, wo die Person dieses Schicksal restlos
bejahend auf sich nimmt. Denn sonst gibe es eben keine echte Passion. Das
Zusammenfallen von ,Miissen und Wollen“ ist darum immer aufs neue zu
vollziehen, bleibt punktférmig, von gleichsam schwebender Aktualitiit. Diese
geheimnisvolle, paradoxe Identitit von , Miissen und Wollen“ in der Passion,
die schon Aszese ist, 16scht darum die Notwendigkeit — und den Schicksals-
charakter der Passion nicht aus. Auch die aszetisch personal {ibarnommene
Passion bleibt harte, gemufite Passion. Doch muB sie, wie wir schon sagten,
personal bejaht, freiwillig sein, und nur wo sie es ist, ist sie personal bestan-
den. Dann aber ist sie auch schon ohne weiteres Akt der Aszese, auch dort,
wo kein Mehr an Verzicht iiber das schicksalhaft GemuBte hinaus geleistet
wird. Aus der inneren Zusammengehérigkeit von Passion und Aszese ergibt:
sich aber auch die Schicksalhaftigkeit der freiwilligen Aszese. Aszese ist gewiB
zunichst freie Tat der Person selbst, sei es, da8 sie das auferlegte Schicksal
frei bejaht, sei es, dafi sie dariiber hinaus in freiwilliger ,,BuBle*, in ,selbstge-
wihlter® Aszese tiber dieses schicksalhafte MafB der Passion hinausgreift. Aber
-diese zweite Art der (im iiblichen Sinn allein) freiwilligen Aszese partizipiert
doch an der Schicksalhaftigkeit und Auferlegtheit der Passion.' Denn sie ist
eben doch im letzten ein freies Ja zur Passion und holt auch in dem exi-



Passion und Aszese : 35

stentiell hochsten denkbaren MaB das auferlegte ,Miissen“ nie so ein, dafi
diese wahrhaft ausgeloscht wire. Denn auch dort, wo die Aszese freiwillige
Bufle als Mehrleistung tiber die geschickte Passion hinaus ist, bleibt sie wesent-
lich Einiibung der Passion, ist sie wesentlich gleichsam Einiibung des existen-
tiellen Ernstes und der Wahrhaftigkeit der Bejahung der gemufiten Passion.
Denn das ,Mehr* der freiwilligen BuBle und Entsagung, die freiwillige Welt-
flucht, holt trotz ihres freiwilligen ,,Mehr“ das grofite ,,Mehr“ der notwendigen
Pagsion nie ein. Die uniiberbietbare und allein totale Entsagung und Welt-
flucht ist dem Menschen schicksalhaft auferlegt und heiBt der Tod. Darum
darf auch die freiwillige Aszese nie den Charakter eines Auferlegten, des
Gehorchenmiissens, der Uber-sich-Verfiigen-Lassens durch eine héhere Macht,
den Charakter des Berufenwerdens verlieren. Diese Einheit schicksalhaften
Leidens, das frei iibernommen wird, und freier Aszese, die als Geschick getra-
gen wird, zeigt sich ja auch in der konkreten religiésen Erfahrung, in der
immer wieder diese Momente in einem zeitlich geordneten Rhythmus erschei-
nen: Schicksalhaftes Leiden wird Anlafl zur Bekehrung in freie Aszese hinein
und diese freie Aszese wird gleichsam wieder uberwaltlgt durch 'die noch
grofere Not erneuter Passion.

b) Aus dem Gesagten ergibt sich auch, daB s einer ,Berufung® in irgend-
einem Sinne zur freiwilligen christlichen Aszese bedarf: Insofern sie frei auf
den Tod vorgreift und zum Ausdruck des Glaubens an das durch Gott aus
Gnade von oben her geschenkte Leben Werte opfert, die zur Darstellung einer
rein innerweltlichen Vollendung notwendg wéiren (Ehe, Reichtum usw.), tut
sie etwas, wozu der Mensch von Gott ermichtigt sein mufl. Denn so sehr
»a priori* einsichtig sein mag, daB ein solch aszetisches Opfer Ausdruck des
Glaubens an das Leben der Gnade sein k ann, so ist damit noch nicht bewie-
sen, daf3 solcher Ausdruck von Gott gewollt ist und auf Annahme durch ihn
rechnen kann. Dal3 es Aszese (insofern diese die ,moralische“ iiberschreitet)
geben darf, kann daher nur aus der Offenbarung gewufit werden, der ,Rat“
zu solcher Aszese nur durch sie gegeben, nie hingegen durch eine natiirliche
Ethik begriindet werden. Das Neue Testament allein ,erlaubt® und ,beruft®
grundsétzlich allein und zum ersten Mal zur eigentlichen Aszese. Die Giiltig-
keit und Richtigkeit ihrer bestimmten Formen steht daher auch grundsitzlich
unter dem Spruch der Kirche. Schon von diesem Gesichtspunkt her ist Aszese
als dauernde Lebenshaltung, wie sie sich in den Orden realisiert nicht eine
rein private, sondern eine kirchliche Angelegenheit, und dies nicht blo8 hin-
sichtlich der sozialen Organisationsformen als solcher, sondern auch hinsicht-
lich der Aszese, die der Einzelne in diesen Orden lebt. Daher war das Leben
der sich Gott weihenden Jungfrauen in der alten Kirche schon ein Stand, auch
bevor dieses Leben in ordensmiBiger Gemeinschaft organisiert war. Wie diese
allgemeine, offenbarungsméifBige Berufung zur speziellen und konkreten Beru-
fung des Einzelnen’wird, gehort nicht mehr in den Rahmen dieser Uberle-
gungen.

¢) Insofern Gott zu solcher ,,Geste“ des Glaubens an das ewige Leben sinn-
voller Weise erst (aufs Ganze gesehen) auforisiert in dem Augenblick der
Heilsgeschichte, in dem das Heil von oben (die Gnade) in ihre eschatologische

>



36 Karl Rahner S.J.

Parusiesituation eingetreten ist, hat christliche Aszese einen eschatologischen
Charakter: weil mit Christus das Ende der Zeiten schon angebrochen ist und
die Gnade schon wirklich in einer Weise ,,da ist“, die vor Christus nicht gegeben
war, darf nun der Mensch innerweltliche Werte fallen lassen, um glaubend
nach dieser Gnade zu greifen, Werte, die er in jenen Zeiten hatte festhalten
miissen, in denen das ewige Leben unter uns noch nicht erschienen war.

d) Es ist schon auf die eigentiimliche ,Gebrochenheit“ der christlichen Aszese
(wie wir vielleicht das Gemeinte auch nennen kénnen) hingewiesen worden:
Christliche Aszese darf sich selbst nie zum exklusiven Weg zum Gott der
Gnade machen. Die ,fuga saeculi® ist immer durchkreuzt durch die Liebe zur
Welt, die sich — sie selbst! — durch die Gnade, die sie verklirt, bestitigt und
ewig giiltig weil. Diese ,,Gebrochenheit“ der christlichen Aszese ist nicht wie
bei der mystischen Aszese (zumal in den dualistischen Systemen) ein unver-
meidliches, aber widerwillig gemachtes Zugestindnis an den Zwang duflerer
Umsténde, die es unméglich machen, ,von Aszese allein zu leben*, diese
»Gebrochenheit® der christlichen Aszese ergibt sich vielmehr aus der inneren
Natur der Sache selbst: Christliche Aszese will gar nicht ,hundertprozentig*
sein. Daher gibt es keine christliche Lebensform (auch nicht im Ordensleben),
die schlechterdings ausschlieBlichvon der ,fuga saeculi“, jenseitiger Menschen*
her konstruiert sein diirfte. Christlich gibt es zwischen Weltflucht und Welt-
liebe, die beide gottgesegnet sein miissen, sollen sievor ihm anerkannt werden, -
und die beide nur gesegnet werden, wenn sie sich selbst gegenseitig aner-
kennen, nirgends ein glattes Entwerder-Oder, sondern nur nach des Einzelnen
Gabe ein Mehr oder Weniger. Und darum gibt es fiir das konkrete christliche
Leben auch kein ,Rezept“, durch das allgemein giiltig und fiir immer gesagt
werden kénnte, was des Einzelnen besondere Gabe zu sein habe: Das Lassen
der Welt, um Gott im Glauben zu finden und so die gelassene Welt von Gott
einst wiedergeschenkt zu erhalten, oder die Liebe zur Welt, die deren Leben
liebt und deren Tod in glaubiger Geduld bejaht und in beiden — von Gott
geschenkt — Gott findet. '

Diese theoretische Unformulierbarkeit gilt nicht nur fiir die Lebensgesetz-
lichkeit des einzelnen Christen, sondern auch fiir die ,,Gabe“, die der Geist den
einzelnen Zeiten der Welt und der Kirche zuteilt. Auch hier sind im letzten
nicht Gesetze abzuleiten, sondern berufendeImperative zu vernehmen. Welches
der Imperativ dieser unserer Stunde sei, das zu ergriinden ist nicht Aufgabe
dieser bloB8 theoretischen Uberlegung. Aber kénnte nicht der Christ einem
wilden Protest, dafl das Christentum die Erde nicht liebe, unter gelassenem
Licheln begegnen mit der Frage, warum der Protestierende nicht mit der
Mboglichkeit rechne, dal das Christentum sich eben vielleicht anschicke, mit
einer Kraft und Innigkeit diese Welt neu zu lieben, deren der Protestierende
gar nicht fihig sei; denn schlieBlich liebt der doch am innigsten und treuesten,
der seine Liebe frei verschenken kann. Frei schenken kann nur der, der nicht
muB. So aber steht der Welt gegeniiber nur der Christ. In seiner Aszese wird
er frei, nicht um sein Herz zu verschlieBen, sondern um es zu verschenken, an
Gott und an die Welt.





