
37 

Die neunfache Form der Aszese 
Von der Einübung christlicher Vollkommenheit 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Wer von christlicher Aszese spricht, denkt dabei vielfach • und zwar mit 
Recht • an die drei Ordensgelübde der Armut, der Keuschheit und des Gehor- 
sams, die aus den •evangelischen Räten" Jesu Christi hervorgegangen sind. 
Diese drei Formen des aszetischen Lebens (Verzicht auf äußeren Besitz, Samm- 
lung der Seele auf die unmittelbare, ausschließliche Liebe zu Gott, Unterord- 
nung des eigenen Willens unter den göttlichen, mit welchen Worten nichts 
Erschöpfendes gesagt, sondern nur eine erste Andeutung gegeben ist) stellen 
einen Organismus dar, dem keine vierte Form hinzugefügt werden kann; sie 
sind den drei Grundtrieben des gefallenen Menschen (Habenwollen, Genießen- 
wollen und Geltenwollen) entgegengesetzt; sie entsprechen den drei Ver- 
suchungen Christi in der Wüste, und welche aszetische Weisung und Übung 
man etwa auch aufstellte und verwirklichte, sie ließe sich in die genannte 
Dreiheit einordnen. Eben darum wird ihre Darbringung ja ein •Ganz-opfer" 
genannt. 

Das hat zum Grunde, daß das Gelübde der Armut wesentlich der Beziehung 
des Menschen zur Außenwelt, das Gelübde der Keuschheit wesentlich der 
Bereitung der Seele für den Einstrom der göttlichen Liebe und das Gelübde 
des Gehorsams wesentlich der Bindung des Menschen an Gottes Willen, dem 
Aufnehmen des Gotteswillens in den eigenen gilt. Diesen drei Verhältnissen 
aber ist kein viertes zur Seite zu stellen; sie erschöpfen den Kreis des mensch- 
lichen Lebens und seiner Aufgaben. Armut, Keuschheit und Gehorsam füllen 
den ganzen Kreis der aszetischen Übung; insofern kann stets nur von drei 
Formen der Aszese gesprochen werden. Sie zusammen bedeuten den Weg 
zur Vollkommenheit, zu der wir nach Mt5,48 als Christen alle aufgerufen 
sind. Wer die Idee der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams restlos und 
rein erfüllen könnte, der hätte das Ziel der Vollkommenheit, soweit unsere 
Mitarbeit aufgerufen ist, bereits erreicht. 

Was die wörtliche Verwirklichung von Armut, Keuschheit und Gehorsam, 
also die Befolgung der evangelischen Räte angeht, so spricht die Kirche nicht 
dem einzelnen Mönch oder der einzelnen Nonne die Vollkommenheit zu, son- 
dern nennt den Stand, für den die Gelübde gelten, den Stand der Vollkommen- 
heit; sie spricht dadurch aus, daß mit den drei Gelübden zunächst nur auf 
drei Formen des christlichen Strebens, der christlichen Heiligung hingewiesen 
ist, daß aber deren nächste äußere Erfüllung noch nicht die christliche Voll- 
kommenheit bedeutet. Auch wer grundsätzlich auf Eigenbesitz verzichtet hat, 
auch wer grundsätzlich und ausschließlich der göttlichen Liebe zugewendet 
lebt, auch wer grundsätzlich und stets dem Willen eines geistlichen Vorge- 
setzten folgt, hat damit die Aufgabe des Christen nicht ein für allemal erfüllt, 
sondern sich nur in Lebensformen begeben, in denen ihre Erfüllung mit beson- 
derer Dringlichkeit angestrebt werden soll und • insofern in der Ablegung 
der Gelübde eine diesbezügliche Hilfe liegt • auch angestrebt werden kann. 



38 Dr. Bernhard Martin 

Alles Äußere und Sagbare des aszetischen Lebens und Strebens dient einem 
unendlich hohen, einem unendlich fernen Ziel. Aszese ist kein moralisches 
Training, keine •katholische Werkelei", kein Versuch zur •Selbsterlösung", 
sondern aktive Nachfolge Jesu Christi, in seinen Tod, aber auch in sein Leben 
hinein. Es ist klar, daß dies auf Erden nur gradweise, nicht vollkommen 
erreicht werden kann. 

Die Ordensgelübde gehen zunächst auf die wörtliche Nachfolge Christi in 
äußerer Armut, in dem Verzicht auf Ehe und Familie und dem unmittelbaren 
Gehorsam unter einem geistlichen Vorgesetzten. Mit jeder äußeren Erfüllung 
wird aber zugleich auch eine innere verwirklicht werden müssen, jedenfalls 
soweit und solange die Seelenkräfte des Menschen noch von selber stark 
zusammenwirken. 

Aber an dieser Stelle wird deutlich, daß in Wirklichkeit Äußeres und Inneres 
auf die Dauer nicht immer, nicht mit Notwendigkeit zusammenfallen. Es kann 
ein Mensch grundsätzlich auf persönlichen Besitz verzichtet haben, an die ihm 
zukommenden Gebrauchsgegenstände bis zu Rosenkranz und Meßbuch aber 
doch so gewöhnt sein, daß das Wort von der •Armut" eigentlich die Gültig- 
keit verliert. Ebenso kann der Mensch zwar keusch im Sinne der Enthaltsam- 
keit leben, in seiner Seele aber gleichwohl Regungen und Vorstellungen tragen, 
die ihn hindern, •sponsa Christi" im Vollsinne zu sein. Entsprechend ist es mit 
dem Gehorsam: auch wo der Wille eines Oberen widerspruchslos anerkannt 
wird und lebenbestimmend wirkt, bleibt für innere Willkür noch Raum genug; 
auch da bestimmt der Gehorsam nicht von vornherein und eigengesetzlich das 
Ganze des Lebens. Auch wer sich auf den äußeren Gehorsam verpflichtet hat, 
steht in der Aufgabe, den inneren immer besser und tiefer zu erlernen. Die 
Ordensgelübde bedeuten also • wenn wir einmal von ihrem unmittelbaren 
Wert als Akt der Gottesverehrung absehen • nur Anweisungen, Lebenshilfen, 
Lebensformen, Schulungsprinzipien, Mittel zur Erlangung der vollkommenen 
Gottesliebe. 

Im Grunde geht es hier, wie in Wahrheit im Leben überhaupt, um das Ver- 
hältnis des Menschen zu Gott. Der Obere, dem das Ordensmitglied untersteht, 
ist Stellvertreter Gottes. Ihm, Gott selbst, gilt zutiefst oder soll gelten der 
Gehorsam; Sein göttlicher Wille soll zutiefst erfüllt werden. Im Hinblick auf 
Ihn soll auch die Keuschheit dargelebt werden (die wesentlich nicht in Ent- 
haltung von etwas, sondern in Hinwendung zu etwas besteht). Dem Gott 
entstrahlenden Reichtum endlich gilt auch alle äußere Armut, die in sich selbst 
nur Schulungswert besitzt. Die Gelübde, bzw. die ihnen folgenden Lebens- 
formen sind zwar nicht bloße Symbole, wohl aber Realsymbola, und die Rea- 
lität, die sie zugleich darstellen und erschließen, ist jenseits der irdischen 
Sichtbarkeit. Sie sind es nicht zuletzt um Christi willen. Er hat als einziger 
auf Grund seiner göttlichen Würde die Vollkommenheit irdisch dargestellt, 
auf daß wir Ihm nachfolgen sollten und könnten, Ihm gleichförmig und Seines 
Wesens teilhaftig würden. Er ist das vollkommene Vorbild jedes Strebens und 
Lebens in Armut, Keuschheit und Gehorsam, nicht nur sein Vorbild, sondern 
seine Sinnquelle und seine Erfüllung, die immer tiefer beglückend erfahren 
wird, je weiter der Mensch auf dem aszetischen Weg voranschreitet. 



Die neunfache Form der Aszese 39 

Der Stand der Vollkommenheit ist der, in dem mit besonderer Intensität, 
in besonderer Gestalt, sozusagen von Berufs wegen nach der Vollkommenheit 
gestrebt wird, und zwar gilt dieses Streben zutiefst nicht dem persönlichen 
Heile dessen, der sich ihm widmet, sondern Christus, dem Gottesreich, der 
Kirche, der Christenheit, allen Menschen auf Erden. Jedes Ordensmitglied 
strebt und leistet stellvertretend; jedem hat, grundsätzlich, der Dank der 
ganzen Kirche, also auch der Laien zu gelten. 

Trotz des besonderen Charakters des Ordenslebens aber und trotz des 
Herausgehobenseins, das den Stand der Vollkommenheit vor der übrigen 
Christenheit kennzeichnet, ist das Streben nach Vollkommenheit eine allge- 
mein christliche Aufgabe, die jeder ernst Wollende an seinem Orte und mit 
seinen Mitteln erfüllen sollte. Was im Grunde mit Armut, Keuschheit und 
Gehorsam gemeint ist und was sich im Ordensleben im Realsymbol darstellt, 
geht in Wirklichkeit jeden Christen als seine ureigene Sache an; die Tatsache, 
daß der Stand der Vollkommenheit aus der übrigen Christenheit heraus- 
gehoben ist, sollte den Blick dafür nicht trüben. Man braucht nur das Leben 
unvoreingenommen und aufmerksam zu betrachten, und man findet sich, 
wofern man überhaupt zu den christlich Strebenden gehört, mitten in Auf- 
gaben stehend, die grundsätzlich besser als durch die Normen •Armut", 
•Keuschheit" und •Gehorsam" nicht angedeutet werden können. Der Satz 
•Ihr sollt vollkommen werden" gilt für alle, wo immer der Einzelne stehen 
mag. Armut, Keuschheit und Gehorsam sind in ihrem Vollsinne zwar •evan- 
gelische Räte", keine unbedingten Gottesgebote; sie stehen aber als allge- 
meine Normen über und in jedem Christenleben. Für den Einzelnen handelt 
es sich nur darum, die jeweils aufgetragenen und nächsten Formen der Erfül- 
lung zu erkennen und zu leisten. Der Wille hierzu kann sich an der Erkennt^ 
nis des Möglichen und Nötigen speisen; die Erkenntnis des Möglichen und 
Nötigen aber liegt nicht seit Anfang des Christentums einfach als Schema 
fest, so daß sie lediglich weitergegeben zu werden brauchte. Im folgenden 
soll daher aus der Erfahrung und in der Sprache unserer Zeit einiges über die 
Aszese als den Weg christlicher Heiligung gesagt werden, was vielleicht die- 
sem oder jenem dienen kann. 

Der Mensch hat es bei den Normen von Armut, Keuschheit und Gehorsam 
nicht nur mit der angedeuteten dreifachen Aufgabe (Loslösung von der Welt; 
Hinwendung auf Gott, Erfüllung durch Gott) zu tun; er ist selber dreigestaltet1. 
Zunächst und äußerlich haben wir alle einen Leib, der ein Teil der sichtbaren 
Schöpfung ist und uns mit der sinnlichen Außenwelt in Beziehung setzt. 
Sodann haben wir eine Seele, die unser eigentliches Innenleben ausmacht. 
Endlich aber ist die Seele, die sich an den Leib gebunden und von ihm beein- 
flußt sieht, auch einem allgemeinen Geistigen hingegeben: wir sind auch des 
Denkens, des überpersönlichen Erkennens fähig. Dementsprechend verhalten 
wir uns der Welt gegenüber stets dreifach: es gibt keine leiblichen Taten, in 

1 Im folgenden liegt die in der heutigen empirischen Psychologie üblich gewordene 
Dreiteilung des Menschen in Leib-Seele-Geist zugrunde, die sich, soweit sie nicht 
metaphysisch verstanden wird, als sehr fruchtbar für die Erforschung und Beschrei- 
bung des menschlichen Seelenlebens erwiesen hat. 



40 Dr. Bernhard Martin 

denen nicht seelische Regungen und objektive Gedanken mitbestimmend 
wären, keine seelischen Regungen, die sich nicht auch leiblich äußerten und 
auch Geistiges enthielten, keine Gedanken, die nicht Gefühle enthielten oder 
erzeugten und nicht, direkt oder indirekt, nach Verleiblichung drängten. Das 
Menschen-, das Seelenwesen, obzwar wesentlich stets ein Eines und Ganzes, 
tritt stets in der Dreiheit auf, die man mit leiblich, seelisch und geistig andeu- 
ten könnte. Diese Dreiheit kommt nun auch zu Ausdruck und Wirkung bezüg- 
lich der drei Grundformen des aszetischen Lebens in Armut, Keuschheit und 
Gehorsam. Einer genaueren Betrachtung ergeben sich darum nicht nur drei, 
obwohl diese die Grundformen sind, sondern neun Formen der Aszese: es gibt 
äußere Armut, seelische Armut und geistige Armut; es gibt leibliche Keusch- 
heit, seelische Keuschheit und geistige Keuschheit; es gibt einen äußeren, 
einen seelischen und einen rein geistigen Gehorsam. Von dieser neunfachen 
Form der Aszese eine genaue Vorstellung haben bedeutet nicht nur eine 
Befriedigung für die Erkenntnis, sondern auch einen Antrieb zu entsprechen- 
dem Leben, Streben und Handeln. Wie die Verkündigung und Mahnung aus 
Priestermund das Streben zum Guten hin hervorruft und stärkt, so auch, 
grundsätzlich, jede Erkenntnis der Wahrheit. 

Wie über alles im Leben der Kirche, so läßt sich auch über die Aszese 
grundsätzlich in zweifacher Art sprechen. Die erste könnte man deduktiv 
nennen. Ihr zufolge kann und muß alles den Menschen Angehende aus dem 
göttlichen Wort und aus dem Zeugnis derer abgeleitet werden, die dem gött- 
lichen Wort in Sonderheit zu dienen berufen und fähig sind. Die Aszese ist 
ein besonderes Aufgabenfeld auch für die Theologie. Die zweite Art könnte 
man induktiv nennen. Sie überspringt nicht die göttliche Lehre, ist vielmehr 
inhaltlich ihr ganz und gar gemäß, aber sie knüpft großenteils an die Einsicht 
des Einzelnen an und an seine Erfahrung, bzw. die Möglichkeit seiner Erfah- 
rung. Diese zweite Art soll hier angewendet werden. Die vorliegende Arbeit 
erschöpft ihr Thema nicht und bringt zum Problem der Aszese, obwohl sie 
es mit einer gewissen Systematik behandelt, keine vollständigen Gedanken, 
die einfach zu glauben und zu übernehmen wären. Sie beschränkt sich darauf, 
Andeutungen zu geben, gewissermaßen Keime, die im Erdreich des Herzens 
oder Geistes aufgehen, gedeihen, blühen, schließlich Früchte bringen können. 
Wie jede Leistung im Leben, so kann sich auch die aszetische Übung dort am 
fruchtbarsten entfalten, wo der einzelne Mensch sie selbstschöpferisch auf- 
greift. Je mehr sich ein jeder selbst über Sinn, Möglichkeit, Verheißung und 
Segen der aszetischen Übung klar wird, je besser er selbst imstande ist, sie zu 
ergründen, zu verwirklichen, zu vertreten, je klarer über ihm selbst das Licht 
des schlechthin wunderbaren Organismus der neunfachen Form der Aszese 
erstrahlt, umso kräftiger, sicherer und gesegneter wird er im allgemeinen 
sich persönlich der aszetischen Übung weihen. Wer die neunfache Form der 
Aszese selbsttätig erkennt, versteht dadurch in neuer, erleuchtender Art einer- 
seits die Sonderstellung des •Standes der Vollkommenheit" im Ganzen der 
Kirche, andererseits aber auch die Gemeinschaft, in der die Laien in Wirklich- 
keit mit den Ordensmitgliedern leben oder leben sollten. Diese stellen im 
Realsymbol vor uns hin, was aller Sache ist. 



Die neunfache Form der Aszese 41 

Mit der Idee der Aszese, bzw. ihrer neunfachen Form wird nun auf ein 
unendliches Ziel, auf ein irdisch Unerfüllbares hingewiesen. Es mag einer in 
der Erfüllung soweit gekommen sein wie immer, über ihm leuchtet wieder 
und wieder eine Aufgabe in jedem Sinne des Wortes. Gerade die Höchstbegna- 
deten haben am stärksten ihr Ungenügen erfahren; die •größten" Heiligen 
haben am quälendsten an ihrer Unvollkommenheit gelitten. Die neun Formen 
des aszetisehen Strebens stellen neun Zielbilder vor uns hin oder neun Wege 
zu einem ewigen Ziel; je stärker man zu ihnen aufblickt, je dringlicher man 
auf ihnen schreitet, umso tiefer erfährt man die Solidarität mit allen anderen, 
die ebenfalls zu ihnen aufblicken und ebenfalls unterwegs sind. Bevor aber von 
den neun Formen der Aszese im einzelnen gesprochen wird, muß noch Eines 
im voraus gesagt werden: 

Die irdische Sprache ist nicht imstande, allem Wesentlichen gerecht zu 
werden; eigentlich kann man mit ihr nur das äußerlich Sichtbare, nur das 
Stofflich-Erfahrbare zureichend andeuten. Was z. B. der dreifaltige Gott in 
Wahrheit und Ewigkeit ist, das wird in der menschlich sagbaren Formel von 
den •drei Personen in einer Natur" nur wie durch ein feines Echo des sich 
offenbarenden Wortes zu einem zwar wahrheitsgemäßen, nicht aber von ferne 
erschöpfenden Klang. Alles menschliche Sagen bleibt immer nur ein •Berüh- 
ren Seines Gewandes". Um uns im Irdischen zu verständigen, müssen wir 
wieder und wieder Dinge trennen und jeweils für sich gesondert beschreiben, 
die in Wirklichkeit gar nicht getrennt sind, sondern vielfältig ineinander 
fluten. Leibliches, Seelisches und Geistiges etwa gibt es im Erdenleben 
nirgends rein für sich; sie treten immer in Gemeinschaft miteinander auf. 
Trotzdem muß man, um überhaupt über sie sprechen zu können, so tun, als 
könne man sie von einander lösen und jeweils als etwas in sich Bestehendes 
behandeln. Ähnlich- ist es mit den drei Grundformen der Aszese. 

Nicht zufällig, sondern aus tiefer Notwendigkeit werden die drei Gelübde 
meist zusammen abgelegt. Armut, Keuschheit und Gehorsam sind nicht nur 
ein unergänzbarer Organismus, sondern, eben weil sie einen Organismus dar- 
stellen, auch nicht jeweils einzeln ohne die zugehörigen Geschwister denkbar. 
Es ist ein, freilich unvermeidbarer, Notbehelf, wenn über die neun Formen 
der Aszese im folgenden jeweils im besonderen gesprochen wird, Was mit der 
Betrachtung gemeint ist, ergibt sich nur der Zusammenschau und einer Ver- 
einigung in einer Sphäre, in die die irdischen Worte nicht hineinreichen. Schon 
eine einfache Pflanze, ja, eine einzelne Blüte kann man mit Worten nicht 
zureichend beschreiben; erst recht ist kein Mensch mit Worten erschöpfend zu 
charakterisieren. Wie sollte es anders sein bei allem das göttliche Wesen und 
Wirken Betreffenden? Vielfach gehört das, was erst im weiteren Gang der 
Betrachtung ausgesagt werden kann, wesentlich an eine frühere Stelle; die 
neun Formen der Aszese sind im Grunde und im Ziele nur eine einzige. 
Christus, unserem Herrn, sollen und dürfen wir ähnlich, Seines göttlichen 
Wesens sollen und dürfen wir, soweit es auf unsere Mitarbeit ankommt, teil- 
haftig werden. Bei aller aszetisehen Übung handelt es sich um Läuterung, 
Wandlung, Erfüllung des jeweils einen menschlichen Wesens durch den einen 
göttlichen Meister von uns allen. 



42 Dr. Bernhard Martin 

I. 

Armut 

Christus hat einem reichen Jüngling, der seinen Worten zufolge •das ewige 
Leben" gewinnen wollte, über die Erfüllung der ihm bekannten und, wie er 
versicherte, von ihm bereits erfüllten Gebote hinaus die Weisung gegeben: 
•Willst du vollkommen sein, so gehe hin, verkaufe, was du hast, und gib es 
den Armen; so wirst du einen Schatz im Himmel haben, und komm, und folge 
mir nach!" (Mt 19,21). Aus diesem Christuswort kann die Idee, die Norm, die 
Lebensform der Armut abgeleitet werden. Christus spricht hier nichts zu Gun- 
sten des Arm-Seins als solchem und preist nicht das Arm-Werden als bloße 
Schicksalstatsache; er fordert zum freiwilligen Arm-Werden auf. Er sagt nicht 
•Verliere alles!", sondern •Verkaufe, was du hast, und gib es den Armen! Und 
komm und folge mir nach!" Armut ist der Preis der Jüngerschaft des Herrn! 

* 

1. Wer das Gelübde der Armut ablegt, folgt diesem Rufe des Herrn. Er 
will nichts mehr sein eigen nennen und über nichts Nennenswertes nach 
eigenem Ermessen mehr verfügen1. Alles zum Leben Nötige empfängt und 
benutzt er lediglich als ein ihm anvertrautes Pfund, ohne daran • idealiter • 
irgendwie zu haften. Dabei haben die Mitglieder der Orden in der Regel das 
zu ihrem Leben und zur Erfüllung ihrer Aufgaben Nötige zur Verfügung. 
Insofern können sie unter Umständen • zumal bei den heutigen wirtschaft- 
lichen Verhältnissen • gesicherter in dem ihnen Verfügbaren leben als etwa 
ein in der •Welt" Lebender, der sich mit Armut und Entbehrung im Sinne 
berechtigter Sorge herumschlagen muß. Die Armut, zu der das Gelübde ver- 
pflichtet, wird einmal und grundsätzlich ins Leben hereingenommen und bleibt 
Kennzeichen dessen, der dem Gelübde die Treue wahrt. Es ist leicht einzusehen, 
daß dieses •Arm"-Sein nichts Fertiges, ein für alle Mal Abgeschlossenes, 
Statisches sein darf. Armut soll kein äußerer Zustand, sie soll eine innere 
Haltung sein oder vielmehr immer mehr werden. Auch für den, der einmal 
grundsätzlich auf das eigenmächtige Verfügungsrecht oder sogar auf jedes 
Eigentum verzichtet hat, gibt es immer neue Stufen der Loslösung, des inne- 
ren Freiwerdens, der Souveränität zu erklimmen. Die hl. Theresia vom Kinde 
Jesu tadelte einmal eine Mitschwester, die um den Verlust einer Stecknadel 
trauerte; die Armut weist auf ein in der Endlichkeit kaum ganz je zu meistern- 
des Aufgabenfeld hin. Doch es ist hier vornehmlich von den Aufgaben des 
Laien zu sprechen, der nicht im Sinne der Ordensgelübde auf Privatbesitz 
verzichten darf und soll, sondern mit seinen Aufgaben inmitten der •Welt" 

1 Nur die feierlichen Gelübde (im kirchenrechtlichen Sinne) haben die Eigentums- 
und Erwerbsunfähigkeit des Gelobenden zur Folge, nicht die einfachen; in diesen 
behält der Gelobende das Eigentumsrecht über die von ihm eingebrachten oder ihm 
zufallenden Güter, deren Verwaltung und Nutznießung er allerdings dem Orden 
abtreten muß. Die von ihm als Ordensmitglied erworbenen Güter gehören selbst- 
verständlich dem Orden, falls dieser nach seinen Satzungen überhaupt eigentums- 
fähig ist, sonst dem Hl. Stuhl. Für das oben Gemeinte spielen diese juristischen 
Unterscheidungen keine große Rolle. 



Die neunfache Form der Aszese 43 

fertig werden muß. Hier ist zunächst zu sagen: Besitz und Eigentum sind dem 
Laien grundsätzlich nicht nur erlaubt; sie sind vonnöten und stehen ihm nach 
Gottes Willen mit Recht zur Verfügung. Alle caritative Tätigkeit, überhaupt 
Fürsorge für die Kinder, für die Mitmenschen, für das eigene Leben, für die 
Kirche usw. setzt persönliches Eigentum voraus; nur wer besitzt und verfügt, 
kann •Hungrige speisen", •Durstige tränken", •Nackte bekleiden" usw. Die 
Kirche tritt darum für das Recht des Privateigentums ein, und es wäre unnütz 
und irrig, nach Armut im Sinne der dinglichen oder geldlichen Besitzlosigkeit 
zu streben; der Laie darf nicht nur, er muß vielmehr besitzen. Hier wird der 
gottgewollte Unterschied zwischen dem Leben des Ordensmitgliedes und des 
Laien offenbar, zugleich aber auch die Gemeinschaft des Strebens und der 
Lebensnorm, in der Laien und Ordensmitglieder stehen oder stehen sollten. 

Die innere Haltung nämlich, die das Ordensmitglied gewinnen und immer 
reiner darstellen soll, ist auch Ziel und Aufgabe des Laien. Es ist nicht 
von ausschlaggebender Bedeutung, was oder wieviel ein Mensch zu eigen hat, 
sondern wie er sich zu seinem Eigentum stellt. Wir sollen unser Herz nicht an 
die Dinge der Welt verlieren, sollen ihnen nicht verhaftet sein, sollen unser 
Lebensgefühl, unser Kerngewicht, unser Selbstbewußtsein nicht auf sie grün- 
den, sollen nicht ihre Sklaven, sondern ihre Herren sein, sollen mit ihnen in 
Verantwortung vor Gott und im Bewußtsein ihrer Vergänglichkeit umgehen. 

Der hl. Paulus sagt einmal: •Die da etwas erwerben, sollen so leben, als 
hätten sie nichts zu eigen!" (1 Kor 7, 30). Das heißt: unser Herz, unsere Seele, 
unser Bewußtsein, unser Dichten und Trachten soll an ihnen nicht hängen. 
In Wahrheit haben wir doch nur anvertrautes Gut, nichts, was uns im Voll- 
sinn des Wortes gehört. Dessen sollen wir uns zunehmend bewußt werden, 
dementsprechend sollen wir uns zunehmend innerlich und äußerlich verhalten. 
Das ist, grundsätzlich, eine erschöpfende Umschreibung dessen, was die Norm 
der Armut besagt. Es handelt sich nicht um den Besitz als solchen, sondern 
um das innere Verhältnis zu ihm. Es kann einer sehr reich sein, ohne an 
seinem Eigentum im Sinne der Unfreiheit zu haften, und es kann einer sehr 
arm sein und dennoch an dem ihm zur Verfügung Stehenden seelentötend 
hängen. In unseren Tagen haben Ungezählte in grausamen Katastrophen ihre 
gesamte Habe verloren, sowohl Reiche wie auch Arme. Der eine, den dieses 
Schicksal traf, nahm es hin in der Gesinnung •Der Herr hat's gegeben, der 
Herr hat's genommen, der Name des Herrn sei gelobt!" Von einem solchen 
darf gesagt werden, daß er den Sinn der Armut erfaßt und, je nachdem, in 
hohem Grade verwirklicht hat. Ein anderer ist durch das gleiche Schicksal in 
verzehrenden Unmut gestürzt worden, und sein einziges Bemühen geht dahin, 
alles Verlorene möglichst bald wieder zu ersetzen. Ihm hat die äußere Ver- 
armung nichts geholfen; sie blieb äußeres Geschick und wurde keine inner- 
lich, bejahte Lebensform. Armut im Sinne des Heilwerdens hat nur Bedeutung, 
wenn sie freiwillig übernommen und erstrebt wird. An sich oder äußerlich 
ist es gleichgültig, wieviel Besitz jemand hat; die Norm der Armut will den 
Sinn von vergänglichen Gütern freimachen, damit er für die unvergänglichen 
geöffnet und empfänglich sei, damit er auslange nach dem Reichtum des 
Gottes, der über alle Welt hinaus wohnt. 



44 Dr. Bernhard Martin 

( 
In das Gebiet der Armut gehört in weiterem Sinne auch das Verhältnis, 

das der Mensch zu seinem Leibe hat. Der Leib ist das nächste und sozusagen 
massivste Eigentum eines jeden, und meistens ahnen wir nicht einmal von 
ferne, daß wir an ihm, mehr oder minder, als an einem unwegdenkbaren 
Besitz hängen. Nun hat das aszetische Streben keinerlei Leibesverachtung zur 
Voraussetzung oder zum Ziel; es hält den Menschen nur zudem Lebens-Wie 
an, das demjenigen Jesu Christi immer besser entsprechen soll. Die Seele 
soll den Leib zunehmend als feines und immer feineres Organ in der Nach- 
folge Christi durchdringen, verklären, nutzen. Dazu ist aber vonnöten, daß 
der Mensch die naive Identifizierung von Leib und Seele, in der er zunächst 
lebt, aufgibt; auch hier ist das Gebot der Armut zu erfüllen. 

Zu den Aufgaben, die die Norm der Armut stellt, gehört endlich auch das 
Freiwerden von allen ständischen und ähnlichen Vorurteilen und Ansprüchen. 
•Nackt" werden wir geboren, •nackt" dereinst ins Grab gelegt. Nur irdisch 
•sind" wir dies oder das, was uns Schicksal und soziale Ordnung zuschreiben; 
es hat Kirchenfürsten gegeben, die unter ihrem Ornat das rauhe, quälende 
Büßerhemd trugen; ähnliches weiß man von manchen vornehmen Frauen des 
prunkvollen französischen Hofes im •grand siecle". Armut bedeutet in diesem 
Sinne das positive Innewerden dessen, was da •nackt" geboren, was da •nackt" 
ins Grab gelegt wird. 

Welche Möglichkeiten und welche Aufgaben jeder einzelne im besonderen 
vor sich hat, das ist seiner persönlichen Erkenntnis und Bemühung anheim- 
gestellt. Über die konkrete Vollkommenheit kann sinnvollerweise nicht durch 
ein System von Gesetzen, sondern nur hinweisend gesprochen werden. Die 
Tatkraft des einzelnen jedoch entfaltet sich am ehesten, wenn er sein Schick- 
salsgelände selbst und willig und tätig erforscht. Zwischen dem Ordens- 
mitglied und dem nach Vollkommenheit strebenden Laien besteht kein den 
Laien von der •Armut" entbindender Graben. Eine große Reihe von Gleich- 
nissen und eine große Reihe von Worten Jesu Christi deuten darauf hin. 
Zudem war Christus selbst Ur- und Zielbild der vollkommenen Armut, und 
ist Er nicht Ur- und Zielbild aller Christen, die überhaupt auf Erden leben? 
Nach Armut streben heißt nichts anderes als nach Christus-Ähnlichkeit stre- 
ben, die ihrer göttlichen Wirklichkeit nach zwar verborgen bleibt und nur 
geglaubt werden kann, die aber auch schon hier auf Erden in die Seele 
erleuchtend und erwärmend hineinstrahlt. Darum führt die zunehmende 
Armut an ihrem Teil auch zunehmend und erfahrbar in das Glück der wirken- 
den Christusgemeinschaft hinein. Der gewöhnliche Mensch ahnt gar nicht, was 
für Freuden sogar das nächste Stück der leidgetränkten Erde dem eröffnen 
kann, der •arm" ist, mit wie selbstlos-freudigen Augen z. B. Blumen, Bäume 
und schöne Dinge betrachtet werden können, wie sehr die in der Armut ver- 
wirklichte Christusförmigkeit befriedet, stärkt, erhebt. Zu dem Streben hier- 
nach gehört aber die entsprechende eigene Erkenntnis, nicht allein als Gewis- 
senserforschung, sondern als aktives Erfassen des ganzen Schicksalsgeländes, 
die keiner für den andern leisten kann. 



Die neunfache Form der Aszese 45 

2. Alles bisher Gesagte gilt dem Verhältnis des Menschen zur stofflichen 
Außenwelt. Außer ihr gibt es aber auch eine seelische und ein ihr entsprechen- 
des Verhältnis, das der Norm der Armut unterstehen soll. Auch hier mag ein 
Wort Jesu Christi als Eingang angeführt sein: 

•So jemand zu mir kommt und haßt nicht seinen Vater, seine Mutter, sein 
Weib, seine Kinder, Brüder und Schwestern, dazu auch sein eigenes Leben, 
der kann nicht mein Jünger sein" (Lk 14, 26). Dieses Christuswort bezieht 
sich offensichtlich auf eine andere Lebenssphäre als das Wort vom Verkaufen, 
von dem zunächst die Rede war, und was es meint, ist in der Weisung vom 
Verkaufen nicht unmittelbar enthalten. Gemeint ist hier die Sphäre des eigent- 
lich Seelischen, des Gefühls. 

Wie alle Christusworte, so will auch dieses sinnentsprechend verstanden 
werden. Er fordert nicht zum Haß im gewöhnlichen Sinne des Wortes auf; 
Christus ist der Geist der Liebe, und nur •wer in der Liebe bleibt, der bleibt 
in Gott und Gott in ihm" (1 Jo 4,16). Das Gebot der Liebe gilt für den Christen 
schlechthin. Auch Eltern, Geschwistern und allen uns Nahestehenden gegen- 
über sollen wir in der Liebe bleiben und immer mehr in sie hineinwachsen. 
Abwenden aber sollen wir uns von jeder unfreien oder unfrei machenden 
Verhaftung an sie. Im strengen Sinne des Wortes zu •hassen" sind demnach 
nicht unsere Nächsten, sondern unsere eigenen Gefühle, insofern sie uns an 
unsere Mitmenschen bewußter- oder unbewußtermaßen ketten. In jedem 
solchen Gekettetsein waltet ein Besitzwille, etwas, das von der vollen Hin-, 
wendung zu Gott abhält. Freilich wäre es abwegig und eine Mißachtung dei 
Schöpfung, wenn wir etwa forciert oder dualistisch scheiden wollen: Entweder 
Gott oder Welt und Mitmenschen. Welt und Mitmensch sind uns als Weg- 
kameraden, als beglückende Geschwister gegeben. Aber die Gesinnung, in 
der wir die Wegkameradschaft zu verwirklichen und das Glück zu finden 
suchen, können ungemein verschieden sein. Lieben sollen wir stets, aber selbst- 
los oder vielmehr, weil die Vollkommenheit nicht mit einem Mal erreicht wird, 
immer selbstloser, wofür die Voraussetzung in einer wahren, unerschütter- 
baren Selbständigkeit liegt. 

Wie sehr haften wir im allgemeinen an unseren Mitmenschen, wie selbst- 
verständlich nehmen wir im allgemeinen ihr Dasein und unser Verhältnis zu 
ihnen! Der Nachfolger Christi soll sich von der naiven, blutgegebenen, von 
Sympathien abhängigen Bindung mehr und mehr lösen. Er soll den Mit- 
menschen zunehmend nicht mehr als Bestandteil des eigenen Lebens, sondern 
als ein •Gegenüber" nehmen, an das man keinen Kernanspruch zu stellen hat. 
Wer das Gelübde der Armut ablegt, begibt sich in einem Augenblick aller 
diesbezüglichen Gefahren und lebt fortan in einem herben, entsagungsvollen 
Ringen um die reine Gottesliebe. Manche Heilige haben sich geweigert, ihre 
Angehörigen auch nur an der Klosterpforte zu empfangen, um sich die Ver- 
suchung des Rückfalls auf die Ebene persönlicher Bindungen zu ersparen. 

Im Leben des Laien aber dürfen und müssen die schicksalsgegebenen Men- 
schenbeziehungen Aug in Auge und von Herz zu Herz gelebt werden. Die Ehe 
z. B. ist eine heilige, von Christus geradezu vergöttlichte Institution; ebenso 
ist das Verhältnis von Eltern und Kindern, Kindern und Eltern nach Gottes 



46 Dr. Bernhard Martin 

Bestimmung etwas Heiliges, das niemand antasten und für belanglos erklären 
darf. Demnach handelt es sich hier nicht um das Was, sondern um das 
Wie unserer Menschenbeziehungen. Wer sein Leben intim und aufmerksam 
erforscht, wird unschwer gewahr, wo und wie sehr in ihm Gefühle des An- 
spruchs den Mitmenschen gegenüber herrschen und wie wenig • am Ideal 
gemessen • er die anderen in Wirklichkeit freiläßt. Nur zu viele Eltern z. B. 
betrachten ihre Kinder als ihren Besitz, vielleicht nicht gerade in dem 
herrischen Sinn, daß sie über sie verfügen möchten, wohl aber in jenem ande- 
ren, mehr verborgenen, daß sie ihr Selbstgefühl im Guten und im B Jsen mit 
auf deren Dasein und Sosein gründen. Wie heftig etwa wird weithin der 
•Stammhalter" begehrt, der den Namen und das Ansehen der Familie in die 
Zukunft tragen soll! Wie stark ist in solchem Fall das Selbstbewußtsein des 
Menschen von Tatsachen abhängig, die mit seinem eigenen Wesen und ewigen 
Schicksal buchstäblich nichts zu tun haben! Man kann das weder für unver- 
ständlich noch für ganz unberechtigt halten. Die Kirche selbst wünscht den 
Jungvermählten reichen Kindersegen. Auch hier handelt es sich nicht um 
Besitzlosigkeit im äußeren Sinne, sondern nur um die innere Haltung, die 
eigentliche Souveränität. Unsere •Standespflichten" lassen sich auf sehr ver- 
schiedenen Ebenen erfüllen, und immer gibt es noch reinere Formen des 
christlichen Dienstes. Entsprechend ist es mit allen menschlichen Beziehungen 
und Aufgaben des Lebens. 

Ja, bezüglich der Menschenbeziehungen steht der Laie in einer Hinsicht im 
allgemeinen vor schwereren Aufgaben als das Ordensmitglied, das mit dem 
einmal abgelegten Gelübde auch manche Lockung und Versuchung aus seinem 
Leben entfernt hat. Im gewöhnlichen Leben muß man in Vielfalt mit Men- 
schen der verschiedensten Art und Schicksalsnähe umgehen und die verschie- 
densten Verhältnisse aufgreifen und pflegen. Der Laie kann und soll nicht nur 
persönlich verantwortungsvoll, sondern auch persönlich freudig mit den ihm 
zugeführten Menschen umgehen. Vieles aber, was durchaus im gewöhnlichen 
Sinn gut und in Ordnung ist, kann gleichwohl im Grunde Elemente der Unfrei- 
heit enthalten und unbemerkt doch unter die Christusweisung des •Hassens" 
fallen. Unbewußt, undurchschaut gibt es vieles in Liebe und Freundschaft, in 
Familien- und Volkszugehörigkeit, worüber das Ideal der •Armut" aufleuchten 
sollte. Am Totenbette geliebter Menschen z. B. kann mancher gewahr werden, 
wieviel Selbstsucht und Unselbständigkeit in ihm ihr Wesen treiben. Diese 
sind auch unmöglich von heute auf morgen abzustellen; ein langes Leben der 
Schulung und Übung ist dazu meistens notwendig, und wem gelingt es, alle 
subjektiven, unfrei machenden Bindungen abzutun und in dem Mitmenschen 
wirklich und gar nichts anderes zu sehen als einen gottgegebenen Schicksals- 
gefährten und Bruder, der nicht in erster Linie für uns, sondern für den wir 
da sein sollten! Auch seelische Armut ist eine in die Unendlichkeit weisende 
Aufgabe. Man sollte die Naivität in sich auch dort aufzustöbern willens sein, 
wo sie sich durchaus in Unschuld und Berechtigung gibt. 

Christus wurde einmal darauf aufmerksam gemacht, daß Mutter und Brüder 
ihn zu sehen verlangten. Er aber sprach: •Wer ist meine Mutter, und wer sind 
meine Brüder?" Und reckte die Hand aus über seine Jünger und sprach: •Seht 



Die neunfache Form der Aszese 47 

da, meine Mutter und meine Brüder; denn wer den Willen meines Vaters im 
Himmel tut, der ist mir Bruder, Schwester, Mutter" (Mt 12,48-50). Niemand 
wird in diesem Christuswort Lieblosigkeit, jeder wird in ihm das Zeugnis 
göttlich-menschlicher Souveränität erblicken. Göttlich ist sie wahrhaftig; kein 
Sterblicher vermag sie ganz nachzuvollziehen. Aber nach ihr streben sollen 
wir, wie ja auch gesagt ist, in der Ewigkeit würde einmal nicht mehr •gefreit" 
werden, dort würden die Menschen •den Engeln Gottes" gleichen. Diesen 
Stand der Ewigkeit, die uns im Gottesreich künftig zugedachte Aufgabe und 
Wirkensweise sollen wir durch das aszetische Streben schon jetzt vorüben, 
vorbereiten, so gut es angeht. Jedes aszetische Streben weist ins Unendliche, 
Unerreichbare, Unerfüllbare und ist auf Hoffnung gestellt. 

Aus diesem Grunde wird es von manchen verkannt, verneint, abgelehnt. 
Aber eben aus diesem Grunde sollte der Nachfolger Christi es pflegen. Wir 
dürfen alles, was uns gegeben und geschenkt ist, mit Dank genießen, wofern 
wir uns nur nicht daran verlieren. Bei der seelischen Armut aber handelt es 
sich, formelhaft gesprochen, um die Verwandlung des Eros, der zunächst in 
jeder Menschenbeziehung waltet, in Agape, die in jeder als die eigentliche 
Hochstufe erscheinen muß. Im Wesen und Leben Jesu Christi findet man den 
Eros nirgends • reibst von seiner Mutter hat er sich vollkommen abgelöst • 
sondern nur Agape. Darum konnte er sagen: •Ich und der Vater sind Eins". 
Denn Gott ist Liebe (Agape). 

Es ist nicht der Sinn der vorliegenden Ausführungen, für alle Lebenslagen 
und Schicksale Weisungen zu geben, die der Einzelne dann nur zu befolgen 
hätte. Die Aufgaben sind hier so vielfältig und vielschichtig wie wir Menschen 
überhaupt. Jeder, der aszetisch streben will, muß seinem Wesen, seiner Lage, 
seinen Menschenbeziehungen entsprechend Selbsterkenntnis üben und, wenn 
der Ausdruck erlaubt ist, Phantasie entfalten. Im Grunde handelt es sich bei 
der Norm der seelischen Armut um wahre Selbständigkeit nicht allein den 
Dingen der Erde, sondern auch den Mitmenschen gegenüber. In ihr allein 
sind wir des göttlichen Dienstes fähig, zu dem uns Christus aufgerufen und 
den Er uns vorgelebt hat. 
Doch ist die Schule der seelischen Armut sowenig etwas Negatives wie die der 

äußeren; denn sie macht Kräfte, die zunächst im Kreatürlichen gebunden sind, 
für Erfüllungen mit Höherem und Ewigem frei. Dieses Höhere • zutiefst und 
wesentlich Christus selbst • tritt nicht etwa in ein Vakuum ein und einfach 
an eine Stelle, an der zuvor ein anderes war. Es durchleuchtet und durch- 
dringt alles Kreatur liehe, auch das Kreatur lich-Menschliche. Nur von der 
Kreatur aus gesehen erscheint das •Verlassen" von Vater, Mutter usw. als 
Verlust, für das Wesen des begnadeten Menschen bedeutet es einen Gewinn, und 
zwar einen Gewinn, der nicht nur geglaubt, sondern zunehmend auch erfahren 
werden kann. Ordenshäuser sind weithin Stätten des Friedens. An •diesem 
Frieden aber gewinnt auch der Laie Anteil • in dem Maße, in dem er in 
seiner Seele •arm" wird. Doch es gibt nicht nur äußere und nicht nur seelische, 
sondern auch eine rein geistige Armut. Von ihr handelt die erste Seligprei- 
sung (Mt 5). 

* 



48 Dr. Bernhard Martin 

3. Christus sagt: •Selig sind, die da arm sind im Geiste, denn das Himmel- 
reich ist ihr!" Unschwer ist zu erkennen, daß es sich hier um ein Armsein 
oder Armwerden handelt, das nicht ohne weiteres mit der Armut bezüglich 
des äußeren Besitzes und bezüglich unserer Menschenbeziehungen zusammen- 
fällt, das vielmehr als ein drittes, geistiges Aufgabenfeld zu den genannten 
hinzutritt. Was aber heißt •Armut im Geiste"? 

Die angeführte Seligpreisung preist nicht die geistige Primitivität, nicht die 
intellektuelle Schwäche; sie bezieht sich nicht auf das Was unserer geistigen 
Inhalte, sondern auf das Wie unserer geistigen Haltung. Wir sollen ja nicht 
bleiben wie die Kinder • was ohnehin in keines Menschen Macht steht • son- 
dern wieder werden wie die Kinder. Der hl. Paulus sagt einmal: •Werdet nicht 
Kinder an Verständnis, sondern an Bosheit seid Kinder! An Verständnis aber 
seid vollkommen!" (1 kor 14,20). Ebenfalls der hl. Paulus hat bekundet, der 
Geist erforsche alles, •auch die Tiefen der Gottheit" (1 Kor 2,10). 

Obwohl Worte hier wie in allem Wesentlichen unzureichend sind, kann 
das Gemeinte vielleicht mit dem Hinweis angedeutet werden, daß wir Gott 
und allem Göttlichen in lebendigem, sozusagen aktivem Bewußtsein der 
eigenen. Armut entgegentreten sollen. Auch die größte menschlich geistige 
Fülle ist vor dem Unendlichen, vor dem unendlich erhabenen und unendlich 
reichen göttlichen Geiste gewissermaßen ein Nichts. Wollen wir also erwür- 
digt werden, Anteil an ihm zu gewinnen, so dürfen wir ihm das Unsere nicht 
als etwas Abschließendes, sondern nur als bereitetes und bereites Aufnahme- 
Organ entgegentragen. Unser > Menschendenken soll gleichsam eine offene 
Schale oder eine reine Wirkensstätte werden, in die Gott und der göttliche 
Geist ihre Gaben hineinlegen und durch die sie sich offenbaren können. Nicht 
geistige Armut, vom Menschen aus gesehen, ist ein Wert • sonst wäre der 
am meisten Unwissende, am wenigsten Gebildete am höchsten zu preisen • 
sondern das Bewußtsein eigener Armut und die Kraft, alles Eigene in Anbe- 
tracht der göttlichen Fülle in die Haltung des Nur-Empfangenwollens zu ver- 
wandeln. Das ist leicht gesagt, aber überaus schwer getan. 

Wir haben, zunächst ohne eigenes Zutun, dann aber durch unsere Lebens- 
geschichte und die Einwirkungen der Umwelt, nicht nur eine bestimmte geistige 
Eigenart, bestimmte geistige Formen und Inhalte, sondern können diese und 
sollen diese auch gar nicht abwerfen. Wer die geschaffene Welt als Erkennt- 
nisfeld leugnet, dem verkümmert auch das Organ für das göttliche Walten 
und für den Einstrom des Heiligen Geistes. Die Welt ist ein gottgegebenes 
Aufgabenfeld und von Gottes Offenbarung erfüllt. Demnach sollen wir die 
uns verliehene, der Welt geltende Erkenntniskraft nicht verkümmern lassen, 
um uns etwa ausschließlich Gott zuzuwenden. Auch Christus hat die Lilien 
auf dem Felde und die Vögel unter dem Himmel mit Freuden angeschaut; 
vielfältig zeigen seine Reden, wie wach und liebevoll sein erkennendes Auge 
auf der göttlichen Schöpfung geruht hat. So sollen auch wir Menschen die 
Welt erkennen, also geistig durchdringen und in den Dienst des Göttlichen 
zu stellen suchen. Hierauf kommt es an: wir sollen sie in, den Dienst des Gött- 
lichen stellen und nicht zu etwas selbstherrlich und selbstbefriedigend 
Wucherndem werden lassen. Bei der Weisung der Armut im Geiste handelt 



Die neunfache Form der Aszese 49 

es sich um den eigentlichen Wahrheitskampf mit dem für uns zureichenden 
Mitteln. Das gilt für Menschen jeden Niveaus, sowohl für den Hochgebildeten 
wie auch für den sogenannten einfachen Menschen. Im Grunde sind beide, im 
Grunde sind wir Erdenmenschen alle in der gleichen Lage: in jedem arbeitet 
zunächst, stärker oder schwächer, ein eigenes Denken, das infolge des Sünden- 
falles nicht ohne weiteres sich als Organ zur Erfassung des Gottesgeistes 
erweist. Denn auch das Denken ist durch den Sündenfall selbstbezogener 
geworden, als es zuvor gewesen ist; es kann nur durch entsprechende Be- 
mühungen und nur mit Gottes Hilfe von seiner Eigenwilligkeit wieder erlöst 
werden. Um diese Bemühung handelt es sich in der Schule der •Armut im 
Geiste". 

Sei einer irdisch gesehen reich oder arm an Gedanken, wichtig ist, wie er 
sich innerhalb der Gedankenwelt verhält. Man kann den Geist der Armut 
inmitten eines großen irdischen Besitztumes verwirklichen und kann ihn 
inmitten vieler, naher, fruchtbarer Menschenbeziehungen darleben. So kann 
man ihn auch pflegen, wenn man über ein weites Gedankenfeld und entspre- 
chende Erkenntniskraft verfügt. Umgekehrt gilt aber auch: Das Gegenbild der 
•Armut" kann auftreten bei kleinstem äußeren Besitz und bei vielleicht nur 
einer einzigen, aber ängstlich oder herrisch gepflegten Menschenbeziehung 
und bei einem sehr kleinen Gedanken- und Vorstellungskreis. Man hängt 
nicht nur an Dingen und Menschen, sondern an Lieblingsmeinungen, an Vor- 
urteilen, an Unwahrheiten, an Subjektivismen mancher Art. Wahrheit aber 
kann nur in ernster Wahrheitssuche gefunden werden. 

Dazu ist nötig, daß man alles ihr Widerstrebende entfernt. Und ihr wider- 
strebt alles, was nicht aus ihr selber erfließt, die Verabsolutierung von Men- 
schenmeinungen, von allen Hypothesen und Anschauungen, die nicht aus dem 
ewigen, sondern aus dem zeitlichen Geiste stammen, usw. Auf diesem Gebiet 
gibt es ungemein viele Täuschungen; nichts ist schwerer als die Bedingtheit 
und Widersetzlichkeit des eigenen Denkens zu erkennen und dann, wenig- 
stens ansatzweise, abzutun. Was für eine Fülle von Subjektivismen, um ein 
hohes Beispiel zu nennen, bietet die nichtkatholische Theologie; ein Lehrer 
und eine Schule bekämpft die anderen und löst sie ab, und das alles soll für 
reiner Dienst an der Wahrheit gehalten werden... Wir sind aber zunächst 
alle minder oder mehr •reich" im Geiste, und insofern als unser geistiges 
Leben im Zeichen solchen •Reichtums" steht, muß es in die Gebärde der 
Armut verwandelt werden. Wer Gott, ja, wer auch nur einem Engel •eigene 
Meinungen" entgegenträgt, der kann • mag er's durchschauen oder nicht • 
keinen Einstrom von oben erfahren. Gott und der göttlichen Welt gegenüber 
ziemt uns Armut. Mit diesem Wort ist hier nichts Stimmungsmäßiges, nichts 
nur Seelisches gemeint, sondern eine geistige Haltung. Die erste Seligpreisung 
spricht nicht von Leiblichem und Seelischem, sondern im exakten Sinn von 
Geistigem. Das Gemeinte läßt sich mit den Worten Empfänglichkeit und 
Transparenz andeuten. 

Alles, wozu der Menschengeist veranlagt ist, läßt sich in den Dienst Gottes, 
Christi, der Kirche, eines gottentsprechenden Lebens stellen. Dies geschieht 
aber nur, wenn der Menschengeist zum Organ des Gottesgeistes wird oder 



50 Dr. Bernhard Martin 

sich einer Führung unterstellt, die im Sinne des Gottesgeistes wirkt. Hiermit 
ist auf eine schwere Aufgabe gedeutet, die niemand durch Regeln von außen 
her erfüllen kann. Indem wir uns glaubend und willig der kirchlichen Lehre 
anschließen, ist unsere Aufgabe nicht ein für alle Mal erfüllt, sondern nur, der 
Weg gewiesen, auf dem wir uns zunehmend auf Gott zu bewegen sollen. 
Geistige Armut muß als persönliche Haltung im persönlichen Wahrheitskampf 
auftreten. So allein kann der einzelne Mensch, was immer ihm gegeben wer- 
den soll, Einstrom an göttlicher Wahrheit erfahren. Anders sind weder allge- 
meine noch private •Offenbarungen" je zustande gekommen. Wer der •Selig- 
keit" teilhaftig werden will, von der die erste Seligpreisung spricht, der muß 
alles Harte und Eigenwillige in die Haltung der Empfänglichkeit zu verwan- 
deln sich ernstlich bemühen. 

Auch hinsichtlich dieser Aufgabe sind die Lebenslagen von uns Menschen 
so vielfältig wie wir Menschen selbst. Woran der Einzelne besonders hängt, 
welche Liebhabereien, welche Vorurteile, welche Starrheiten sein Denken 
jeweils bestimmen, beherrschen, lähmen, hindern, das muß ein jeder in sich 
selbst erkennen. Für uns alle gilt nur: es handelt sich zunächst nicht um das 
Was, sondern um das Wie unserer Erkenntnisse; denn jedes Was kann von 
göttlichem Geiste ergriffen und durchleuchtet werden, falls nämlich das rechte 
Wie aufgerufen und vorhanden ist. Wie aber Jesus Christus das Urbild der 
äußeren und der seelischen Armut dargestellt hat, so auch das Urbild der 
geistigen: in Seinem Geiste lebte ausnahmslos und vollkommen nur göttlicher 
Geist, und das Menschliche an Ihm war vollkommenes Organ des göttlichen 
Geistes. Christus zeigt, daß geistige Armut • Erfüllung bedeutet oder aufruft 
oder möglich macht. 

Und Er zeigt es nicht nur; Er läßt es jeden erfahren, der geistige Armut ver- 
wirklicht. •Armut" ist hier nur eine Bezeichnung von außen, vom Kreatur-^ 
liehen her. Von da aus erscheint Armut freilich als Mangel, Entbehrung, Ver- 
lust. In Wirklichkeit ist sie das gerade Gegenteil. Um keinen Preis, um keinen 
Reichtum der Erde möchte ein Mensch die geistige Armut, die er errungen 
hat oder deren er erwürdigt worden ist, wieder eintauschen gegen einen 
geistigen Besitz, von dem er sich bereits loslöste. Er kennt, • zwar kaum als 
Dauerzustand, aber prinzipiell • die positive Erfüllung mit dem Gottesgeiste. 
Auch im rein Geistigen gibt es eine •köstliche Perle", die nicht nur für wert- 
voller zu halten, sondern auch als wertvoller zu erfahren ist als alle Schätze 
der •Welt" zusammen. Arm im Geiste werden ist nicht anderes als Christus- 
nachfolge. 

Man sieht: mit dem Verzicht auf äußeres Eigentum und äußeren Besitz, 
mit der äußeren Erfüllung des Gelübdes der Armut ist ein Realsymbol gege- 
ben dessen, worum es sich bei ihm handelt. Man sieht zugleich: die Armut als 
aszetische Norm sollte in jedem Christenleben wirken. Sie spielt oder sollte 
spielen durch alle Schichten unseres Wesens; sie wirkt oder sollte wirken im 
leiblichen, im seelischen und im geistigen Bereich. Wer sich in ihnen entspre- 
chend strebend bewegt, wird leicht und dann immer tiefer gewahr, daß hier 
• wie sonst im Leben • eines das andere bedingt, weckt, nährt. 



Die neunfache Form der Aszese 51 

II. 

Keuschheit 

Ein dem rein natürlichen Menschen schier unverständliches und gerade 
darum besonders wesentliches Wort Jesu Christi lautet: •Das Wort faßt nicht 
jedermann, sondern nur die, denen es gegeben ist. Denn es sind etliche ver- 
schnitten, die sind aus dem Mutterleibe also geboren, und es sind etliche ver- 
schnitten, die sich selbst verschnitten haben um des Himmels willen. Wer es 
fassen kann, der fasse es!" (Mt 19,12). Dieses Christuswort begründet das 
zweite der Ordensgelübde, die Keuschheit. Mit ihm ist wesentlich nicht die 
Enthaltsamkeit von irdischer, sondern die Erfüllung mit ewiger Liebe gemeint; 
die Enthaltsamkeit von der irdischen ist dazu nur ein unerläßliches Mittel. 
Im eigentlichen Sinne freiwilliger Jungfräulichkeit ist Christi Wort ein Rat, 
kein Gebot • und nur in einer über die Natur hinausgehenden Ordnung 
realisierbar. 

* 

4. Wie jede Form der Aszese, so hat auch die physische Enthaltsamkeit einen 
sittlichen, einen Schulungswert nur dann, wenn sie freiwillig, im Hinblick auf 
ein sittliches Ziel, im Streben nach einer höheren, über die bloße Welt hinaus 
liegenden religiösen Erfüllung geübt wird. Wir Menschen sind wie sonst, so 
auch bezüglich des irdischen Lebensdranges, verschieden veranlagt. Christus 
selbst weist darauf hin, daß es Menschen gäbe, denen dieser Drang von vorn- 
herein fehle; für solche bedeutet die Enthaltsamkeit keine eigene Leistung; 
für solche kann Keuschheit als Norm der aszetischen Übung nur im positiven 
Ringen um die Gottesgemeinschaft bestehen. Indessen, diese Menschen sind 
in der Minderzahl; im allgemeinen muß sich der Mensch bewußt und frei- 
willig zur Keuschheit entschließen. Was ist der Sinn dieses Entschlusses? 

Dies versteht man zunächst einmal am ehesten, wenn man der Lebensform 
der Keuschheit das Gegenbild hinzufügt, das Leben der unbeherrschten Sinn- 
lichkeit. Für jeden ohne weiteres verständlich ist die •Hure", die Bildgestalt, 
in der das Widergöttliche und seine Wirkung auf die Seele furchtbar und 
sprechend erscheinen. Im Bilde der Hure von Babylon schildert die Offenbarung 
des Johannes das Verderben, das durch den Antichrist über die Menschheit 
kommt. 

Das Gelübde der Keuschheit wird in einem bestimmten Augenblick des 
Lebens abgelegt und bestimmt dann in der Regel seine ganze kommende Form. 
Diese Form der Keuschheit ist aber, was der Verfasser mit Bedacht aufzu- 
nehmen bittet (denn ohne Bedacht könnte man das Gesagte für unehrfürchtig 
halten), nicht immer das Schwerste, nicht unbedingt die höchste sittlich- 
religiöse Leistung im Leben. Mit der Übernahme der Keuschheit als einer 
Form des Lebens werden aus dem Leben dessen, der sie übernimmt, auch 
manche Lockungen und Versuchungen entfernt, sonderlich dann, wenn sich 
hinter ihm schützende Klostermauern schließen. Wir würden die Ordensmit- 
glieder gering einschätzen, wenn wir annähmen, sie müßten auch hinter diesen 
Mauern ständig einen Kampf um Keuschheit im Sinne der Enthaltsamkeit 



52 Dr. Bernhard Martin 

führen. Wir würden sie aber ebenfalls gering, einschätzen, wenn wir meinten, 
ihre Leistung bestehe auf diesem Gebiet nur in dem Verzicht. Jedes Ordens- 
mitglied ist •sponsa Christi"; jedes hat sich der göttlichen Liebe geweiht und 
sucht ihrer immer mehr teilhaftig zu werden. 

In dem strengen, wörtlichen Sinn wie für das Ordensmitglied kann die Norm 
der Keuschheit für den Laien nicht gelten. Nicht nur die Priesterweihe, son- 
dern auch die Ehe ist ein Sakrament, und zum Vollzug der Ehe gehört der 
Wille, Kinder zu erzeugen. Keuschheit im Wortsinn des Gelübdes ist des Laien 
Sache nicht. Und doch steht auch sein Leben unter der Norm der Keuschheit. 
Das sechste und das neunte Gebot handeln von ihr. Das Ordensmitglied hat 
•sich selbst verschnitten um des Himmelreiches willen"; der Laie untersteht 
dem Gebot •Du sollst nicht Unkeuschheit treiben"; beide dienen oder sollten 
dienen zutiefst dem gleichen Ziel, dem Werden des Gottesreiches, der Einwoh- 
nung Gottes im Menschen, der Brautschaft Christi. 

Im allgemeinen steht der Laie im Kampf um die Keuschheit im Sinne der 
Enthaltsamkeit vor größeren Versuchungen und schwereren Überwindungen, 
Man gehört als Christ nicht entweder •Gott" oder aber der •Welt" an, sondern 
wir müssen in der Welt ein gottgemäßes Leben zu führen trachten. Dazu 
gehört für den gewöhnlichen Mensehen die tätige Auseinandersetzung mit 
allem Menschlichen und mit vielem Untermenschlichen, das die Welt an ihn 
heranträgt. Die Ehe z. B. soll nach dem Willen Gottes und der Kirche im Lichte 
der Norm der Keuschheit geführt werden. Die Ehegatten sind nicht mitein- 
ander verbunden, um sich ohne Hemmung ihren Trieben zu überlassen. Diese 
sollen vielmehr beherrscht, gestaltet, gewandelt werden. Der Leib ist ein 
•Tempel" des Geistes; fer soll immer mehr diesem seinem Sinn und Wesen 
entsprechend gereinigt und geläutert werden. 

Hiermit ist auf eine für uns Menschen vielfach sehr schwere Aufgabe gedeu- 
tet, an der wir zumeist Jahre oder unser Leben lang zu arbeiten haben. Der 
Leib soll mehr und mehr zum dienenden Werkzeug, zugleich aber auch mehr 
und mehr zur sinnlichen Erscheinung der von göttlichem Wesen erfüllten Seele 
werden. Er soll nicht die Seele, die Seele soll ihn beherrschen, nicht nur 
benutzen, sondern in ihm gelöster und gelassener leben. Keuschheit sollte 
daher vor allem, auch was das Leibesleben betrifft, als Bezeichnung einer inne- 
ren Haltung, einer Führungskraft des eigentlichen menschlichen Wesens 
genommen werden. Was für die Ehe gilt, gilt entsprechend auch für das Leben 
außerhalb ihrer. 

Der Christ steht grundsätzlich in jeder Lage im Kampfe um Keuschheit; 
fast jeder wird über seiner gegenwärtigen Stufe höhere sehen, die er 
noch zu erklimmen hat. Keuschheit als Enthaltsamkeit ist wie die Armut 
nur ein Realsymbol und deutet auf einen unendlichen, immer weiter zu erstre-? 
bendenWert hin. Wieviel Segen dieses Realsymbol im einzelnen Menschen stif- 
tet, das kann theoretisch und allgemein nicht bestimmt werden. Ohne weiteres 
aber ist einzusehen, daß ein äußerer Zustand, ein äußeres Verhalten keinen 
Endzweck, sondern Mittel zum Zweck bedeutet. Die Idee der Keuschheit über- 
leuchtet und bestimmt das Leben eines jeden Christen, das diesen. Namen 
verdient, auch wenn er sich dessen nicht immer bewußt ist, auch wenn er • 



Die neunfache Form der Aszese 53 

etwa als Nichtkatholik • tragischerweise den Sinn des Gelübdes nicht kennt 
und den Wert des Realsymbols weder schätzt noch nutzt. Aszese hat immer 
eine positive Seite: sie macht Kräfte, die ohne sie im Natürlichen und Kreatür- 
lichen vielfach mißbraucht werden, zu höherem Dienste frei, und sie zieht 
Göttliches ins Menschenleben herein, das ohne Vorarbeit und Mitarbeit des 
Menschen nicht in ihn einziehen kann. 

Welche Möglichkeiten und Aufgaben hier dem Einzelnen zufallen, muß und 
kann auch jeder, der willens ist, selbst finden. Im Grunde handelt es sich auch 
hier um den einen und gleichen Kampf aller, die Christus nachfolgen wol- 
len, Ihm •gleichförmig" zu werden. Eines aber darf noch in allgemeiner 
Form angedeutet werden: Mit der Keuschheit verwandt und dem gleichen 
Ziele aufrufend ist jede Form der Enthaltsamkeit. Jede Beherrschung, die die 
Seele über den Leib anstrebt, jedes Opfer, das wir auf Kosten leiblicher Triebe 
dem eigentlich-geistigen Leben bringen, mancher Verzicht auf nächste, viel- 
leicht ganz berechtigte leibliche Erfüllungen wirken in der gleichen Richtung. 
Von hier aus können z. B. die Abstinenz- und Fastengebote der Kirche leicht 
verstanden, bejaht, befolgt werden. Auf diesem Gebiet muß auf die Dauer, 
d. h. wenn er ernstlich fortschreiten will, jeder sein eigener Lehrmeister sein, 
es sei denn, er habe das Glück, einen Beichtvater zu besitzen, der Tief blick mit 
Führungskraft vereint, seine Lage ganz genau kennt und sich ihm persönlich 
widmet. Im allgemeinen wird gelten: wie wir im alltäglichen Pflichtenkreis 
selbst finden müssen, was wir in unserer konkreten Lage zu tun und zu lassen 
haben, so auch bezüglich allem, was die Keuschheit in ihrer ersten Gestalt, 
die es mit dem Leibe, der physischen Enthaltsamkeit zu tun hat, betrifft. Stets 
sind diejenigen zu preisen, die • mit dem angeführten Christuswort zu reden 
• •sich selbst verschnitten" haben. 

Sie sind zunächst zu preisen, weil sie ihren Blick auf eine höhere Lebens- 
erfüllung richten, als die irdische Welt sie je bieten kann, dann aber auch, 
weil sie eine höhere Lebenserfüllung erfahren, als der naturverhaftete Mensch 
kennt und ahnt. Wer sich noch auf den unteren Stufen des Kampfes um die 
Keuschheit müht, kennt diese höhere Erfüllung noch nicht. Er darf den Zeug- 
nissen derer glauben, die sie erfahren haben, und hoffen, daß sie zur gegebe- 
nen Stunde auch ihm zuteil werden wird. Einem jeden wird zur rechten Zeit 
das Seine gegeben; keiner strebt in der Nachfolge Christi vergeblich; die 
Gottesliebe leuchtet verheißend, leuchtet in Ewigkeit über uns allen... 

5, Neben der Form der leiblichen Keuschheit steht die rein seelische; sie 
bietet, obwohl sie innig mit der leiblichen zusammenhängt, ein neues und 
selbständiges Übungsfeld für sich; auch Christus hat über sie mit anderen 
Worten und Weisungen gesprochen als über die erste. 

In der Bergpredigt lesen wir: •Wer ein Weib mit Begierde ansieht, der hat 
in seinem Herzen bereits einen Ehebruch mit ihr begangen" (Mt 5,28). Kor- 
rektheit im äußeren Verhalten ist nur Anfangsstufe des entsprechenden Stre- 
bens. Unkeuschheit im äußeren Sinne zu meiden ist sogar vielfach verhältnis- 
mäßig leicht und daher noch nicht wesentlich; wesentlich ist erst, die Unkeusch- 



54 Dr. Bernhard Martin 

heit der Seele zu überwinden; wesentlich ist erst, die Seele immer keuscher 
werden zu lassen; wesentlich ist erst, die immer keuscher werdende Seele zum 
Ziel aller Keuschheit, zur lebendigen Gemeinschaft mit Christus zu führen, die 
ihrer innersten Sehnsucht und Bestimmung entspricht. Christus hat gesagt: 
•Ärgert dich dein rechtes Auge, so reiß es aus und wirf es von dir; es ist dir 
besser, daß eines deiner Glieder verderbe und nicht der ganze Leib in die 
Hölle geworfen werde" (Mt 5, 29). Keuschheit will und soll in den •Himmel" 
führen, nicht erst im fernen Jenseits, sondern anfänglich bereits im Hier und 
Jetzt, nicht nur, weil sie als mitgebrachte Anwartschaft dereinst einmal belohnt 
wird, sondern auch, weil sie selbst eine überirdische Kraft bedeutet und als 
solche durch sich selbst beglückend wirkt. 

Hiermit ist bereits darauf gedeutet, was seelische Keuschheit wesentlich ist. 
Die Psychologen sprechen von •negativen Zielvorstellungen". Dieses Wort 
bezeichnet das Verhalten dessen, der etwa sagt: •Ich will das Böse meiden". 
Eine •positive Zielvorstellung" dagegen spricht sich aus in dem Satz: •Ich 
will das Gute suchen und verwirklichen; ich will Gott und die ihm dienenden 
Geister verehren; ich will das einatmen, was mir hilft, mein wahres Wesen 
nährt, was mich zum Organ des göttlichen Wollens umgestalten kann und 
will". So ist die leibliche Keuschheit noch mehr ein •Negatives", ein Unter- 
lassen des Bösen, die seelische aber bedeutet eine Verwirklichung des Guten, 
wirksame Vorbereitung auf die Vereinigung mit Gott, aktive Weihe der Seele 
an ihren einzigen, ewig-verläßlichen Herrn und Freund; seelische Keuschheit 
ist etwas durch und durch •Positives", Reinheit des Herzens, Lauterkeit des 
Wesens, Empfänglichkeit für Gottes Wesen und Wirken. 

Seelische Keuschheit zeigt sich zunächst im Verhältnis des Menschen zum 
Mitmenschen, insonderheit zum Mitmenschen des anderen Geschlechts. Wir 
sollen und können lernen, den Mitmenschen immer begierdeloser, selbstloser, 
fürsorgender zu betrachten, in ihm keinerlei Mittel für etwaige eigene Zwecke, 
für die eigene Befriedigung zu sehen, in ihm immer reiner und wahrer das 
Gotteskind zu gewahren, das er entweder ist oder zu dem er berufen ist. Wie 
selbstsüchtig und trübe sind weithin unsere Menschenbeziehungen, wie sehr 
nicht nur ans Kreatürliche gebunden, sondern von ihm durchsetzt! Die Schule 
der seelischen Keuschheit will dazu führen, dies alles unter sich zu lassen und 
die Mitmenschen zunehmend mit dem Blick anzuschauen, mit dem Christus 
sie anschaute oder vielmehr anschaut: gänzlich selbstlos, gänzlich in Liebe. 
Das kann freilich nur auf Kosten des natürlichen Menschen gelernt werden, 
der sich seiner Verwandlung mit Macht zu widersetzen pflegt; in dem Maße 
aber, in dem es gelernt wird, lernt der Mensch höhere reinere Freuden kennen, 
als er, anfangs allzu sinngebunden, ahnte, und wird ein fruchtbareres Glied der 
menschlichen Gemeinschaft, als er, vordem irdisch gebunden, denken konnte. 
Christus erfüllt ihn, Christus stärkt ihn; Christus wirkt durch ihn. 

Seelische Keuschheit zeigt sich sodann im Verhältnis des Menschen zu den 
Dingen der Erde, im Verhältnis zu allem, dem Begierde, Herrschsucht, Gel- 
tungssucht, Leidenschaft usw. zugewendet werden können. Sie alle machen das 
Wesen dunkel und das Auge trübe, sie alle erbauen nichts von ewigem Bestand, 
sondern bringen, so groß ihr •Erfolg" zunächst und äußerlich sein mag, doch 



Die neunfache Form der Aszese 55 

nur Zerstörung in die Welt. Auch hier kann das Wesen lichter und lichter, das 
Auge reiner und reiner werden, •Das Auge ist des Leibes Licht. Wenn dein Auge 
einfältig ist, dann wird dein ganzer Leib licht sein; ist aber dein Auge ein 
Schalk, dann wird dein ganzer Leib finster sein" (Mt 6, 23). Mit welchen Augen 
beschaute der hl. Franziskus, mit welchen gar Jesus Christus die Schöpfung, 
die Natur! Je größer, stärker, reiner die Keuschheit ist, die der Mensch der 
Umwelt entgegenträgt, um so mächtiger, göttlicher und reiner antwortet ihm 
auch die •Welt". Sich Gott und der Gottesliebe weihen bedeutet ja nicht sich 
von der Welt zurückziehen, sondern sie im Licht und in der Kraft ihres 
Schöpfers betrachten und behandeln, so-gut es der Einzelne eben vermag. 

Seelische Keuschheit zeigt sich endlich im Verhältnis des Menschen zu Gott 
und zu den im Sinne Gottes wirkenden Wesen, sowohl den hl. Engeln wie 
auch den hl. Menschen, die in die Gottesgemeinschaft aufgenommen wurden. 
Ihnen gegenüber gibt es zwar niemals einen brutalen Egoismus, niemals einen 
begierdegetrübten Blick, wohl aber manche undurchschaute Selbstsucht, als« 
doch Unlauterkeit. Was hier gemeint ist und hier nur angedeutet werden 
kann, darauf weist in ihrer Art und in ihrem Zusammenhang die kirchliche 
Lehre von der Reue: es gibt die gewissermaßen selbstsüchtige Reue, die das 
getane Böse um des Täters willen bereuen läßt, und es gibt die gewissermaßen 
selbstlose Reue, die das Erlebnis des Schmerzes darüber ist, daß man Gott 
betrübt hat. Wer dem nachgeht, ahnt immer tiefer und erkennt immer mehr, 
was es um die seelische Keuschheit auf dem in Rede stehenden Gebiete ist. 
Auch Gott und den mit ihm wirkenden Geistern gegenüber können wir 
keuscher und keuscher werden. Nur denjenigen kann Er erfüllen, und nur 
•derjenige kann mit Ihm wirken, der sich in Lauterkeit, Selbstlosigkeit, ja Ge- 
lassenheit zur Verfügung stellt. Auch hier darf und soll Christusförmigkeit 
angestrebt werden. 

Damit ist dreifach ein hohes Ziel bezeichnet, das Ziel der •sponsa Christi", 
zu der jede Menschenseele berufen ist.Was alles aber stellt sich der Erreichung 
dieses Zieles entgegen! Die Seele ist zunächst ungeläutert, selbstsüchtig, 
kreatürlich gebunden, und Anfechtungen und Versuchungen stürmen von 
allen Seiten verführend und niederziehend auf sie ein. Diese sind nicht in 
einem einzigen Willensakt zu entwichtigen; es hat hochbedeutende Christen 
gegeben, die um die Keuschheit wieder und wieder und auf immer neuen 
Stufen zu ringen hatten. Bekannt ist das Bild von der Versuchung des hl. Anto- 
nius von Meister Mathis (Grünewald), das den Heiligen in schrecklicher Prü- 
fung zeigt. So hat jeder einen nie aufhörenden Kampf um die seelische Keusch- 
heit zu führen; denn auf jeder erreichten Stufe zeigt sich eine neue, und Art 
und Wesen der urbildlichen Keuschheit Jesu Christi bleiben auch über den 
Höchstbegnadeten als fernleuchtendes Sternbild stehen. Das Irdische läßt sich 
in hohem Grade überwinden; läßt sich aber auch das Göttliche je restlos auf- 
nehmen und verwirklichen? 

Heute leben wir ganz besonders inmitten einer Welt der Unkeuschheit. 
Selbst wer sich von Roman und Film, Theater und Kabarett, insofern sie den 
Geist der Unkeuschheit ausschütten, fernhält, bleibt von ständiger Infizierung 
mit dem Bösen nicht frei. Jede Plakatsäule, die meisten Zeitungen und Zeit- 



56 Dr. Bernhard Martin 

Schriften und, leider, auch die Mitmenschen tragen Unkeusches über Unkeusches 
heran. Wie vieles verhärtet Blick und Seele, wie vieles frißt sie an und sargt 
sie ein! Man kann nicht alle Gefahren meiden; vielmehr sind wir gerade zu 
ihrer Meisterung berufen, und die Heiligkeit zeigt sich gerade daran, daß ihr 
Träger in eine unheilige Welt die Kraft und den Frieden, die Reinheit und die 
Lauterkeit Gottes hineinträgt. Das muß geübt und immer weiter geübt werden. 
Die diesbezügliche Läuterung muß ein jeder, seinem Wesen, seiner Lage, seiner 
Besonderheit entsprechend, ganz persönlich suchen. Nicht mit einem Sprunge, 
sondern Schritt vor Schritt kommt man vorwärts, und nur zu oft bemerkt 
man auch bei dem besten Streben selber nicht den geringsten Erfolg. Aus 
eigener Kraft kann ihn der Mensch ja auch niemals erwirken; nur das von 
Gott gegründete Haus steht fest, und keine Keuschheit ist verläßlich, die 
Er nicht segnet und erhält. In der Schule der seelischen Keuschheit aber wird 
man zunehmend gewahr, daß Regungen und Taten, Genüsse und Freuden, 
die man vordem durchaus für unschuldig halten durfte, mit Gewichten der 
Ünkeuschheit belastet sind, die immer schwerer erscheinen, je mehr die Seele 
auf dem Wege der Keuschheit fortschreitet. 

Hier zeigt sich, um wenigstens dies Eine zu erwähnen, die unabschätzbare 
Bedeutung der Teilnahme des Einzelnen am liturgischen Leben der Kirche. 
Jeder andächtige Bück auf das Bildnis eines ehrwürdigen Heiligen, jede von 
Herzen kommende Verehrung der Gottesmutter, jede wesentliche Teilnahme 
am hl. Meßopfer • das ist nur einiges Wichtige aus einem Füllhorn von Mög- 
lichkeiten • ist nicht nur Hilfe im Kampf um Keuschheit, sondern unmittel- 
bare Erfüllung mit ihr. Die Gestalten der großen Heiligen, mit denen wir uns 
befassen, können uns so wichtig werden, daß im Vergleich mit ihnen die 
ankränkelnden Eindrücke der destruktiven Umgebung verblassen; zur Mutter 
Gottes können wir • zielhaft gesprochen • ein solches Verhältnis gewinnen, 
daß ihr •Mantel" uns wirklich, d. h. wirksam umschließt, und die Teilnahme 
am hl. Meßopfer ist ein Gesundbrunnen, dessen heilende Wasser uns immer 
mehr umfluten und durchströmen können. Dabei handelt es sich nicht um 
die Herauslösung unseres Wesens aus der Welt, sondern nur um Überwindung 
unserer Verhaftung an das Kreatürliche, tun das Gewinnen der Kraft, mit 
der wir Gottes Willen entsprechend in der Welt leben können und sollen. 
Die Heiligen, wenn diese Dreiheit nochmals aufgerufen werden darf, begleiten 
uns im Leben, stehen an unserer Seite, wirken mit uns und durch uns; die hl. 
Maria ist nicht nur in Kirchen und Kapellen zu Hause, sondern an jedem Ort 
und zu jeder Zeit erreichbar, und der Geist oder die Frucht des hl. Meßopfers 
gibt mehr und mehr dem tätigen Leben die weiterwirkende und unerschöpf- 
liche Quelle der Kraft. Keuschheit der Seele nährt sich am Göttlich-Heiligen 
und bewahrt sich im Menschlich-Profanen. Christus hat die seelische Keuschheit 
nicht nur vorgelebt; er schenkt sie auch ständig, freilich, ohne die menschliche 
Freiheit anzutasten und ohne uns die Bemühung um sie abzunehmen. Aber 
auch hier ist Er Vorbild und Zielbild, denn auch Er und gerade Er war frei. 
•Darum liebt mich mein Vater, daß ich mein Leben lasse, auf daß ich's wieder- 
nehme. Niemand nimmt es von mir, sondern ich lasse es von mir selber" (Job. 
10,17-18). Nur in Freiheit kann man Äszese üben, nur in Freiheit seelische 
Keuschheit gewinnen, nur in Freiheit Christi Jünger und Nachfolger sein. 



Die neunfache Form der Aszese 57 

6. Wie die Armut in dreifacher Gestalt auftritt und in dreifacher Form 
verwirklicht werden will, so auch die Keuschheit. Auch sie stellt außer der 
leiblichen und seelischen Aufgabe eine rein geistige dar. Bei dieser handelt 
es sich nicht um das geistgemäße Verhalten in der äußeren Welt noch um die 
Läuterung bzw. Erfüllung der Seele mit der göttlichen Liebe, sondern um die 
Gedanken, die wir pflegen, in die wir eintauchen, denen wir Einfluß auf uns 
gestatten und schaffen. Das Ringen um geistige Keuschheit steht im Zeichen 
der Mahnung des Apostels: •Die Jesus Christus angehören, haben ihr Fleisch 
mit seinen Leidenschaften und Gelüsten ans Kreuz geschlagen. Haben wir 
durch den Geist das Leben, so wollen wir auch im Geiste wandeln" (Gal 5,24 f). 

Es ist leichter, die Gestalt der leiblichen Keuschheit zu erfassen als die der 
geistigen, leichter auch, an der Vervollkommnung der dem Leiblichen gelten- 
den zu arbeiten als an der im Geiste. Alles Geistige ist unsichtbar und daher 
nur der ihm selbst geltenden Aufmerksamkeit zugänglich. Zunächst sei an 
einem zeitnahen Beispiel, das unmittelbar nichts mit Kirche und geistlichem 
Leben zu tun hat, aufgezeigt, worum es uns hier geht: Der Naturforscher Ernst 
Haeckel (1834•1919), hat persönlich in einer Sittlichkeit gelebt, die man als 
vorbildlich bezeichnen kann. Er war tragisch-unglücklich verheiratet, stand 
aber dann in inniger Liebesbeziehung zu einer anderen Frau. Diese Beziehung, 
die sich ungesucht zur Überraschung und tiefen Beglückung der Beteiligten 
entfaltet hat, wußte er vor jedem Makel rein zu bewahren; nichts irgend 
Anfechtbares, Tadelnswertes ist in ihr geschehen. Insofern lebte Ernst Haeckel 
im Sinne der Keuschheit, um es nun exakt zu sagen: leiblich und seelisch. Der- 
selbe Mensch aber hat bezüglich Welt und Leben, Menschheitsgeschichte und 
Natur Gedanken in sich getragen und an andere herangetragen, die bei den 
Lesern einen Abfall von Gott und damit auch eine sittliche Entwurzelung 
hervorrufen mußten. Für ihn hatte die Mahnung des Apostels, im Geiste zu 
wandeln, d. h. die Gedanken des Geistes Gottes zu denken und nach ihnen zu 
handeln, keine Bedeutung; sein Geist war ohne bewußte Beziehung zu Gott, 
zum heiligen Geist; er hatte die •Ehe" mit Gott gebrochen; er lebte in tiefer, 
tragischer • geistiger Unkeuschheit. 

Was an ihm als einem großen Beispiel zu ersehen ist, gilt für uns moderne 
Menschen alle. Gedanken, die folgerichtig weiter wirkend das wahre Men- 
schenbild und die rechte Gottesfurcht zerstören, kann man unkeusch nennen, 
auch wenn sie unmittelbar gar nichts mit dem Gebiet des •Liebeslebens", 
sondern nur mit Gott, Welt, Natur zu tun haben. Wer keine Beziehung zu 
Gott besitzt, sucht, pflegt, in wessen Gedanken nur menschliche und irdische 
Wesen und Ereignisse leben, der lebt Gott, Christus, den Engeln, den Heiligen 
usw. gegenüber in einer geistigen Haltung, die am treffendsten mit dem Worte 
unkeusch bezeichnet wird. Darum sagt der Apostel Jakobus mit Recht: •I h-r 
Ehebrecher, wißt ihr nicht, daß Freundschaft mit der Welt Feindschaft 
gegen Gott bedeutet?" (Jak 4,4). Überall, wo wir die bewußte Beziehung zu 
Gott aufgeben, tritt unvermeidlich und folgerichtig auf die Dauer eine Bezie- 
hung zu den Wesen des Bösen ein. Dies ist an unheimlich vielen Menschen 
aller Zeiten, es ist am ganzen Gang der menschlichen Geschichte selbst leicht 
und deutlich abzulesen. Ernst Haeckel aber ist deswegen ein gutes Beispiel, 



i68 Dr. Bernhard Martin 

weil er die geistige Unkeuschheit in Reinheit zeigt, ohne zugleich der seelischen 
oder gar leiblichen zu verfallen, was bei einem Durchschnittsmenschen sicher 
eingetroffen wäre. Wer sich mit ihm befaßt, gewinnt leicht die exakte Vor- 
stellung dessen, worum es sich hier handelt. Geistige Unkeuschheit ist, formel- 
haft gesprochen, Abkehr der Gedanken von Gott und Hinwendung derselben 
zur Kreatur. Wer hätte sich nicht immer wieder dieser Abkehr schuldig zu 
sprechen? Doch es ist hier vor allem von der geistigen Keuschheit zu reden. 
Sie ist das Gegenteil des am Beispiel Ernst Haeckels Aufgezeigten. 

Der Mensch ist Gottes Geschöpf und kann recht nur dann leben, wenn er 
«ich dessen bewußt ist und bleibt. Daher sollte Gott am Anfang, in der Mitte und 
am Ende all unseres Denkens stehen; daher sollten wir keinerlei Gedanken 
irgendeine Wirkung auf uns gestatten, die nicht aus Gott erfließen, die nicht 
im Einklang mit seinem Walten sind, die nicht ein entsprechendes Verhalten 
unsererseits aufriefen oder gestatteten. Nun ist der Mensch •gefallen" und hat 
sich weithin an die kreatürliche Welt verloren, ohne des Creators inne zu sein. 
Keuschheit im Geiste aber besteht in diesem Innesein und allem, was aus ihm 
erwächst und zu ihm gehört. Keuschheit im Geiste ist das gottgewollte geistige 
Verhältnis des Menschen zu Gott. Zu ihr gehört Ehrfurcht, Andacht, Klarheit, 
Sammlung, Verantwortung, Lauterkeit, Besonnenheit, Demut, Unterordnung. 
Geistige Keuschheit macht die Seele des Menschen schön und leuchtend; sie 
stellt sein wahres Wesen wieder her; sie macht ihn einfältig, geordnet, 
beherrscht, ja durchscheinend für den Gottesgeist selbst. Urbild und Zielbild 
der geistigen Keuschheit ist Christus, Er, dessen Geist stets rein und trans- 
parent und in vollkommenem Einklang mit dem Geist des Vaters gewesen 
ist. •Ich rede, was ich bei meinem Vater gesehen habe" (Jo 8, 38). Geistige 
Keuschheit ist geistiger Einklang mit dem Geist des Vaters und des Sohnes 
und des Heiligen Geistes. Wer hat ihn ganz, wer hätte seiner genug? Eben 
deswegen ist geistige Keuschheit immer wieder Aufgabe und Ziel, eine auf 
Erden nicht endende Schule, obzwar sie zu tiefen und tiefst beglückenden 
Stufen der Gottesgemeinschaft führt. 

Was alles wird, sonderlich in unserer, auch diesbezüglich verwegenen Zeit, 
über Mensch, Welt und Leben gedacht und verbreitet, was den Menschen 
abzieht von der Verehrung Gottes, von der Erfüllung seiner Gebote, von der 
Verwirklichung unseres wahren Auftrages auf Erden! Nietzsches •Also sprach 
Zarathustra", Spenglers •Untergang des Abendlandes" oder auch Hitlers 
•Mein Kampf" und Rosenbergs •Mythos" sind bekannte Beispiele; doch gehört 
jeglicher Atheismus und Materialismus nicht minder hierher. Aber nicht nur 
solche •bedeutenden" Werke verbreiten den Abfall von Gott, die geistige 
Unkeuschheit; unsere Literatur, unsere Philosophie, unser gesamtes •Gei- 
stes"-Leben ist nur zu reich an Entsprechendem. Wir sind geradezu immer und 
überall von unkeuschen Gedanken umnutet, die der göttlichen Wahrheit ent- 
gegenarbeiten. Es ist hier nicht angebracht, aufzuzählen und im einzelnen zu 
schildern, was auf diesem Spielfeld des Bösen im Großen und im Kiemen 
ständig geschieht. Wichtig ist für den Einzelnen ohnehin, daß er selbst den 
Charakter, die Flut, die Gefahr des Verderblichen durchschaue und sich selbst 



Die neunfache Form der Aszese 5fr 

.zum Organ des Guten im Kampf gegen das Böse zu machen trachte. Der kirch- 
liche •Index" ist nur ein Zeichen dessen, worum es hier geht. 

In jedem Einzelnen treiben und arbeiten •unkeusche" Gedanken. Vielfältig 
ist ihre Gestalt, und vielfältig werden wir z. B. auf zunächst oft ganz undurch- 
schaute Art dazu verführt, den Menschen rein kreatürlich zu sehen und zu 
nehmen. Nur die monotheistische, nur die christliche Religion und das in 
ihrem Sinn Wirkende ist •keusch", alles Übrige, so unschuldig und neutral es 
sich gibt, wirkt •unkeusch". Schließlich werden aus Gedanken immer Gefühle 
und aus Gefühlen Taten. Hier gibt es manche Treppen in den Abgrund, und 
gar mancher schreitet ihre Stufen abwärts, ohne es zu merken, weil er das 
Ganze seines Gedankenlebens gar nicht im Auge hat. Kampf um geistige 
Keuschheit ist daher Kampf um die Erfüllung des gesamten Gedankenlebens 
mit wahren, helfenden, zum Guten stärkenden Gedanken, um die Gemeinschaft 
des innersten Wesenskernes mit Gott und mit den ihm dienenden Geistern des 
Guten. Hiermit ist bereits auf das Wesentliche gewiesen, was uns als Hilfe in 
diesem Kampf zur Verfügung steht, was ihn sinnvoll macht, was seinen Sieg 
beglückender erscheinen läßt als jeden anderen. Gott selbst nämlich ist sein 
Lohn. 

Im allgemeinen lebt und •denkt" der Mensch zerstreut. Eindrücke und Vor- 
stellungen ziehen weithin nur flüchtig durch dieSetle;es gibt sehr verschiedene 
Grade der Konzentration. In der Schule der geistigen Keuschheit muß man 
Konzentration üben, alles Irritierende ausschalten lernen, sich ganz dem 
Wesentlichen widmen. Unsere Zeit ist in der Leibespflege groß, in der Pflege 
des Geistes dagegen von grausiger Barbarei. Wir müssen lernen, alles Störende, 
Zerstreuende, Nichtige und Herabziehende zu entfernen und uns allein auf- 
bauenden Inhalten und Wesen hinzugeben. Wer das wieder und wieder tut, 
festigt die Form der Seele, die Gestalt des Geistes und wird immer mehr 
immun gegen schädliche geistige Infektionen; er erfüllt sich außerdem oder 
läßt sich erfüllen mit objektiv guten, zum Guten wirkenden Inhalten und 
Wesen. Lehre und Leben der Kirche bieten hier unausschöpfbare Übungs- 
felder, Kraftquellen, Erfüllungen. Es steht zwar nie in des Menschen Macht, 
sich besondere Gnaden zu verschaffen; seine Bemühung um sie ist aber im 
allgemeinen die unerläßliche Vorbedingung dafür, daß sie ihm zuteil werden 
können. Der Geist der Keuschheit kann uns nur eingegossen werden, wenn wir 
uns, soweit es an uns ist, dafür zubereiten. Die Gestalten der Heiligen, der 
Gottesmutter, des Erlösers bieten sich nicht nur als Helfer, sondern geradezu 
als Nahrung an; wir können ihr Wirken in uns verspüren, wir können in ihnen 
den Geist der Keuschheit einatmen. In diesem Licht kann auch das hl. Meß- 
opfer mitgefeiert, kann auch die hl. Kommunion genossen werden, die keiner 
Rühmung bedarf. 

•Geist der Keuschheit", dieses Wort deutet- nicht nur auf ein menschliches 
Verhalten, sondern auf eine göttliche Wirksamkeit und Wirklichkeit hin. 
Christus hat ihn vorgelebt und dargestellt, ja er ist selbst der Geist der Keusch- 
heit. Diesen Geist in sich aufrufen ist aber nichts anderes, als sich im Kern 
der Seele Ihm eröffnen und anschließen, Von Ihm ergreifen lassen und in 
Seinem Geiste wirken. 



60 Dr. Bernhard Martin 

Was immer wir an Befriedigung auf Erden durch Erfüllung unserer Wünsche, 
Triebe, Begierden finden können, es nimmt sich schattenhaft aus gegen die 
Beglückung, die durch die Erfüllung mit dem Gottesgeist in uns einziehen 
kann. Das haben die Großen und Begnadeten vielfältig und gewaltig bezeugt. 
Aber man ist nicht darauf angewiesen, nur im Vertrauen auf diese Stimmen 
und die göttliche Verheißung zu streben; Ansatz und Keim der Erfahrung 
liegen in jedem, der sich mit Ernst dieser erhabensten aller Aufgaben widmet. 
Wir haben nicht nur ein Ziel, sondern auch seinen Geschmack oder doch Vor- 
geschmack. Die Schule der Keuschheit gilt, wie jede aszetische Bemühung, 
dem Einstrom des Gottesgeistes in den Menschen, der uns nicht nur verspro- 
chen ist, sondern sich auch ständig darbietet. Er wandelt das Wandlungs- 
bedürftige, richtet auf das Gefallene, stärkt das Schwache, verklärt das Natür- 
liche, nimmt in sein Reich und Wesen jeden auf, der dies ernstlich sucht. 
Aszese üben ist nichts anderes als sich für diesen göttlichen Einstrom mit 
gottgewollten Mitteln immer empfänglicher machen. 

m. 

Gehorsam 

Das dritte Ordensgelübde, die dritte Grundform der Aszese ist der Gehor- 
sam. Wer dieses Gelübde ablegt, unterstellt sich für immer dem Willen eines 
geistlichen Vorgesetzten. Dieser soll aufgefaßt werden und soll wirken als 
Stellvertreter Gottes selbst. Zutiefst, dem Grundsinne nach, gilt der Gehorsam 
Gott allein. Die Form, in der er von den Ordensmitgliedern verwirklicht wird, 
ist, wie auch Armut und Keuschheit, nur ein Realsymbol, das in sich nichts 
Abgeschlossenes oder gar Vollkommenes birgt, sondern seinen Sinn nur als 
Schulungsprinzip erfüllt. Wie jede Tugend, so ist auch der Gehorsam nicht 
etwas, was man entweder besitzt oder nicht besitzt, sondern etwas, das in 
ständiger Übung immer reiner und immer tiefer zu gewinnen ist. 

Äußerlich kann der Laie nicht in derselben Art im Gehorsam leben wie der 
Mönch und die Nonne; er darf und muß sich in der Welt •freier" bewegen; 
anders könnte er seine Aufgaben nicht erfüllen. In der Grundaufgabe, Gott 
immer mehr gehorsam zu werden, steht er indessen auch; zwischen den» 
Ordensmitglied und den anderen Menschen ist auch in dieser Hinsicht keine 
Kluft; das Realsymbol des Gehorsams weist auf eine allgemein-christliche 
Aufgabe hin. Was bedeutet grundsätzlich und allgemein •Gehorsam"? 

7. Die erste Form des Gehorsams, seine unerläßliche Grundlage, sozusagen 
sein Leib; besteht in der Erfüllung der Gebote. Diese werden zusammengefaßt 
und gekrönt in dem Wort des Alten Testamentes, das Christus von neuem 
einschärft: •Du sollst lieben Gott, deinen Herrn, von ganzem Herzen, aus 
ganzer Seele und mit ganzem Gemüt. Dies ist das vornehmste und größte 
Gebot. Das andere aber ist ihm gleich: Du sollst deinen Nächsten lieben wie 
dich selbst. In diesen zwei Geboten hanget das ganze Gesetz und die Pro- 



Die neunfache Form der Aszese 61 

pheten" (Mt 22,37-40). Demnach gibt es zwei Grundgebote Gottes, oder viel- 
mehr zwei Gesichtspunkte des einen Gebotes: Gottesliebe und Nächstenliebe. 
Somit hat auch der Gehorsam als Erfüllung des Gottesgebotes im Grunde nur 
den doppelten Inhalt, den das angeführte Christuswort angibt. Können wir 
Gott lieben? Wieso können wir ihn lieben? 

Gott ist unendlich und unwahrnehmbar; insofern kann ihn der endliche, 
sinnengebundene Mensch unmittelbar und von sich aus nicht lieben; unmit- 
telbare Liebe gilt stets einem faßlichen, anschaubaren Wesen. Daher hat es 
Gottesliebe im vollkommenen Sinn des Wortes in der vorchristlichen Mensch- 
heit nicht gegeben; in der außerchristlichen gibt es sie heute noch nicht. Sie ist 
in Wahrheit erst möglich geworden durch die Liebesoffenbarung Gottes in 
Christus. Er aber durfte von sich sagen: •Ich und der Vater sind eins". So ist 
uns durch Ihn die wahre Liebe zu Gott erst erschlossen worden; seit Seinem 
Erdenwirken kann der Mensch den Pülsschlag, den Atem Gottes unvergleich- 
lich und viel lebendiger spüren, als es in der vorchristlichen Zeit möglich war. 
Gewiß kann es nicht jeder; denn es gehört Läuterung und Erhebung dazu, 
und dem Durchschnittsmenschen ist fraglos die wahre Gottesliebe unbekannt. 
Aber wie anders sind die christlichen Bezeugungen des Verhältnisses zu Gott 
als die nichtchristlichen! Wie anders klingt der Name •Vater" als jede andere 
Bezeichnung des unendlichen Gottes! Was für hinreißende, erhabene Stim- 
men haben im Lauf der christlichen Geschichte die Liebe des Menschen zu 
Gott vielfältig bezeugt! Sie waren ausnahmslos Stimmen solcher, die im 
Gehorsam standen! In ihrer Nachfolge kann man Gottesliebe, kann man diese 
Seite des Gehorsams lernen. 

Die zweite Seite des göttlichen Grundgebotes weist auf den •Nächsten" hin, 
den wir lieben lernen sollen •wie uns selbst". Ist dies möglich? Wieso ist die- 
ses möglich? 

Wiederum ist der naturgebundene Mensch von sich aus der reinen Nächsten- 
liebe unfähig; die Kreatur liebt stets sich selbst, ihre Freunde, ihre Interessen* 
Durch Christus aber strömt die Gottesliebe nicht allein in die Menschheit als 
Ganzes, sie kann und will auch in den einzelnen Menschen einströmen. Christus 
hat die göttliche Liebe auf die Erde herabgetragen; mit Ihm kann sich jeder, 
der Ihn ernstlich sucht, verbinden; von Ihm kann sich jeder, der es selbstlos 
will, durchdringen lassen. Nächstenliebe entsteht, kurz gesagt, durch Christus- 
gemeinschaft. Gottes Liebe hat sich in der Hingabe, im Opfertod des Erlösers, 
faßlich offenbart. Es gibt einen ständig fließenden Quell der Nächstenliebe. 
Die zweite Seite des Gehorsams lernen und verwirklichen wir in der unmit- 
telbaren Gemeinschaft, in der tätigen Nachfolge Jesu Christi. Der Gehorsam 
ist nichts anderes als eine Schule der Liebe. Nur wer dies erfaßt, kann sich 
zutiefst für ihn entscheiden. 

Je mehr der Mensch in der Willkür lebt, umso mehr erscheint ihm Gehorsam 
als etwas Unsympathisches, Lästiges, dem er aus dem Weg gehen möchte. Gött- 
liche und kirchliche Gebote, die zu der Menschen Heil erlassen worden sind, 
deren Erfüllung ihr wahres Glück heraufführen würde, betrachtet er dann 
als Eingriff in seine •Freiheit", als Beeinträchtigung seiner •Rechte". In 
Wirklichkeit tragen die Gebote Gottes und der Kirche an den Menschen Schu^ 



63 Dr. Bernhard Martin 

lungsprinzipien heran, die er sich bei einem von Selbstsucht und Sünde nicht 
getrübten Verstand selbst setzen würde und setzen sollte. Gehorsam-Sein 
bedeutet auf die Dauer, ja, es bedeutet wesentlich nicht sich einem fremden 
Willen unterstellen, sondern den Willen Gottes als eigenen aufnehmen und 
erfüllen. Wie man sich im Täglichen und Kleinen selbst Gebote zu setzen und 
zu erfüllen hat, so kann man die göttlichen und kirchlichen Gebote in voller 
Bejahung als objektive Schulungsmittel der Liebe anerkennen und befolgen. 

Gehorsam aber hat Schulungswert nur dann, wenn er freiwillig geübt wird. 
Unser Eigenwille, wie wir ihn zunächst vorfinden und darleben, würde uns, 
falls wir uns ihm allein überließen, nicht in das ewige Heil, sondern in das 
ewige Unheil führen. Das kann lebendig erfahren werden, und diese Erfah- 
rung kann den Entschluß aufrufen, künftig immer reiner dem Willen Gottes 
zu dienen. Dieser Dienst trägt dann das Grundmerkmal der Freiheit, obwohl 
und weil er zunächst und weithin ein Opfer bedeutet. Dem •natürlichen" 
Menschen ist das Opfer fremd und schwer, dem geistlichen, pneumatischen ist 
es gemäß als wahre Lebensform, als Feld der Freude. In der Nachfolge Christi 
kann man Freuden erleben, von denen die •Welt" buchstäblich nicht das 
Geringste ahnt. 

Zuerst muß der niedere, der eigenwillige Mensch immer wieder niederge- 
rungen und ihm die Selbstherrlichkeit entwunden werden. Wie immer das 
Opfer im einzelnen heißen mag, wie leicht oder schwer es einem jeweils fällt, 
der Weg des Gehorsams, der Gottesliebe ist ein Weg des Opfers. Wie könnte 
das anders sein, da die Gottesliebe selbst sich wesentlich durch Opfer offen- 
bart hat? Opfern kann nie ein für allemal geschehen; jede Lebenslage fordert 
neu dazu auf. 

Sodann kann und sollte man immer wacher und williger auf die Umwelt 
schauen, die das Betätigungsfeld der Liebe ist. Als ein Schriftgelehrter Christus 
fragte: •Wer ist denn mein Nächster?", gab Christus ihm als Antwort das 
Gleichnis vom barmherzigen Samaritan und dazu die Weisung •So gehe hin 
und tue desgleichen!" (Lk 10, 25-37). In der Schule der Liebe gibt es keine 
äußeren erschöpfenden Gesetze; jeder muß und jeder kann, wofern er will, in 
seiner Lage erkennen, wer sein •Nächster" sei und wieso er ihn lieben könne. 
Jeder Liebesdienst, sei er äußerlich, sei er innerlich, ist ein Schritt auf dem 
Wege des Gehorsams; jeder ist wandelnd und darf, obwohl es sich bei ihr um 
eine ganz andere, nämlich göttliche Wandlung handelt, in Beziehung gedacht 
werden zu dem mittleren Teil der hl. Messe, in der Brot und Wein in Leib 
und Blut des Herrn gewandelt werden. 

Endlich kann die Liebe rein im Innern geübt, vorbereitet, eingeatmet, auf- 
genommen werden. Dieses geschieht durch Gebet und Meditation. •Accendat 
in nobis Dominus ignem sui amoris et flammam aeternae caritatis!" Liebe ist 
wesentlich kein Verhalten, kein Wie, sondern ein Wesentliches, ein Was. Gott 
selbst •ist" Liebe. Zu diesem Sein gibt es viele Wege. Zu den leichtgangbaren 
gehört der Dank. Was alles haben wir empfangen, und was alles empfangen 
wir ständig weiter! •Sanctus, sanctus, sanctus Dominus, Deus Sabaoth. Pleni 
sunt coeli et terra gloria tua. Hosanna in excelsis!" In diese, in unzählige 
Worte, Tatsachen, Offenbarungen kann man sich meditativ versenken, durch 



Die neunfache Form der Aszese 63 

sie Liebe empfangen, vor allem aber bei der hl. Kommunion, dem dritten 
Teil der hl. Messe. 

* 

8. Der Gehorsam, soweit er bisher besprochen worden ist, die siebente Form 
der Aszese, hat es wesentlich mit dem •äußeren" Verhalten (auch dem geistig- 
äußeren) des Menschen zu tun; er ist wesentlich auf der Ebene der Tat zuhause; 
er gehört, obwohl eine gültige Abgrenzung nicht angebracht ist, zum Leib* 
liehen des Menschen, insofern es ein Lebensgebiet der Seele ist. Zu dem Gebiet 
des Leiblichen aber tritt auch hier ein seelisches, das seine besondere Aufgabe 
bietet und das daher auch für sich zu besprechen ist. Was kann der Mensch 
tun, um in seiner Seele im eigentlichen Sinne Christus im Gehorsam ähnlich 
zu werden? 

Wir können zur näheren Erklärung des seelischen Gehorsams an die 
dritte Vater-Unser-Bitte anknüpfen. Diese Bitte ist einerseits das Gelöbnis, 
den Willen Gottes tätig zu erfüllen, und gehört insofern zu der siebenten 
Form der aszetischen Übung. Sie ist ein Gelöbnis, obwohl sie die Form der 
Bitte trägt, falls sie in persönlicher Sammlung und Bereitschaft ausgesprochen 
wird. Sie ist aber andererseits die Bekundung der Bereitschaft, den Willen 
Gottes an sich geschehen zu lassen, falls er dem Menschenwollen nicht unmit- 
telbar entspricht. Insofern der Wille Gottes an uns geschieht, sind wir gar 
nicht in der Lage, uns ihm zu widersetzen, entsprechend dem Worte Christi: 
•Duvermagst nicht ein einziges Haar weiß oder schwarz zu machen" (Mt 5, 36). 
Das äußerlich unvermeidbare Hinnehmen aber kann in sehr verschiedenen 
Haltungen erfolgen, vom wilden Aufruhr an bis zur demütigen Bereitschaft, 
alles, auch das Unfaßlichste und Entsetzlichste, aus Gottes Hand willig anzu- 
nehmen. Die Übung des Gehorsams stellt diesbezüglich die Aufgabe, die Bereit- 
schaft des Gehorsams zu stärken und zu steigern, bis sie etwa in einem kaum 
vorstellbaren Zielzustand, keiner Stärkung und Steigerung mehr fähig wäre. 

Jeder Mensch kennt Prüfungen, die die Tragkraft zu überfordern scheinen 
und von ihm eine größere Entsagung verlangen, als er sie zunächst aufbrin- 
gen kann. Unterordnung unter Gott ist niemals fertig, sondern will immer wie- 
der und weiter errungen sein. Hier, als in einer allgemeinen Betrachtung, ist es 
nicht angebracht, die verschiedenen und extremen Gestalten der Not auszu- 
malen, die uns verhängt werden 'können. Unvorstellbar Schauerliches ist 
vielfach über Menschen gekommen, unvorstellbar Schauerliches kann jeder- 
zeit über sie, über jeden einzelnen von uns kommen. Haben wir die vorbehalt- 
lose Bereitschaft und Kraft, es hinzunehmen und zu tragen? Üben können wir 
diese Bereitschaft einerseits durch den Blick auf die Mitmenschen, andererseits 
durch den Blick auf den Gottmenschen selbst. Durch den Blick auf die Mit- 
menschen; denn warum sollte uns eigentlich erspart bleiben, was sie durch- 
machten und durchmachen? Haben wir nicht durchaus ein gleiches schweres. 
Schicksal verdient? Was auch geschehe, der Mensch hat mit dem Schacher am 
Kreuz zu sagen: •Wir empfangen, was unsere Taten wert sind!" Durch den 
Blick auf den Gottmenschen aber kann die Bereitschaft geübt werden, denn es 
ist kein Leid für Menschen denkbar, das nicht überboten würde durch das; 



«4 Dr. Bernhard Martin 

Leid, das Christus für uns übernommen und getragen hat. Gottlob werden von 
uns in der Christusnachfolge keine äußeren Mindestleistungen verlangt, ver- 
langt aber wird, daß wir überhaupt mit den uns gegebenen Mitteln um die 
Christusnachfolge ringen. Er selbst hat das •Dein Wille geschehe!" vorgelebt, 
vorgetan, aber nicht nur, um uns ohne unser Zutun seines Segens teilhaftig 
zu machen, sondern um uns in den Stand zu setzen, es Ihm nachzutun. In 
diesem Nachtun besteht, so qualvoll es für den kreatürlichen Menschen ist, 
bereits Teilhabe an der Herrlichkeit Gottes. Der Weg der Aszese ist nur äußer- 
lich gesehen ein Weg des Verzichtes, innerlich dagegen ein Weg der Erfüllung. 
Deswegen gehört zu der seelischen Übung des Gehorsams noch ein Zweites: 

Was uns geschieht, müssen wir stets hinnehmen, und in das Unabänder- 
liche sollten wir uns mit der größtmöglichen Bereitschaft finden. Es gibt aber 
auch die Haltung, in der man gewissermaßen das etwa von außen schicksals- 
mäßig Kommende bis zu einem gewissen Grade innerlich vorwegnimmt. Es 
gibt freiwillige Übernahme des Leides. Manche extreme Selbstkasteiung der 
von je in der Kirche Aszese Übenden wird von hier aus verständlich. Uns 
allen, der ganzen Menschheit ist • so läßt es sich von ferne etwa mit Worten 
andeuten • ein großes Maß von Leiden zugedacht und • vonnöten. Wer soll 
es tragen? Gewiß kommt es über Ungezählte in der Gestalt der Not und 
Schrecken, der Entbehrung und Qual. Kann ihnen aber vielleicht etwas abge- 
nommen werden? Kann sich der Mensch • trotz seiner Endlichkeit, trotz 
seiner Erlösungsbedürftigkeit • an dem Erlöserwerke beteiligen? Der hl. 
Paulus bejaht es: •Ich erstatte an meinem Leibe, was noch mangelt an Trüb- 
salen in Christus, für seinen Leib, welcher ist die Kirche, deren Diener ich 
geworden bin" (Kol 1,24). Der hl. Pfarrer von Ars wurde in seinen Spät- 
jahren einmal gefragt, warum er seinen Beichtkindern so geringe Bußen auf- 
erlege, und antwortete: •Den Rest ersetze ich". Viele Heilige haben in dieser 
Art freiwillig Leid übernommen und getragen. 

Diese erhabenen Tatsachen und Geheimnisse können von dem gewöhn- 
lichen Menschen nur in Ehrfurcht und Staunen gleichsam von unten her 
angeschaut werden. Er kann sie nicht ermessen und allenfalls in erstem Ansatz 
nachzuvollziehen suchen. Trotzdem müssen sie im vorliegenden Zusammen- 
hang erwähnt werden; sonst bliebe ein wesentliches Mittel, ein wesentliches 
Ziel der aszetischen Übung unausgesprochen, und ins Auge fassen sollte sie 
ein jeder, der sich in die Schule der Aszese begibt. Aszetische Übung gilt in 
jeder Gestalt einem hohen, unerreichbaren Ziele. Wollten wir aber dieses 
Ziel gar nicht zu betrachten wagen, so gingen wir eines entscheidenden Antrie- 
bes verlustig. Über die Bereitschaft hinaus, das eigene Kreuz zu tragen, gibt 
es noch die Aufgabe, an dem Kreuz der Welt oder an dem der Mitmenschen 
mitzutragen. Das Wort Jesu Christi •Was ihr dem Geringsten meiner Brüder 
getan habt, das habt ihr mir getan", empfängt von hier aus ein neues Licht, 
ebenfalls die Mahnung des hl. Paulus: •Einer trage des anderen Last. So werdet 
ihr das Gesetz Christi erfüllen". Dieses •Gesetz" besteht nicht in sagbaren 
Regeln und nicht in einer Summe von Formeln und Geboten, sondern in 
einer Gesinnung. Es ist die Gesinnung, die Kraft, der Wille des Opfers. Hätte 
man aber einen der Menschen, die diese Gesinnung ungewöhnlich stark und 



Die neunfache Form der Aszese 65 

wirksam in sich trugen, gefragt, ob sie etwa eine andere Lebensform wünsch- 
ten, sie hätten alle mit Nein geantwortet. Der Weg der Aszese ist, so unbe- 
greiflich es dem natürlichen Menschen erscheint, der Weg der Freude. Wohl 
kann, irdisch-psychologisch, jeder, der ihn geht, wieder und wieder in die Lage 
kommen, zu sagen: •Mein Vater, ist's möglich, so gehe dieser Kelch von mir" 
(Mt 26, 39), wesentlich und sozusagen in Ewigkeit wünscht er sich gleichwohl 
nichts anderes als auch seinerseits den •Kelch zu trinken". Auf den Höhen 
des Lebens sind Leid und Freude nicht mehr zu unterscheiden. Zu dieser 
Höhe können und dürfen wir aufblicken, nicht nur staunend, sondern stre- 
benswillig, nicht nur dankbar, sondern tatbereit, und dieses gehört zu der 
achten Form der aszetischen Übung, zum Gehorsam der Gesinnung oder der 
Seele. Nicht nur von Christus selbst, sondern auch von seinen großen Nach- 
folgern geht in dieser Hinsicht ein starker, zugleich anfordernder und ver- 
heißender Impuls aus. So sollten wir z.B. bei dem letzten Gebet des hl. Kanons, 
das der Gemeinschaft mit den Heiligen gilt (Nobis quoque peccatoribus) nicht 
nur etwas •haben" wollen, sondern etwas mitzuleisten geloben. Es ist eben 
das, wovon hier die Rede ist und was sie an ihrem Teile mitgeleistet haben, 
zu •erstatten an unserem Leibe, was noch mangelt an Trübsal in Christus, 
für seinen Leib, die Kirche", deren Diener auch wir geworden sind. In dieser 
Gesinnung wird •pars et societas" mit den Heiligen erst wahrhaft lebendig. 
• Aber auch der Gehorsam hat nicht nur eine äußere, leibliche und nicht nur 
eine innere, seelische, sondern auch eine rein geistige Form. 

9. Im allgemeinen fassen wir den Gehorsam äußerlich auf und denken 
dabei an •Gebote", die von außen kommen und kritiklos befolgt werden sollen. 
•Du sollst nicht stehlen!" •Du sollst an jedem Sonn- und Feiertag das hl. Meß- 
opfer mit Andacht besuchen!" •Du sollst nicht Unkeuschheit treiben!" Das, 
Gebot der Gottes- und Nächstenliebe zeigt, daß alle diese •Gebote" ihren Sinn 
nur in entsprechender Gesinnung erhalten, daß hinter allem Sagbaren ein 
Unsagbares steht, daß das eigentliche Gebot gar kein Gebot ist, sondern viel 
eher ein Geschenk, nämlich Gott frei und freiwillig zu lieben und ihm zu 
dienen. In der Außenwelt bewährt sich die Gesinnung, aber sie bildet sich dort 
nicht allein. Zutiefst nährt sie sich aus und an der göttlichen Wahrheit, aus 
und an der Wahrheit, von der Jesus Christus spricht: •Ich bin der Weg und die 
Wahrheit und das Leben". Dementsprechend gibt es auch einen geistigen 
Gehorsam und eine Schulung, eine aszetische Übung in ihm. Im wesentlichen 
vollzieht sie sich in drei Schichten oder Stufen, die sich je nach oben ablösen, 
immer aber auch irgendwie durchdringen. Es sind die Stufen des einfachen 
Glaubensgehorsams, des Ringens um die immer tiefere Erkenntnis der Glau- 
benswahrheiten und endlich die Stufe der Wahrheitsverkörperung, auf der 
man also in einem gewissen Sinne die Wahrheit selbst geworden ist und dar- 
stellt. 

Zunächst und grundlegend ist für den geistigen Gehorsam von Bedeutung, 
daß die Kirche nach göttlicher Bestimmung und Verheißung die Wahrheit ver- 
waltet und vermittelt und daß dies ein bestimmtes menschliches Verhalten 



66 Dr. Bernhard Martin 

hervorrufen sollte. Der einzelne Mensch kann die geoffenbarte Wahrheit eigen- 
mächtig nicht ergründen. Nicht einmal die heilige Schrift, die doch in gewisser 
Weise ein endliches Gebilde ist, vermag ein einzelner auch nur von ferne zurei- 
chend zu erfassen. Welche Fülle von Subjektivismen hat die evangelische Theo- 
logie hervorgerufen, und selbst offenbare, schreiende Widersprüche in der Auf- 
fassung hindern den, der an seine persönliche Exegese glaubt, nicht daran, die 
persönliche Meinung für die Wahrheit zu halten. Demgegenüber lebt der rechte 
katholische Christ im'Glaubensgehorsam, der ja auch eine Form des Gehor- 
sams darstellt. Spricht doch der Apostel vom Glauben als einer •Gefangen- 
nahme des Verstandes zum Dienst für Christus" (2 Kor 10, 5). Es ist nötig, 
heilsam, sinnvoll, einzig-fruchtbar, daß sich der Einzelne der Kirche als der 
beglaubigten Vertreterin des sich offenbarenden Gottes unterstellt und an 
dem, was die Kirche zu glauben vorlegt, nicht zweifelt. Täten alle Menschen 
auf dem Erdenrund so, es stünde ganz anders und besser mit Welt und Mensch- 
heit als gegenwärtig. Dieser Gedanke, den man sich leicht verlebendigen kann, 
zeigt die Tatsache, daß die Kirche die von Gott geoffenbarte Wahrheit verwal- 
tet und vermittelt, in einem hellen Licht und rückt sie von einer Seite • es 
gibt noch andere • durchaus in die Erkennbarkeit. Der Glaubensgehorsam ist 
die erste Stufe des geistigen Gehorsams; wem er etwa abgeht, der sollte ihn 
zuvörderst zu erwerben trachten. 

Diesem Glaubensgehorsam, der Unterordnung des Einzelnen unter die 
Fülle der Wahrheit der Kirche, kann unter Umständen eine gewisse Passivität 
und Genügsamkeit eigen sein; die Autorität der Kirche wirkt tatsächlich 
auch auf viele Menschen entlastend; sie glauben sich zu gar keinem persön- 
lichen Kampf um die Wahrheit aufgerufen, weil ihnen ja • und diese An- 
nahme ist ganz richtig • die Wahrheit durch das kirchliche Lehramt vermit- 
telt wird. So gut und heilsam nun dieser Glaubensgehorsam ist und so sehr 
er bezüglich der Erlösung genügt, in der Schule des geistigen Gehorsams gilt 
es über ihn hinauszuschreiten. Zwar soll er niemals aufgegeben, sondern stets 
gewahrt werden • das ist für den katholischen Christen selbstverständlich; 
aber es kann ein anderes zu ihm hinzutreten; man kann es das persönliche 
Ringen um die Wahrheit nennen. 

Wir alle kennen die Verheißung Christi: •Wenn ihr in meinem Worte bleiben 
werdet, so seid ihr meine rechten Jünger und werdet die Wahrheit erkennen, 
und die Wahrheit wird euch frei machen" (Jo8,31.32). Offenbar macht die 
Wahrheit nicht denjenigen ohne weiteres frei, der sie nur als Mitteilung des 
kirchlichen Lehramtes annimmt. Wahrheit kann, dem angeführten Christus- 
wort zufolge, •erkannt" werden. Erkenntnis aber gibt es nicht ohne Eigen- 
tätigkeit des Erkennenden. Wieso können wir Wahrheit erkennen? Diese 
Frage deutet auf ein großes Feld menschlich-möglicher Bemühungen und 
Aufgaben; nur ein paar Andeutungen können hier gegeben werden. 

Der objektiven Wahrheit wohnt menschlich gesprochen der Drang inne; 
im einzelnen Menschen Gestalt anzunehmen und wirksam zu werden; sie 
steht nicht nur fern zu unseren Häupten, sondern gleicht der Luft, die man 
atmen, der Speise, die man zu sich nehmen kann. Diese Bilder erschließen un- 
mittelbar, worum es hier geht. Wahrheit, so muß man zunächst sagen, ist und hat 



Die neunfache Form der Aszese 67 

in sich Bestand, gleichgültig, ob sie von Menschen erkannt und durch wie viele 
«e erkannt wird. Das gilt für alle Wahrheiten der profanen Wissenschaft, 
genau so aber für die Wahrheit Gottes. Ähnlich aber, wie man die Gesetze der 
Mechanik, der Biologie, der Astronomie usw. lernen, wie man hier persönlich 
zu der Erkenntnis dessen gelangen kann, was objektiv wahr ist und von ande- 
ren bereits vor einem bekannt wurde, ähnlich kann man auch, je nach der 
Gnade, die einem zuteil wird, immer tiefer zu der Erkenntnis der Wahrheit 
Gottes gelangen. Wahrheit darf gesucht werden, entsprechend dem Wort des 
hl. Paulus: •Der Geist erforscht alles, auch die Tiefen der Gottheit" (1 Kor 
2,11). Die Menschen, auf deren Stimme die anderen mit Recht hören, sind 
«olche, die ihrerseits Wahrheit nicht nur als •von der Kirche zu glauben vor- 
gelegt" einfach weitergegeben haben, sondern solche, in denen sie auch per- 
sönlich Gestalt gewann. Wahrheit wird ja nicht nur ausgesagt; sie wird auch 
bezeugt; sie wird dort bezeugt, wo ein Mensch sie persönlich erfuhr, ergriff, 
in sich leben ließ. Dieses ist zwar vom Menschen niemals willentlich zu erwir- 
ken, wohl aber vorzubereiten. Alle aszetische Übung ist wesentlich Vorberei- 
tung, gewissermaßen aktive Frage und Bitte an Gott, auf die er zu antworten 
und die er zu erfüllen pflegt. So auch im Kampfe um die Wahrheit. Bei ihm 
handelt es sich um kein unberechtigtes und voreiliges Wissenwollen, sondern 
um die Bereitung, daß Wahrheit in uns einwohnen könne und möchte; es 
handelt sich auf dem Erkenntnisfeld um das, was die hl. Messe mit dem 
Gebet andeutet: •Da nobis per hujus aquae et vini mysterium, ejus divini- 
tatis esse consortes, qui humanitatis nostrae fieri dignatus est particeps". 
•Bittet, so wird euch gegeben, suchet, so werdet ihr finden, klopfet an, so wird 
euch aufgetan!" hat Christus verheißen. Und was hat dieses mit Gehorsam zu 
tun, von dem hier zu reden ist? Dies läßt sich mit wenigen Sätzen sagen: Jede 
aszetische Übung soll helfen, uns christusähnlicher zu machen. Christus aber 
hat die Wahrheit in sich getragen und verkörpert, sie dargestellt und ver- 
wirklicht. Das ist nur eine Andeutung, aber sie zeigt, wieso es über der oder 
außer der Stufe des Glaubensgehorsams und der des Ringens um die Wahrheits- 
erkenntnis die Stufe ihrer Verkörperung, ihrer Darstellung, ihrer Verwirk- 
lichung gibt. Christus selbst ist auch hier Meister und Vorbild. Er hat den 
Gottesgeist, den Geist der Wahrheit in sich getragen; eben deswegen und eben 
dadurch ist er der Erlöser der Welt geworden. Wenn nun auch kein Sterblicher 
je das Verhältnis zur Wahrheit und das Leben in der Wahrheit gewinnen kann 
wie Jesus Christus, der die Wahrheit war und ist, so gibt es doch hohe Stufen 
und Formen des Lebens in der Wahrheit, und wie Christi Leben in der Wahr- 
heit seinen, den urbildlichen Gehorsam hervorrief und, innerlich gesehen, 
dieser Gehorsam bereits war, so erwächst auch bei dem Christusnachfolger 
aller Gehorsam der Tat und Gesinnung aus jenem letzten, feinen, unbeschreib- 
baren Leben in der Wahrheit, bei dem es zwischen Autorität und Freiheit 
keinerlei Unterschied gibt und das die Hochstufe und der Quell von jeglichem 
Gehorsam ist. Der große •Heilige" gehorcht nicht in dem Sinne, wie wir es 
leicht immer noch annehmen, es i s t Gehorsam, er ist Organ des göttlichen 
Willens, er ist Christus, je nach Vermögen und Gnade, ähnlich geworden. 



68 Dr. Bernhard Martin 

So ist geistiger Gehorsam alles andere als etwa nur Sache der Bewußtseins- 
inhalte, nämlich Folge und Ausdruck der Tatsache, daß der Gotteswille in den 
Menschen eingezogen und in ihm wirksam geworden ist. Erhaben, aber nicht 
drohend, sondern aufrufend steht dieses Zielbild der Heiligung über jedem, der 
sich der aszetischen Übung weiht. Christusförmigkeit sollen und dürfen wir 
erstreben; Christusförmigkeit aber ist, obwohl sie nur durch Entsagung, nur 
durch Opfer, nur durch Abtötung, nur durch Verwandlung des natürlichen 
Menschen errungen werden kann, das höchste Glück, das der Erdenmensch 
zu erfassen und zu erfahren vermag. Christus selbst war, wie der hl. Paulus 
es ausdrücklich bekundet, •gehorsam". Wie sollten wir es nicht sein und immer 
mehr werden wollen, und wie sollte es Wesensgebiete geben, wo wir es nicht 
zu sein hätten? Der geistige Gehorsam ist dar oberste, wichtigste, beglük- 
kendste. In ihm vollenden und aus ihm speisen sich die übrigen Formen der 
Aszese. In ihm und aus ihm wird lebendig erfahren, was wir gewöhnlichen 
Menschen zunächst nur als Mahnung und Verheißung vernehmen: •Kommet 
her zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken. 
Nehmet auf euch mein Joch, und lernet von mir. Denn mein Joch ist sanft, und 
meine Last ist leicht". Schwer ist die aszetische Übung nur auf den unteren 
Stufen; auf den oberen wird sie • obzwar die Anforderungen nicht geringer, 
sondern immer größer werden • immer leichter. Wie die übernatürliche Welt 
weit wesentlicher und mächtiger ist als die natürliche, so schenkt sie auch dem, 
der den Zugang zu ihr findet, einen Frieden, der über alles irdische Begreifen 
geht. Keine Gemeinschaft, deren der Mensch fähig ist, ist an Befriedung, an 
Innigkeit, an Glück, an Verläßlichkeit, an Wärme, an Schönheit mit der zu 
vergleichen, die Jesus Christus mit uns einzugehen bereit ist, falls wir Ihn 
suchen, falls wir Ihm nachfolgen, falls wir Ihm in Aszese gleichförmig zu wer- 
den trachten. 

* 

Abschluß 

Die hier vorgebrachten Gedanken über den neunfachen Organismus der 
Aszese deuten den Reichtum und Segen der entsprechenden menschlichen 
Bemühungen nur gerade an und erschöpfen sie nicht von ferne. Das entspricht 
aber auch dem Wesen dessen, was mit ihnen gemeint ist. Alles Fertige ist in 
Gefahr, als ein Fertiges einfach übernommen zu werden, und vielfach ist ein 
Unfertiges keimkräftiger als das in sich Abgeschlossene. Ergänzungen und 
Vertiefungen des hier Gesagten sind überall nicht nur möglich, sondern nötig. 
Z. B. bedürfte das über den geistigen Gehorsam Gesagte der breiteren Aus- 
führung, namentlich im Hinblick auf die nichtkatholische Christenheit, die 
zwar in einem Weniger an objektiver Wahrheit lebt, in der es aber weithin 
ein persönliches Ringen um die Wahrheit gibt. Für nichtkatholische Leser, 
die in dieser Hinsicht ein durch die Jahrhunderte hin weitergegebenes Vor- 
urteil in sich tragen, darf vielleicht noch einmal bemerkt werden, daß asze- 
tische Übung nichts, gar nichts mit •Selbsterläsung" und nichts, gar nichts mit 
•Werkgerechtigkeit" zu tun hat, sondern die Aktivität des Menschen nur in 
einer Art und in einer Richtung entfaltet, die sich spielend leicht aus einer 



•Leiblich"        |       •Seelisch" •Geistig" 

Verzicht Selbständigkeit     |   Empfänglichkeit 

Enthaltsamkeit     1 Selbstverleugnung Andacht 

Opferkraft          | Selbstüberwindung Leben in der Wahrheit 

Die neunfache Form der Aszese 69 

Fülle von Christusworten ableiten läßt. Die •evangelischen Räte" sind also 
auch im Sinne der nichtkatholischen Welt durchaus • evangelisch. Zum 
Abschluß sei noch ein kurzer Überblick über das Ganze gegeben, dem die 
folgende Figur dienen mag: 

Armut: 

Keuschheit: 

Gehorsam: 

Die neun Worte treffen und erschöpfen gewiß nicht; sie wollen aber auch 
nicht abgrenzend-wörtlich, sondern nur als ferne Umschreibungen dessen 
genommen werden, was zuvor in den neun Abschnitten besprochen worden 
ist. Wenn dieses bedacht wird, dann gilt: 

Wer sich in diese neunfache Figur versenkt, kann mannigfache und frucht- 
bare Bezüge in ihr finden, mit denen nicht nur gedanklich, sondern auch in 
praxi ein fruchtbarer Umgang möglich ist. Z. B. ist die Reihe Selbständigkeit 
• Selbstverleugnung • Selbstüberwindung überaus sprechend, ebenso aber 
auch die anderen, die sich • horizontal, vertikal und diagonal • ergeben. 
Die angedeutete Neunheit ist nicht ausgedacht, sondern in Wirklichkeit ein 
gottgegebener Organismus, innerhalb dessen das Eine zum Anderen und zum 
Ganzen wesensnotwendig gehört, in dem jedes Einzelne auch die anderen 
Einzelnen und das Ganze mitfördert, der, gleichgültig, mit welchen sagbaren 
Worten er dargestellt wird, die Überzeugungskraft und Zeugungskraft in sich 
trägt. 

Wer sich seiner praktischen Nutzung widmet, muß des Christuswortes inne 
sein: •Wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen ist, so sprechet: Wir sind 
unnütze Knechte; wir haben nur getan, was wir zu tun schuldig waren" (Lk 
17,10). So haben insonderheit die großen Heiligen gedacht, und anders kann 
das aszetische Streben niemals Segen stiften. Denn durch aszetische Übung 
überwinden wir nicht eigenmächtig die Macht der Erbsünde, aus deren Bann 
uns nur Jesus Christus, der Gottmensch, erlösen konnte und erlöst hat, son- 
dern wir tun nur das uns Aufgetragene und Mögliche, um an der Frucht seines 
Erlösungswerkes teilhaben und uns mit Fug seine Nachfolger nennen zu 
dürfen. Durch eigenes Tun und Leisten kann der Mensch das ewige Heil nicht 
erlangen; wohl aber sagt das Wort des hl. Paulus die Wahrheit: •Schaffet, daß 
ihr selig werdet, mit Furcht und Zittern; denn Gott ist es, der in euch beides 
wirket, das Wollen und das Vollbringen" (Phil 2,12 f.). Diese Wahrheit meinte 
eigentlich Martin Luther mit seiner berühmten apologetisch gemeinten Formel 
•sola fide!", mit der er auf Grund gewisser kirchlicher Mißstände seiner Zeit 
die aszetische Übung verunglimpfte und die ihm Nachfolgenden und gleich 
ihm Glaubenden vielfach um den Segen der aszetischen Bemühung brachte. 
Jesus Christus wollte aber offenbar und nachweislich nicht nur Menschen 
sammeln, die an Ihn glaubten, sondern solche, die Ihm nachzufolgen willens 
wären; es gibt aber keine Kernnachfolge ohne aszetisches Streben. Ja, eben 
in ihm wird die Nachfolge Wirklichkeit. . 



70 Dr. Bernhard Martin 

Nun ist die Norm der Armut, obwohl sie insonderheit der Außenwelt gilt 
und obwohl sie die drei Formen des •Leiblichen", des •Seelischen" und de» 
•Geistigen" birgt, wesentlich mehr als die beiden anderen asketischen Grund- 
formen dem Geistigen verpflichtet. Entsprechend ist die Norm der Keuschheit, 
bei der es sich insonderheit um Läuterung handelt, obwohl auch sie durch die 
drei Sphären des •Leiblichen", des •Seelischen" und des •Geistigen" spielt, 
mehr als die beiden anderen aszetischen Grundformen Sache des eigentlich 
Seelischen. Abermals entsprechend handelt es sich bei der Norm des Gehor- 
sams, obwohl er insonderheit dem göttlichen Willen gilt und obwohl auch 
er sich auf die drei Bezirke des •Leiblichen", des •Seelischen" und des •Gei- 
stigen" auswirkt, soweit Worte hier bezeichnen können, hauptsächlich um die 
Tat, also die Außenwelt. Daraus folgt, daß von den drei Formen der Armut, 
obwohl das nur eine unvollkommene und keinerlei Werturteil enthaltende 
Andeutung ist, die geistige Armut, das Herstellen des Zustandes der geisti- 
gen Empfänglichkeit, das Hauptgewicht besitzt, daß unter den drei Formen 
der Keuschheit, mit der nämlichen Einschränkung gesagt, die größte Bedeu- 
tung der mittleren, der eigentlich-seelischen, der Selbstverleugnung und 
Läuterung zukommt und daß der Gehorsam, obwohl auch er in den genannten 
drei Formen auftritt, sozusagen entscheidend seine Bedeutung in der Tatwelt, 
in der Verwirklichung der Opferkraft besitzt, der alles •Seelische" und 
•Geistige" dient, wie auch Christus, der Gottessohn, in die Welt gekommen 
ist, um zu •dienen". Empfänglichkeit im Geiste, Lauterkeit oder Selbstver- 
leugnung in der Seele und Opferkraft in der Tat, mit diesen Worten kann der 
Sinn der Ordensgelübde, der Sinn des aszetischen Strebens überhaupt ange- 
deutet werden. 

Freilich, diese Worte deuten nur von der natürlichen Welt her an, was in 
Wirklichkeit übernatürlich und daher zutiefst unbeschreiblich ist. Wer •emp- 
fänglich im Geiste" ist, wird nicht leer gelassen, sondern mit göttlichem Geiste 
erfüllt; wer •Lauterkeit der Seele" erwarb, hat nicht nur eine gute Eigenschaft 
gewonnen, sondern den durchströmt segnend die göttliche Liebe, und wer 
in •Opferkraft" lebt, dient nicht aus eigener Kraft, sondern wird zunehmend 
zu einem Organ des Gotteswillens selbst. Wie der Mensch, der niemals einen 
Berg bestieg, die beglückende Erfahrung der Höhe und Weite nicht kennt, so 
ist dem gewöhnlichen Menschen unbekannt, was der •Freund" Christi auf 
seinem Höhenwege erfährt. Die aktive Nachfolge Christi • etwas anderes 
ist aszetisches Streben nicht • führt vom Natürlichen ins Übernatürliche, vom 
Endlichen ins Unendliche, vom Unvollkommenen in die Vollkommenheit 
hinein. Wohl einem jeden, der diesen Weg betritt und auf ihm vorschreitetl 
Er darf, zu gegebener Zeit, schon auf Erden einen Vorgeschmack des •Him- 
mels" kosten. Das bezeugen überreich diejenigen, die weit genug auf dieser 
erhabenen Bahn vorgedrungen sind, und wer kennt nicht eine große Fülle 
ihrer dankbaren und rühmenden Worte? 

Für jede wahrheitsgemäße Betrachtung und Erwägung ist es selbstverständ- 
lich, daß das aszetische Streben, wenn es auch Sonderformen annehmen kann 
und muß, nicht nur einem bestimmten Stande aufgetragen ist, sondern allen, 
die Christus nachfolgen und sieb, zu Recht nach Ihm nennen wollen. Auch in 



Aus dem Leben der Kirche 71 

dem •Stande der Vollkommenheit" werden zunächst nur die Realsymbole 
dargelebt; die Erfüllung der aszetischen Normen im Sinne der Gelübde ist 
zunächst nur eine Form des Lebens und fordert • wie das Streben des Laien 
• zu einer in der Unendlichkeit liegenden Höhe, Reife oder Gnade auf. Ohne 
Streben nach •Armut", •Keuschheit" und •Gehorsam" gibt es überhaupt kein 
christliches Leben, das diesen Namen verdient. Inwiefern diese drei Normen 
aber ein gemeinchristliches Anliegen darstellen, das mag noch durch folgenden 
Hinweis deutlich werden: 

Wer sich in den Sinn der drei aszetischen Grundformen versetzt, wird 
unschwer gewahr, daß es sich bei allem Streben nach und in Armut wesentlich 
um eine Übung des Glaubens, bei allem Streben nach und in Keuschheit 
wesentlich um eine Übung der Hoffnung und bei allem Streben nach und 
in Gehorsam wesentlich um eine Übung der Liebe handelt. Glaube, Hoff- 
nung und Liebe, die drei •göttlichen Tugenden", sind die Stern- und Zielbilder, 
in deren Licht das christlich-aszetische Streben allein gedeiht und deren Ver- 
wirklichung es gilt. Jedes aszetische Streben in Kloster und •Welt" stellt dem- 
nach die Bemühung des Menschen dar, das Seine zu tun, auf daß Glaube, 
Hoffnung und Liebe, die im Grunde Gottesgeschenke sind, in ihm aufleben 
und gedeihen möchten. 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Von den Selig- und Heiligsprechungsverfahren 1947/48 
Von Ferdinand Baumann S.J., Rom. 

Auf dem Wege zur Seligsprechung werden durch die Ritenkongregation acht 
Fragen in wenigstens 12 Sitzungen erörtert: 
1. Ob m den Schriften der betreffenden Diener und Dienerinnen Gottes nichts gegen 

Glauben und Sitten enthalten ist. 
2. Ob die •Kommission zur Einleitung" des Verfahrens unterzeichnet werden soll. • 

Die Frage wird erörtert auf Grund der bischöflichen Prozesse über den •Ruf der 
Heiligkeit und Wunder". Im Fall eines positiven Ergebnisses erfolgt das De- 
kret der Einleitung. 

3. Ob keine unerlaubte, öffentliche Verehrung stattfand. 
4. Ob die bischöflichen und die •apostolischen" (aber ebenfalls durch die Diözesen 

geführten) Prozesse in den rechtsgültigen Formen geführt wurden. 
5. Ob die heroische Tugend • oder, bei Märtyrern, das Martyrium • feststeht. Dar- 

über wird in wenigstens drei, meist Jahre auseinanderliegenden Sitzungen ver- 
handelt, bevor das Dekret über die heroischenTugenden erscheint 

«. Ob die Prozesse über die Wunder gültig geführt wurden. 
7. Ob die Echtheit der Wunder feststeht. • Auch darüber muß wenigstens dreimal 

verhandelt werden. Dann erscheint das Dekret über  die  Wunder. 
8. Ob man mit aller Sicherheit (tuto) zur Seligsprechung schreiten kann. 

In ähnlicher Weise muß bis zur Kanonisation von Seligen verhandelt werden: 
über die Wiederaufnahme ihres Verfahrens, über«die Gültigkeit der Prozesse, über 
die Wunder, über die Echtheit der Wunder usw. 




