317

Die neunfache Form der Aszese -
Von der Einﬁbﬁng diristlicher Vollkommenheit

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshthe

Wer von christlicher Aszese Spricht, denkt dabei vielfach — und zwar mit
Recht — an die drei Ordensgeliibde der Armut, der Keuschheit und des Gehor-
sams, die aus den ,evangelischen Riten“ Jesu Christi hervorgegangen sind.
Diese drei Formen des aszetischen Lebens (Verzicht auf duBeren Besitz, Samm-
lung der Seele auf die unmittelbare, ausschlieBliche Liebe zu Gott, Unterord-
nung des eigenen Willens unter den géttlichen, mit welchen Worten nichts
Erschopfendes gesagt, sondern nur eine erste Andeutung gegeben ist) stellen
einen Organismus dar, dem keine vierte Form hinzugefiigt werden kann; sie
sind den drei Grundtrieben des gefallenen Menschen (Habenwollen, GenieBen-
wollen und Geltenwollen) entgegengesetzt; sie entsprechen den drei Ver-
suchungen Christi in der Wiiste, und welche aszetische Weisung und Ubung
man etwa auch aufstellte und verwirklichte, sie liefe sich in die genannte
Dreiheit einordnen. Eben darum wird ihre Darbringung ja ein ,,Ganz-opfer*
genannt. / ' N

Das hat zum Grunde, daBB das Geliibde der Armut wesentlich der Bezichung
des Menschen zur AuBenwelt, das Gelilbde der Keuschheit wesentlich der
Bereitung der Seele fiir den Einstrom der géttlichen Liebe und das Geliibde
des Gehorsams wesentlich der Bindung des Menschen an Gottes Willen, dem
Aufnehmen des Gotteswillens in den eigenen gilt. Diesen drei Verhélinissen
aber ist kein viertes zur Seite zu stellen; sie erschépfen den Kreis des mensch-
lichen Lebens und seiner Aufgaben. Armut, Keuschheit und Gehorsam fiillen
den ganzen Kreis der aszetischen Ubung; insofern kann stets nur von drei
Formen der Aszese gesprochen werden. Sie zusammen bedeuten den Weg
zur Vollkommenheit, zu der wir nach Mt 5, 48 als Christen alle aufgerufen
sind. Wer die Idee der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams restlos und
rein erfillen kénnte, der hitte das Ziel der Vollkommenheit, soweit unsere
Mitarbeit aufgerufen ist, bereits erreicht.

Was die wortliche Verwirklichung von Armut, Keuschheit und Gehorsam,
also die Befolgung der evangelischen Rite angeht, so spricht die Kirche nicht
dem einzelnen Ménch oder der einzelnen Nonne die Vollkommenheit zu, son-
dern nennt den Stand, fiir den die Geliibde gelten, den Stand der Vollkommen-
heit; sie spricht dadurch aus, daB mit den drei Geliibden zunichst nur auf
drei Formen des christlichen Strebens, der christlichen Heiligung hingewiesen

“ist, daB aber deren nichste #duflere Erfiillung noch nicht die christliche Voll-
kommenheit bedeutet. Auch wer grundsétzlich auf Eigenbesitz verzichtet hat,
auch wer grundsétzlich und ausschlieBlich der gottlichen Liebe zugewendet
leébt, auch wer grundsitzlich und stets dem Willen eines geistlichen Vorge-
setzten folgt, hat damit die Aufgabe des Christen nicht ein flir allemal erfiillt,
sondern sich nur in Lebensformen begeben, in denen ihre Erfiillung mit beson-
derer Dringlichkeit angestrebt werden soll und — insofern in der Ablegung
der Gelibde eine diesbeziigliche Hilfe liegt — auch angestrebt werden kann.



38 Dr. Bernhard Martin

Alles AuBlere und Sagbare des aszetischen Lebens und Strebens dient einem
unendlich hohen, einem unendlich fernen Ziel. Aszese ist kein moralisches
Training, kéine ,katholische Werkelei“, kein Versuch zur ,Selbsterlésung¥,
sondern aktive Nachfolge Jesu Christi, in seinen Tod, aber auch in sein Leben
hinein. Es ist klar, daB dies auf Erden nur gradweise, nicht vollkommen
erreicht werden kann.

Die Ordensgeliibde gehen zunichst auf die wortliche Nachfolge Christi in
duBerer Armut, in dem Verzicht auf Ehe und Familie und dem unmittelbaren
Gehorsam unter einem geistlichen Vorgesetzten. Mit jeder &uBeren Erfiillung
wird aber zugleich auch eine innere verwirklicht werden miissen, jedenfalls
soweit und solange die Seelenkrafte des Menschen noch von selber stark
zusammenwirken.

Aber an dieser Stelle wird deutlich, daB in Wirklichkeit AuBeres und Inneres
auf die Dauer nicht immer, nicht mit Notwendigkeit zusammenfallen. Es kann
ein Mensch grundsitzlich auf perstnlichen Besitz verzichtet haben, an die ihm
zukommenden Gebrauchsgegenstinde bis zu Rosenkranz und MeBbuch aber
doch so gewohnt sein, daB das Wort von der ,,Armut“ eigentlich die Gililtig-
. keit verliert. Ebenso kann der Mensch zwar keusch im Sinne der Enthaltsam-~
keit leben, in seiner Seele aber gleichwohl Regungen und Vorstellungen tragen,
die ihn hindern, ,sponsa Christi“ im Vollsinne zu sein. Entsprechend ist es mit
dem Gehorsam: auch wo der Wille eines Oberen widerspruchslos anerkannt
wird und lebenbestimmend wirkt, bleibt fiir innere Willkiir noch Raum genug;
auch da bestimmt der Gehorsam nicht von vornherein und eigengesetzlich das
Ganze des Lebens. Auch wer sich auf den duleren Gehorsam verpflichtet hat,
steht in der Aufgabe, den inneren immer besser und tiefer zu erlernen. Die
Ordensgeliibde bedeuten also — wenn wir einmal von ihrem unmittelbaren
Wert als Akt der Gottesverehrung absehen — nur Anweisungen, Lebenshilfen,
Lebensformen, Schulungsprinzipien, Mittel zur Erlangung der vollkommenen
Gottesliebe. :

Im Grunde geht es hier, wie in Wahrhelt im Leben iiberhaupt, um das Ver-
hiltnis des Menschen zu Gott. Der Obere, dem das Ordensmitglied untersteht,
ist Stellvertreter Gottes. Ihm, Gott selbst, gilt zutiefst oder soll gelten der
Gehorsam; Sein gottlicher Wille soll zutiefst erfiilllt werden. Im Hinblick auf
Ihn soll ‘auch die Keuschheit dargelebt werden (die wesentlich nicht in Ent-
haltung von etwas, sondern in Hinwendung zu etwas besteht). Dem Gott
entstrahlenden Reichtum endlich gilt auch alle d&uflere Armut, die in sich selbst
nur Schulungswert besitzt. Die Geliibde, bzw. die ihnen folgenden Lebens-
formen sind zwar nicht blofe Symbole, wohl aber Realsymbola, und die Rea-
litdt, die sie zugleich darstellen und erschlieBen, ist jenseits der irdischen
Sichtbarkeit. Sie sind es nicht zuletzt um Christi willen. Er hat als einziger
auf Grund seiner géttlichen Wiirde die Vollkommenheit irdisch dargestellt,
auf daB wir Thm nachfolgen sollten und kénnten, Ihm gleichférmig und Seines
Wesens teilhaftig wiirden. Er ist das vollkommene Vorbild jedes Strebens und
Lebens in Armut, Keuschheit und Gehorsam, nicht nur sein Vorbild, sondern
seine Sinnquelle und seine Erfiillung, die immer tiefer begliickend erfahren
wird, je weiter der Mensch auf dem aszetischen Weg voranschreitet.



‘Die neunfache Form der Aszese 39

Der Stand der Vollkommenheit ist der, in dem mit besonderer Intensitét,
in besonderer Gestalt, sozusagen von Berufs wegen nach der Vollkommenheit
gestrebt wird, und zwar gilt dieses Streben zutiefst nicht dem persénlichen
Heile dessen, der sich ihm widmet, sondern Christus, dem Gottesreich, der
Kirche, der Christenheit, allen Menschen auf Erden. Jedes Ordensmitglied
strebt und leistet stellvertretend; jedem hat, grundsitzlich, der Dank der -
ganzen Kirche, also auch der Laien zu gelfen.

Trotz des besonderen Charakters des Ordenslebens aber und trotz des
Herausgehobenseins, das den Stand der Vollkommenheit vor der iibrigen
Christenheit kennzeichnet, ist das Streben nach Vollkommenheit eine allge-
mein christliche Aufgabe, die jeder ernst Wollende an seinem Orte und mit
seinen Mitteln erfiillen sollte. Was im Grunde mit Armut, Keuschheit und
Gehorsam gemeint ist und was sich im Ordensleben im ReaIsymbol darstellt,
geht in Wirklichkeit jeden Christen als seine ureigene Sache an; die Tatsache,
daB der Stand der Vollkommenheit aus der iibrigen Christenheit heraus-
gehoben ist, sollte den Blick dafiir nicht triiben. Man braucht nur das Leben
unv‘oreingenommen' und aufmerksam zu betrachten, und man findet sich,
wofern man iiberhaupt zu den christlich Strebenden gehért, mitten in Auf-
gaben stehend, die grundsétzlich besser als durch die Normen ,Armut“,
»Keuschheit® und , Gehorsam® nicht angedeutet werden konnen. Der Satz
»Ihr sollt vollkommen werden“ gilt fiir alle, wo immer der Einzelne stehen
mag. Armut, Keuschheit und Gehorsam sind in ihrem Vollsinne zwar , evan-
gelische Rite“, keine unbedingten Gottesgebote; sie stehen aber als allge-
meine Normen iber und in jedem Christenleben. Fiir den Einzelnen handelt
es sich nur darum, die jeweils aufgetragenen und nichsten Formen der Erfiil-
lung zu erkennen und zu leisten. Der Wille hierzu kann sich an der Erkennt-
nis des Maglichen und Nétigen speisen; die Erkenntnis des Moglichen und
Nétigen aber liegt nicht seit Anfang des Christentums einfach als Schema
fest, so daf} sie lediglich weitergegeben zu werden brauchte. Im folgenden
soll daher aus der Erfahrung und in der Sprache unserer Zeit einiges {iber die
Aszese als den Weg christlicher Heiligung gesagt werden, was vielleicht die-
sem oder jenem dienen kann.

Der Mensch hat es bei den Normen von Armut, Keuschheit und Gehorsam
nicht nur mit der angedeuteten dreifachen Aufgabe (Loslésung von der Welt}
Hinwendung auf Gott, Erfiillung durch Gott) zu tun;er ist selber dreigestaltet®.
Zunichst und #uBerlich haben wir alle einen Leib, der ein Teil der sichtbaren
" Schiopfung ist und uns mit der sinnlichen AuBenwelt in Beziehung setzt.
Sodann haben wir eine Seele, die unser eigentliches Innenleben ausmacht.
Endlich aber ist die Seele, die sich an den Leib gebunden und von ihm beein-
fluBt sieht, auch einem allgemeinen Geistigen hingegeben: wir sind auch des
Denkens, des iliberpersonlichen Erkennens fihig. Dementsprechend verhalten
wir uns der Welt gegeniiber stets dreifach: es gibt keine leiblichen Taten, in

! Im folgenden liegt die in der heutigen empirischen Psychologie iiblich gewordene
Dreiteilung des Menschen in Leib-Seele-Geist zugrunde, die sich, soweit sie nicht
metaphysisch verstanden wird, als sehr fruchtbar fiir die Erforschung und Beschrei-
bung des menschlichen Seelenlebens erwiesen hat.



40 Dr. Bernhard Martin

denen nicht seelische Regungen und objektive Gedanken mitbestimmend
wiren, keine seelischen Regungen, die sich nicht auch leiblich duBerten und
auch Geistiges enthielten, keine Gedanken, die nicht Gefiihle enthielten oder
erzeugten und nicht, direkt oder indirekt, nach Verleiblichung drangten. Das
Menschen-, das Seelenwesen, obzwar wesentlich stets ein Eines und Ganzes,
tritt stets in der Dreiheit auf, die man mit leiblich, seelisch und geistig andeu-
ten konnte. Diese Dreiheit kommt nun auch zu Ausdruck und Wirkung beziig-
lich der drei Grundformen des aszetischen Lebens in Armut, Keuschheit und
Gehorsam. Einer genaueren Betrachtung ergeben sich darum nicht nur drei,
obwohl diese die Grundformen sind, sondern neun Formen der Aszese: es gibt
duBlere Armut, seelische Armut und geistige Armut; es gibt leibliche Keusch-
heit, seelische Keuschheit und geistige Keuschheit; es gibt einen #uBeren,
einen seelischen und einen rein geistigen Gehorsam. Von dieser neunfachen
Form der Aszese eine genaue Vorstellung haben bedeutet nicht nur eine
Befriedigung fiir die Erkenntnis, sondern auch einen Antrieb zu entsprechen-
dem Leben, Streben und Handeln. Wie die Verkiindigung und Mahnung aus
Priestermund das Streben zum Guten hin hervorruft und stirkt, so auch,
grundsétzlich, jede Erkenntnis der Wahrheit.

Wie iiber alles im Leben der Kirche, so 148t sich auch iiber die Aszese
grundsitzlich in zwelfacher Art sprechen. Die erste kénnte man deduktiv
nennen. Ihr zufolge kann und muB alles den Menschen Angehende aus dem
gottlichen Wort und aus dem Zeugnis derer abgeleitet werden, die dem gott-
lichen Wort in Sonderheit zu dienen berufen und fihig sind. Die Aszese ist
ein besonderes Aufgabenfeld auch fiir die Theologie. Die zweite Art kénnte
man induktiv nennen. Sie liberspringt nicht die géttliche Lehre, ist vielmehr
inhaltlich ihr ganz und gar gemiB, aber sie kniipft groBenteils an die Einsicht
des Einzelnen an und an seine Erfahrung, bzw. die Moglichkeit seiner Erfah-
rung. Diese zweite Art soll hier angewendet werden. Die vorliegende Arbeit
erschopft ihr Thema nicht und bringt zum Problem der Aszese, obwohl sie
es mit einer gewissen Systematik behandelt, keine vollstindigen Gedanken,
die einfach zu glauben und zu tibernehmen wiren. Sie beschrinkt sich darauf,
Andeutungen zu geben, gewissermafien Keime, die im Erdreich des Herzens
oder Geistes aufgehen, gedeihen, blithen, schlieBlich Friichte bringen konnen.
Wie jede Leistung im Leben, so kann sich auch die aszetische Ubung dort am
fruchtbarsten entfalten, wo der einzelne Mensch sie selbstschépferisch auf-
greift. Je mehr sich ein jeder selbst iiber Sinn, Moglichkeit, VerheiBung und
Segen der aszetischen Ubung klar wird, je besser er selbst imstande ist, sie zn
ergriinden, zu verwirklichen, zu vertreten, je klarer iiber ihm selbst das Licht
des schlechthin wunderbaren Organismus der neunfachen Form der Aszese
erstrahlt, umso kriftiger, sicherer und gesegneter wird er im allgemeinen
sich personlich der aszetischen Ubung weihen. Wer die neunfache Form der
Aszese selbsttdtig erkennt, versteht dadurch in neuer, erleuchtender Art einer-
seits die Sonderstellung des ,Standes der Vollkommenheit* im Ganzen der
Kirche, andererseits aber auch die Gemeinschaft, in der die Laien in Wirklich-
keit mit den Ordensmitgliedern leben oder leben sollten. Diese stellen im
Realsymbol vor uns hin, was aller Sache ist.



Die neunfache Form def Aszese 41

Mit der Idee der Aszese, bzw. ihrer neunfachen Form wird nun auf ein
unendliches Ziel, auf ein irdisch Unerfiillbares hingewiesen. Es mag einer in
der Erfiillung soweit gekommen sein wie immer, {iber ihm leuchtet wieder
und wieder eine Aufgabe in jedem Sinne des Wortes. Gerade die Héchstbegna-
deten haben am stidrksten ihr Ungeniigen erfahren; die ,gré8ten“ Heiligen
haben am quilendsten an ihrer Unvollkommenheit gelitten. Die neun Formen
des aszetischen Strebens stellen neun Zielbilder vor uns hin oder neun Wege
zu einem ewigen Ziel; je stdrker man zu ihnen aufblickt, je dringlicher ‘man
auf ihnen schreitet, umso tiefer erfdhrt man die Solidaritdt mit allen anderen,

. die ebenfalls zu ihnen aufblicken und ebenfalls unterwegs sind. Bevor aber von
den neun Formen der Aszese im einzelnen gesprochen wird, muB noch Eines
im voraus gesagt werden:

Die irdische Sprache ist nicht imstande, allem Wesenthchen gerecht zu
werden; eigentlich kann man mit ihr nur das &uflerlich Sichtbare, nur das
Stofflich-Erfahrbare zureichend andeuten. Was z. B. der dreifaltige Gott in
Wahrheit und Ewigkeit ist, das wird in der menschlich sagharen Formel von
den ,drei Personen in einer Natur“ nur wie durch ein feines Echo des sich
offenbarenden Wortes zu einem zwar wahrheitsgemiBen, nicht aber von ferne
erschgpfenden Klang. Alles menschliche Sagen bleibt immer nur ein ,Beriih-
ren Seines Gewandes“. Um uns im Irdischen zu verstindigen, miissen wir
wieder und wieder Dinge trennen und jeweils fiir sich gesondert beschreiben, .
die in Wirklichkeit gar nicht getrennt sind, sondern vielfiltig ineinander
fluten. Leibliches, Seelisches und Geistiges etwa gibt es im Erdenleben
nirgends rein fiir sich; sie treten immer in Gemeinschaft miteinander auf.
Trotzdem muB8 man, um iiberhaupt iiber sie sprechen zu kénnen, so tun, als
kénne man sie von einander 16sen und jeweils als etwas in sich Bestehendes
behandeln. Ahnlich ist es mit den drei Grundformen der Aszese. '

Nicht zufillig, sondern aus tiefer Notwendigkeit werden die drei Geliibde
meist zusammen abgelegt. Armut, Keuschheit und Gehorsam sind nicht nur
ein unergénzbarer Organismus, sondern, eben weil sie einen Organismus dar-
stellen, auch nicht jeweils einzeln ohne die zugehérigen Geschwister denkbar.
Es ist ein, freilich unvermeidbarer, Notbehelf, wenn iliber die neun Formen
der Aszese im folgenden jeweils im besonderen gesprochen wird, Was ‘mit der
Betrachtung gemeint ist, ergibt sich nur der Zusammenschau und einer Ver-
einigung in einer Sphire, in die die irdischen Worte nicht hineinreichen. Schon
eine einfache Pflanze, ja, eine einzelne Bliite kann man mit Worten nicht
zureichend beschreiben; erst recht ist kein Mensch mit Worten erschépfend zu
charakterisieren. Wie sollte es anders sein bei allem das gottliche Wesen und
Wirken Betreffenden? Vielfach gehort das, was erst im weiteren Gang der
Betrachtung ausgesagt werden kann, wesentlich an eine friihere Stelle; die
neun Formen der Aszese sind im Grunde und im Ziele nur eine einzige.
Christus, unserem Herrn, sollen und diirfen wir dhnlich, Seines gttlichen
Wesens sollen und diirfen wir, soweit es auf unsere Mitarbeit ankommt, teil-
haftig werden. Bei aller aszetischen Ubung handelt es sich um Liuterung,
Wandlung, Erfiillung des jeweils einen menschlichen Wesens durch den einen
gottlichen Meister von uns allen.



42 Dr. Bernhard Martin

I
Armut

Christus hat einem reichen Jiingling, der seinen Worten zufolge ,,das ewige
Leben“ gewinnen wollte, {iber die Erfiillung der ihm bekannten und, wie er
versicherte, von ihm bereits erfiillten Gebote hinaus die Weisung gegeben:
»Willst du vollkommen sein, so gehe hin, verkaufe, was du hast, und gib es
den Armen; so wirst du einen Schatz im Himmel haben, und komm, und folge
mir nach!“ (Mt 19, 21). Aus diesem Christuswort kann die Idee, die Norm, die
Lebensform der Armut abgeleitet werden. Christus spricht hier nichts zu Gun-
sten des Arm-Seins als solchem und preist nicht das Arm-Werden als bloGBe
Schicksalstatsache; er fordert zum freiwilligen Arm-Werden auf. Er sagt nicht
Verliere alles!“, sondern , Verkaufe, was du hast, und gib es den Armen! Und
komm und folge mir nach!“ Armut ist der Preis der Jiingerschaft des Herrn!

%*

1. Wer das Geliibde der Armut ablegt, folgt diesem Rufe des Herrn. Er
will nichts mehr sein eigen nennen und iiber nichts Nennenswertes nach
eigenem Ermessen mehr verfligen!. Alles zum Leben Notige empfingt und
benutzt er lediglich als ein ihm anvertrautes Pfund, ohne daran — idealiter —
irgendwie zu haften. Dabei haben die Mitglieder der Orden in der Regel das
zu ihrem Leben und zur Erfiillung ihrer Aufgaben Nétige zur Verfiigung.
Insofern kénnen sie unter Umsténden — zumal bei den heutigen wirtschaft-
lichen Verhiltnissen — gesicherter in dem ihnen Verfiigbaren leben als etwa
ein in der ,Welt“ Lebender, der sich mit Armut und Entbehrung im Sinne
berechtigter Sorge herumschlagen muB. Die Armut, zu der das Geliibde ver-
pflichtet, wird einmal und grundsiitzlich ins Leben hereingenommen und bleibt
Kennzeichen dessen, der dem Geliibde die Treue wahrt. Es ist leicht einzusehen,
daB dieses , Arm“-Sein nichts Fertiges, ein fiir alle Mal Abgeschlossenes,
Statisches sein darf. Armut soll kein duBerer Zustand, sie soll eine innere
Haltung sein oder vielmehr immer mehr werden. Auch fiir den, der einmal
grundsiitzlich auf das eigenmichtige Verfiigungsrecht oder sogar auf jedes
Eigentum verzichtet hat, gibt es immer neue Stufen der Loslésung, des inne-
ren Freiwerdens, der Souverénitit zu erklimmen. Die hl. Theresia vom Kinde
Jesu tadelte einmal eine Mitschwester, die um den Verlust einer Stecknadel
trauerte; die Armut weist auf ein in der Endlichkeit kaum ganz je zu meistern-
des Aufgabenfeld hin. Doch es ist hier vornehmlich von den Aufgaben des
Laien zu sprechen, der nicht im Sinne der Ordensgelilbde auf Privatbesitz
verzichten darf und soll, sondern mit seéinen Aufgaben inmitten der ,Welt®

1 Nur die feierlichen Geliibde (im kirchenrechtlichen Sinne) haben die Eigentums-
und Erwerbsunfihigkeit des Gelobenden zur Folge, nicht die einfachen; in diesen
behiilt der Gelobende das Eigentumsrecht iiber die von ihm eingebrachten oder ihm
zufallenden Giiter, deren Verwaliung und NuiznieBung er allerdings dem Orden
abireten muB. Die von ihm als Ordensmitglied erworbenen Giiter gehdren selbsi-
verstindlich dem Orden, falls dieser nach seinen Satzungen iiberhaupt eigentums-
fihig ist, sonst dem HIl. Siuhl. Fir das oben Gemeinte spielen dlese juristischen
Untersdleldungen keine grofie Rolle.



Die neunfache Form der Aszese : 43

fertig werden mufl. Hier ist zunéchst zu sagen: Besitz und Eigentum sind dem
Laien grundsétzlich nicht nur erlaubt; sie sind vonnéten und stehen ihm nach
Gottes Willen mit Recht zur Verfiijgung. Alle caritative Tatigkeit, iiberhaupt
Flirsorge fiir die Kinder, fiir die Mitmenschen, fiir das eigene Leben, fiir die
Kirche usw. setzt persinliches Eigeritum voraus; nur wer besitzt und verfiigt,
kann ,Hungrige speisen®, »2Durstige trinken®, ,Nackte bekleiden® usw. Die
Kirche tritt darum fiir das Recht des Privateigentums ein, und es wire unniitz
und irrig, nach Armut im Sinne der dinglichen oder geldlichen Besitzlosigkeit
zu streben; der Laie darf nicht nur, er mufl vielmehr besitzen. Hier wird der
gottgewollte Unterschied zwischen dem Leben des Ordensmitgliedes und des
Laien offenbar, zugleich aber auch die Gemeinschaft des Strebens und der
Lebensnorm, in der Laien und Ordensmitglieder stehen oder stehen sollten.

Die innere Haltung nimlich, die das Ordensmitglied gewinnen und immer
reiner darstellen soll, ist auch Ziel und Aufgabe des Laien. Es ist nicht
von ausschlaggebender Bedeutung, was oder wieviel ein Mensch zu eigen hat,
sondern wie er sich zu seinem Eigentum stellt. Wir sollen unser Herz nicht an
die Dinge der Welt verlieren, sollen ihnen nicht verhaftet sein, sollen unser
Lebensgefiihl, unser Kerngewicht, unser SelbstbewuBtsein nicht auf sie griin-
den, sollen nicht ihre Sklaven, sondern ihre Herren sein, sollen mit ihnen in
Verantwortung vor Gott und im BewuBtsein ihrer Verginglichkeit umgehen.

Der hl. Paulus sagt einmal: , Die da etwas erwerben, sollen so leben, als
hitten sie nichts zu eigen!“ (1 Kor 7, 30). Das heiBt: unser Herz, unsere Seele,
unser Bewufltsein, unser Dichten und Trachten soll an ihnen nicht héngen.
In Wahrheit haben wir doch nur anvertrautes Gut, nichts, was uns im Voll-
sinn des Wortes gehort. Dessen sollen wir uns zunehmend bewuBt werden,
dementsprechend sollen wir uns zunehmend innerlich und duBerlich verhalten.
Das ist, grundsitzlich, eine erschopfende Umschreibung dessen, was die Norm
der Armut besagt. Es handelt sich nicht um den Besitz als solchen, sondern
um das innere Verhiltnis zu ihm. Es kann einer sehr reich sein, ohne an
seinem Eigentum im Sinne der Unfreiheit zu haften, und es kann einer sehr
arm sein und dennoch an dem ihm zur Verfiigung Stehenden seelentttend
hingen. In unseren Tagen haben Ungezihlie in grausamen Katastrophen ihre
gesamte Habe verloren, sowohl Reiche wie auch Arme. Der eine, den dieses
Schicksal traf, nahm es hin in der Gesinnung ,Der Herr hat’s gegeben, der
Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt!“ Von einem solchen
darf gesagt werden, dafl er den Sinn der Armut erfaBt und, je nachdem, in
hohem Grade verwirklicht hat. Ein anderer ist durch das gleiche Schicksal in
verzehrenden Unmut gestiirzt worden, und sein einziges Bemiihen geht dahin,
alles Verlorene mglichst bald wieder zu ersetzen. Ihm hat die duBlere Ver-
armung nichts geholfen; sie blieb dulleres Geschick und wurde keine inner-
lich bejahte Lebensform. Armut im Sinne des Heilwerdens hat nur Bedeutung,
wenn sie freiwillig ibernommen und erstrebt wird. An sich oder &uBerlich
ist es gleichgiiltig, wieviel Besitz jemand hat; die Norm der Armut will den
Sinn von vergénglichen Giitern freimachen, damit er fiir die unvergénglichen
gedffnet und empfinglich sei, damit er auslange nach dem Reichtumdes’
Gottes, der tiber alle Welt hinaus wohnt.



44 Dr. Bernhard Martin

¢ )

In das Gebiet der Armut gehort in weiterem Sinne auch das Verhiltnis,
das der Mensch zu seinem ILeibe hat. Der Leib ist das néchste und sozusagen
massivste Eigentum eines jeden, und meistens ahnen wir nicht einmal von
ferne, dal wir an ihm, mehr oder minder, als an einem unwegdenkbaren
Besifz hingen. Nun hat das aszetische Streben keinerlei Leibesverachtung zur
Voraussetzung oder zum Ziel; es hilt den Menschen nur zu dem Lebens-Wie
an, das demjenigen Jesu Christi immer besser entsprechen soll. Die Seele
soll den Leib zunehmend als feines und immer feineres Organ in der Nach-
folge Christi durchdringen, verkldren, nutzen. Dazu ist aber vonnéten, daf}
der Mensch die naive Identifizierung von Leib und Seele, in der er zuniichst
lebt, aufgibt; auch hier ist das Gebot der Armut zu erfiillen.

Zu den Aufgaben, die die Norm der Armut stellt, gehort endlich auch das
Freiwerden von allen sténdischen und &hnlichen Vorurteilen und Anspriichen,
»Nackt“ werden wir geboren, ,nackt“ dereinst ins Grab gelegt. Nur irdisch
»5ind“ wir dies oder das, was uns Schicksal und soziale Ordnung zuschreiben;
es hat Kirchenfiirsten gegeben, die unter ihrem Ornat das rauhe, quilende
Biiflerhemd trugen; dhnliches weifl man von manchen vornehmen. Frauen des
prunkvollen franzgsischen Hofes im ,,grand siécle“. Armut bedeutet in diesem
Sinne das positive Innewerden dessen, was da ,nackt“ geboren, was da ,nackt“
ins Grab gelegt wird. .

Welche Moglichkeiten und welche Aufgaben jeder einzelne im besonderen
vor sich hat, das ist seiner personlichen Erkenntnis und Bemiihung anheim-
gestellt. Uber die konkrete Vollkommenheit kann sinnvollerweise nicht.durch
ein System von Gesetzen, sondern nur hinweisend gesprochen werden. Die
Tatkraft des einzelnen jedoch entfaltet sich am ehesten, wenn er sein Schick~
salsgelénde selbst und willig und tétig erforscht. Zwischen dem Ordens-
mitglied und dem nach Vollkommenheit strebenden Laien besteht kein den
Laien von der ,Armut“ entbindender Graben. Eine grofie Reihe von Gleich-
nissen-und eine groBe Reihe von Worten Jesu Christi deuten darauf hin.
Zudem war Christus selbst Ur- und Zielbild der vollkommenen Armut, und
ist Er nicht Ur- und Zielbild aller Christen, die liberhaupt auf Erden leben?
Nach Armut streben heift nichts anderes als nach Christus-Ahnlichkeit stre-
ben, die ihrer gottlichen Wirklichkeit nach zwar verborgen bleibt und nur
geglaubt werden kann, die aber auch schon hier auf Erden in die Seele
erleuchtend und erwirmend hineinstrahlt. Darum fiihrt die zunehmende
Armut an jhrem Teil auch zunehmend und erfahrbar in das Gliick der wirken-
den Christusgemeinschaft hinein. Der gewohnliche Mensch ahnt gar nicht, was
fiir Freuden sogar das nichste Stiick der leidgetrinkten Erde dem erdffnen
kann, der ,arm* ist, mit wie selbstlos-freudigen Augen z. B. Blumen, Biume
und schone Dinge betrachtet werden kénnen, wie sehr die in der Armut ver-
wirklichte Christusférmigkeit befriedet, stirkt, erhebt. Zu dem Streben hier-
nach gehort aber die entsprechende eigene Erkenntnis, nicht allein als Gewis-
senserforschung, sondern als aktives Erfassen des ganzen Schicksalsgeldndes,
die keiner fiir den andern leisten kann.

x



_ Die neunfache Form der Aszese : 45

2. Alles bisher Gesagte gilt dem Verhéltnis des Menschen zur stofflichen
AuBenwelt. AuBer ihr gibt es aber auch eine seelische und ein ihr entsprechen-
des Verhiltnis, das der Norm der Armut unterstehen soll. Auch hier mag ein
Wort Jesu Christi als Eingang angefiihrt sein:

»50 jemand zu mir kommt und hafBt nicht seinen Vater, seine ‘Mutter, sein
Weib, seine Kinder, Briider und Schwestern, dazu auch sein eigenes Leben,
der kann nicht mein Jiinger sein“ (Lk 14, 26). Dieses Christuswort bezieht
sich offensichtlich auf eine andere Lebenssphire als das Wort vom Verkaufen,
von dem zunichst die Rede war, und was es meint, ist in der Weisung vom
Verkaufen nicht unmittelbar enthalten. Gemeint ist hier die Sphére des eigent-
lich Seelischen, des Gefiihls.

Wie alle Christusworte, so will auch dieses sinnentsprechend verstanden
werden. Er fordert nicht zum Hafl im gewdéhnlichen Sinne des Wortes auf;
Christus ist der Geist der Liebe, und nur ,wer in der Liebe bleibt, der bleibt
in Gott und Gott in ihm* (1 Jo 4, 16). Das Gebot der Liebe gilt fiir den Christen
schlechthin. Auch Eltern, Geschwistern und allen uns Nahestehenden gegen-
iiber sollen wir in der Liebe bleiben und immer mehr in sie hineinwachsen.
Abwenden aber sollen wir uns von jeder unfreien oder unfrei machenden
Verhaftung an sie. Im strengen Sinne des Wortes zu ,hassen“ sind demnach
nicht unsere Nichsten, sondern unsere eigenen Gefiihle, insofern sie uns an
unsere Mitmenschen bewufiter- oder unbewufitermafien ketten. In'jedem
solchen Gekettetsein waltet ein Besitzwille, etwas, das von der vollen Hin-
wendung zu Gott abhilt. Freilich wire es abwegig und eine Miachtung der
Schopfung, wenn wir etwa forciert oder dualistisch scheiden wollen: Entweder
Gott oder Welt und Mitmenschen. Welt und Mitmensch sind uns als Weg-
kameraden, als begliickende Geschwister gegeben. Aber die Gesinnung, in
der wir die Wegkameradschaft zu verwirklichen und das Gliick zu finden
suchen, kénnen ungemein verschieden sein. Lieben sollen wir stets, aber selbst-
los oder vielmehr, weil die Vollkommenheit nicht mit einem Mal erreicht wird,
immer selbstloser, wofiir die Voraussetzung in einer wahren, unerschiitter-
baren Selbsténdigkeit liegt.

Wie sehr haften wir im allgemeinen an unseren Mitmenschen, wie selbst-
verstindlich nehmen wir im allgemeinen ihr Dasein und unser Verhéltnis zu
ihnen! Der Nachfolger Christi soll sich von der naiven, blutgegebenen, von
Sympathien &bhingigen Bindung mehr und mehr lésen. Er soll den Mit-
menschen zunehmend nicht mehr als Bestandteil des eigenen Lebens, sondern
als ein ,,Gegeniiber® nehmen, an das man keinen Kernanspruch zu stellen hat.
Wer das Geliibde der Armut ablegt, begibt sich in einem Augenblick aller
diesbeziiglichen Gefahren und lebt fortan in einem herben, entsagungsvollen
Ringen um die reine Gottesliebe. Manche Heilige haben sich geweigert, ihre
Angehérigen auch nur an der Klosterpforte zu empfangen, um sich die Ver-
suchung des Riickfalls auf die Ebene persénlicher Bindungen zu ersparen.

Im Leben des Laien aber diirfen und miissen die schicksalsgegebenen Men-
schenbeziehungen Aug in Auge und von Herz zu Herz gelebt werden. Die Ehe
z. B. ist eine heilige, von Christus geradezu vergéttlichte Institution; ebenso
ist das Verhéltnis von Eltern und Kindern, Kindern und Eltern nach Gottes



46 ' Dr. Bernhard Martin

Bestimmung etwas Heiliges, das niemand antasten und fiir belanglos erkliren
darf. Demnach handelt es sich hier nicht um das Was, ‘sondern um das
Wie unserer Menschenbeziehungen. Wer sein Leben intim und aufmerksam
erforscht, wird unschwer gewahr, wo und wie sehr in ihm Ge.lihle des An-
spruchs den Mitmenschen gegeniiber herrschen und wie wenig — am Ideal
gemessen — er die anderen in Wirklichkeit freildBt. Nur zu viele Eltern z, B.
betrachten ihre Kinder als ihren Besitz, vielleicht nicht gerade in dem
herrischen Sinn, daB sie Uliber sie verfligen mbchten, wohl aber in jenem ande-
ren, mehr verborgenen, dafl sie ihr Se.bstgefiihl im Guten und im Bjsen mit
auf deren Dasein und Sosein griinden. Wie heftig etwa wird weithin der
»Stammhalter“ begehrt, der den Namen und das Ansehen der Familie in die
Zukunit tragen soll! Wie stark ist in solchem Fall das SelbstbewulBtsein des
~ Menschen von Tatsachen abhingig, die mit seinem eigenen Wesen und ewigen
Schicksal buchstiblich nichts zu tun haben! Man kann das weder fiir unver-
stindlich noch fiir ganz unberechtigt halten. Die Kirche selbst wiinscht den
Jungvermihlten reichen Kindersegen. Auch’hier handelt es sich nicht um
Besitzlosigkeit im HuBeren Sinne, sondern nur um die innere Haltung, die
eigentliche Souverinitdt. Unsere ,Standespflichten* lassen sich auf sehr ver-
schiedenen Ebenen erfiillen, und immer gibt es noch reinere Formen des
christlichen Dienstes. Entsprechend ist es mit allen menschlichen Beziehungen
und Aufgaben des Lebens.

Ja, beziiglich der Menschenbeziehungen steht der Laie in einer Hinsicht im
allgemeinen vor schwereren Aufgaben als das Ordensmitglied, das mit dem
einmal abgelegten Gellibde auch manche Lockung und Versuchung aus seinem
Leben entfernt hat. Im gewohnlichen Leben muBl man in Vielfalt mit Men-
schen der verschiedensten Art und Schicksalsndhe umgehen und die verschie-
densten Verhiltnisse aufgreifen und pflegen. Der Laie kann und soll nicht nur
-persdnlich verantwortungsvoll, sondern auch persdnlich freudig mit den ihm
zugefiihrten Menschen umgehen. Vieles aber, was durchaus im gewéhnlichen
Sinn gut und in Ordnung ist, kann gleichwohl im Grunde Elemente der Unfrei-
heit enthalten und unbemerkt doch unter die Christusweisung des ,,Hassens“
fallen. UnbewuBt, undurchschaut gibt es vieles in Liebe und Freundschaft, in
Familien- und Volkszugehorigkeit, worliber dasIdeal der ,,Armut® aufleuchten
sollte. Am Totenbette geliebter Menschen z. B. Fann mancher gewahr werden,
wieviel Selbstsucht und Unselbsténdigkeit in ihm ihr Wesen treiben. Diese
sind auch unméglich von heute auf morgen abzustellen; ein langes Leben der
Schulung und Ubung ist dazu meistens notwendig, und wem gelingt es, alle
subjektiven, unfrei machenden Bindungen abzutun und in dem Mitmenschen
wirklich und gar nichts anderes zu sehen als einen gottgegebenen Schicksals-
gefihrten und Bruder, der nicht in erster Linie fiir uns, sondern fiir den wir
da sein sollten! Auch seelische Armut ist eine in die Unendlichkeit weisende
Aufgabe. Man sollte die Naivitit in sich auch dort aufzustébern willens sein,
wo sie sich durchaus in Unschuld und Berechtigung gibt.

Christus wurde einmal darauf aufmerksam gemacht, da Mutter und Briider
ihn zu sehen verlangten. Er aber sprach: ,Wer ist meine Mutter, und wer sind
meine Briider?“ Und reckte die Hand aus iiber seine Jiinger und sprach: ,Seht



Die neunfache Form der Aszese ) ‘ 47

da, meine Mutter und meine Briider; denn wer den Willen meines Vaters im
Himmel tut, der ist mir Bruder, Schwester, Mutter“ (Mt 12, 48-50). Niemand
wird in diesem Christuswort Lieblosigkeit, jeder wird in ihm das Zeugnis
gﬁttlich-merischlicher Souveridnitét erblicken. Géttlich ist sie wahrhaftig; kein
Sterblicher vermag sie ganz nachzuvollziehen. Aber nach ihr streben sollen
wir, wie ja auch gesagt ist, in der Ewigkeit wiirde einmal nicht mehr , gefreit*
werden, dort wiirden die Menschen ,den Engeln Gottes“ gleichen. Diesen
Stand der Ewigkeit, die uns im Gottesreich kiinftig zugedachte Aufgabe und -
Wirkensweise sollen wir durch das aszetische Streben schon’ jetzt voriiben,
vorbereiten, so gut es angeht. Jedes aszetische Streben weist ins Unendliche,
Unerreichbare, Unerfiillbare und ist auf Hoffnung gestellt.

Aus diesem Grunde wird es von manchen verkannt, verneint, abgelehnt.
Aber eben aus diesem Grunde sollte der Nachfolger Christi es pflegen. Wir
diirfen alles, was uns gegeben und geschenkt ist, mit Dank genieBen, wofern
wir uns nur nicht daran verlieren. Bei der seelischen Armut aber handelt es
sich, formelhaft gesprochen, um die Verwandlung des Eros, der zunichst in
jeder Menschenbeziehung waltet, in Agape, die in jeder als die eigentliche
Hochstufe erscheinen mufl. Im Wesen und Leben Jesu Christi findet man den
Eros nirgends — rselbst von seiner Mutter hat er sich vollkommen abgelést —
sondern nur Agape. Darum konnte er sagen: ,Ich und der Vater sind Eins“.
Denn Gott ist Liebe (Agape).

Es ist nicht der Sinn der vorliegenden Ausfiihrungen, fiir alle Lebenslagen
und Schicksale Weisungen zu geben, die der Einzelne dann nur zu befolgen
hitte. Die Aufgaben sind hier so vielfdltig und vielschichtig wie wir Menschen
liberhaupt. Jeder, der aszetisch streben will, muB seinem Wesen, seiner Lage,
seinen Menschenbeziehungen entsprechend Selbsterkenntnis iiben und, wenn
der Ausdruck erlaubt ist, Phantasie entfalten. Im Grunde handelt es sich bei
der Norm der seelischen Armut um wahre Selbstindigkeit nicht allein den
Dingen der Erde, sondern auch den Mitmenschen gegeniiber. In ihr allein
sind wir des gottlichen Dienstes fdhig, zu dem uns Christus aufgerufen und
den Er uns vorgelebt hat.

Doch ist die Schule der seelischen Armut so wenig etwas Negatives wie die der
HuBeren; denn sie macht Krifte, die zunichst im Kreatiirlichen gebunden sind,
fiir Erfullungen. mit Héherem und Ewigem frei. Dieses Héhere — zutiefst und
wesentlich Christus selbst — tritt nicht etwa in ein Vakuum ein und einfach
an eine Stelle, an der zuvor ein anderes war. Es durchleuchtet und durch-

dringt alles Kreatiirliche, auch das Kreatiirlich-Menschliche. Nur von der
 Kreatur aus gesehen erscheint das , Verlassen® von Vater, Mutter usw. als
Verlust, fiir das Wesen des begnadeten Menschen bedeutet es einen Gewinn, und
zwar einen Gewinn, der nicht nur geglaubt, sondern zunehmend auch erfahren
werden kann. Ordenshéuser sind weithin Stétten des Friedens. An diesem
‘Frieden aber gewinnt auch der Laie Anteil — in dem MaS8e, in dem er in
seiner Seele ,,arm*“ wird. Doch es gibt nicht nur duBere und nicht nur seelische,
sondern auch eine rein geistige Armut. Von :ihr handelt die erste Seligprei-
sung (Mt 5).

*



48 Dr. Bernhard Martin

3. Christus sagt: ,,Selig sind, die da arm sind im Geiste, denn das Himmel-
reich ist ihr!“ Unschwer ist zu erkennen, daB es sich hier um ein Armsein
oder Armwerden handelt, das nicht ohne weiteres mit der Armut beziiglich
des duBleren Besitzes und beziiglich unserer Menschenbeziehungen zusammen-
fallt, das vielmehr als ein drittes, geistiges Aufgabenfeld zu den genannten
hinzutritt. Was aber heift ,,Armut im Geiste“? ‘

Die angefiihrte Seligpreisung preist nicht die geistige Primitivitit, nicht die
intellektuelle Schwiche; sie bezieht sich nicht auf das Was unserer geistigen
Inhalte, sondern auf das Wie unserer geistigen Haltung. Wir sollen ja nicht
bleiben wie die Kinder — was ohnehin in keines Menschen Macht steht — son-
dern wieder werden wie die Kinder. Der hl. Paulus sagt einmal: ,, Werdet nicht
Kinder an Verstindnis, sondern an Bosheit seid Kinder! An Verstindnis aber
seid vollkommen!“ (1 Kor 14, 20). Ebenfalls der hl. Paulus hat bekundet, der
Geist erforsche alles, ,,auch die Tiefen der Gottheit* (1 Kor 2, 10).

Obwohl Worte hier wie in allem Wesentlichen unzureichend sind, kann
das Gemeinte vielleicht mit dem Hinweis angedeutet werden, daB wir Gott
und allem Gottlichen ‘in lebendigem, sozusagen aktivern BewuBtsein der
eigenen Armut entgegentreten sollen. Auch die gréBte menschlich geistige
Fiille ist vor dem Unendlichen, vor dem unendlich erhabenen und unendlich
reichen gottlichen Geiste gewissermaBen ein Nichts. Wollen wir also erwiir-
digt werden, Anteil an ihm zu gewinnen, so diirfen wir ihm das Unsere nicht
als etwas Abschliefendes, sondern nur als bereitetes und bereites Aufnahme-
_ Organ entgegentragen. Unser . Menschendenken soll gleichsam eine offene
Schale oder eine reine Wirkensstiitte werden, in die Gott und der géttliche
Geist ihre Gaben hineinlegen und durch die sie sich offenbaren kénnen. Nicht
geistige Armut, vom Menschen aus gesehen, ist ein Wert — sonst wire der
am meisten Unwissende, am wenigsten Gebildete am hochsten zu preisen —
sondern das Bewuftsein eigener Armut und die Kraft, alles Eigene in Anbe-
tracht der gottlichen Fiille in die Haltung des Nur-Empfangenwollens zu ver-
wandeln. Das ist leicht gesagt, aber iiberaus schwer getan. )

Wir haben, zunichst ohne eigenes Zutun, dann aber durch unsere Lebens-
geschichte und die Einwirkungen der Umwelt, nicht nur eine bestimmte geistige
Eigenart, bestimmte geistige Formen und Inhalte, sondern kénnen diese und
sollen diese auch gar nicht abwerfen. Wer die geschaffene Welt als Erkennt-
nisfeld leugnet, dem verkiimmert auch das Organ fiir das goéttliche Walten
und fir den Einstrom des Heiligen Geistes. Die Welt ist ein gottgegebenes
Aufgabenfeld und von Gottes Offenbarung erfiillt. Demnach sollen wir die
uns verliehene, der Welt geltende Erkenntniskraft nicht verkiimmern lassen,
um uns etwa ausschlieBlich Gott zuzuwenden. Auch Christus hat die Lilien
auf dem Felde und die Vigel unter dem Himmel mit Freuden angeschaut;
vielfiltig zeigen seine Reden, wie wach und liebevoll sein erkennendes Auge
auf der géttlichen Schépfung geruht hat. So sollen auch wir Menschen die
Welt erkennen, also geistig durchdringen und in den Dienst des Géttlichen
zu stellen suchen. Hierauf kommt es an: wir sollen sie in den Dienst des Gétt-~
lichen stellen und nicht zu etwas. selbstherrlich und selbstbefriedigend
Wucherndem werden lassen. Bei der Weisung der Armut im Geiste handelt



Die neunfache Form der Aszese 49

es sich um den eigentlichen Wahrheitskampf mit dem fiir uns zureichenden
Mitteln. Das gilt fiir Menschen jeden Niveaus, sowohl fiir den Hochgebildeten
wie auch fiir den sogenannten einfachen Menschen. Im Grunde sind beide, im
Grunde sind wir Erdenmenschen alle' in der gleichen Lage: in jedem arbeitet
zundchst, stirker oder schwicher, ein eigenes Denken, das infolge des Siinden-
falles nicht ohne weiteres sich als Organ zur Erfassung des Gottesgeistes
erweist. Denn auch das Denken ist durch den Siindenfall selbstbezogener
geworden, als es zuvor gewesen ist; es kann nur durch entsprechende Be-
miithungen und nur mit Gottes Hilfe von seiner Eigenwilligkeit wieder erlost
werden. Um diese Bemiihung handelt es sich in der Schule der ,Armut im
Geiste®, '
~ Sei einer irdisch gesehen reich oder arm an Gedanken, wichtig ist, wie er

sich innerhalb der Gedankenwelt verhdlt. Man kann den Geist der Armut
inmitten eines grofien irdischen Besitztumes verwirklichen und kann ihn
inmitten vieler, naher, fruchtbarer Menschenbeziehungen darleben. So kann
man ihn auch pflegen, wenn man iiber ein weites Gedankenfeld und entspre-
chende Erkenntniskraft verfiigt. Umgekehrt gilt aber auch: Das Gegenbild der
»Armut” kann auftreten bei kleinstem duBeren Besitz und bei vielleicht nur
einer einzigen, aber &ngstlich oder herrisch gepflegten Menschenbeziehung
und bei einem sehr kleinen Gedanken- und Vorstellungskreis. Man hingt
nicht nur an Dingen und Menschen, sondern an Lieblingsmeinungen, an Vor-
urteilen, an Unwahrheiten, an Subjektivismen mancher Art. Wahrheit aber
kann nur in ernster Wahrheitssuche gefunden werden. ’

“Dazu ist nitig, dal man alles ihr Widerstrebende entfernt. Und ihr wider-
strebt alles, was nicht aus ihr selber erflieSt, die Verabsolutierung von Men-
schenmeinungen, von allen Hypothesen und Anschauungen, die nicht aus dem
ewigen, sondern aus dem zeitlichen Geiste stammen, usw. Auf diesem Gebiet
gibt es ungemein viele Tduschungen; nichts ist schwerer als die Bedingtheit
und Widersetzlichkeit des éigenen Denkens zu erkennen und dann, wenig-
stens ansatzweise, abzutun. Was fiir eine Fiille von Subjektivismen, um ein
hohes Beispiel zu nennen, bietet die nichtkatholische Theologie; ein Lehrer-
und eine Schule bekdmpft die anderen und 16st sie ab, und das alles soll fiir
reiner Dienst an der Wahrheit gehalten werden ... Wir sind aber zuniichst
alle minder oder mehr ,reich“ im Geiste, und insofern als unser geistiges
Leben im Zeichen solchen ,Reichtums“ steht, muB es in die Gebirde der
Armut verwandelt werden. Wer Gott, ja, wer auch nur einem Engel seigene
Meinungen“ entgegentrigt, der kann — mag er's durchschauen oder nicht —
keinen Einstrom von oben erfahren. Gott und der géttlichen Welt gegeniiber
ziemt uns Armut. Mit diesem Wort ist hier nichts StimmungsméBiges, nichts
nur Seelisches gemeint, sondern eine geistige Haltung. Die erste Seligpreisung
spricht nicht von Leiblichem und Seelischem, sondern im exakten Sinn von
Geistigem. Das Gemeinte 148t sich mit den Worten Empfénglichkeit und
Transparenz andeuten. .

~ Alles, wozu der Menschengeist veranlagt ist, 146t sich in den Dienst Gottes,
Christi, der Kirche, eines gottentsprechenden Lebens stellen. Dies geschieht
aber nur, wenn der Menschengeist zum Organ des Gottesgeistes wird oder

4



50 . Dr. Bernhard Martin -

sich einer Fiihrung unterstellt, die im Sinne des Gottesgeistes wirkt. Hiermit
ist auf eine schwere Aufgabe gedeutet, die niemand durch Regeln von auBen
her erfiillen kann. Indem wir uns glaubend und willig der kirchlichen Lehre
anschlieflen, ist unsere Aufgabe nicht ein fiir alle Mal erfiillt, sondern nur der
Weg gewiesen, auf dem wir uns zunehmend auf Gott zu bewegen sollen.
Geistige Armut mu$ als personliche Haltung im persénlichen Wahrheitskampf
auftreten. So allein kann der einzelne Mensch, was immer ihm gegeben wer-
den soll, Einstrom an gottlicher Wahrheit erfahren. Anders sind weder allge-
meine noch private ,,Offenbarungen® je zustande gekommen. Wer der ,,Selig-
keit“ teilhaftig werden will, von der die erste Seligpreisung spricht, der mu8
alles Harte und Eigenwillige in die Haltung der Empfinglichkeit zu verwan-
deln sich ernstlich bemiihen.

Auch hinsichtlich dieser Aufgabe sind die Lebenslagen von uns Menschen
so vielféltig wie wir Menschen selbst. Woran der Einzelne besonders hingt,
welche Liebhabereien, welche Vorurteile, welche Starrheiten sein Denken
jeweils bestimmen, beherrschen, ldhmen, hindern, das mu8 ein jeder in sich
selbst erkennen. Fiir uns alle gilt nur: es handelt sich zunichst nicht um das
Was, sondern um das Wie unserer Erkenntnisse; denn jedes Was kann von
gottlichem Geiste ergriffen und durchleuchtet werden, falls nimlich das rechte
Wie aufgerufen und vorhanden ist. Wie aber Jesus Christus das Urbild der
duBeren und der seelischen Armut dargestellt hat, so auch das Urbild der
geistigen: in Seinem Geiste lebte ausnahmslos und vollkommen nur géttlicher
Geist, und das Menschliche an Thm war vollkommenes Organ des gottlichen
Geistes. Christus zeigt, daf geistige Armut — Erfiillung bedeutet oder aufruft
oder moéglich macht.

Und Er zeigt es nicht nur; Er 148t es jeden erfahren, der geistige Armut ver-
wirklicht. ,,Armut® ist hier nur eine Bezeichnung von auflen, vom Kreatiir-
lichen her. Von da aus erscheint Armut freilich als Mangel, Entbehrung, Ver-
lust. In Wirklichkeit ist sie das gerade Gegenteil. Um keinen Preis, um keinen’
Reichtum der Erde mochte ein Mensch die geistige Armut, die er errungen
hat oder deren er erwiirdigt worden ist, wieder eintauschen gegen einen
geistigen Besitz, von dem er sich bereits losloste. Er kennt, — zwar kaum als
Dauerzustand, aber prinzipiell — die positive Erfiillung mit dem Gottesgeiste.
Auch im rein Geistigen gibt es eine ,kostliche Perle”, die nicht nur fiir wert-
voller zu halten, sondern auch als wertvoller zu erfahren ist als alle Schitze

- der ,Welt* zusammen. Arm im Geiste werden ist nicht anderes als Christus-
nachfolge. :

Man sieht: mit dem Verzicht auf dufleres Eigentum und &uBleren Besitz,
mit der duBeren Erfiillung des Geliibdes der Armut ist ein Realsymbol gege-
ben dessen, worum es sich bei ihm handelt. Man sieht zugleich: die Armut als
aszetische Norm sollte in jedem Christenleben wirken. Sie spielt oder sollte
spielen durch alle Schichten unseres Wesens; sie wirkt oder sollte wirken im
leiblichen, im seelischen und im geistigen Bereich. Wer sich in ithnen entspre-
chend strebend bewegt, wird leicht und dann immer tiefer gewahr, daB hier
— wie sonst im Leben -— eines das andere bedingt, weckt, nahrt.



Die neunfache Form der Aszese : 51

II.
Keuschheit

Ein dem rein natiirlichen Menschen schier unverstindliches und gerade
darum besonders wesentliches Wort Jesu Christi lautet: ,Das Wort faf3t nicht
jedermann, sondern nur die, denen es gegeben ist. Denn es sind etliche ver-
schnitten, die sind aus dem Mutterleibe also geboren, und es sind etliche ver-
schnitten, die sich selbst verschnitten haben um des Himmels willen. Wer es
fassen kann, der fasse es!“ (Mt19, 12). Dieses Christuswort begriindet das
zweite der Ordensgeliibde, die Keuschheit. Mit ihm ist wesentlich nicht die
Enthaltsamkeit von irdischer, sondern die Erfiillung mit ewiger Liebe gemeint;
die Enthaltsamkeit von der irdischen ist dazu nur ein unerl&Bliches Mittel.
Im eigentlichen Sinne freiwilliger Jungfréiulichkeit ist Christi Wort ein Rat,
kein Gebot — und nur in einer iiber die Natur hinausgehenden Ordnung

realisierbar.

*
1

4. Wie jede Form der Aszese, so hat auch die physische Enthaltsamkeit einen
sittlichen, einen Schulungswert nur dann, wenn sie freiwillig, im Hinblick auf
ein sittliches Ziel, im Streben nach einer héheren, iber die blo8e Welt hinaus
liegenden religiésen Erfiilllung geiibt wird. Wir Menschen sind wie sonst, so
auch beziiglich des irdischen Lebensdranges, verschieden veranlagt. Christus
selbst weist darauf hin, daB es Menschen gibe, denen dieser Drang von vorn~
herein fehle; fir solche bedeutet die Enthaltsamkeit keine eigene Leistung;
fiir solche kann Keuschheit als Norm der aszetischen {bung nur im positiven
Ringen um die Gottesgemeinschaft bestehen. Indessen, diese Menschen sind
in der Minderzahl; im allgemeinen mufB sich der Mensch bewuBt und frei-
willig zur Keuschheit entschlieBen. Was ist der Sinn dieses Entschlusses?

Dies versteht man zunichst einmal am ehesten, wenn man der Lebensform
der Keuschheit das Gegenbild hinzufiigt, das Leben der unbeherrschten Sinn-
lichkeit. Fiir jeden ohne weiteres verstindlich ist die ,Hure", die Bildgestalt,
in der das Widergéttliche und seine Wirkung auf die Seele furchtbar und
sprechend erscheinen. ImBilde der Hure von Babylon schildert die Offenbarung
des Johannes das Verderben, das durch den Antichrist tiber die Menschheit -
kommt,

Das Geliibde der Keuschheit wird in einem bestimmten Augenblick d&
Lebens abgelegt und bestimmt dann in der Regel seine ganze kommende Form.
Diese Form der Keuschheit ist aber, was der Verfasser mit Bedacht aufzu-
nehmen bittet (denn ohne Bedacht kénnte man das Gesagte fiir unehrfiirchtig
halten), nicht immer das Schwerste, nicht unbedingt die hochste sittlich-
religiose Leistung im Leben. Mit der Ubernahme der Keuschheif als einer
Form des Lebens werden aus dem Leben dessen, der sie iibernimmt, auch
- manche Lockungen und Versuchungen entfernt, sonderlich dann, wenn sich
“hinter ihm schiitzende Klostermauern schlieBen. Wir wiirden die Ordensmit-
glieder gering einschifzen, wenn wir annihmen, sie miiiten auch hinter diesen

Mauern stindig einen Kampf um Keuschheit im Sinne der Enthaltsamkeit

&%



52 ) Dr. Bernhard Martin

fithren. Wir wiirden sie aber ebenfalls gering. einschitzen, wenn wir meinten,
ihre Leistung bestehe auf diesem Gebiet nur in dem Verzicht. Jedes Ordens~
mitglied ist ,sponsa Christi“; jedes hat sich der gottlichen Liebe geweiht und
sucht ihrer immer mehr teilhaftig zu werden.

In dem strengen, wortlichen Sinn wie fiir das Ordensmitglied kann die Norm
der Keuschheit fiir den Laien nicht gelten. Nicht nur die Priesterweihe, son-~
dern auch die Ehe ist ein Sakrament, und zum Vollzug der Ehe gehért der
Wille, Kinder zu erzeugen. Keuschheit im Wortsinn des Geliibdes ist des Laien
Sache nicht, Und doch steht auch sein Leben unter der Norm der Keuschheit.
Das sechste und das neunte Gebot handeln von ihr. Das Ordensmitglied hat
»Sich selbst verschnitten um des Himmelreiches willen; der Laie untersteht
dem Gebot ,,Du sollst nicht Unkeuschheit treiben“; beide dienen oder sollten
dienen zutiefst dem gleichen Ziel, dem Werden des Gottesreiches, der. Einwoh-~
nung Gottes im Menschen, der Brautschaft Christi.

Im allgemeinen steht der Laie im Kampf um die Keuschheit im Sinne .der
Enthaltsamkeit vor grofieren Versuchungen und schwereren Uberwindungen.
Man gehort als Christ nicht entweder ,Gott* oder aber der ,,Welt* an, sondern
wir miissen in der Welt ein gottgeméfBes Leben zu fiihren trachten. Dazu
gehort fiir den gewdhnlichen Mensehen die titige Auseinandersetzung mit
allem Menschlichen und mit vielem Untermenschlichen, das die Welt an ihn
herantrigt. Die Ehe z. B. soll nach dem Willen Gottes und der Kirche im Lichte
der Norm der Keuschheit gefiihrt. werden. Die Ehegatten sind nicht mitein-
ander verbunden, um sich ohne Hemmung ihren Trieben zu iiberlassen. Diese
sollen vielmehr beherrscht, gestaltet, gewandelt werden. Der Leib ist ein
sTempel® des Geistes; &r soll immer mehr diesem seinem Sinn und Wesen
entsprechend gereinigt und gelidutert werden.

Hiermit ist auf eine fiir uns Menschen vielfach sehr schwere Aufgabe gedeu-
tet, an der wir zumeist Jahre oder unser Leben lang zu arbeiten haben. Der
Leib soll mehr und mehr zum dienenden Werkzeug, zugleich aber auch mehr
und mehr zur sinnlichen Erscheinung dervon géttlichem Wesen erfiillten Seele
werden. Er soll nicht die Seele, die Seele soll ihn beherrschen; nicht nur
benutzen, sondern in ihm geldster und gelassener leben. Keuschheit sollte
daher vor allem, auch was das Leibesleben betrifft, als Bezeichnung einer inne-
ren Haltung, einer Fiihrungskraft des eigentlichen menschlichen Wesens
genommen werden. Was fiir die Ehe gilt gilt entsprechend auch fiir das Leben
auBerhalb ihrer.

Der Christ steht grundsétzlich in jeder Lage im Kampfe um Keuschheit;
fast jeder wird iiber seiner gegenwirtigen Stufe hohere sehen, die er
noch zu erklimmen hat. Keuschheit als Enthaltsamkeit ist wie die Armut
nur ein Realsymbol und deutet auf einen unendlichen, immer weiter zu erstre-
benden Wert hin. Wieviel Segen dieses Realsymbol im einzelnen Menschen stif-
tet, das kann theoretisch und allgemein nicht bestimmtwerden. Ohne weiteres
aber ist einzusehen, daf ein duBerer Zustand, ein duBeres Verhalten keinen
Endzweck, sondern Mittel zum Zweck bedeutet. Die Idee der Keuschheit iiber-
leuchtet und bestimmt. das Leben eines jeden Christen, das diesen. Namen
verdient, auch wenn er sich dessen nicht immer bewu8t ist, auch wenn er ~—



Die neunfache Form der Aszese . ' 63

etwa als Nichtkatholik — tragischerweise den Sinn des Geliibdes nicht kennt
und den Wert des Realsymbols weder schitzt noch nutzt. Aszese hat immer
eine positive Seite: sie macht Kréifte, die ohne sie im Natiirlichen und Kreatiir-
lichen vielfach miflbraucht werden, zu héherem Dienste frei, und sie zieht
Géttliches ins Menschenleben herein, das ochne Vorarbeit und Mitarbeit des
Menschen nicht in ihn einziehen kann.

Welche Moglichkeiten und Aufgaben hier dem Einzelnen zufallen, mufi und .
kann auch jeder, der willens ist, selbst finden. Im Grunde handelt es sich auch
hier um den einen und gleichen Kampf aller, die Christus nachfolgen wol-
len, Thm ,gleichférmig“ zu werden. Eines aber -darf noch in allgemeiner
Form angedeutet werden: Mit der Keuschheit verwandt und dem gleichen
Ziele aufrufend ist jede Form der Enthaltsamkeit. Jede Beherrschung, die die
Seele iiber den Leib anstrebt, jedes Opfer, das wir auf Kosten leiblicher Triebe
dem eigentlich-geistigen Leben bringen, mancher Verzicht auf nichste, viel-
leicht ganz berechtigte leibliche Erfiillungen wirken in der gleichen Richtung.
Von hier aus kdnnen z. B. die Abstinenz- und Fastengebote der Kirche leicht
verstanden, bejaht, befolgt werden. Auf diesem Gebiet mufl auf die Dauer,
d. h. wenn er ernstlich fortschreiten will, jeder sein eigener Lehrmeister sein,
€s sei denn, er habe das Gliick, einen Beichtvater zu besitzen, der Tiefblick mit
Fiihrungskraft vereint, seine Lage ganz genau kennt und sich ihm persénlich
widmet. Im allgemeinen wird gelten: wie wir im alltéiglichen Pflichtenkreis
selbst finden miissen, was wir in unserer konkreten Lage zu tun und zu lassen
haben, so auch beziiglich allem, was die Keuschheit in ihrer ersten Gestalt,
die es mit dem Leibe, der physischen Enthaltsamkeit zu tun hat, betrifft. Stets
sind diejenigen zu preisen, die — mit dem angefiihrten Christuswort zu reden
— ,sich selbst verschnitten“ haben.

. Sie sind zuniichst zu preisen, weil sie ihren Blick auf eine hohere Lebens-
erfiillung richten, als die irdische Welt sie je bieten kann, dann aber auch,
weil sié eine hohere Lebenserfiillung erfahren, als der naturverhaftete Mensch
kennt und ahnt. Wer sich noch auf dén unteren Stufen des Kampfes um die
Keuschheit miiht, kennt diese hohere Erfiillung noch nicht. Er darf den Zeug-
nissen derer glauben, die sie erfahren haben, und hoffen, daB sie zur gegebe~
nen Stunde auch ihm zuteil werden wird. Einem jeden wird zur rechten Zeit
das Seine gegeben; keiner strebt in der Nachfolge Christi vergeblich; die
Gottesliebe leuchtet verheifiend, leuchtet in Ewigkeit iiber uns allen...

*

5. Neben der Form der leiblichen Keuschheit steht die rein seelische; sie
bietet, obwohl sie innig mit der leiblichen zusammenhingt, ein neues und -
selbstindiges Ubungsfeld fiir sich; auch Christus hat iiber sie mit anderen
Worten und Weisungen gesprochen als iiber die erste.

In der Bergpredigt lesen wir: ,Wer ein Weib mit Begierde ansieht, der hat
in seinem Herzen bereits einen Ehebruch mit ihr begangen“ (Mt 5, 28). Kor-
rektheit im 4ufieren Verhalten ist nur Anfangsstufe des entsprechenden Stre-
bens. Unkeuschheit im #uBeren Sinne zu meiden ist sogar vielfach verhéltnis-
miBig leicht und daher noch nicht wesentlich; wesentlich ist erst, die Unkeusch-



54 Dr. Bernhard Martin -

heit der Seele zu iiberwinden; wesentlich ist erst, die Seele immer keuscher
werden zu lassen; wesentlich ist erst, die immer keuscher werdende Seele zum
Ziel aller Keuschheit, zur lebendigen Gemeinschaft mit Christus zu fiihren, die
ihrer innersten Sehnsucht und Bestimmung entspricht. Christus hat gesagt:
»Argert dich dein rechtes Auge, so reil es aus und wirf es von dir; es ist dir
besser, daB eines deiner Glieder verderbe und nicht der ganze Leib in die
Holle geworfen werde® (Mt 5, 29). Keuschheit will und soll in den ,,Himmel*
fithren, nicht erst im fernen Jenseits, sondern anfinglich bereits im Hier und
Jetzt, nicht nur, weil sie als mitgebrachte Anwartschaft dereinst einmal belohnt
wird, sondern auch, weil sie selbst eine {iberirdische Kraft bedeutet und als
solche durch sich selbst begliickend wirkt.

Hiermit ist bereits darauf gedeutet, was seelische Keuschheit wesentlich ist.
Die Psychologen sprechen von ,negativen Zielvorstellungen“. Dieses Wort
bezeichnet das Verhalten dessen, der etwa sagt: ,Ich will das Bése meiden®.
Eine ,positive Zielvorstellung® dagegen spricht sich aus in dem Satz: ,Ich
will das Gute suchen und verwirklichen; ich will Gott und die ihm dienenden
Geister verehren; ich will das einatmen, was mir hilft, mein wahres Wesen
nihrt, was mich zum Organ des gottlichen Wollens umgestalten kann und
will“. So ist die leibliche Keuschheit noch mehr ein ,Negatives®, ein Unter-
lassen des Bosen, die seelische aber bedeutet eine Verwirklichung des Guten,
wirksame Vorbereitung auf die Vereinigung mit Gott, aktive Weihe der Seele
an ihren einzigen, ewig-verlédfilichen Herrn und Freund; seelische Keuschheit
ist etwas durch und durch ,Positives“, Reinheit des Herzens, Lauterkeit des
Wesens, Empfinglichkeit fiir Gottes Wesen und Wirken.

Seelische Keuschheit zeigt sich zunidchst im Verh#ltnis des Menschen zum
Mitmenschen, insonderheit zum Mitmenschen des anderen Geschlechts. Wir
sollen und kénnen lernen, den Mitmenschen immer begierdeloser, selbstloser,
firsorgender zu betrachten, in ihm keinerlei Mittel fiir etwaige eigene Zwecke,
fiir die eigene Befriedigung zu sehen, in ihm immer reiner und wahrer das
Gotteskind zu gewahren, das er entweder ist oder zu dem er berufen ist. Wie
selbstsiichtig und triibe sind weithin unsere Menschenbeziehungen, wie sehr
nicht nur ans Kreatiirliche gebunden, sondern von ihm durchsetzt! Die Schule
der seelischen Keuschheit will dazu fithren, dies alles unter sich zu lassen und
die Mitmenschen zunehmend mit dem Blick anzuschauen, mit dem Christus
sie anschaute oder vielmehr anschaut: ginzlich selbstlos, gidnzlich in Liebe.
Das kann freilich nur auf Kosten des natiirlichen Menschen gelernt werden,
der ‘sich seiner Verwandlung mit Macht zu widersetzen pfiegt; in dem MaQe
aber, in dem es gelernt wird, lernt der Mensch héhere reinere Freuden kennen,
als er, anfangs allzu sinngebunden, ahnte, und wird ein fruchtbareres Glied der
menschlichen Gemeinschaft, als er, vordem irdisch gebunden, denken konnte.
Christus erfiillt ihn, Christus stirkt ihn; Christus wirkt durch ihn.

Seelische Keuschheit zeigt sich sodann im Verhiltnis des Menschen zu den
Dingen der Erde, im Verhiltnis zu allem, dem Begierde, Herrschsucht, Gel-
tungssucht, Leidenschaft usw. zugewendet werden konnen. Sie alle machen das
Wesen dunkel und das Auge triibe, sie alle erbauen nichts von ewigem Bestand,
sondern bringen, so grof3 ihr ,Erfolg® zunichst und &uBerlich sein mag, doch



Die neunfache Form der Aszese ‘55

nur Zersfﬁrung in die Welt. Auch hier kann das Wesen lichter und lichter, das
Auge reiner und reiner werden, ,,Das Auge ist des Leibes Licht. Wenndein Auge
einfiltig ist, dann wird dein ganzer Leib licht sein; ist aber dein Auge ein
Schalk, dann wird dein ganzer Leib finster sein* (Mt 6, 23). Mit welchen Augen
beschaute der hl. Franziskus, mit welchen gar Jesus Christus die Schépfung,
die Natur! Je groBer, stirker, reiner die Keuschheit ist, die der Mensch der
Umwelt entgegentriigt, um so méichtiger, gottlicher und reiner antwortet ihm
auch-die ,,Welt“. Sich Gott und der Gottesliebe weihen bedeutet ja nicht sich
von der Welt zuriickziehen, sondern sie im Licht und in der Kraft ihres
Schipfers betrachten und behandeln, so.gut es der Einzelne eben vermag.

“Seelische Keuschheit zeigt sich endlich im Verhéltnis des Menschen zu Gott
und zu den im Sinne. Gottes wirkenden Wesen, sowohl den hl. Engeln wie
auch den hl. Menschen, die in die Gottesgemeinschaft aufgenommen wurden.
Thnen gegeniiber gibt es zwar niemals einen brutalen Egoismus, niemals einen
begierdegetriibten Blick, wohl aber manche undurchschaute Selbstsucht, als¢
doch Unlauterkeit. Was hier gemeint ist und hier nur angedeutet werden
kann, darauf weist in ihrer Art und in ihrem Zusammenhang die kirchliche
Lehre von der Reue: es gibt die gewissermafien selbstslichtige Reue, die das
‘getane Bose um des Titers willen bereuen 146t, und es gibt die gewissermafien
‘selbstlose Reue, die das Erlebnis des Schmerzes dariiber ist, da man Gott
betriibt hat. Wer dem nachgeht, ahnt immer tiefer und erkennt immer mehr,
was es um die seelische Keuschheit auf dem in Rede stehenden Gebiete ist.
Auch Gott und den mit ihm wirkenden Geistern gegeniiber kénnen wir
keuscher und keuscher werden. Nur denjenigen kann Er erfiillen, und nur
derjenige kann mit Thm wirken, der sich in Lauterkeit, Selbstlosigkeit, ja Ge-
lassenheit zur Verfiigung stellt. Auch hier darf und soll Christusférmigkeit
angestrebt werden. '

Damit ist dreifach ein hohes Ziel bezeichnet, das Ziel der ,sponsa Christi®,
zu der jede Menschenseele berufen ist.Was alles aber stellt sich der Erreichung
dieses Zieles entgegen! Die Seele ist zundchst ungeldutert, selbstsiichtig,
kreatiirlich gebunden, und Anfechtungen und Versuchungen stiirmen. von
allen Seiten verfithrend und nidderziehend auf sie ein. Diese sind nicht in
einem einzigen Willensakt zu entwichtigen; es hat hochbedeutende Christen '
gegeben, die um die Keuschheit wieder und wieder und.auf immer neuen
Stufen zu ringen hatten. Bekannt ist das Bild von der Versuchung des hl.-Anto-
nius von Meister Mathis (Griinewald), das den Heiligen in schrecklicher Prii-
fung zeigt. So hat jeder einen nie aufhérenden Kampf um die seelische Keusch~
heit zu fithren; denn auf jeder erreichten Stufe zeigt sich eine neue, und Art
uhd Wesen der urbildlichen Keuschheit Jesu Christi bleiben auch iiber den
Hochstbegnadeten als fernleuchtendes Sternbild stehen. Das Irdische 148t sich
in hohem Grade iiberwinden; 148t sich aber auch das Géttliche je restlos auf-
nehmen und verwirklichen?

Heute leben wir ganz besonders inmitten einer Welt der Unkeuschheit.
Selbst wer sich von Roman und Film, Theater und Kabarett, insofern sie den
Geist der Unkeuschheit ausschiitten, fernhilt, bleibt von sténdiger Infizierung
mit dem Bésen nicht frei. Jede Plakatsdule, die meisten Zeitungen und Zeit-

»



56 . Dr. Bernhard Martin

schriften und, leider, auch die Mitmenschen tragen Unkeusches iiber Unkeusches
heran. Wie vieles verhirtet Blick und Seele, wie vieles friBt sie an und sargt
sie ein! Man kann nicht alle Gefahren meiden; vielmehr sind wir gerade zu
ihrer Meisterung berufen, und die Heiligkeit zeigt sich gerade daran, daf} ihr
'Tréger in eine unheilige Welt die Kraft und den Frieden, die Reinheit und die
Lauterkelt Gottes hineintrigt. Das muB geiibt und immer weiter geiibt werden.
Die dxesbezughche Liuterung muB ein jeder, seinem Wesen, seiner Lage, seiner
‘Besonderheit entsprechend, ganz persénlich suchen. Nicht mit einem Sprunge,
sondern Schrift vor Schritt kommt man vorwirts, und nur zu oft bemerkt
man auch bei dem besten Streben selber nicht den geringsten Erfolg. Aus
eigener Kraft kann ihn der Mensch ja auch niemals erwirken; nur das von
Gott gegriindete Haus steht fest, und keine Keuschheit ist verldBlich, die
Er nicht segnet und erhilt. In der Schule der seelischen Keuschheit aber wird
man zunehmend gewahr, dafl Regungen und Taten, Geniisse und Freuden,
‘die man vordem durchaus fiir unschuldig halten durfte, mit Gewichten der
Unkeuschheit belastet sind, die immer schwerer erscheinen, je mehr die Seele
auf dem Wege der Keuschheit fortschreitet. :

' Hier zeigt sich, um wenigstens dies Eine zu erwihnen, die unabschitzbare
Bedeutung der Teilnahme des Einzelnen am liturgischen Leben der Kirche.
Jeder andéchtige Blick auf das Bildnis eines ehrwiirdigen Heiligen, jede von
Herzen kommende Verehrung der Gottesmutter, jede wesentliche Teilnahme
‘am hl. MeBopfer — das ist nur einiges Wichtige aus einem Fiillhorn von Mog-
lichkeiten — ist nicht nur Hilfe im Kampf um Keuschheit, sondern unmittel-
bare Erfiillung mit ihr. Die Gestalten der groBen Heiligen, mit denen wir uns
befassen, kénnen uns so wichtig werden, daB im Vergleich mit ihnen die
ankrénkelnden Eindriicke der destruktiven Umgebung verblassen; zur Mutter
‘Gotteés kénnen wir — zielhaft gesprochen — ein solches Verhiltnis gewinnen,
daB ihr ,Mantel“ uns wirklich, d. h. wirksam umschliefit, und die Teilnahme
am hl. Meflopfer ist ein Gesundbrunnen, dessen heilende Wasser uns immer
mehr umfluten und durchstrémen kénnen. Dabei handelt es sich nicht um
die Herausldsung unseres Wesens aus der Welt, sondern nur um Uberwindung
unserer Verhaftung an das Kreatiirliche, ym das Gewinnen der Kraft, mit
der wir Gottes Willen entsprechend in der Welt leben kénnen und sollen.
Die Heiligen, wenn diese Dreiheit nochmals aufgerufen werden darf, begleiten
uns im Leben, stehen an unserer Seite, wirken mit uns und durch uns; die hl.
‘Maria ist nicht nur in Kirchen und Kapellen zu Hause, sondern an jedem Ort
und zu jeder Zeit erreichbar, und der Geist oder die Frucht des hl. MefBopfers
gibt mehr und mehr dem téitigen Leben die weiterwirkende und unerschopf-
liche Quelle der Kraft. Keuschheit der Seele nihrt sich am Gottlich-Heiligen
und bewahrt sich im Menschlich-Profanen. Christus hat die seelische Keuschheit
nicht nur vorgelebt; er schenkt sie auch stindig, freilich, ohne die menschliche
Freiheit anzutasten und ohne uns die Bemithung um sie abzunehmen. Aber
auch hier ist Er Vorbild und Zielbild, denn auch Er und gerade Er war frei.
yDarum liebt mich mein Vater, daf3 ich mein Leben lasse, auf dafl ich’s wieder-
nehme. Niemand nimmt es von mir, sondern ich lasse es von mir selber® (Joh
10, 17-18). Nur in Freiheit kann man Aszese iiben, nur in Freiheit seelische
Keuschheit gewinnen, nur in Freiheit Christi Jiinger und Nachfolger sein.



Die neunfache Form der Aszese 57

6. Wie die Armut in dreifacher Gestalt auftritt und in dreifacher Form
verwirklicht werden will, so auch die Keuschheit. Auch sie stellt auBer der
leiblichen und seelischen Aufgabe eine rein geistige dar. Bei dieser handelt
es sich nicht um das geistgeméBe Verhalten in der &uBeren Welt noch um die
Liuterung bzw. Erfiillung der Seecle mit der géttlichen Liebe, sondern um die
Gedanken, die wir pflegen, in die wir eintauchen, denen wir EinfluB auf uns
gestatten und schaffen. Das Ringen um geistige Keuschheit steht im Zeichen
der Mahnung des Apostels: ,,Die Jesus Christus angehtren, haben ihr Fleisch

- mit seinen Leidenschaften und Geliisten ans Kreuz geschlagen. Haben wir
durch den Geist das Leben, so wollen wir auch im Geiste wandeln* (Gal 5, 24 1).

Es ist leichter, die Gestalt der leiblichen Keuschheit zu erfassen als die der
geistigen, leichter auch, an der Vervollkommnung der dem Leiblichen gelten=
den zu arbeiten als an der im Geiste. Alles Geistige ist unsichtbar und daher
nur der ihm selbst geltenden Aufmerksamkeit zugénglich. Zunéchst sei an
einem zeitnahen Beispiel, das unmittelbar nichts mit Kirche und geistlichem
Leben zu tun hat, aufgezeigt, worum es uns hier geht: Der Naturforscher Ernst
Haeckel (1834—1919), hat personlich in eingr Sittlichkeit gelebt, die man als
vorbildlich bezeichnen kann. Er war tragisch-ungliicklich verheiratet, stand
aber dann in inniger Liebesbeziehung zu einer anderen Frau. Diese Bezichung,
die sich ungesucht zur Uberraschung und tiefen Begliickung der Beteiligten
entfaltet hat, wuBte er vor jedem Makel rein zu bewahren; nichts irgend
Anfechtbares, Tadelnswertes ist in ihr geschehen. Insofern lebte Ernst Haeckel
im Sinne der Keuschheit, um es nun exakt zu sagen: leiblich und seelisch. Der-
selbe Mensch aber hat beziiglich Welt und Leben, Menschheitsgeschichte und
Natur Gedanken in sich getragen und an andere herangetragen, die bei den
Lesern einen Abfall von Gott und damit auch eine sittliche Entwurzelung
hervorrufen muBten. Fiir ihn hatte die Mahnung des Apostels, im Geiste zu
wandeln, d. h. die Gedanken des Geistes Gottes zu denken und nach ihnen zu
handeln, keine Bedeutung; sein Geist war ohne bewuBte Beziehung zu Gott,
zum heiligen Geist; er hatte die ,,Ehe® mit Gott gebrochen; er lebte in tiefer,
tragischer — geistiger Unkeuschheit.

Was an ihm als einem groBen Beispiel zu ersehen ist, gilt fiir uns moderne
Mernischen alle. Gedanken, die folgerichtig weiter wirkend das wahre Men-
schenbild und die rechte Gottesfurcht zerstéren, kann man unkeusch nennen,

auch wenn sie unmittelbar gar nichts mit dem Gebiet des ,Liebeslebens®,

sondern nur mit Gott, Welt, Nafur zu tun haben. Wer keine Beziehung zu
Gott besitzt, sucht, pflegt, in wessen Gedanken nur menschliche und irdische
Wesen und Ereignisse leben, dér lebt Gott, Christus, den Engeln, den Heiligen
usw. gegeniiber in einer geistigen Haltung, die am treffendsten mit dem Worte
unkeusch bezeichnet wird. Darum sagt der Apostel Jakobus mit Recht: ,Jhr
Ehebrecher, wiBt ihr nicht, da Freundschaft mit der Welt Feindschaft
gegen Gott bedeutet?“ (Jak 4, 4). Uberall, wo wir die bewuBite Beziehung zu
Gott aufgeben, tritt unvermeidlich und folgerichtig auf die Dauer eine Bezie-
hung zu den Wesen des Bosen ein. Dies ist an unheimlich vielen Menschen
aller Zeiten, es ist am ganzen Gang der menschlichen Geschichte selbst leicht
und deutlich abzulesen. Ernst Haeckel aber ist deswegen ein gutes Beispiel,



b8 * Dr. Bernhard Martin

‘weil er die geistige Unkeuschheit in Reinheit zeigt, ohne zugleich der seelischen
oder gar leiblichen zu verfallen, was bei einem Durchschnittsmenschen sicher
eingetroffen wire. Wer sich mit ihm befat, gewinnt leicht die exakte Vor-
stellung dessen, worum es sich hier handelt. Geistige Unkeuschheit ist, formel-
haft gesprochen, Abkehr der Gedanken von Gott und Hinwendung' derselben
zur Kreatur. Wer hitte sich nicht immer wieder dieser Abkehr schuldig zu
sprechen? Doch es ist hier vor allem von der geistigen Keuschheit zu reden.
Sie ist das Gegenteil des am Beispiel Ernst Haeckels Aufgezeigten.
Der Mensch ist Gottes Geschépf und kann recht nur dann leben, wenn er
sich dessen bewuBt ist und bleibt: Daher sollte Gott am Anfang, in der Mitte und
am Ende all unseres Denkens stehen; daher sollten wir keinerlei Gedanken
irgendeine Wirkung auf uns gestatten, die nicht aus Gott erflieSen, die nicht
im Einklang mit seinem Walten sind, die nicht ein entsprechendes Verhalten -
unsererseits aufriefen oder gestatteten. Nun ist der Mensch- ,gefallen” und hat
sich weithin an die kreatiirliche Welt verloren, ohne des Creators inne zu sein.
Keuschheit im Geiste aber besteht in diesem Innesein und alléem, was aus ihm
erwichst und zu ihm gehért. Keuschheit im Geiste ist das gottgewollte geistige
Verhiltnis des Menschen zu Gott. Zu ihr gehort Ehrfurcht, Andacht, Klarheit,
Sammlung, Verantwortung, Lauterkeit, Besonnenheit, Demut, Unterordnung.
Geistige Keuschheit macht die Seele des Menschen schon und leuchtend; sie
stellt sein wahres Wesen wieder her; sie macht ihn einfiltig, geordnet,
beherrscht, ja durchscheinend fiir den Gottesgeist selbst. Urbild und Zielbild
der geistigen Keuschheit ist Christus, Er, dessen Geist stets rein und trans-
parent und in vollkommenem Einklang mit dem Geist des Vaters gewesen
ist. ,Ich rede, was ich bei meinem Vater gesehen habe® (Jo 8, 38). Geistige
Keuschheit ist geistiger Einklang mit dem Geist des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes. Wer hat ihn ganz, wer hiitte seiner genug? Eben
deswegen ist geistige Keuschheit immer wieder Aufgabe und Ziel, eine auf
Erden nicht endende Schule, obzwar sie zu tiefen und tiefst begliickenden
Stufen der Gottesgemeinschaft fiihrt. ‘ ‘
Was alles wird, sonderlich in unserer, auch diesbeziiglich verwegenen Zeit,
iiber Mensch, Welt und Leben gedacht und verbreitet, was den Menschen
abzieht von der Verehrung Gottes, von der Erfiillung seiner Gebote, von der
Verwirklichung unseres wahren Auftrages auf Erden! Nietzsches ,Also sprach
Zarathustra®, Spenglers ,Untergang des Abendlandes“ oder auch Hitlers
»Mein Kampf“ und Rosenbergs ,Mythos“ sind bekannte Beispiele; doch gehort
jeglicher Atheismus und Materialismus nicht minder hierher. Aber nicht nur
solche ,bedeutenden* Werke verbreiten den Abfall von Gott, die geistige
Unkeuschheit; unsere Literatur, unsere Philosophie, unser gesamtes ,Gei-
" stes“-Leben ist nur zu reich an Entsprechendem. Wir sind geradezu immer und

iiberall von unkeuschen Gedanken umflutet, die der géttlichen Wahrheit ent-
" gegenarbeiten. Es ist hier nicht angebracht, aufzuzihlen und im einzelnen zu
schildern, was auf diesem Spielfeld des Bésen im GroSen und im Kleinen
stindig geschieht. Wichtig ist fiir den Einzelnen ohnehin, da8 er selbst den
Charakter, die Flut, die Gefahr des Verderblichen durchschaue und sich selbst



Die neunfache Form der Aszese ] 59

zum Organ des Guten im Kampf gegen das Bdse zu machen trachte. Der kirch-
Jiche ,,Index" ist nur ein Zeichen dessen, worum es hier geht.

In jedem Einzelnen treiben und arbeiten ,unkeusche“ Gedanken. V1elfalt1g
ist thre Gestalt, und vielfiltig werden wir z. B. auf zunichst oft ganz undurch-
schaute Art dazu verfiihrt, den Menschen rein kreatiirlich zu sehen und zu
nehmen. Nur die monotheistische, nur die christliche Religion und das in
jhrem Sinn Wirkende ist ,keusch¥, alles Ubrige, so unschuldig und neutral es
sich gibt, wirkt ,,unkeusch“. SchlieBlich werden aus Gedanken immer Gefiihle
und aus Gefiihlen Taten. Hier gibt es manche Treppen in den Abgrund, und
'gar mancher schreitet ihre Stufen abwirts, ohne es zu merken, weil er das
Ganze seines Gedankenlebens gar nicht im Auge hat. Kampf um geistige
Keuschheit ist daher Kampf um die Erfiillung des gesamten Gedankenlebens
mit wahren, helfenden, zum Guten stirkenden Gedanken, um die Gemeinschaft
des innersten Wesenskernes mit Gott und mit den ihm dienenden Geistern des
Guten. Hiermit ist bereits auf das Wesentliche gewiesen, was uns als Hilfe in
~ diesem Kampf zur Verfiigung steht, was ihn sinnvoll macht, was seinen Sieg
begliickender erscheinen 148t als jeden anderen. Gott selbst ndmlich ist sein
Lohn.

Im allgemeinen lebt und , denkt“ der Mensch zerstreut. Eindriicke und Vor-

stellungen ziehen weithin nur fliichtig durch die Secle; es gibt sehr verschiedene
Grade der Konzentration. In der Schule der geistigen Keuschheit muff man
Konzentration iiben, alles Irritierende ausschalten lernen, sich ganz dem
Wesentlichen widmen. Unsere Zeit ist in der Leibespflege gro8, in der Pflege
des Geistes dagegen von grausiger Barbarei. Wir miissen lernen, alles Stérende,
Zerstreuende, Nichtige und Herabziehende zu entfernen und uns allein auf-
bauenden Inhalten und Wesen hinzugeben. Wer das wieder und wieder tut,
festigt die Form der Seele, die Gestalt des Geistes und wird immer mehr
immun gegen schidliche geistige Infektionen; er erfiillt sich auBerdem oder
148t sich erfiillen mit objektiv. guten, zum Guten wirkenden Inhalten und
Wesen. Lehre und Leben der Kirche bieten hier unausschépfbare Ubungs-
felder, Kraftquellen, Erfitlllungen. Es steht zwar nie in des Menschen Macht,
sich besondere Gnaden zu verschaffen; seine Bemiihung um sie ist aber im
allgemeinen die unerléBliche Vorbedingung dafiir, daB sie ihm zuteil werden
kénnen. Der Geist der Keuschheit kann uns nur eingegossen werden, wenn wir
uns, soweit es an uns ist, dafiir zubereiten. Die Gestalten der Heiligen, der
Gottesmutter, des Erlésers bieten sich nicht nur als Helfer, sondern geradezu
als Nahrung an; wir kénnen jihr Wirken in uns verspiiren, wir kénnen in ihnen
den Geist der Keuschheit einatmen. In diesem Licht kann auch das hl. Mef-
opfer mitgefeiert, kann auch die hl. Kommunion genossen werden, die keiner
. Riihmung bedarf.
- ,,Geist der Keuschheit®, dieses Wort deutet. nicht nur auf ein menschliches
Verhalten, sondern auf eine gottliche Wirksamkeit und Wirklichkeit hin.
Christus hat ihnvorgelebt und dargestellt, ja er ist selbst der Geist der Keusch-
heit. Diesen Geist in sich aufrufen ist aber nichts anderes, als sich im Kern
der Seele Thm erdffnen und anschlieBen, von Thm ergreifen lassen und in
Seinem Geiste wirken. .



60 : Dr. Bernhard Martin

Was immer wir an Befriedigung auf Erden durch Erfiillung unserer Wiinsche,
Triebe, Begierden finden kénnen, es nimmt sich schattenhaft aus gegen die
Begliickung, die durch die Erfiillung mit dem Gottesgeist in uns einziehen
kann. Das haben die Grofien und Begnadeten vielfiltig und gewaltig bezeugt.
Aber man ist nicht darauf angewiesen, nur im Vertrauen auf diese Stimmen
und die géttliche Verheiflung zu streben; Ansatz und Keim der Erfahrung
liegen in jedem, der sich mit Ernst dieser erhabensten aller Aufgaben widmet.
Wir haben nicht nur ein Ziel, sondern auch seinen Geschmack oder doch Vor-
geschmack. Die Schule der Keuschheit gilt, wie jede aszetische Bemiihung,
dem Einstrom des Gottesgeistes in den Menschen, der uns nicht nur verspro-
chen ist, sondern sich auch stindig darbietet. Er wandelt das Wandlungs-
bediirftige, richtet auf das Gefallene, stirkt das Schwache, verklirt das Natiir-

" liche, nimmt in sein Reich und Wesen jeden auf, der dies ermstlich sucht.
Aszese {iben ist nichts anderes als sich fiir diesen gottlichen Einstrom mit
gottgewollten Mitteln immer empfinglicher machen.

.

III.

Gehorsam

Das dritte Ordensgeliibde, die dritte Grundform der Aszese ist der Gehor-
sam. Wer dieses Geliibde ablegt, unterstellt sich fiir immer dem Willen eines
geistlichen Vorgesetzten. Dieser soll aufgefaBt werden und soll wirken als
Stellvertreter Gottes selbst. Zutiefst, dem Grundsinne nach, gilt der Gehorsam
Gott allein. Die Form, in der er von den Ordensmitgliedern verwirklicht wird,
ist, wie auch Armut und Keuschheit, nur ein Realsymbol, das in sich nichis
Abgeschlossenes oder gar Vollkommenes birgt, sondern seinen Sinn nur als
Schulungsprinzip erfiillt. Wie jede Tugend, so ist auch der Gehorsam nicht
etwas, was man entweder besitzt oder nicht besitzt, sondern etwas, das in
stindiger Ubung immer reiner und immer tiefer zu gewinnen ‘ist.

AuBlerlich kann der Laie nicht in derselben Art im Gehorsam leben wie der
Moénch und die Nonne; er darf und muBl sich in der Welt ,freier“ bewegen;
anders kénnte er seine Aufgaben nicht erfiillen. In der Grundaufgabe, Gott
jmmer mehr gehorsam zu werden, steht er indessen auch; zwischen dem
Ordensmitglied und den anderen Menschen ist auch in dieser Hinsicht keine
Kluft; das Realsymbol des Gehorsams weist auf eine allgemein-christliche
Aufgabe hin. Was bedeutet grundsitzlich und allgemein ,,Gehorsam“?

*

7. Die erste Form des Gehorsams, seine unerldliche Grundlage, sozusagen
sein Leib; besteht in der Erfiillung der Gebote. Diese werden zusammengefa3t
und gekrént in dem Wort des Alten Testamentes, das- Christus von neuem
einschérft: ,Du sollst lieben Gott, deinen Herrn, von ganzem Herzen, aus
ganzer Seele und mit ganzem Gemiit. Dies ist das vornehmste und groBte -
Gebot. Das andere aber ist ihm gleich: Du sollst deinen Néchsten lieben wie
dich selbst. In diesen zwei Geboten hanget das ganze Gesetz und die Pro-



Die neunfache Form der Aszese 61

" pheten“ (Mt 22, 37-40). Demnach gibt es zwei Grundgebote Gottes, oder viel-
mehr zwei Gesichtspunkte des einen Gebotes: Gottesliebe und Néchstenliebe.
Somit hat auch der Gehorsam als Erfiillung des Gottesgebotes im Grunde nur
den doppelten Inhalt, den das angefiihrte Christuswort angibt. Kénnen wir
Gott lieben? Wieso kénnen wir ihn lieben?

Gott ist unendlich und unwahrnehmbar; insofern kann ihn der endliche,

‘sinnengebundene Mensch unmittelbar und von sich aus nicht lieben; unmit-~
telbare Liebe gilt stets einem faflichen, anschaubaren Wesen. Daher hat es
Gottesliebe im vollkommenen Sinn des Wortes in der vorchristlichen Mensch-
heit nicht gegeben; in der auBerchristlichen gibt es sie heute noch nicht. Sie ist
in Wahrheit erst moglich geworden durch die Liebesoffenbarung Gottes in
Christus. Er aber durfte von sich sagen: ,Ich und dér Vater sind eins“. So ist
uns durch IThn die wahre Liebe zu Gott erst erschlossen worden; seit Seinem
Erdenwirken kann der Mensch den Pulsschlag, den Atem Gottes unvergleich~
lich und viel lebendiger spiiren, als es in der vorchristlichen Zeit méglich war.
GewiB kann es nicht jeder; denn es gehort Liuterung und Erhebung dazu,
und dem Durchschnittsmenschen ist fraglos die wahre Gottesliebe unbekannt.
Aber wie anders sind die christlichen Bezeugungen des Verhéltnisses zu Gott
als die nichtchristlichen! Wie anders klingt der Name ,, Vater* als jede andere
Bezeichnung des unendlichen Gottes! Was fiir hinreifiende, erhabene Stim-
men haben im Lauf der christlichen Geschichte die Liebe des Menschen zu
Gott: vielfdltig bezeugt! Sie waren ausnahmslos Stimmen solcher, die im
Gehorsam standen! In ihrer Nachfolge kann man Gottesliebe, kann man diese
Seite des Gehorsams lernen.

Die zweite Seite des gottlichen Grundgebotes weist auf den ,,Néchsten“ hin,
den wir lieben lernen sollen , wie uns selbst“. Ist dies moglich? Wieso ist die-
ses moglich?

Wiederum ist der naturgebundene Mensch von sich aus der reinen Nichsten-
liebe unfihig; die Kreatur liebt stets sich selbst, ihre Freunde, ihre Interessen.
Durch Christus aber stromt die Gottesliebe nicht allein in die Menschheit als
Ganzes, sie kann und will auch in den einzelnen Menschen einstromen. Christus
hat die gottliche Liebe auf die BErde herabgetragen; mit Thm kann sich jeder,
der Thn ernstlich sucht, verbinden; von IThm kann sich jeder, der es selbstlos
will, durchdringen lassen. Néachstenliebe entsteht, kurz gesagt, durch Christus- -
gemeinschaft. Gottes Liebe hat sich in der Hingabe, im Opfertod des Erlosers,
faBlich offenbart. Es gibt einen stindig flieBenden Quell der Niichstenliebe,
Die zweite Seite des Gehorsams lernen und verwirklichen wir in der unmit-
telbaren Gemeinschaft, in der tétigen Nachfolge Jesu Christi. Der Gehorsam
ist nichts anderes als eine Schule der Liebe. Nur wer dies erfafit, kann sich
zutiefst fiir ihn entscheiden.

Je mehr der Mensch in der Willkiir lebt, umso mehr erscheint ihm Gehorsam
als etwas Unsympathisches, Listiges, dem er aus dep Weg gehen méchte. Gott-
liche und kirchliche Gebote, die zu der Menschen Heil erlassen worden sind,
deren Erfiillung ihr wahres Gliick herauffithren wiirde, betrachtet er dann
als Eingriff in seine ,Freiheit®, als Beeintrichtigung seiner ,Rechte®. In
Wirklichkeit tragen die Gebote Gottes und der Kirche an den Menschen Schu-



63 . _ Dr. Bernhard Martin

Tungsprinzipien heran, die er sich-bei einem von Selbstsucht und Siinde nicht
getriibten Verstand selbst setzen wiirde und setzen sollte. Gehorsam-Sein
bedeutet auf die Dauer, ja, es bedeutet wesentlich nicht sich einem fremden
Willen unterstellen, sondern den Willen Gottes als eigenen aufnehmen und
erfiilllen. Wie man sich im Téglichen und Kleinen selbst Gebote zu setzen und
zu erfiillen hat, so kann man die gottlichen und kirchlichen Gebote in voller
Bejahung als objektive Schulungsmittel der Liebe anerkennen und befolgen.
Gehorsam aber hat Schulungswert nur dann, wenn er freiwillig getibt wird.
Unser Eigenwille, wie wir ihn zunéchst vorfinden und darleben, wiirde uns,
. falls wir uns ihm allein iiberlieSen, nicht in das ewige Heil, sondern in das
ewige Unheil fiihren. Das kann lebendig erfahren werden, und diese Erfah-
rung kann den Entschluf aufrufen, kiinftig immer reiner dem Willen Gottes.
zu dienen. Dieser Dienst trigt dann das Grundmerkmal der Freiheit, obwohl
und weil er zunichst und weithin ein Opfer bedeutet. Dem ,natiirlichen*
Menschen ist das Opfer fremd und schwer, dem geistlichen, pneumatischen ist
es gemiB als wahre Lebensform, als Feld der Freude. In der Nachfolge Christi
kann man Freuden erleben, von denen die ,Welt“ buchstiblich nicht das
Geringste ahnt.
- Zuerst muB der niedere, der eigenwillige Mensch immer wieder niederge-
rungen und ihm die Selbstherrlichkeit entwunden werden. Wie immer das
Opfer im einzelnen heien mag, wie leicht oder schwer es einem jeweils fillt,
der Weg des Gehorsams, der Gottesliebe ist ein Weg des Opfers. Wie konnte
das anders sein, da die Gottesliebe selbst sich wesentlich durch Opfer offen-
bart hat? Opfern kann nie ein fiir allemal geschehen; ]ede Lebenslage fordert

. neu dazu auf.

Sodann kann und sollte man immer wacher und williger auf die Umwelt
schauen, die dasBetitigungsfeld der Liebe ist. Als ein Schriftgelehrter Christus
fragte: ,,Wer ist denn mein Néichster?“, gab Christus ihm als Antwort das.
Gleichnis vom barmherzigen Samaritan und dazu die Weisung ,So gehe hin
und tue desgleichen!“ (Lk 10, 25-37). In der Schule der Liebe gibt es keine
AuBeren erschopfenden Gesetze; jeder muB und jeder kann, wofern er will, in
seiner Lage erkennen, wer sein ,Néchster“ sei und wieso er ihn lieben konne.
Jeder Liebesdienst, sei er duBerlich, sei er innerlich, ist ein Schritt auf dem
Wege des Gehorsams; jeder ist wandelnd und darf, obwohl es sich bei ihr um
eine ganz andere, nimlich géttliche Wandlung handelt, in Beziehung gedacht
werden zu dem mittleren Teil der hl. Messe, in der Brot und Wein in Leib
und Blut des Herrn gewandelt werden.

Endlich kann die Liebe rein im Innern geiibt, vorbere1tet eingeatmet, auf-
genommen werden. Dieses geschieht durch Gebet und Meditation. , Accendat
in nobis Dominus ignem sui amoris et flammam aeternae caritatis!“ Liebe ist
wesentlich kein Verhalten, kein Wie, sondern ein Wesentliches, ein Was. Gott
selbst ,ist“ Liebe. Zu diesem Sein gibt es viele Wege. Zu den leichtgangbaren
gehort der Dank. Was alles haben wir empfangen, und was alles empfangen
wir stindig weiter! ,Sanctus, sanctus, sanctus Dominus, Deus Sabaoth. Pleni
sunt coeli et terra gloria tua. Hosanna in excelsis!“ In diese, in unzdhlige
Worte, Tatsachen, Offenbarungen kann man sich meditativ versenken, durch



Die neunfache Form der Aszese 63.

sie Liebe empfangen, vor allem aber bei der hl. Kommunion, dem dritten

Teil der hl. Messe.
X

8. Der Gehorsam, soweit er bisher besprochen worden ist, die siebente Form
der Aszese, hat es wesentlich mit dem ,,duBeren“ Verhalten (auch dem geistig-
juBeren) des Menschen zu tun; er ist wesentlich auf der Ebene der Tat zuhause;
er gehort, obwohl eine giiltige Abgrenzung nicht angebracht ist, zum Leib*®
lichen des Menschen, insofern es ein Lebensgebiet der Seele ist. Zu dem Gebiet
des Leiblichen aber tritt auch hier ein seelisches, das seine besondere Aufgabe
bietet und das daher auch fiir sich zu besprechen ist. Was kann der Mensch
tun, um in seiner Seele im eigentlichen Sinne Christus im Gehorsam &hnlich
zu werden?

Wir kénnen zur niheren Erklirung des seelischen Gehorsams an die
dritte Vater-Unser-Bitte ankniipfen. Diese Bitte ist einerseits das Geldbnis,
den Willen Gottes tdtig zu erfiillen, und gehért insofern zu der siebenten
Form der aszetischen Ubung. Sie ist ein Gel6bnis, obwohl sie die Form der
Bitte tragt, falls sie in persénlicher Sammlung und Bereitschaft ausgesprochen
wird. Sie ist aber andererseits die Bekundung der Bereitschaft, den Willen
Gottes an sich geschehen zu lassen, falls er dem Menschenwollen nicht unmit-
telbar entspricht. Insofern der Wille Gottes an uns geschieht, sind wir gar
nicht in der Lage, uns ihm zu widersetzen, entsprechend dem Worte Christi:
»Du vermagst nicht ein einziges Haar weill oder schwarz zu machen“ (Mt 5, 36).
Das #duBerlich unvermeidbare Hinnehmen aber kann in sehr verschiedenen.
Haltungen erfolgen, vom wilden Aufruhr an bis zur demiitigen Bereitschaft,
alles, auch das UnfafBlichste und Entsetzlichste, aus-Gottes Hand willig anzu-~
nehmen. Die Ubung des Gehorsams stellt diesbeziiglich die Aufgabe, die Bereit-.
schaft des Gehorsams zu stirken und zu steigern, bis sie etwa in einem kaum
vorstellbaren Zielzustand, keiner Stirkung und Steigerung mehr fihig wire.

Jeder Mensch kennt Priifungen, die die Tragkraft zu iiberfordern scheinen
und von ihm eine gréBere Entsagung verlangen, als er sie zunéchst aufbrin-
gen kann. Unterordnung unter Gott ist niemals fertig, sondern will immer wie-
der und weiter errungen sein. Hier, als in einer allgemeinen Betrachtung, ist es.
nicht angebracht, die verschiedenen und extremen Gestalten der Not auszu-
malen, die uns verhingt werden 'kénnen. Unvorstellbar Schauerliches ist.
vielfach {iber Menschen gekommen, unvorstellbar Schauerliches kann jeder- -
zeit liber sie, {iber jeden einzelnen von uns kommen. Haben wir die vorbehalt-
lose Bereitschaft und Kraft, es hinzunehmen und zu tragen? Uben kénnen wir
diese Bereitschaft einerseits durch den Blick auf die Mitmenschen, andererseits.
durch den Blick auf den Gottmenschen selbst. Durch den Blick auf die Mit-
menschen; denn warum sollte uns eigentlich erspart bleiben, was sie durch--
machten und durchmachen? Haben wir nicht durchaus ein gleiches schweres.
‘Schicksal verdient? Was auch geschehe, der Mensch hat mit dem Schicher am
Kreuz zu sagen: ,,Wir empfangen, was unsere Taten wert sind!“ Durch den.
Blick auf den Gottmenschen aber kann die Bereitschaft geiibt werden, denn es
ist kein Leid fiir Menschen denkbar, das nicht {iberboten wiirde durch das:



84 Dr. Bernhard Martin

Leid, das Christus fiir uns iibernommen und getragen hat. Gottléb werden von
uns in der Christusnachfolge keine duBeren Mindestleistungen verlangt, ver-
langt aber wird, daB wir iiberhaupt mit den uns gegebenen Mitteln um die
Christusnachfolge ringen. Er selbst hat das ,,Dein Wille geschehe!* vorgelebt,
vorgetan, aber nicht nur, um uns ohne uns_er Zutun seines Segens teilhaftig
zu machen, sondern um uns in den Stand zu setzen, es Ihm nachzutun. In
diesem Nachtun besteht, so qualvoll es fiir den kreatiirlichen Menschen ist,
bereits Teilhabe an der Herrlichkeit Gottes. Der Weg der Aszese ist nur duBer-
lich gesehen ein Weg des Verzichtes, innerlich dagegen ein Weg der Erfiillung.
Deswegen gehort zu der seelischen Ubung des Gehorsams noch ein Zweites:
Was uns geschieht, miissen wir stets hinnehmen, und in das Unabander-
liche sollten wir uns mit der gréfitméglichen Bereitschaft finden. Es gibt aber
- auch die Haltung, in der man gewissermaSen das etwa von auflen schicksals-
miBig Kommende bis zu einem gewissen Grade innerlich vorwegnimmt. Es
gibt freiwillige Ubernahme des Leides. Manche extreme Selbstkasteiung der
von je in der Kirche Aszese Ubenden wird von hier aus verstdndlich. Uns
allen, der ganzen Menschheit ist — so 188t es sich von ferne etwa mit Worten
andeuten — ein grofies MaB} von Leiden zugedacht und — vonnéten. Wer soll
es tragen? GewiB kommt es iiber Ungezihlte in der Gestalt der Not und
Schrecken, der Entbehrung und Qual. Kann ihnen aber vielleicht etwas abge-
nommen werden? Kann sich der Mensch — trotz seiner Endlichkeit, trotz
seiner Erlosungsbediirftigkeit — an dem Erléserwerke beteiligen? Der hl
Paulus bejaht es: ,Ich erstatte an meinem Leibe, was noch mangelt an Triib-
salen in Christus, fiir seinen Leib, welcher ist die Kirche, deren Diener ich
geworden bin“ (Kol 1, 24). Der hl. Pfarrer von Ars wurde in seinen Spat-
jahren einmal gefragt, warum er seinen Beichtkindern so geringe BuBen auf-
erlege, und antwortete: ,Den Rest ersetze ich“. Viele Heilige haben in dieser
Art freiwillig Leid {ibernommen und getragen.
Diese erhabenen Tatsachen und Geheimnisse kénnen von dem gewdhn-~
lichen Menschen nur in Ehrfurcht und Staunen gleichsam von unten her
angeschaut werden. Er kann sie nicht ermessen und allenfalls in erstem Ansatz
nachzuvollziehen suchen. Trotzdem miissen sie im vorliegenden Zusammen-
hang erwihnt werden; sonst bliebe ein wesentliches Mittel, ein wesentliches
Ziel der aszetischen Ubung unausgesprochen, und ins Auge fassen sollte sie
-ein jeder, der sich in die Schule der Aszese begibt. Aszetische Ubung gilt in
jeder Gestalt einem hohen, unerreichbaren Ziele. Wollten wir aber dieses
Ziel gar nicht zu betrachten wagen, so gingen wir eines entscheidenden Antrie-
bes verlustig. Uber die Bereitschaft hinaus, das eigene Kreuz zu tragen, gibt
es noch die Aufgabe, an dem Kreuz der Welt oder an dem der Mitmenschen
mitzutragen. Das Wort Jesu Christi ,Was ihr dem Geringsten meiner Briider
getan habt, das habt ihr mir getan“, empfingt von hier aus ein neues Licht,
ebenfalls die Mahnung des hl. Paulus: , Einer trage des anderen Last. Sowerdet
ihr das Gesetz Christi erfiillen®, Dieses , Gesetz* besteht nicht in sagbaren
Regeln und nicht in einer Summe von Formeln und Geboten, sondern in
einer Gesinnung. Es ist die Gesinnung, die Kraft, der Wille des Opfers. Hitte
man aber einen der Menschen, die diese Gesinnung ungewdghnlich stark und



Die neunfache Form der Aszese 65

wirksam in sich trugen, gefragt, ob sie etwa eine andere Lebensform wiinsch-
ten, sie hétten alle mit Nein geantwortet. Der Weg der Aszese ist, so unbe-
greiflich es dem natiirlichen Menschen erscheint, der Weg der Freude. Wohl
kann, irdisch-psychologisch, jeder, der ihn geht, wieder und wieder in die Lage
kommen, zu sagen: ,Mein Vater, ist’s méglich, so gehe dieser Kelch von mir*
(Mt 26, 39), wesentlich und sozusagen in Ewigkeit wiinscht er sich gleichwohl
nichts anderes als auch seinerseits den ,Kelch zu trinken“. Auf den Hohen
des Lebens sind Leid und Freude nicht mehr zu unterscheiden. Zu dieser
Héhe kénnen und diirfen wir aufblicken, nicht nur staunend, sondern stre-
benswillig, nicht nur dankbar, sondern tatbereit, und dieses gehort zu der
achten Form der aszetischen Ubung, zum Gehorsam der Gesinnung oder der
Seele. Nicht nur von Christus selbst, sondern auch von seinen grofien Nach-
folgern geht in dieser Hinsicht ein starker, zugleich anfordernder und ver-
heiBender Impuls aus. So sollten wir z. B. bei dem letzten Gebet des hl. Kanons,
das der Gemeinschaft mit den Heiligen gilt (Nobis quoque peccatoribus) nicht
nur etwas ,haben“ wollen, sondern etwas mitzuleisten geloben. Es ist eben
das, wovon hier die Rede ist und was sie an ihrem Teile mitgeleistet haben,
zu ,erstatten an unserem Leibe, was noch mangelt an Triibsal in Christus,
fiir seinen Leib, die Kirche“, deren Diener auch wir geworden sind. In dieser
Gesinnung wird ,pars et societas” mit den Heiligen erst wahrhaft lebendig.
— Aber auch der Gehorsam hat nicht nur eine duBlere, leibliche und nicht nur
eine innere, seelische, sondern auch eine rein geistige Form.

*

9. Im allgemeinen fassen wir den Gehorsam &uBerlich auf und denken
dabei an ,Gebote“, die von auflen kommen und kritiklos befolgt werden sollen.
»Du sollst nicht stehlen!" ,Du sollst an jedem Sonn- und Feiertag das hl. MeB-
opfer mit Andacht besuchen!“ ,Du sollst nicht Unkeuschheit treiben!* Das
Gebot der Gottes- und Nichstenliebe zeigt, daB alle diese ,,Gebote* ihren Sinn
nur in entsprechender Gesinnung erhalten, daB hinter allem Sagbaren ein
Unsagbares steht, dafl das eigentliche Gebot gar kein Gebot ist, sondern viel
eher ein Geschenk, niamlich Gott frei und freiwillig zu leben und ihm zu
dienen. In der Aulenwelt bewihrt sich die Gesinnung, aber sie bildet sich dort
nicht allein. Zutiefst nahrt sie sich aus und an der gottlichen Wahrheit, aus
und an der Wahrheit, von der Jesus Christus spricht: ,Ich bin der Weg und die
Wahrheit und das Leben“. Dementsprechend gibt es auch einen geistigen
Gehorsam und eine Schulung, eine aszetische Ubung in ihm. Im wesentlichen
vollzieht sie sich in drei Schichten oder Stufen, die sich je nach oben abldsen,
immer aber auch irgendwie durchdringen. Es sind die Stufen des einfachen
Glaubensgehorsams, des Ringens um die immer tiefere Erkenntnis der Glau-
benswahrheiten und endlich die Stufe der Wahrheitsverkérperung, auf der
man also in einem gewissen Sinne die Wahrheit selbst geworden ist und dar-
stellt.

Zunichst und grundlegend ist fiir den geistigen Gehorsam von Bedeutung,
da8 die Kirche nach géttlicher Bestimmung und Verheiung die Wahrheit ver-
waltet und vermittelt und daB dies ein bestimmtes menschliches Verhalten

5



68 : Dr. Bernhard Martin

hervorrufen sollte Der einzelne Mensch kann die geoffenbarte Wahrheit eigen~
michtig nicht ergriinden. Nicht einmal die heilige Schrift, d1e doch in gewisser
Weise ein endliches Gebilde ist, vermag ein einzelner auch nurvon ferne zurei-
chend zu erfassen. Welche Fiille von Subjektivismen hat die evangelische Theo-
logie hervorgerufen, und selbst offenbare, schreiende Widerspriiche in der Auf-
fassung hindern den, der an seine personliche Exegese glaubt, nicht daran, die
personliche Meinung fiir die Wahrheit zu halten. Demgegeniiber lebt der rechte
katholische Christ im*Glaubensgehorsam, der ja auch eine Form des Gehor~
sams darstellt. Spricht doch der Apostel vom Glauben als einer ,,Gefangen~
nahme des Verstandes zum Dienst fiir Christus® (2Kor 10, 5). Es ist nétig,
heilsam, sinnvoll, einzig-fruchtbar, daB sich der Einzelne der Kirche als der
beglaubigten Vertreterin des sich offenbarenden Gottes unterstellt und an
dem, was die Kirche zu glauben vorlegt, nicht zweifelt. Tdten alle Menschen
auf dem Erdenrund so, es stiinde ganz anders und besser mit Welt und Mensch-
heit als gegenwirtig. Dieser Gedanke, den man sich leicht verlebendigen kann,
zeigt die Tatsache, daB die Kirche die von Gott geoffenbarte Wahrheit verwal-
tet und vermittelt, in einem hellen Licht und riickt sie von einer Seite — es
gibt noch andere — durchaus in die Erkennbarkeit. Der Glaubensgehorsam ist
die erste Stufe des geistigen Gehorsams; wem er etwa abgeht, der sollte ihn
zuvérderst zu erwerben trachten.

Diesem Glaubensgehorsam, der Unterordnung des Einzelnen unter die
Fiille der Wahrheijt der Kirche, kann unter Umstédnden eine gewisse Passivitat
und Geniigsamkeit eigen sein; die Autoritit der Kirche wirkt tatséichlich
auch auf viele Menschen entlastend; sie glauben sich zu gar keinem persén-
lichen Kampf um die Wahrheit aufgerufen, weil ihnen ja — und diese An-
nahme ist ganz richtig — die Wahrheit durch das kirchliche Lehramt vermit-
telt wird. So gut und heilsam nun dieser Glaubensgehorsam ist und so sehr
er beziiglich der Erlésung geniigt, in der Schule des geistigen Gehorsams gilt
es iiber ihn hinauszuschreiten. Zwar soll er niemals aufgegeben, sondern stets

gewahrt werden — das ist fiir den katholischen Christen selbstversténdlich;
aber es kann ein anderes zu ihm hinzutreten; man kann es das persénliche
Ringen um die Wahrheit nennen.

Wir alle kennen die VerheiBung Christi: ,,Wenn ihr in meinem Worte bleiben
werdet, so seid ihr meine rechten Jinger und werdet die Wahrheit erkennen,
-und die Wahrheit wird euch frei machen (Jo 8, 31. 32). Offenbar macht die
Wahrheit nicht denjenigen ohne weiteres frei, der sie nur als Mitteilung des
kirchlichen Lehramtes annimmt. Wahrheit kann, dem angefithrten Christus-
wort zufolge, ,erkannt* werden. Erkenntnis aber gibt es nicht ohne Eigen-
tiatigkeit des Erkennenden. Wieso kdnnen wir Wahrheit erkennen? Diese
Frage deutet auf ein groBes Feld menschlich-mioglicher Bemiithungen und
Aufgaben; nur ein paar Andeutungen konnen hier gegeben werden.

Der objektiven Wahrheit wohnt menschlich gesprochen der Drang inne;
im einzelnen Menschen Gestalt anzunehmen und wirksam zu werden; sie
steht nicht nur fern zu unseren Hiupten, sondern gleicht der Luft, die man
atmen, der Speise, die man zu sich nehmen kann. Diese Bilder erschliefflen un-
mittelbar, worum es hier geht. Wahrheit,so mufl man zunichst sagen, ist und hat



Die neunfache Form der Aszese ' 67

insich Bestand, gleichgiiltig, ob sie von Menschen erkannt und durch wie viele
sie erkannt wird. Das gilt fiir alle Wahrheiten der profanen Wissenschaft,
- genau so aber fiir die Wahrheit Gottes. Ahnlich aber, wie man die Gesetze der
Mechanik, der Biologie, der Astronomie usw. lernen, wie man hier persénlich
zu der Erkenntnis dessen gelangen kann, was objektiv wahr ist und von ande-
ren bereits vor einem bekannt wurde, 4 hnlich kann man auch, je nach der
Gnade, die €inem zuteil wird, immer tiefer zu der Erkenntnis der Wahrheit
Gottes gelangen. Wahrheit darf gesucht werden, entsprechend dem Wort des
hl. Paulus: ,Der Geist erforscht alles, auch die Tiefen der Gottheit’ (1 Kor
2, 11). Die Menschen, auf deren Stimme die anderen mit Recht horen, sind
solche, die ihrerseits Wahrheit nicht nur als ,von der Kirche zu glauben vor-
gelegt® einfach weitergegeben habén, sondern solche, in denen sie auch per-
sénlich Gestalt gewann. Wahrheit wird ja nicht nur ausgesagt; sie wird auch
bezeugt; sie wird dort bezeugt, wo ein Mensch sie persénlich erfuhr, ergriff,
in sich leben lieB. Dieses ist zwar vom Menschen niemals willentlich zu erwir-
ken, wohl aber vorzubereiten. Alle aszetische Ubung ist wesentlich Vorberei-
tung, gewissermafen aktive Frage und Bitte an Gott, auf die er zu antworten
und die er zu erfiillen pflegt. So auch im Kampfe um die Wahrheit. Bei ihm
handelt es sich um kein unberechtigtes und voreiliges Wissenwollen, sondern
um die Bereitung, dal Wahrheit in uns einwohnen kénne und mochte; es
handelt sich auf dem Erkenntnisfeld um das, was die hl. Messe mit dem
Gebet andeutet: ,,Da nobis per hujus aquae et vini mysterium, ejus divini-
tatis esse consortes, qui humanitatis nostrae fieri dignatus est particeps“.
»Bittet, so wird euch gegeben, suchet, so werdet ihr finden, klopfet an, so wird
euch aufgetan!“ hat Christus verheiBen. Und was hat dieses mit Gehorsam zu
tun, von dem hier zu reden ist? Dies 148t sich mit wenigen Sitzen sagen: Jede
aszetische Ubung soll helfen, uns christusidhnlicher zu machen. Christus aber
hat die Wahrheit in sich getragen und verkorpert, sie dargestellt und ver-
wirklicht. Das ist nur eine Andeutung, aber sie zeigt, wieso es iiber der oder
auBer der Stufe des Glaubensgehorsams und der desRingens um die Wahrheits-
erkenntnis die Stufe ihrer Verkérperung, ihrer Darstellung, ihrer Verwirk-
lichung gibt. Christus selbst ist auch hier Meister und Vorbild. Er hat den
Gottesgeist, den Geist der Wahrheit in sich getragen; eben deswegen und eben -
dadurch ist er der Erloser der Welt geworden. Wenn nun auch kein Sterblicher
je das Verhiltnis zur Wahrheit und das Leben in der Wahrheit gewinnen kann
wie Jesus Christus, der die Wahrheit war und ist, so gibt es doch hohe Stufen
und Formen des Lebens in der Wahrheit, und wie Christi Leben in der Wahr-
heit seinen, den urbildlichen Gehorsam hervorrief und, innerlich gesehen, -
dieser Gehorsam bereits war, so erwéchst auch bei dem Christusnachfolger
aller Gehorsam der Tat und Gesinnung aus jenem letzten, feinen, unbeschreib-
baren Leben in der Wahrheit, bei dem es zwischen Autoritdt und Freiheit
keinerlei Unterschied gibt und das die Hochstufe und der Quell von jeglichem
Gehorsam ist. Der grofie ,Heilige“ gehorcht nicht in dem Sinne, wie wir es
leicht immer noch annehmen, es ist Gehorsam, er ist Organ des gottlichen
Willens, er ist Christus, je nach Vermdgen und Gnade, dhnlich geworden.

»



68 v Dr. Bernhard Martin

So ist geistiger Gehorsam alles andere als etwa hur Sache der BewuBtseins-
inhalte, ndmlich Folge und Ausdruck der Tatsache, daB der Gotteswille in den
Menschen eingezogen und in ihm wirksam geworden ist. Erhaben, aber nicht
drohend, sondern aufrufend steht dieses Zielbild der Heiligung liber jedem, der
sich der aszetischen Ubung weiht. Christusférmigkeit sollen und diirfen wir
erstreben; Christusformigkeit aber ist, obwohl sie nur durch Entsagung, nur
durch Opfer, nur durch Abtétung, nur durch Verwandlung des natlirlichen
Menschen errungen werden kann, das héchste Gliick, das der Erdenmensch
zu erfassen und zu erfahren vermag. Christus selbst war, wie der hl. Paulus
es ausdriicklich bekundet, ,,gehorsam*. Wie sollten wir es nicht sein und immer
mehr werden wollen, und wie sollte es Wesensgebiete geben, wo wir es nicht
zu sein héatten? Der geistige Gehorsam ist der oberste, wichtigste, begliik-
kendste. In ihm vollenden und aus ihm speisen sich die {ibrigen Formen der
Aszese. In ihm und aus ihm wird lebendig erfahren, was wir gewéhnlichen
Menschen zunichst nur als Mahnung und Verheiung vernehmen: ,Kommet
her zu mir alle, die ihr miihselig und beladen seid, ich will euch erquicken.
Nehmet auf euch mein Joch, und lernet von mir. Denn mein Joch ist sanft, und
meine Last ist leicht“. Schwer ist die aszetische Ubung nur auf den unteren
Stufen; auf den oberen wird sie — obzwar die Anforderungen nicht geringer,
sondern immer grofer werden — immer leichter. Wie die {ibernatiirliche Welt
weit wesentlicher und maichtiger ist als die natiirliche, so schenkt sie auch dem,
der den Zugang zu ihr findet, einen Frieden, der iiber alles irdische Begreifen
geht. Keine Gemeinschaft, deren der Mensch féhig ist, ist an Befriedung, an
Innigkeit, an Gliick, an VerldBlichkeit, an Wirme, an Schénheit mit der zu
vergleichen, die Jesus Christus mit uns einzugehen bereit ist, falls wir Ihn
suchen, falls wir Thm nachfolgen, falls wir IThm in Aszese gleichférmig zu wer-
den trachten.

*

Abschlufl

Die hier vorgebrachten Gedanken iiber den neunfachen Organismus der
Aszese deuten den Reichtum und Segen der entsprechenden menschlichen
- Bemiihungen nur gerade an und erschépfen sie nicht von ferne. Das entspricht
aber auch dem Wesen dessen, was mit ihnen gemeint ist. Alles Fertige ist in
Gefahr, als ein Fertiges einfach iibernommen zu werden, und vielfach ist ein
Unfertiges keimkriftiger als das in sich Abgeschlossene. Ergdnzungen und
Vertiefungen des hier Gesagten sind iiberall nicht nur mdglich, sondern nétig.
Z.B. bediirfte das iiber den geistigen Gehorsam Gesagte der breiferen Aus-
fithrung, namentlich im Hinblick auf die nichtkatholische Christenheit, die
zwar in einem Weniger an objektiver Wahrheit lebt, in der es aber weithin
ein persénliches Ringen um die Wahrheit gibt. Fiir nichtkatholische Leser,
die in dieser Hinsicht ein durch die Jahrhunderte hin weitergegebenes Vor-
urteil in sich tragen, darf vielleicht noch einmal bemerkt werden, dafl asze-
tische Ubung nichts, gar nichts mit ,Selbsterlésung* und nichts, gar nichts mit
, Werkgerechtigkeit® zu tun hat, sondern die Aktivitat des Menschen nur in
einer Art und in einer Richtung entfaltet, die sich spielend leichi aus einer



Die neunfache Form der Aszese 69

Fiille von Christusworten ableiten 148t. Die ,evangelischen Réte“ sind also
auch im Sinne der nichtkatholischen Welt durchaus — evangelisch. Zum
AbschluB sei noch ein kurzer Uberblick iiber das Ganze gegeben, dem die
folgende Figur dienen mag:

,Leiblich* ~ | ,Seelisch* |  ,Geistig |
Armut: Verzicht | Selbstindigkeit | Emptinglichkeit
Keuschheit: Enthaltsamkeit | Selbstverleugnung | Andacht
Gehorsam: Opferkraft | Selbstiiberwindung tLebeninderWahrheix

Die neun Worte treffen und erschipfen gewifl nicht; sie wollen aber auch
nicht abgrenzend-wértlich, sondern nur als ferne Umschreibungen dessen
" genommen werden, was zuvor in den neun Abschnitten besprochen worden
ist. Wenn dieses bedacht wird, dann gilt:

Wer sich in diese neunfache Figur versenkt, kann mannigfache und frucht-
bare Beziige in ihr finden, mit denen nicht nur gedanklich, sondern auch in
praxi ein fruchtbarer Umgang moglich ist. Z. B. ist die Reihe Selbsténdigkeit
— Selbstverleugnung — Selbstuberwmdung uberaus sprechend, ebenso aber
auch die anderen, die sich — horizontal, vertikal und diagonal — ergeben.
Die angedeutete Neunheit ist nicht ausgedacht, sondern in Wirklichkeit ein
gottgegebener Organismus, innerhalb dessen das Eine zum Anderen und zum
Ganzen wesensnotwendig gehort, in dem jedes Einzelne auch die anderen
Einzelnen und das Ganze mitférdert, der, gleichgiiltig, mit welchen sagbaren
Worten er dargestellt wird, die Uberzeugungskraft und Zeugungskraft in sich
tragt.

Wer sich seiner praktischen Nutzung widmet, muf3 des Christuswortes inne
sein: ,Wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen ist, so sprechet: Wir sind
unniitze Knechte; wir haben nur getan, was wir zu tun schuldig waren* (Lk
17,10). So haben insonderheit die groBen Heiligen gedachi, und anders kann
das aszetische Streben niemals Segen stiften. Denn durch aszetische Ubung
liberwinden wir nicht eigenmichtig die Macht der Erbsiinde, aus deren Bann
uns nur Jesus Christus, der Gottmensch, erlésen konnte und erlést hat, son-
dern wir tun nur das uns Aufgetragene und Mégliche, um an der Frucht seines
Erlésungswerkes teilhaben und uns mit Fug seine Nachfolger nennen zu
diirfen. Durch eigenes Tun und Leisten kann der Mensch das ewige Heil nicht
erlangeni; wohl aber sagt das Wort des hl. Paulus die Wahrheit: ,,Schaffet, daB
ihr selig werdet, mit Furcht und Zittern; denn Gott ist es, der in euch beides
wirket, das Wollen und das Vollbringen* (Phil 2, 121.). Diese Wahrheit meinte
eigentlich Martin Luther mit seiner beriihmten apologetisch gemeinten Formel
»sola fide!®, mit der er auf Grund gewisser kirchlicher Miflstinde seiner Zeit
die aszetische Ubung verunglimpfte und die ihm Nachfolgenden und gleich
ihm Glaubenden vielfach um den Segen der aszetischen Bemiithung brachte.
Jesus Christus wollte aber offenbar und nachweislich nicht nur Menschen
sammeln, die an Ihn glaubten, sondern solche, die IThm nachzufolgen willens
wiren; es gibt aber keine Kernnachfolge ohne aszetisches Streben. Ja, eben
in ihm wird die Nachfolge Wirklichkeit. .



70 Dr. Bernhard Martin

Nun ist die Norm der Armut, obwohl sie insonderheit der AuBenwelt gilt
und obwohl sie die drei Formen des ,Leiblichen¥, des »oeelischen und des
»Geistigen® birgt, wesentlich mehr als die beiden anderen aszetischen Grund-
formen dem Geistigen verpflichtet. Entsprechend ist die Norm der Keuschheit,
bei der es sich insonderheit um Léuterung handelt, obwohl auch sie durch die
drei Sphiren des ,Leiblichen“, des ,Seelischen“ und des ,,Geistigen“ spielt,
mehr als die beiden anderen aszetischen Grundformen Sache des eigentlich
Seelischen. Abermals entsprechend handelt es sich bei der Norm des Gehor-
sams, obwohl er insonderheit dem géttlichen Willen gilt und obwohl auch
er sich auf die drei Bezirke des ,Leiblichen®, des ,Seelischen” und des ,Gei-
stigen“ auswirkt, soweit Worte hier bezeichnen kénnen, hauptsichlich um die
Tat, also die AuBenwelt. Daraus folgt, daB von den drei Formen der Armut,
" obwohl das nur eine unvollkommene und keinerlei Werturteil enthaltende
Andeutung ist, die geistige Armut, das Herstellen des Zustandes der geisti-
gen Empfinglichkeit, das Hauptgewicht besitzt, daB unter den drei Formen
der Keuschheit, mit der nimlichen Einschridnkung gesagt, die groSte Bedeu~
tung der mittleren, der eigentlich-seelischen, der Selbstverleugnung und
Liuterung zukommt und daB der Gehorsam, obwohl auch er in den genannten
- drei Formen auftritt, sozusagen entscheidend seine Bedeutung in der Tatwelt,
in der Verwirklichung der Opferkraft besitzt, der alles ,Seelische* und
»Geistige* dient, wie auch Christus, der Gottessohn, in die Welt gekommen
ist, um zu ,dienen“. Empfinglichkeit im Geiste, Lauterkeit oder Selbstver-
leugnung in der Seele und Opferkraft in der Tat, mit diesen Worten kann der
Sinn der Ordensgeliibde, der Sinn des aszetischen Strebens iiberhaupt ange-
deutet werden. _

Freilich, diese Worte deuten nur von der natiirlichen Welt her an, was in
Wirklichkeit tibernatiirlich und daher zutiefst unbeschreiblich ist. Wer »E€mp-
fanglich im Geiste" ist, wird nicht leer gelassen, sondern mit géttlichem Geiste
erfiillt; wer ,,Lauterkeit der Seele“ erwarb, hat nicht nur eine gute Eigenschaft
gewonnen, sondern den durchstromt segnend die géttliche Liebe, und wer
in ,,Opferkraft® lebt, dient nicht aus eigener Kraft, sondern wird zunehmend
zu einem Organ des Gotteswillens selbst. Wie der Mensch, der niemals einen
Berg bestieg, die begliickende Erfahrung der Hoéhe und Weite nicht kennt, so
ist dem gewdhnlichen Menschen unbekannt, was der ,Freund“ Christi auf
seinem Héhenwege erféhrt. Die aktive Nachfolge Christi — etwas anderes
ist aszetisches Streben nicht — fiihrt vom Natiirlichen ins Ubernatiirliche, vom
Endlichen ins Unendliche, vom Unvollkommenen in die Vollkommenheit
hinein. Wohl einem jeden, der diesen Weg betritt und auf ihm vorschreitett
Er darf, zu gegebener Zeit, schon auf Erden einen Vorgeschmack des ,Him-
mels“ kosten. Das bezeugen iiberreich diejenigen, die weit genug auf dieser
erhabenen Bahn vorgedrungen sind, und wer kennt nicht eine groBe Fiille
ihrer dankbaren und rithmenden Worte? ,

Fiir jede wahrheitsgemiBe Betrachtung und Erwigung ist es selbstverstind-
lich, daB das aszetische Streben, wenn es auch Sonderformen annehmen kann
und muB, nicht nur einem bestimmien Stande aufgetragen ist, sondern allen,
die Christus nachfolgen und sich zu Recht nach IThm nennen wollen. Auch in



Aus dem Leben der Kirché no

dem ,Stande der Vollkommenheit* werden zunichst nur die Realsymbole
dargelebt; die Erfiillung der aszetischen Normen im Sinne der Geliibde ist
zunichst nur eine Form des Lebens und fordert — wie das Streben des Laien
— zu einer in der Unendlichkeit liegenden Hohe, Reife oder Gnade auf. Ohne
Streben nach ,,Armut®, , Keuschheit* und ,,Gehorsam* gibt es iiberhaupt kein
christliches Leben, das diesen Namen verdient. Inwiefern diese drei Normen
aber ein gemeinchristliches Anliegen darstellen, das mag noch durch folgenden
Hinweis deutlich werden:

Wer sich in den Sinn der drei aszetischen Grundformen versetzt, wird
unschwer gewahr, daf} es sich bei allem Streben nach und in Armut wesentlich
um eine Ubung des Glaubens, bei allem Streben nach und in Keuschheit
wesentlich um eine Ubung der Hoffnung und bei allem Streben nach und
in Gehorsam wesentlich um eine Ubung der Liebe handelt. Glaube, Hoff-
nung und Liebe, die drei ,,géttlichen Tugenden®, sind die Stern- und Zielbilder,
in deren Licht das christlich-aszetische Streben allein gedeiht und deren Ver-
wirklichung es gilt. Jedes aszetische Streben in Kloster un d ,,Welt* stellt dem~
nach die Bemiihung des Menschen dar, das Seine zu tun, auf daBl Glaube,
Hoffnung und Liebe, die im Grunde Gottesgeschenke sind, in ihm aufleben
und gedeihen méchten.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Von den Selig- und Heiligsprechungsverfahren 194748
Von Ferdinand Baumann S.J.,, Rom.

~ Auf dem Wege zur Seligsprechung werden durch die Ritenkongregation acht

Fragen in wenigstens 12 Sitzungen erértert:

1. Ob in den Schriften der betreffenden Diener und Dienerinnen Gottes nichts gegen
"Glauben und Sitten enthalten ist.

2.0b die ,,Kommission zur Einleitung® des Verfahrens unterzeichnet werden soll. —
Die Frage wird erértert auf Grund der bischéflichen Prozesse liber den ,Ruf der
Heiligkeit und Wunder®. Im Fall eines positiven Ergebnisses erfolgt das De-
kret der Einleitung.

3. Ob keine unerlaubte, 6ffentliche Verehrung stattfand.

4. Ob die bischéflichen und die ,apostolischen* (aber ebenfalls durch die Diézesen
gefithrten) Prozesse in den rechtsgiiltigen Formen gefiihrt wurden.

5. Ob die heroische Tugend — oder, bei Martyrern, das Martyrium — feststeht. Dar-
iiber wird in wenigstens drei, meist Jahre auseinanderliégenden Sitzungen ver-
handelt, bevor das Dekret iiber die heroischenTugenden erscheinf..

6. Ob die Prozesse iiber die Wunder giiltig gefiihrt wurden.

7.0b die Echtheit der Wunder feststeht. — Auch dariiber mu8 wenigstens dreimal
verhandelt werden. Dann erscheint das Dekret tiber die Wunder.

8. Ob man mit aller Sicherheit (tuto) zur Seligsprechung schreiten kann,

In dhnlicher Weise muB bis zur Kanonisation von Seligen verhandelt werden:

{iber die Wiederautnahme ihres Verfahrens, iiber*die Giiltigkeit der Prozesse, liber

die Wunder, iiber die Echtheit der Wunder usw.





