ProzeB gegen Gott
Von Eritch Rommerskirch S.J., Karlsruhe
1. Heute N

) r
Die Menschheit von heute steht weithin unter den Zeichen ihrer Verloren-
heit. Furcht, Verzweiflung, zynischer Pessimismus {iberschatten ihre Seele.

So trageh denn auch die geistigen Gestalten, die diese Menschheit hervor-

‘bringt, in der Malerei etwa, in der Musik, in der Dichtung diese Ziige. Wer
- selbst noch in der Geborgenheit einer festen Weltanschauung lebt und zu-

~dem heimisch ist in den iiberlieferten Formen einer biirgerlichen Welt, wie

sie ihm die Erziehung vor Jahrzehnten vermittelt hat, empfindet diese Ge-
stalten einer Welt, die ihren Mittelpunkt verloren hat, als seltsam, abstoflend,
démonisch. Und doch soll der Christ gema8 der Weisung des Evangeliums
nicht achtlos an den Zeichen schwerer Krankheit voriibergehen. Es geht
ja in Wirklichkeit doch immer wieder um letzte Fragen, freilich oft in einer
Art von negativer Theologie, die protestiert gegen einen Gott, den sie nicht
begreifen kann. Aber auch im Protest kann eine Jetzte Sehnsucht und eine
letzte Liebe eingeschlossen sein. Das zeigt uns wie ein Schulbeispiel der
jetzt viel beachtete Roman ,,Der Proze* von Franz Kafka.

Der im Jahre 1924 im Alter von 44 Jahren verstorbene Prager Dichter -

hat in diesem Roman einée merkwiirdige, traumhafte und beang/stlgende Welt” .
heraufbeschworen'. ,Jemand muBite Josef K. verleumdet haben, denn ohne
da8 er etwas Bédses getan hitte, wurde er eines Morgens verhaftet”, so be-
ginnt die Erzdhlung hintergriindiger Geschehnisse. Es. ist kein gewdhnlicher
ProzeB, in den der Bankbeamte Josef K. verwickelt wird, kein normaler
Gerichtshof, und gar die oberste Instanz wird niemals bekannt. Zuweilen
konnte man meinen, der Dichter habe bereits zwanzig Jahre im voraus eine
' Ahnung von den Methoden des totalen Staates und seiner Gestapo gehabt.
In Vorstadtmietshdusern, auf Dachbéden und in winkligen' Kammern haben
die Behorden dieses ekelerregenden und grauenhaften Gerichtshofes ihren
Sitz. Der Bankbeamte fiihrt sein biirgerliches Leben weiter, in dem das Ge-

richt nicht bekannt ist, und doch scheint jedermann von seinem Prozefl zu-

wissen, ja in einer geheimen Verbindung mit dem Gericht zu stehen.
Traumhaft ist die Welt dieses Romans, sagten wir. Man kénnté ihn in
die Kategorie der phantastischen und grotesken Erzdéhlungen einreihen, aber
er ist mehr. Traumhaft ist das rechte Wort. Das ganze ist wie ein Angst-
traum, in einer klaren und meisterhaften Prosa wiedergegeben. Man kéonnte
meinen, in Franz Kafka einen Vorldufer der Surrealisten und Existentiali-
sten zu haben. Auch er entschleiert in den zum Teil stark erotischen Traum-
“bildern dieses Romans tief verborgene Sch1chten der ‘Seele und entdeckt auf
ihrem ‘Grunde die Daseinsangst.. Es stimmt gewi nicht, wenn man hier
und da gemeint hat, das ganze sei ‘nur_eine Persiflage der alten 6&ster-
reichischen Burokratle, sondern es’ geht v1elmehr um d.te Religion, .um das

1 Franz Kafka: Gesammelte Schriften. Hé’rausgegeken VOn Max Brod. Band III.
Der ProzeBJ%oman Schocken Books/New York 1946.

“ : .-
6 . ¢« - -

2



82 _ ' Ench Rommerskirch S. J. .

Verhéltnis des Menschen zu Gott. Denn was dem Angeklagten dieses Prozesses
immer verborgen bleibt, was er verzweifelt sucht und was ihn schlieBlich ver-
nichfet, das ist ,, das Gesetz* und ,,die Schuld“. Gleich bei der ,,Verhaftung“
sagt einer der Wéchter: ,Sieh, er gibt zu, er kepne das Gesetz nicht, und
behauptet gleichzeitig, schuldlos zu sein“. Wie aber kanh man schuldig sein,
wenn das Gesetz nicht auffindbar und nicht zu erkennen ist? Dennoch ver-
strickt alles duBlere und innere Leugnen den Angeklagten immer mehr in die
Schlingen des Prozesses. Ein Jahr lang wihrt das und die Widerstandskraft
des Angeklagten erlghmt. SchlieBlich erscheinen zwei gutgekleidete Herren

- in seiner Wohnung und nehmen ihn mit. Er erkennt, daB3 er selbst das Ende

des Prozesses herbeifilhren mufl. Was immerfort in ihm war und ihn ge-
dréngt hat, entgegen der Einsicht und den Entschliissen dés wachen BewuBt-
seins, das {iberwiltigt;ihn nun. ,Das einzige, was ich jetzt tun kann, ist, bis
zum Ende den ruhig enteilenden Verstamd behalten ... Soll man mir nach-
sagen diirfen, daB ich am Anfang des Prozesses ihn beenden wollte und jetzt,
an seinem Ende, ihn wieder beginnen will? Ich will nicht, da man das sagt".
Aber er. brmgt es dann doch nicht fertig, den ProzeB ‘selbst zu Ende zu

fithren:

»K. wuBte Jetzt genau, daf es seine Pflicht gewesen waire, das Messer, als es von
Hand zu Hand iiber ihm schwebte, selbst zu fassen und sich einzubohren. Aber er
tat es nicht, sondern drehte den noch freien Hals und sah umher. Vollstandag konnte
er sich nicht bewé#hren, alle Arbeit den Behérden nicht-abnehmen, die Verantwor-
tung fiir diesen letzten Fehler trug der, der ihm den Rest der dazu nétigen Kraft
versagt hatte... War noch Hilfe? Gab es Einwénde, die man vergessen hatte?
Gewill gab es solche. Die Logik ist zwar unerschiitterlich, aber einem Menschen,
‘der leben will, widersteht sie nicht. Wo war dér Richter, den er nie gesehen hatte?
Wo war das hohe Gericht, bis zu dem er nie gekommen war? Er hob die Hiande
und spreizte alle Finger. Aber an K.s Gurgel legten sich die Hinde des einen Herrn,
wihrend der andere das Messer ihm ins Herz stief und zweimal dort drehte. Mit
brechendem Auge sah K. noch, wie die Herren, nahe vor seinem Gesicht, Wange an
Wange aneinander gelehnt, die Entscheidung: beobachteten. Wie ein Hund! sagte
er, es war, als sollte die Scham ihn iiberleben.“

So etwas wie einen Schliissel zum Verstindnis fles Romans — wobei frei-

~lich festgehalten werden muB, daB der Dichter selbst offenbar jede logische
Analyse seines Werks ablehnt — den Schliissel also finden wir in der Parabel
vom ,,Gesetz“, die der Gefingnisgeistliche in -einer gespensterhaften SZene
dem Angeklagten K. erzdhlt. Franz Kafka war Jude. So ist fiir ihn der
Begriff ,Thora-Gesetz" gleichbédeutend mit ,,Rehglon“ = ,,Offenbarung

Gottes*.

Vor dem Gesetz steht ein Tiirhiiter. Zu diesem Tiirhiiter kommt ein Mann vom
Lande und bittet um Eintritt in das Gesetz. Aber der Tirhiiter sagt, daB er ihm
jetzt den Eintritt nicht gewédhren kénne. Der Mann iiberlegt und fragt dann, ob
er spiter werde eintreten diirfen. ,Es ist méglich“, sagt der Tirhiiter, ,jetzt aber
nicht“. Da das Tor zum Gesetz offensteht wie immer, und der Tiirhiiter beiseite
tritt, biickt sich der Mann, um durch das Tor in das Innere zu sehen. Als der Tiir-
hiiter das merkt, lacht er und sagt: ,,Wenn es dich so lockt, versuche es doch, trotz
meinem Verbot hineinzugehen. Merke aber: ich bin miéchtig. Und ich bin nur der
unterste Tirhiiter.*Von Saal zu Saal stehen aber Tiirhiiter, einer méchtiger als
der andere. Schon den Anblics des dritten kann nicht einmal ich mehr ertragen.«
Solche Schwierigkeiten hat der Mann vom Lande nicht erwartet, das Gesetz soll
doch jedem und immer zuginglich sein, denkt er, aber als er jetzt den Tiirhiiter

L1



ProzeB gegen Gott » : 83

in seinem Pelzmantel genauer ansieht, seine grofe Spitznase, den langen, diinnen,
schwarzen, tatarischen Bart, entschlieBt er sich doch, lieber zu warten, bis er die

Erlaubnis zum Eintritt bekommt. Der Tiirhiiter gibt ihm einen Sc¢hemel und 148t

ihn seitwirts von der Tiir sich niedersetzen. Dort sifzt er Tage und Jahre. Er

macht viele Versuche, eingelassen zu werden, und ermiidet’ den Tiirhiiter durch

seine Bitten. Der Tiirhiiter stellt 6fters kleine Verhére mit ihm an, fragt 1hn nach

seiner Heimat aus und nach vielem anderen, es sind aber teilnahmslose Fragen,
wie sie grofle Herren stellen, und zum Schlufie sagte er immer wieder, da er

ihn noch nicht einlassen kénne, Der Mann; der sich fiir seine Reise mit vielem

ausgeriistet hat, verwendet alles, sei es noch so wertvoll, um den Turhiiter zu

‘bestechen. Dieser nimmt zwar alles an, aber er sagt dabei: ,,Ich nehme es nur an,

damit du nicht glaubst, etwas versidumt zu haben®. .. SchlieBlich wird sein Augen-
licht schwach, und er wei3 nicht, ob es um ihn wuklich dunkler wird oder ob ihn

nur die Augen tiuschen. Wohl aber erkennt er jetzt Im Dunkel einen Glanz, der

unverloschlich aus der Tiire des Gesetzes bricht. Nun lebt-er nicht mehr lange. Vor

seinem Tode sammeln sich in seinem Kopfe alle Erfahrungen der ganzen Zeit zu

einer Frage, die er bisher an den Tiirhiiter noch nicht gestellt hat. Er winkt ihm

zu, da er seinen erstarrenden Korper nicht mehr aufrichfen kann. Der Tiirhiiter
muB sich tief zu ihm hinunterneigen, denn die GréBenunterschiede haben sich sehr

zuungunsten des Mannes verdndert. ,Was willst du denn jetzt noch wissen?“ fragt

der Tiirhiiter, ,du bist unersittlich.* , Alle streben doch nach dem Gesetz,“ sagt der

Mann, ,wie kommt es, daB in den vielen -Jahren niemand aufler mir Einla8 ver-

langt hat?“ Der Tiirhiiter erkennt, da3 der Mann schon am Ende ist, und um sein

vergehendés Gehor noch zu erreichen, briillt er ihn an: ,Hier konnte niemand sonst

Einla3 erhalten, denn dieser Eingang war nur fiir dich bestimmt. Ich gehe Jetzt

und schlieBe ihn2.“

Hans Joachim Schoeps meint: ,In dieser Erzihlung, die die Urkraft einer
~ mythischen Legende besitzt, indem von ihr der Schauer einer urspriinglichen
Michtigkeit ausgeht, wird die Gésetzesverlorenheit des modernen Menschen
sichtbar. Der Mensch — und hat er auch die Demut und schlichte Einfalt wie
»ein Mann vom Lande“ — kann heute nicht mehr zum Gesetz [d. h. aber zu
Gott] gelangen, das doch jedem und immer zugénglich sein soll* und das er
trotz des notwendigen und sicheren Scheiterns seiner Bemiihungen in unaus-
" rottbarem Drang immer wieder zu erkennen trachtet. Es ist wahrhaftig

eine tragische Situation: Das Gesetz besteht, es begriindet die Schuld im
Menschen, aber es ist unauffindbar und damit die Schuld unlésbar. So handelt
der Mensch in einem Angsttraum und endet im Sinnlosen.

Noch erschiitternder vielleicht wird die Gesetzesverlorenhei} des moder-
nen Menschen in einer anderen Parabel des Dichters offenbar. Es ist »die
kaiserliche Botschaft“ in der Erzdhlung ,Beim Bau der chinesischen Mauer®..

»Der Kaiser hat Dir, dem Einzelnen, dem jimmerlichen Untertanen, dem winzig
vor der kaiserlichen Sonne in die fernste Ferne gefliichteten Schatten, gerade Dir
hat der Kaiser von seinem Sterbebett aus eine Botschaft gesendet. Den Boten hat
er am Bett niederknien lassen und ihm die Botschaft ins Ohr zugefliistert: so sehr
war ihm an ihr gelegen, dafi er sich noch ins Ohr wiedersagen lie8. Durch Kopf-
nicken hat er die Richtigkeit des Gesagten bestitigt. Und von der ganzen Zuschauer-
.schaft seines Todes — alle hindernden Winde werden medergebrochen und auf
den weit und hoch sich schwingenden Freitreppen stehen im Ring die GroBSen
‘des Reiches —, vor allen diesen hat er den Boten abgefertigt. Der Bote hat sich

" gleich auf den Weg gemacht ein kréftiger; ein unermiidlicher Mann; einmal dxesen,

2 F. K. Der ProzeB: 9. Kapitel ,,Im Dom¥.
3 'Hans Joachim Schoeps: Gestalten an der Zeltenwende Burckhardt, Nletzsche,
Kafka. Vortrupp-Verlag, Berlin 1936 .

4

6> *



-
-

YR , Erich Rommerskitch S.J.

einmal den anderen Arm vorstreckend, schaffte er sich Bahn durch die Menge,
findet er Widerstand, zeigt er auf die Brust, wo das Zeichen der Sonne ist; er
kommt auch leicht vorwirts, wie kein anderer. Aber- die Menge~ist so grof}, ihre
Wohnungen nehmen kein Ende. Offnete sich freies Feld, wie wiirde er fliegen und
bald wohl hortest Du das herrliche Schlagen seiner Fiuste an Deiner Tiir. Aber
statt dessen: wie nutzlos miiht er sich ab; immer zwingt er sich durch die Gemécher -
des inneren Palastes; niemals wird er sie ilberwinden; und geldnge ihm dies, nichts
wire gewonhen; die Hofe wiren zu durchmessen; und nach den Hofen der zweite,
umschlieBende Palast; und wieder Treppen und Héfe und so weiter durch Jahr-
-tausende; und stiirzte er endlich aus dem #uBersten Tor — aber niemals, niemals-
kann es geschehen —, liegt erst die Residenzstadt vor ihm, die Mitte der Welt, *
hochgeschiittet voll ihres Bodensatzes. Niemand dringt hier durch und. gar mit der '
Botschaft eines Toten. — Du aber sitzt an Deinem Fenster und ertriumst sie Dir,
wenn der Abend kommt.“

.Es wird wohl jeder Leser dieser wenigen Zeilen unter dem Emdruck stehen,
das hier die furchtbare Tragik oder Schuld des modernen, aus den Fugen
geratenen Menschen, der auf der Suche nach Gott ist, ‘Thn aber nicht findet
* und Ihn vielleicht schon nicht mehr finden kann, ihren erchiitternden Aus-
druck gefunden hat, und jeder Kenner wird sagen, daB diese kleine Parabel
echte Dichtung ist, — wahrhaft Verdichtung innerer Erfahrung und Erkennt-
nis zu einem hinreiienden Bild, Verdichtung letzter Einsamkeit und Trauer
zu einem trostlos schwermiitigen Lied. So steht also der Angeklagte des
,Prozesses* am Rande der Verzweiflung, und seine Verzweiflung wird zum
Protest. Er protestiert gegen eine Ordnung, die er nicht begreifen kann,
gegen ein Gesetz, zu dem ihm der Zugang verwehrt wird, gegen einen
Richter, den er ni¢ zu Gesicht bekommt, gegen einen hochsten Herrn und
Kaiser, der doch nicht miéchtig genug ist, seinen Boten bis zum Einzelnen in
der duBersten Ferne seines Reiches zu schicken, er protestiert also gegen
seine ihm aufgezwungene Situation. Er protestlert damit im Grunde gegen
Gott. Der ProzeB des Bankbeamten Josef K. ist in Wirklichkeit ein Prozef
gegen Gott. Vielleicht ist dieser Protest um so hirter und schneidender, als
er nicht laut vorgebracht wird. Die scheinbar sachliche und niichterne Fest-
stellung, daf8 das Leben sinnlos, die Welt eine Fehlkonstruktion, der Mensch
ein Vergessener vor der Tiir ist, wirkt Ja viel unbedingter und entschiedener
als ein lautes Aufbegehren.

- Hat der Mensch ein Recht zu diesem Protest? Darf er gegen Gott selbst den

- . Proze8l erdffnen? Darf er listern? Wir wagen es nicht, iiber den Dichter -

Franz Kafka und seine eigene personliche Entscheidung zu urteilen. Er stand
nicht im Lichte des Neuen Testamentes, das wir durch die Kirche besitzen.
Seine religidse Gedankenwelt hatte er aufgebaut mit Hilfe von Pascal und
Kierkegaard, also unter dem EinfluB der diisteren Religiositit des Jansenis-
mus und der von der Verzweiflung durchtrénkten Glaubigkeit des Luther- .
tums. Seine Freunde rithmen dés Dichters ,Demut, Liebe, Einfachheit und
Reinheit, und seine Liebe zu allem Kindlichen, Gesunden, Natiirlichen, Guten
und Schénen®. Hans Joachim Schoeps aber schlieBt seine Untersuchung iiber
" Franz Kafka mit den Worten: ,,Gewi8 bleibt bestehen, daB 'in dieser heil-

4 Zitlert bei Schoeps S. 73. :
5 Hans Powolny in der Zeitschrift ,Die Liicke* 1948, Heft 5/6.



ProzeB gegen Gott. ' 85

losen Situation zu leben bare Verzwelﬂung ist. So ist denn auch Franz Kafka
zeit seines Lebens ein groBer Verzweifelter gewesen“, Aber diese Situation
der potenzierten Verzweiflung ist doch schon so nahe dem géttlichen Paradox,
daB ein leichter Anhauch von driiben alles zum Umschlagen bringen kann.
Deshalb — und nur deshalb kann die verzweifelte Situation, vom Menschen
ertragen werden, ohne dafl ihr ein Deut Verzweifeltheit abgebrochen
wiirde. .. Denn in ihr gibt es neben der ¥ronie, die das Endliche .um des

Unendlichen willen zu ertragen vermag, jene ganz groBe Kraft der messia- )

nischen Hoffnung, die, je grundloser sie ist, um so gewaltiger auf-
bricht..Und nur im restlos verzweifelten Dasein kann es diese »irrsinnige* —
so nennt sie Kafka einmal — Messiashoffnung geben, die in Kafkas person-
lichem Leben trotz aller Not und Leiden eine reale Macht gewesen ist. Viel-
leicht gibt es in der ganzen Weltliteratur kein zweites Dokument, das so fiir
die Macht der Hoffnung Zeugnis gibt und von einer solchen Urkraft messia-
nischer Erwartung durchgliiht ist, wie diesen Satz des Dichters Franz Kafka
vom Mythos des Glaubens in der "tragischen Position: ,Ein erstes Zeichen
beginnender Erkenntnis ist der Wunsch zu sterben. Dieses Leben scheint un-
ertréglich, ein neues unerreichbar. Man schidmt sich nicht mehr, sterben zu
wollen. Man bittet, aus der alten Zelle, die man haBt, in eine neue gebracht
zu werden, die man erst hassen lernen wird. Der Rest von Glauben wirkt
dabei mit, wihrend des Transportes werde zufillig der Herr durch den Gang
kommen, den Gefangenen ansehen und sagen: ,Diesen sollt Thr nicht wieder
- einsperren. Er kommt zu mir‘“,

IL. In den Tagen dqs Dulders Job

Unsere Antwort auf den Roman des jlidischen Dichters 148t uns zu einem
Buch, des Alten Testamentes greifen, in dem Gott selbst dem Menschen-
herzen das Recht einzurdumen scheint, ja seine Hilfe gewiihrt, gegen ihn
Klage zu erheben. Es_ist das Buch des Dulders Job, ein uraltes und tief
erschiitterndes Zeugnis des leidenden Menschen. . _

. »Es geschah einmal, da kamen die Himmelssthne, um sich Gott vorzustellen,
und es kam auch der Satan mitten unter ihnen. Und es sprach Gott zum Satan:
;Woher kommst du?* Und es antwortete der Satan dem Herrn und sprach: ,Ich

_habe die ganze Erde durchstreift. Da fragte Gott den Satan: ,Sahst du -auch meinen
Knecht Job? Wie er ist keiner auf der Erde, ein Mann, unbescholten und recht-
schaffen und gottestiirchtig und fern vom Bésen.* Und es antwortete der Satap dem
Herrn und sprach: ,Ist Job denn umsonst fromm? Hast Du nicht umhegt ihf, sein

Haus und seine ganze Habe, hast Du nicht gesegnet das Werk seiner Hénde und

hast Du nicht ausgebreitet seinen Besitz im Lande? Doch strecke nur Deine Hand
aus und riihre an alle seine Habe, ob er nicht in Dein Gesicht Dir flucht? Da
sprach Gott zu dem Satan: Siehe, alles was er besitzt, soll in deiner Hand sein,
nur gegen ihn selbst sollst du deine Hand nicht ausstreckén‘ “ (1, 6—12).

Dafi Gott mit dem Satan verhandelt, fast gl¥ich zu gleich, kennzeichnet das
Buch als ein Lehrgedlcht Satan schlidgt den frommen Job, Job ertragt die
Schlidge. ,Bei all dem versiindigte sich Job nicht und murrte nicht gegen
Gott.“ Sieben Tage und sieben Nichte sitzen die Freunde in schweigender

Trauer bei dem geschlagenen Mann. Dann aber ist es, als breche 4lie Seele

des Dulders auf, und die grofie Klage beginnt.



86 . Erich Rommerskirch S.J.

‘Und es antwortete Job und sprach: , Verflucht der Tag, an dem ich geboren
wurde, und die Nacht, da man sagte: ein Sohn-ist da... Warum bin ich nicht
im MutterschoB8 gestorben, warum nicht aus dem Mutterleib gekommen und
vergangen? ... Dann lédge ich und hitte Ruhe, dann schliefe ich, es wire mir
wohlT..“ (3,3.. 11.. 13). So klagt das Menschenherz in tiefster Erschiitte-
rung. Und nun bedenken wir, da}. es der Heilige\Geist‘ ist, der durch die
Schrift dieser Klage Worte verleikt. Wir sollen uns also hiiten, den Freunden
des Job gleich, allzu pharisiisch einen Klagenden zurechtzuweisen, sei es, daB
er in einer Dichtung seine Klage ausspricht, sei es in der Sprache des Alltags,
die da sagt: - ,Wie kann Gott so etwas zulassen? Warum muf}- mir das ge-
schehen?“ Der Herr im Buche Job tadelt dessen Freunde, weil sie allzu
wenig Verstindnis fiir den Dulder haben und unbedingt seine Schuld fest-

- stellen wollen; vielleicht wiirde er auch manche Christen, Seelsorger oder
Laien tadeln, die allzu wenig eingehen auf die Klagen und die oft so tiefe
Verzweiflung der modernen Menschheit, oder die einén allzu billigen Trost
bei der Hand haben oder sich wundern, daB die Logik eines kiihlen Ver-
standes filir ein wundes Herz noch keine Heilung bedeutet.

Bald wird die Klage Jobs zur Anklage, zu einem Aufbegehren‘- gegen das
Verhalten Gottes. Die Freunde sagen ihm deutlich, wie es den Anschauungen
jener Zeit entsprach: ,Dein Ungliick mufl verdient sein, du muBit eine Schuld
haben!“ Job selber scheint die Ansicht zu teilen, Ungliick, zumal Krankheit
und Aussatz, kénne nur durch eine Schuld des Betroffenen verursacht sein.
Aber anderseits ist er sich doch durchaus keiner Schuld bewuBt. Wir haben
also eine #dhnliche Lage wie in dem Roman ,Der Prozef3“. Durch sein Un-
gliick wird dem Job g/leichsam von einer hoheren Macht der Proze8 gemacht.
Er ist unter Anklage gestellt, ja schon im Strafvollzug. Er soll so von den
unsichtbar bleibenden hdchsten Instanzen gezwungen werden, nach ‘seiner
Schuld zu suchen. Die Freunde spielen die Rolle der merkwiirdigen Gerichts-
beamten des Romans. Job. aber protestiert. Er protestiert gegen das gewohnte
Verfahren mit Leidenden, gegen eine falsche Seelenbehandiung, er protestiert
gegen die iiberlegene Ruhe der unbeteiligten Frommen.. Ja, er protestiert
gegen Gott: ,Reden will ich in meines Geistes Not, will klagen in meiner
Seele Bitterkeit. Bin ich das Meer, bin ich ein wildés Tier, daB Du mich
willst in Ketten legeni... Du erschreckst mich in den Triumen und durch
Gesichte setzt Du mich in Angst... Hitt’ ich gesiindigt, was hitt’ ich Dir
getan, ‘Du, der Mensthen Wachter?“ (7.11,12...20). Hin und her zwischen
dem Wissen um eines unbegreiflichen Gottes Gerechtigkeit und dem Bewufit-
sein der eigenen Unschuld schwankt die Seele des Leidenden. Gott ist ,der’
Mann meines Streites“. Ein Prozef3gegner, gegen den keiner ankommt. ,Wie
wir ein Mensch gerecht vor Gott? Wenn er streiten wollte mit ihm, nicht
kinnte er erwidern ihm eins von tausend... Bin ich ein Siinder, so beachte
mich, sprich mich nicht los von meiner Schuld. Bin ich ein Béser, wehe mir!
Jedoch ich bin gerecht und soll doch nicht mein Haupt erheben diirfen®
(9.2,3...10.14,15). Gerade das Bewulitsein der eigenen Unschuld, macht
Gottes Verhalten unheimlich. Gott ist nicht so, wie er nach menschlichem
-Begreifen sein miifite. Mufl man einen solchen Gott nicht ablehnen? , Er kennt



ProzeB gegen Gofit : - 87

meigen Weg, und wenn er mich priift, so gehe ich hérvor wie Gold. An
seinem Schritt hielt fest mein FuB, ich achtete auf seinen Weg, nicht wich
ich ab von dem Gebote seéiner Lippen, und mehr als meinen Willen hab ich
bewahrt die Worte meines Mundes. Doch er ist einzig, wer kann ihn denn
hindern? Sein Geist begehrt’s, so tut er es denn. Denn er vollfiihrt, was mir -
bestimmt, und so wie dieses ist noch viel bei ihm. Darum erschrecke ich vor
seinem Antlitz und denke nach, so fiirchte ich mich vor ihm. Gott hat mein
"Herz verzagt gemacht, und der Allméchtige mich versetzt in Schrecken“
(23. 10—16).

Gott aber nimmt wahrhaftig die Klage an. Er stellt sich im ProzeB. Freilich
ist es der groBe und gewaltige Gott, der da im Wettersturm antwortet und
den Menschen zu Boden ‘wirft. ,Wer ist es, der verdunkelt den Plan mit
Reden ohne Einsicht? Nun giirte wie. ein Held deine Lenden, Ich werde dich
fragen und du antworte mir. Wo warst du denn, als ich die Erde baute?“
(38. 1—4). Gott offenbart sich als den absoluten Herrn, weil er der Schépfer
ist. Er hat die Erde gebaut, ihre MaBle ausgemessen, ihre Ecksteine gesetzt.
Er ist der Herr, der Mensch darf nicht mit ihm rechten. Er verstummt vor
diesem Gott in einem Schweigen, das alles hinnimmt. Und es antwortete Job
" dem Herrn und sprach: ,Gering bin ich, was soll ich Dir erwidern? Ich lege
nun auf den Mund die Hand. Einmal habe ich gesprochen, ich will nicht
wieder Antwort geben, und auch ein zweitesmal, ich will’s nicht wieder tun“
(39. 33—35). .

Doch es ist nicht ein trostloses Verstummen vor der Herrhchkelt Gottes.
Gott sagt ja, daB er der Schopfer sei, also kein boser Geist. DaB er die Erde
‘ausgemessen und ihre Ecksteine gesetzt habe. Also kennt er auch das geheime
Mag aller Leiden und weill, wie es eingebaut ist in das Gesamtwerk. So
kann der Mensch sich trésten, dafl ihm die Kenntnis dieses MaBes versagt ist
und er oft nicht zu erkennen vermag, welchen Sinn seine Leiden haben. Ja,
mehr noch: Wenn Gottes Angesicht aufleuchtet, dann entschwindet alles
andere und geht unter, dann héren alle Fragen auf, weil dér Mensch- ganz
eingenommen wird von der Schau dieses Gottesangesichtes. Da antwortete
Job dem Herrn und sprach: ’,,Ja‘, jetzt erkenne ich, daf Du alles kannst, —
von allem, was Du willst, Dir nichts verwehrt ist. Wer ist’s, der da verbirgt
den RatschluB ohne Einsicht? So habe ich es vorgebracht, doch nicht ver-
standen, zu wunderbar war es fiir mich, drum habe ich es nicht erRannt...
Vom Hoérensagen habe ich von Dir vernommen, doch jetzt sieht Dich mein .
Auge selbst. Deshalb verwerfe ich es, und es reuet mich in Staub und Asche“
(42. 1—6).

Wie ein gottgldubiger Mensch, sei es fiir s1ch im eigenen Herzen, sei es im
Namen der Menschheit als Weiser oder Dichter, den ,Proze gegen Gott“ zu
fithren hat, das konnen wir aus der Offenbarung selber lernen. Gott stellt
selber die Worte der Kla'ge und Anklage zur Verfligung. Er is$ groBziigig.
Wir sind nicht gezwungen, unser Herz zu verleugnen. Der wahrhaft gliubige
Mensch ist kein Stoiker, der Christ ist kein Buddhist. Aber der klagende
Mensch muB den ProzeB recht fithren. Er muB seine Klage vor Gott bringen.
Und wenn er Gottes Gerechtigkeit nicht mehr erkennen kann, wenn sein



88 Erich Rommerskirch S.J.

Herz zu krank und wund ist fiir alle Lehren der We1she1t dann mufl eylch
mit einem Dennoch hineinwerfen in das Licht des Angesmhtes Gottes, das
die Liebe ist. Dazu muB freilich in seinem BewuSBtsein stehen, so wie es bei
aller Not doch unverriickbar im BewuBtsein des Dulders Job steht, daB Gott
»mein Freund, mein-Biirge und Zeuge"“ ist, daB seine Hand mich wundersam
im MutterschoB gebildet hat, daB ich in gliicklichen Tagen die SuBlgkelt
seines Bundes erfuhr. Ich darf Gott nicht nur aus ,Nachtgesichten* kennen

Enden aber muB der ProzeB mit der demiitigen' Unterwerfung des Menschen
unter die Hand des absoluten Gottes. Die Lehre des Bushes Job im Alten

Testament gilt auch fiir das Neue und nichts darf von ihrer alttestament-
~ lichen Wucht genommen werden, daB Gott derh Menschen gegeniiber Recht
behilt, und dieser sich beugen mufBl vor der Herrlichkeit seines Schopfers.

Aber seien wir ehrlich! Ist unser Herz ganz zufrieden? Verstummt die
quélende Frage: , Konntest Du die Welt nicht anders schaffen? Hat Deine
Hand gezittert, als Du den Menschen aus Erde schufst, dafl er so briichig
geworden ist, so fragwurdlg und zum Bisen geneigt? Nie wiirde ich es fertig
bringen, ein Wesen ins Dasein zu rufen, von-dem ich vorauswiiBte, daB es
im ewigen Hoéllenfeuer enden wird. Nie wiirde ich einem Kinde Feuer zum
Spielen geben. Du aber gibst Deinen Kindern den freien Willen und stellst
sie vor eine furchtbare Entscheidung. Und gibt es keinen anderen Weg zu
sithnen als den des Leidens?* Und so sind wir schon wieder geneigt, den
- ProzeB gegen Gott zu eréffnen mit unseren wehen und bitteren. Fragen. Aber
wir leben nicht mehr im Alten, sondern im Neuen Testament, in der Fiille der
Zeiten, im Neuen Bund der Hoffnung, der einer Tiir gleicht, die sich 6ffnet
und schon einen Schein des Lichtes erkennen 1468t. Wir leben im Neuen Bund
und der steht unter dem Zeichen des Kreuzes,

Wie? Das Kreuz? Ja, das ist ja das Zeichen eines Prozesses, eines gencht~
lichen Verfahrens, eines Todesurteiles. Es ist das martervolle Werkzeug einer
Hinrichtung. Welch ein ritselvolles und doch tréstliches Geschehen ist das!
Der Herr hort nicht nur die Klage seiner Knechte an, er antwortet nicht nur,
nein, er 148t sich bychstéblich den ProzeB machen.

1l In der Fiille der Zeit: auf Golgotha

Ein ungehetier]idler ProzeB. Jesus steht, angeklagt, gefesselt vor dem
Hohen Rat. Diister brennen die Lampen im Saal, in den die verworrenen
Geriusche der menscheniiberfiillten nichtlichen Stadt dringen. Jesus schweigt
beim ersten Verhor vor Annas, der kein Amt und Recht zu fragen hat. Er
schweigt gegeniiber den falschen Zeugen, die behaupten, Jesus habe gesagt,
er kénne den Tempel Gottes zerstéren und in drei Tagen wieder aufbauen,
_die sich .aber in ihren Aussagen widersprechen. Als ihn der Hohepriester
kraft seines Amtes fragt: ,Ich beschwore dich bei dem lebendigen Gott, daB
du uns-sagst, ob du der Messias, der Sohn Gottes bist?“ da antwortet er:
»Du hast es gesagt!“ Und dann greift dieser wehrlose, erniedrigte Angeklagte
nach dem furchtbaren Stab des Weltenrichters: ,,Von nun an werdet ihr den
Menschensohn zur Rechten des allmichtigen Gottes sitzen und auf den Wolken



ProzeB gegen Geott - , ' -’89

des Himmels kommen sehen.“ Jesus wird vom Hohen Rat wegen Gottes-
lasterung verurteilt. Es nimmt also der Sohn Gottes all das auf sich, wo-
gegen sich der Mensch so gern empért: Es wird ihm €er ProzeB gemacht.
Er wird von einer Behérde zut anderen geschleppt. Er soll eine Schuld ein- .
gestehen, die er nicht begangen hat. Das Verfahren lduft ab, unerbittlich,
in grausamer Mechanik. Das Ende ist eine furchtbare Art der Hinrichtung.

- Was Hso der protestierende Mensch in deh Schicksalen seines Lebens zu

erleben behauptet, was sein Gefiihl erlebt, das nimmt der Sohn Gottes’ in
hochst realer Weise auf sich. -

Von der anderen Seite her betrachtet: Jetzt diirfen wahrhaftlg Menschen -
gegen Gott, der Mensch geworden ist, den ProzeS fiihren. Es'ist ihnen dazu
Amt und Wiirde gegeben. Sie erheben genau die Anklage, die Menschen er-
heben, wenn sie gegen Gott protestieren. ,Du ldsterst Gott.“ Lautet nicht so
die Klage jener, die verzweifelt gegen ihr Leid aufbegehren? ,Du, den wir
erfahren und erleben in den Néten und Schldgen unseres Lebens, Du, der
diese erbasmungslose Welt geschaffen hat. Du, auf den doch auch das Ubel
zuriickgehen mubB, Du_listerst den Gott, den wir uns erwiinschen, den wir
uns ertrdumen, der Du sein miilitest, wenn Du Gott wirest.“

Zur nichsten Instanz geht der ProzeB Jesu. Der Herr steht vor Pilatus.

. Der Vertreter der Staatsgewalt ist also Richter iiber den Gottessohn. Wieder--
um nimmt der Herr all das auf sich, wogegen der Mensch protestieren méchte:
die Schuld wird nicht gre1fbar »Er verbietet, dem Kaiser Steuer zu zahlen.* —
»Wir haben ein Gesetz, nach dem muB8 er steri)en “ -— ,Er hat sich zum Sohn
Gottes gemacht.“- Der Landpfleger muB feststellen:.,Ich finde keine Schuld
an ibm. Nichts Todeswiirdiges ist ihm nachgewiesen.“ Und doch beschlieit
dieser Landpfleger: ,Ich werde ihn daher ziichtigen lassen.“ Der ProzeB geht
seinen Gang, und der Herr wird in seinem Réderwerk zermalmt. Welch ein
unseliges Ineinandergreifen: Da sind Parteien im Lande, Phariséer und Sad-
duzier, Nationalisten und Herodiangr; da haben Pilatus und Herodes ein diplo-
matisches Geschéft miteinander; da ist die Stadt-Jerusalem in diesen Oster-
tagen von einer groflen, aufgeregten Menschenmenge erfiillt. Lauter widrige - -
Umstéinde, die mit dem Herrn nichts zu tun haben, und die fiir sein Geschick
dennoch verhéngnisvoll sind. Er hat gesagt: ,,Gebt dem Kaiser, was ‘des -
Kaisers ist, und doch heifit es nun: ,,Er verbietet, dem Kaiser Steuer zu
"zahlen!“ Er ist als Friedensfiirst, auf eingm'Esel reitend, als Zeichen seiner
ganz unweltlichen Absichfen, in die Stadt eingezogen, aber seine Anklager |
behaupten: ,Er bringt durch seine Reden das"Volk im ganzen Lande in Auf-
ruhr, von Galilda angefangen -bis hierher.* Wie gibe ihm dies Geschehen
Anlafl zum Protest. Die GeiBlelung, die Verspottung, dieses Angenageltsein,
diese Hinrichtung. Sein Protest aber lautet: , Vater, verzeihe ihnen; sie wissen”
nicht, was sie tun... Vater, in deine Hinde befehle ich meinen Geist* So
steht das Kreuz vor uns. Nun wissen wir: Der Bote des héchsten Herrn st
angekdmmen Ja, es ist der ‘Herr selbst, nur er konnte den unendlichen
Abstand zwischen Gott und Menschen liberbriicken, nur er die Wiiste unserer

. Schuld durchqueren. Hier ist wahrhaftig die letzte Verhandlung in dem

ProzeB der Menschen gegen Gott <7



90 ' Karl Rahner S J.

Gott antwortet nicht mehr im Wettersturm. Er wirft uns nicht zu Boden
mit seinem Wort: ,,Wer bist du denn...?* Er antwortet im Todesschweigen
des Kreuzes. Es ist, -als bitte Gott uns, zu vergeben, da3 wir ihn nicht ver-

. stehen koénnen. Er lidt uns ein, da wir uns unterwerfen, indem er sich
selber dem Gesetz des siihnenden Leidens unterwirft. Er geht mit uns diesen
Weg. In dieses Todesschweigen des Kreuzes hinein begebe sich der leidende
und klagende Mensch! Es gibt keile Antwort auf deine Frage: ,Waruth muf
gerade ich, ich; dieses, gerade dieses Leiden tragen?“ Und es gibt keine Ant-

- wort auf die Frage: ,,Wer bist Du, Gott?“, die nicht immer eine neue Frage
aufwiirfe. Ja, auch das Kreuz, an dem der Sohn Gottes stirbt, ist eine Offen-
barung und doch auch zugleich ein heuer Schleier vor dem Angesicht Gottes.
Aber hier geht unser Fragen und Klagen in ein tiefes, in ein schmerzlich-
seliges Schweigen iiber ... Das Leiden bleibt, die Frage bleibt bestehen, aber

~wenn unsere Klage zur Anklage zu werden droht, trifft uns der Blick dieser
sterbenden Augen, schauen wir dies Herz, das’ den letzten Blutstropfen fiir
uns hergegeben hat, und wir wissen, daB der Herr selbst-in den danklen und
quilenden ProzeBl unseres menschlichen Daseins eirigegriffen hat und spricht:
,Diesen sollt ihr nicht wieder einsperren. Er kommt zu mir.“ -

Das Gebet der Schuld

Von Karl Rahner, S.J,, Innsbruck!

»Wenn ihr betet, so sprecht also: Vater unser . .. .. \;ergib uns unsere
Schuld . . . !“ Sooft der Christ das Gebet des Herrn spricht, bittet er um Ver-
gebung séiner Schuld. Téglich und jeden Tag neu. Er betet nicht bloB ,pro
forma*“ so, nur noch von friither her — von damals, als e? noch nicht bekehrt
war, noch nicht Bufle getan hatte, vielleicht noch nicht geheiligt war durch die
Vergebung aller Siinden in der Wiedergeburt des neuen Menschen im Wasser

und im Geist, in der Taufe, er fleht um die Vergebung seiner Schuld, die ihn,

jetzt lastend driickt, immer und neu.

Koénnen wir das wirklich? Sind wir nicht die Erlosten, die erlost aussehen
sollen; die frohen Erben der Heiligen im Licht, wiedergeborene Kinder des
Vaters, leuchtend in einer finsteren Welt wie Sterne, Kinder des Erbarmens,
das neue Volk, die Erben der VerheLBung? Und noch emfacher, greifbarer und
alltiglicher: fithlen wir uns so schuldig, daB wir jeden Tag ,,im Geist der BufBe
ur}d mit zerknirschtem Herzen“ an die Brust schlagen kénnen: Herr, sei mir
armen Siinder gnadig? '
~ Gewifi: Der Christ von heute macht nun einmal im allgemeinen sein per -

sénliches Christwerden erst nach seiner Taufe durch. Die Taufe steht
fiir gewdShnlich am Anfang seines Lebens, — die Sichtbarkeit des Erbarmens

1 Dje folgenden Ausfithrungen suchen den katholischen Sinn des lutherischen

»Simul iustus et peccator” (Gerechifertigter und Siinder zugleich), demzufolge auch
der erloste Christ trotz seiner Rechtfertigung durch Christus téglich in wahrer Reue
und Zerknirschung um Vergebung seiner Schuld bitten kann und muf, auch dann,
wenn er sich keiner aktuellen Schuld bewuft ist, herauszuarbeiten. (Schriftleitung)





