
Prozeß gegen Gott 
Von Erich Rommer?kirch S. J., Karlsruhe 

* 
I. Heute / 

• 
Die Menschheit von heute stellt weithin unter den Zeichen ihrer Vefloren- 

heit. Furcht, Verzweiflung, zynischer Pessimismus überschatten ihre Seele. 
So tragen denn auch die geistigen Gestalten, die diese ^ Menschheit hervor- 
bringt, in der Malerei etwa, in der Musik, in der Dichtung diese Züge. Wer 
selbst noch in der Geborgenheit einer festen Weltanschauung lebt und zu- 
dem heimisch ist in den überlieferten Formen einer bürgerlichen Welt, wie 
sie ihm die Erziehung vor Jahrzehnten vermittelt hat, empfindet diese Ge- 
stalten einer Welt, die ihren Mittelpunkt verloren hat, als seltsam, abstoßend, 
dämonisch. Und doch soll der Christ gemäß der Weisding des Evangeliums 
nicht achtlos an den Zeichen schwerer Krankheit vorübergehen. Es geht 
ja in Wirklichkeit doch immer wieder um letzte Fragen, freilich oft in einer 
Art von negativer Theologie, die protestiert gegen einen Gott, den sie nicht 
begreifen kann. Aber auch im Protest kann eine letzte Sehnsucht und eine 
letzte Liebe eingeschlossen sein. Das zeigt uns wie ein Schulbeispiel der 
jetzt viel beachtete Roman •Der Prozeß" von Franz Kafka. ..m 

Der im Jahre 1924 im Alter von 44 Jahren verstorbene Prager Dichter- 
hat in diesem Roman eine merkwürdige, traumhafte und beängstigende Welt' 
heraufbeschworen1. •Jemand mußte Josef K. verleumdet haben, denn ohne 
daß er etwas Böses getan hätte, wurde er eines Morgens verhaftet", so be- 
ginnt die Erzählung hintergründiger Geschehnisse. Es ist kein gewöhnlicher 
Prozeß, in den der Bankbeamte Josef K. verwickelt wird, kein normaler 
Gerichtshof, und gar die oberste Instanz wird niemals bekannt. Zuweilen 
könnte man meinen, der Dichter habe bereits zwanzig Jahre im voraus eine 
Ahnung von den Methoden des totalen Staates und seiner Gestapo gehabt. 
In Vorstadtmietshäusern, auf Dachböden und in winkligen'Kammern haben 
die Behörden dieses ekelerregenden und grauenhaften Gerichtshofes ihren 
Sitz. Der Bankbeamte führt sein bürgerliches Leben weiter, in dem das Ge- 
richt nicht bekannt ist, und doch scheint jedermann von, seinem Prozeß zu 
wissen, ja in einer geheimen Verbindung mit dem Gericht zu stehen. 

Traumhaft ist die Welt dieses Romans, sagten,wir. Man könnte ihn in 
die Kategorie der phantastischen und grotesken Erzählungen einreihen, aber 
er ist mehr. Traumhaft ist das rechte Wort. Das ganze ist wie ein Angst- 
traum, in einer klaren und meisterhaften Prosa wiedergegeben. Man könnte 
meinen, in Franz Kafka einen Vorläufer der Surrealisten und Existentiali- 
steh zu haben. Auch er entschleiert in den zum Teil stark erotischen Traum- 
bildern dieses Romans tief verborgene Schichten der Seele und entdeckt auf 
ihrem Grunde die Daseinsangst. Es stimmt gewiß nicht, wenn man hier 
und da gemeint hat, das ganze sei nur eine Persiflage der alten öster- 
reichischen Bürokratie, sondern es geht vielmehr um die Religion, .um das 

1 Franz Kafka: Gesammelte Schriften. Herausgegeben von Max Brod. Band III: 
Der Prozeß JRoman. Schocken Books/New York 1946. • 



82 Erich Rommerskirch S. J. 

Verhältnis des Menschen zu Gott. Denn was dem Angeklagten dieses Prozesses 
immer verborgen bleibt, was er verzweifelt sucht und was ihn schließlich ver- 
nichtet, das ist •das Gesetz" und •die Schuld". Gleich bei der •Verhaftung" 
sagt einer der Wächter: •Sieh, er gibt zu, er kejine das Gesetz nicht, und 
behauptet gleichzeitig, schuldlos zu sein". Wie aber kann man schuldig seih, 
wenn das Gesetz nicht auffindbar und nicht zu erkennen ist? Dennoch ver- 
strickt alles äußere und innere Leugnen den Angeklagten immer mehr in die 
Schlingen des Prozesses. Ein Jahr lang währt das und die Widerstandskraft 
des Angeklagten erlahmt. Schließlich erscheinen zwei gutgekleidete Herren 
in seiner Wohnung und nehmen ihn mit. Er erkennt, daß er selbst das Ende 
des Prozesses herbeiführen muß. Was immerfort in ihm war und ihn ge- 
drängt hat, entgegen der Einsicht und den Entschlüssen des wachen Bewußt- 
seins, das überwältigtsihn nun. •Das einzige, was ich jetzt tun kann, ist, bis 
zum Ende den ruhig enteilenden Verstand behalten..'. Soll man mir nach- 
sagen dürfen, daß ich am Anfang des Prozesses ihn beenden wollte und jetzt, 
an seinem Ende, ihn wieder beginnen will? Ich will nicht, daß man das sagt". 
Aber er. bringt es dann doch nicht fertig, den Prozeß selbst zu Ende zu 
führen: , 

•K. wußte jetzt genau, daß es seine Pflicht gewesen wäre, das Messer, als es von 
Hand zu Hand über ihm schwebte, selbst zu fassen und sich einzubohren. Aber er 
tat es nicht, sondern drehte den noch freien Hals und sah umher. Vollständig konnte 
er sich nicht bewähren, alle Arbeit den Behörden nichtr abnehmen, die Verantwor- 
tung für diesen letzten Fehler trug der, der ihm den Rest der dazu nötigen Kraft 
versagt hatte... War noch Hilfe? Gab es Einwände, die man vergessen hatte? 
Gewiß gab es solche. Die Logik ist zwar unerschütterlich, aber einem Menschen, 
der leben will, widersteht sie nicht. Wo war der Richter, den er nie gesehen hatte? 
Wo war das hohe Gericht, bis zu dem er nie gekommen war? Er hob die Hände 
und spreizte alle Finger. Aber an -K.s Gurgel legten, sich die Hände des einen Herrn, 
während der andere das Messer ihm ins Herz stieß und zweimal dort drehte. Mit 
brechendem Auge sah K. noch, wie die Herren, nahe vor seinem Gesicht, Wange an 
Wange aneinander gelehnt, die Entscheidung beobachteten. Wie ein Hund! sagte 
er, es war, als sollte die Scham ihn überleben." 

So etwas wie einen Schlüssel zum Verständnis fles Romans • wobei frei- 
lich festgehalten werden muß, daß der Dichter selbst offenbar jede logische 
Analyse seines Werks ablehnt • den Schlüssel also finden wir in der Parabel 
vom •Gesetz", die der Gefängnisgeistliche in einer gespensterhaften Siehe 
dem Angeklagten K." erzählt. Franz Kafka war Jude. So ist für ihn der 
Begriff •Thora - Gesetz" gleichbedeutend mit •Religion" = •Offenbarung 
Gottes". 

Vor dem Gesetz steht ein Türhüter. Zu diesem Türhüter kommt ein Mann vom 
Lande und bittet um Eintritt in das Gesetz. Aber der Türhüter sagt, daß er ihm 
jetzt den Eintritt nicht gewähren könne. Der Mann überlegt und fragt dann, ob 
er später werde eintreten dürfen. •Es ist möglich", sagt der Türhüter, •jetzt aber 
nicht". Da das Tor zum Gesetz offensteht wie immer, und der Türhüter beiseite 
tritt, bückt sich der Mann, um durch das Tor in das Innere zu sehen. Als der Tür- 
hüter das merkt, lacht er und sagt: •Wenn es dich so lockt, versuche es doch, trotz 
meinem Verbot hineinzugehen. Merke aber: ich bin mächtig. Und ich bin nur der 
unterste Türhüter."Von Saal zu Saal stehen aber Türhüter, einer mächtiger als 
der andere. Schon den Anblick des dritten kann nicht einmal ich mehr ertragen." 
Solche Schwierigkeiten hat der Mann vom Lande nicht erwartet, das Gesetz soll 
doch jedem und immer zugänglich sein, denkt er, aber als er jetzt den Türhüter 



Prozeß gegen Gott 83 

in seinem Pelzmantel genauer ansieht, seine große Spitznase, den langen, dünnen, 
schwarzen, tatarischen Bart, entschließt er sich doch, lieber zu warten, bis er die 
Erlaubnis zum Eintritt bekommt. Der Türhüter gibt ihm einen Schemel und läßt 
ihn seitwärts von der Tür sich niedersetzen. Dort sitzt er Tage und Jahre. Er 
macht viele Versuche, eingelassen zu werden, und ermüdet* den Türhüter durch 
seine Bitten. Der Türhüter stellt Öfters kleine Verhöre mit ihm an, fragt ihn nach 
seiner Heimat aus und nach vielem anderen, es sind aber teilnahmslose Fragen, 
wie sie große Herren stellen, und zum Schluße sagte er immer wieder, daß er 
ihn noch nicht einlassen könne. Der Mann-, der sich für seine Reise mit vielem 
ausgerüstet hat, verwendet alles, sei es noch so wertvoll, um den Türhüter zu 
bestechen. Dieser nimmt zwar alles an, aber er sagt dabei: •Ich nehme es nur an, 
damit du nicht glaubst, etwas versäumt zu haben" ... Schließlich wird sein Augen^ 
licht schwach, und er weiß nicht, ob es um ihn wirklich dunkler wird oder ob ihn 
nur die^Augen täuschen. Wohl aber erkennt er jetzt im Dunkel einen Glanz, der 
unverlöschlich aus der Türe des Gesetzes bricht. Nun lebt-er nicht mehr lange. Vor 
seinem Tode sammeln sich in seinem Kopfe alle Erfahrungen der ganzen Zeit zu 
einer Frage, die er bisher an den Türhüter noch nicht gestellt hat. Er winkt ihm 
zu, da er seinen erstarrenden Körper nicht mehr aufrichten kann. Der Türhüter 
muß sich tief zu ihm hinunterneigen, dehn die Größenunterschiede haben sich sehr 
zuungunsten des Mannes verändert. •Was willst du denn jetzt no.ch wissen?" fragt 
der Türhüter, •du bist unersättlich." •Alle streben doch nach dem Gesetz," sagt der 
Mann, •wie kommt es, daß in den vielen Jahren niemand außer mir Einlaß ver- 
langt haty Der Türhüter erkennt, daß der Mann schon am Ende ist, und um sein 
vergehendes Gehör noch zu erreichen, brüllt er ihn an: •Hier konnte niemand sonst 
Einlaß erhalten, denn dieser Eingang war nur für dich bestimmt. Ich gehe jetzt 
und schließe ihn2." ' 

Hans Joachim Schoeps meint: •In dieser Erzählung, die die Urkraft einer 
mythischen Legende besitzt, indem von ihr der Schauer einer ursprünglichen 
Mächtigkeit ausgeht, wird die Gesetzesverlorenheit des modernen Menschen 
sichtbar. Der Mensch • und hat er auch die Demut und schlichte Einfalt wie 
•ein Mann vom Lande" ;• kann heute nicht mehr zum Gesetz [d. h. aber zu 
Gott] gelangen, das doch jedem und immer zugänglich sein soll3 und das er 
trotz des notwendigen und sicheren Scheiterns seiner Bemühungen in unaus- 
rottbarem Drang immer wieder zu erkennen trachtet. Es ist wahrhaftig 
eine tragische Situation: Das Gesetz besteht, es begründet die Schuld im 
Menschen, aber es ist unauffindbar und damit die Schuld unlösbar. So handelt 
der Mensch in einem Angsttraum und endet im Sinnlosen. 

Noch erschütternder vielleicht wird die GesetzesverlorenherJ; des moder- 
nen Menschen in einer anderen Parabel des Dichters offenbar. Es ist •die 
kaiserliche Botschaft" in der Erzählung •Beim Bau der chinesischen Mauer".. 

•Der Kaiser hat Dir, dem Einzelnen, dem jämmerlichen Untertanen, dem winzig 
vor der kaiserlichen Sonne in die fernste Ferne geflüchteten Schatten, gerade Dir 
hat der Kaiser von seinem Sterbebett aus eine Botschaft gesendet. Den Boten hat 
er am Bett niederknien lassen und ihm die Botschaft ins Ohr zugeflüstert: so sehr 
war ihm an ihr gelegen, daß er sich noch ins Ohr wiedersagen ließ. Durch Kopf- 
nicken hat er die Richtigkeit des Gesagten bestätigt. Und von der ganzen Zuschauer- 
schaft seines Todes • alle hindernden Wände werden niedergebrochen und auf 
den weit und hoch sich schwingenden Freitreppen stehen im Ring die Großen 
des Reiches •, vor allen diesen hat er den Boten abgefertigt. Der Bote hat sich 
gleich auf den Weg gemacht: ein kräftiger, ein unermüdlicher Mann; eiumal diesen, 

2 F. K. Der Prozeß: 9. Kapitel •Im Dom". 
* Hans Joachim Schoeps: Gestalten an der Zeitenwende: Burckhardt, Nietzsche, 

Kafka. Vortrupp-Verlag, Berlin 1936. 

6» 



84 Erich Rommerskfrch S. J. 

einmal den anderen Arm vorstreckend, schaffte er sich Bahn durch die Menge, 
findet er Widerstand, zeigt er auf die Brust, wo das Zeichen der Sonne ist; er 
kommt auch leicht vorwärts, wie kein anderer. Aber-die Mengenst so groß, ihre 
Wohnungen nehmen kein Ende, öffnete sich freies Feld, wie würde er fliegen und 
bald wohl hörtest DU das herrliche Schlagen seiner Fäuste an Deiner Tür. Aber 
statt dessen: wie nutzlos müht er sich ab; immer zwängt er sich durch die Gemächer 
des inneren Palastes; niemals wird er sie überwinden; und gelänge ihm dies, nichts 
wäre gewonnen; die Höfe wären zu durchmessen; und nach deiTHöfen der zweite, 
umschließende Palast; und wieder Treppen und Höfe und so weiter durch Jahr- 
tausende; und stürzte er endlich aus dem äußersten Tor • aber niemals, niemals 
kann es geschehen •, liegt erst die Residenzstadt vor ihm, die Mitte der Welt, ' 
hochgeschüttet voll ihres Bodensatzes. Niemand dringt hier durch und gar mit der 
Botschaft eines Toten. • Du aber sitzt an Deinem Fenster und erträumst sie Dir, 
wenn der Abend kommt4." . 

Es wird wohl jeder Leser dieser wenigen Zeilen unter dem Eindruck stehen, 
daß hier die furchtbare Tragik oder Schuld des modernen, aus den Fugen 
geratenen Menschen, der auf der Suche nach Gott ist, Ihn aber nicht findet 
und Ihn vielleicht schon nicht mehr finden kann, ihren erchütternden Aus- 
druck gefunden Jiat, und jeder Kenner wird sagen, daß diese kleine Parabel 
echte Dichtung ist, • wahrhaft Verdichtung innerer Erfahrung und Erkennt- 
nis zu einem hinreißenden Bild, Verdichtung letzter Einsamkeit und Trauer 
zu einem trostlos schwermütigen Lied. So steht also der Angeklagte des 
•Prozesses" am Rande der Verzweiflung, und seine Verzweiflung wird zum 
Protest. Er protestiert gegen eine Ordnung, die er nicht begreifen kann, 
gegen ein Gesetz, zu dem ihm der Zugang verwehrt wird, gegen einen 
Richter, den er nie zu Gesicht bekommt, gegen einen höchsten Herrn und 
Kaiser, der doch nicht mächtig genug ist, seinen Boten bis zum Einzelnen in 
der äußersten Ferne seines Reiches zu schicken, er protestiert also gegen 
seine ihm aufgezwungene Situation. Er protestiert damit im Grunde gegen 
Gott. Der Prozeß des Bankbeamten Josef K. ist in Wirklichkeit ein Prozeß 
gegen Gott. Vielleicht ist dieser Protest um so härter und schneidender, als 
er nicht laut vorgebracht wird. Die scheinbar sachliche und nüchterne Fest- 
stellung, daß das Leben sinnlos, die Welt eine Fehlkonstruktion, der Mensch 
ein Vergessener vor der Tür ist, wirkt ja viel unbedingter und entschiedener 
als ein lautes Aufbegehren. 

Hat der Mensch ein Recht zu diesem Protest? Darf er gegen Gott selbst den 
Prozeß eröffnen? Darf er lästern? Wir wagen es nicht, über den Dichter 
Franz Kafka und seine eigene persönliche Entscheidung zu urteilen. Er stand 
nicht im Lichte des Neuen Testamentes, das wir durch die Kirche besitzen. 
Seine religiöse Gedankenwelt hatte er aufgebaut mit Hilfe Von Pascal und 
Kierkegaard, also unter dem Einfluß der düsteren Religiosität des Jansenis- 
mus und der von der Verzweiflung durchtränkten Gläubigkeit des Luther- 
tums. Seine Freunde rühmen des Dichters •Demut, Liebe, Einfachheit und 
Reinheit, und seine Liebe zu allem Kindlichen, Gesunden, Natürlichen, Guten 
und Schönen5". Hans Joachim Schoeps aber schließt seine Untersuchung über 
Franz Kafka mit den. Worten: •Gewiß bleibt bestehen, daß in dieser heil- 

4 Zitiert bei Schoeps S. 73. 
5 Hans Powolny in der Zeitschrift •Die Lücke" 1948, Heft 5/6. 



Prozeß gegen Gott 85 

losen Situation zu leben bare Verzweiflung ist. So ist denn auch Franz Kafka 
zeit seines Lebens ein großer Verzweifelter gewesen'8. Aber diese Situation 
der potenzierten Verzweiflung ist doch schon so nahe dem göttlichen Paradox, 
daß ein leichter Anhauch von drüben alles zum Umschlagen bringen kann. 
Deshalb • und nur deshalb kann die verzweifelte Situation, vom Menschen 
ertragen werden, ohne daß ihr ein JDeut Verzweifeltheit abgebrochen 
würde... Denn in ihr gibt es neben der Ironie, die das Endliche um des 
Unendlichen willen zu ertragen vermag, jene ganz große Kraft der messia- 
nischen Hoffnung, die, je grundloser sie ist, um so gewaltiger auf- 
bricht.Und nur im restlos verzweifelten Dasein kann es diese •irrsinnige" • 
so nennt sie Kafka einmal • Messiashoffnung geben, die in Kafkas persön- 
lichem Leben trotz aller Not und Leiden eine reale Macht gewesen ist. Viel- 
leicht gibt es in der ganzen Weltliteratur kein zweites Dokument, das so für 
die Macht der Hoffnung Zeugnis gibt und von einer solchen Urkraft messia- 
nischer Erwartung durchglüht ist, wie diesen Satz des Dichters Franz Kafka 
vom Mythos des Glaubens in der tragischen Position: •Ein erstes Zeichen 
beginnender Erkenntnis ist der Wunsch zu sterben. Dieses Leben scheint un- 
erträglich, ein neues unerreichbar. Man schämt sich nicht mehr, sterben zu 
wollen. Man bittet, aus der alten Zelle, die man haßt, in eine neue gebracht 
zu werden, die man erst hassen lernen wird. Der Rest von Glauben wirkt 
dabei mit, während des Transportes werde zufällig der Herr durch den Gang 
kommen, den Gefangenen ansehen und sagen: .Diesen sollt Int nicht wieder 
einsperren. Er kommt zu mir'". 

II. In den Tagen des Dulders Job 

Unsere Antwort auf den Roman des jüdischen Dichters läßt uns zu einem 
Buch, des Alten Testamentes greifen, in dem Gott selbst dem Menschen- 
herzen das Recht einzuräumen scheint, ja seine Hilfe gewährt, gegen ihn 
Klage zu erheben. Es ist das Buch des Dulders Job, ein uraltes und tief 
erschütterndes Zeugnis des leidenden Menschen. 
, •Es geschah einmal, da kamen die Himmelssöhne, um sich Gott vorzustellen, 
und es kam auch der Satan mitten unter ihnen. Und es sprach Gott zum Satan: 
.Woher kommst du?' Und es antwortete der Satan dem Herrn und sprach: ,Ich 

•habe die ganze Erde durchstreift.' Da fragte Gott den Satan: .Sahst du auch meinen 
Knecht Job? Wie er ist keiner auf der Erde, ein Mann, unbescholten und recht- 
schaffen und gottesfürchtig und fern vom Bösen.' Und es antwortete der Satan dem 
Herrn und sprach: ,Ist Job denn umsonst fromm? Hast Du nicht umhegt ihh, sein 
Haus und seine ganze Habe, hast Du nicht gesegnet das Werk seiner Hände und 
hast Du nicht ausgebreitet seinen Besitz im Lande? Doch strecke nur Deine Hand 
aus und rühre an alle seine Habe, ob er nicht in Dein Gesicht Dir flucht?' Da 
sprach Gott zu dem Satan: .Siehe, alles was er besitzt, soll in deiner Hand sein, 
nur gegen ihn selbst sollst du deine Hand nicht ausstreckän"' (1, 6•12). 

Daß Gott mit dem Satan verhandelt, fast gleich zu gleich, kennzeichnet das 
Buch als ein Lehrgedicht. Satan schlägt den frommen Job. Job erträgt die 
Schläge. •Bei all dem versündigte sich Job nicht und murrte nicht gegen 
Gott." Sieben Tage und sieben Nächte sitzen die Freunde in schweigender 
Trauer bei dem geschlagenen Mann. Dann aber ist es, als breche *he Seele 
des Dulders auf, und die große Klage beginnt. 



86 Erich Rommerskirch S. J. 

Und es antwortete Job und sprach: •Verflucht d§r_Tag, an dem ich geboren 
wurde, und die Nacht, da man sagte: ein Sohn ist da... Warum bin ich nicht 
im Mutterschoß gestorben, warum nicht aus dem Mutterleib gekommen und 
vergangen? ... Dann läge ich und hätte Ruhe, dann schliefe ich, es wäre mir 
wohl?.." (3,3.. 11.. 13). So klagt das Menschenherz in tiefster Erschütte- 
rung. Und nun bedenken wir, daß, es der Heilige Geist ist, der durch die 
Schrift dieser Klage Worte verleikt. Wir sollen uns also hüten, den Freunden 
des Job gleich, allzu pharisäisch einen Klagenden zurechtzuweisen, sei es, daß 
er in einer Dichtung seine Klage ausspricht, sei es in der Sprache des Alltags, 
die da sagt: •Wie kann Gott so etwas zulassen? Warum muß mir das ge- 
schehen?" Der Herr im Buche Job tadelt dessen Freunde, weil sie allzu 
wenig Verständnis für den Dulder haben und unbedingt seine Schuld fest- 
stellen wollen; vielleicht würde er auch manche Christen, Seelsorger oder 
Laien tadeln, die allzu wenig eingehen auf die Klagen und die oft so tiefe 
Verzweiflung der modernen Menschheit, oder die einön allzu billigen Trost 
bei der Hand haben oder sich wundern, daß die Logik eines kühlen Ver- 
standes für ein wundes Herz noch keine Heilung bedeutet. 

Bald wird die Klage Jobs zur Anklage, zu einem Aufbegehren gegen das 
Verhalten Gottes. Die Freunde sagen ihm deutlich, wie es den Anschauungen 
jener Zeit entsprach: •Dein Unglück muß verdient sein, du mußt eine Schuld 
haben!" Job selber scheint die Ansicht zu teilen, Unglück, zumal Krankheit 
und Aussatz, könne nur durch eine Schuld des Betroffenen verursacht sein. 
Aber anderseits ist er sich doch durchaus keiner Schuld bewußt. Wir haben 
also eine ähnliche Lage wie in dem Roman •Der Prozeß". Durch sein Un- 
glück wird dem Job gleichsam von einer höheren Macht der Prozeß gemacht. 
Er ist unter Anklage gestellt, ja schon im Strafvollzug. Er soll so von den 
unsichtbar bleibenden höchsten Instanzen gezwungen werden, nach seiner 
Schuld zu suchen. Die Freunde spielen die Rolle der merkwürdigen Gerichts- 
beamten des Romans. Job aber protestiert. Er protestiert gegen das gewohnte 
Verfahren mit Leidenden, gegen eine falsche Seelenbehandlung, er pfotestiert 
gegen die überlegene Ruhe der unbeteiligten Frommen. Ja, er protestiert 
gegen Gott: •Reden will ich in meines Geistes Not, will klagen in meiner 
Seele Bitterkeit. Bin ich das Meer, bin ich ein wildes Tier, daß Du mich 
willst in Ketten legen... Du erschreckst mich in den Träumen und durch 
Gesichte setzt Du mich in Angst... Hätt' ich gesündigt, was hätt' ich Dir 
getan, Du, der Menschen Wächter?" (7.11,12 ... 20). Hin und her zwischen 
dem Wissen um eines unbegreiflichen Gottes Gerechtigkeit und dem Bewußt- 
sein der eigenen Unschuld schwankt die Seele des Leidenden. Gott ist •der 
Mann meines Streites". Ein Prozeßgegner, gegen den keiner ankommt. •Wie 
war ein Mensch gerecht vor Gott? Wenn er streiten wollte mit ihm, nicht 
kcjnnte er erwidern ihm eins von tausend... Bin ich ein Sünder, so beachte 
mich, sprich mich nicht los von meiner Schuld. Bin ich ein Böser, wehe mir! 
Jedoch ich bin gerecht und soll doch nicht mein Haupt erheben dürfen" 
(9.2,3... 10.14,15). Gerade das Bewußtsein der eigenen Unschuld, macht 
Gottes Verhalten unheimlich. Gott .ist nicht so, wie er nach menschlichem 
Begreifen sein müßte. Muß man einen solchen Gott nicht ablehnen? •Er kennt 



Prozeß gegen Gott 87 

mei%en Weg, und wenn er midi prüft, so gehe ich hervor wie Gold. An 
seinem Schritt hielt fest mein Fuß, ich achtete auf seinen Weg, nicht wich 
ich ab von dem Gebote seiner Lippen, und mehr als meinen Willen hab ich 
bewahrt die Worte meines Mundes. Doch er ist einzig, wer kann ihn denn 
hindern? Sein Geist begehrt's, so tut er es denn. Denn er vollführt, was mir 
bestimmt, und so wie dieses ist noch viel bei ihm. Darum erschrecke ich vor 
seinem Antlitz und denke nach, so fürchte ich mich vor ihm. Gott hat mein 
Herz verzagt gemacht, und der Allmächtige mich versetzt in Schrecken" 
(23.10•16). • 

Gott aber nimmt wahrhaftig die Klage an. Er stellt sich im Prozeß. Freilich 
ist es der große und gewaltige Gott, der da im Wettersturm antwortet? und 
den Menschen zu Boden'wirft. •Wer ist es, der verdunkelt den Plan mit 
Reden ohne Einsicht? Nun gürte wie ein Held deine Lenden, Ich werde dich 
fragen und du antworte mir. Wo warst du denn, als ich die Erde baute?" 
(38.1-^4). Gott offenbart sich als den absoluten Herrn, weil er der Schöpfer 
ist. Er hat die Erde gebaut, ihre Maße ausgemessen, ihre Ecksteine gesetzt. 
Er ist der Herr, der Mensch darf nicht mit ihm rechten. Er verstummt vor 
diesem Gott in einem Schweigen, das alles hinnimmt. Und es antwortete Job 
dem Herrn und sprach: •Gering bin ich, was soll ich Dir erwidern? Ich lege 
nun auf den Mund die Hand. Einmal habe ich gesprochen, ich will nicht 
wieder Antwort geben, und auch ein zweitesmal, ich will's nicht wieder tun" 
(39.33•35).   * 

Doch es ist nicht ein trostloses Verstummen vor der Herrlichkeit Gottes. 
Gott sagt ja, daß er der Schöpfer sei, also kein böser Geist. Daß er die Erde 
ausgemessen und ihre Ecksteine gesetzt habe. Also kennt er auch das geheime 
Maß aller Leiden und weiß, wie es eingebaut ist in das Gesamtwerk. So 
kann der Mensch sich trösten, daß ihm die Kenntnis dieses Maßes versagt ist 
und er oft nicht zu erkennen vermag, welchen Sinn seine Leiden haben. Ja, 
mehr noch: Wenn Gottes Angesicht aufleuchtet, dann entschwindet alles 
andere und geht unter, dann hören alle Fragen auf, weil der Mensch-ganz 
eingenommen wird von der Schau dieses Gottesangesichtes. Da antwortete 
Job dem Herrn und sprach: •Ja, jetzt erkenne ich, daß Du alles kannst, • 
von allem, was Du willst, Dir nichts verwehrt ist. Wer ist's, der da verbirgt 
den Ratschluß ohne Einsicht? So habe ich es vorgebracht, doch nicht ver- 
standen, zu wunderbar war es für mich, drum habe ich es nicht erkannt... 
Vom Hörensagen habe ich von Dir vernommen, doch jetzt sieht Dich mein 
Auge selbst. Deshalb verwerfe ich es, und es reuet mich in Staub und Asche" 
(42.1•6). 

Wie ein gottgläubiger Mensch, sei es für sich im eigenen Herzen, sei es im 
Namen der Menschheit als Weiser oder Dichter, den •Prozeß gegen Gott" zu 
führen hat, das können wir aus der Offenbarung selber lernen. Gott stellt 
selber die Worte der Klage und Anklage zur Verfügung. Er ist großzügig. 
Wir sind nicht gezwungen, unser Herz zu verleugnen. Der wahrhaft gläubige 
Mensch ist kein Stoiker, der Christ ist kein Buddhist. Aber der klagende 
Mensch muß den Prozeß recht führen. Er muß seine Klage vor Gott bringen. 
Und wenn er Gottes Gerechtigkeit nicht mehr erkennen kann, wenn sein 



88 Erich Rommerskirch S. J. 

Herz zu krank und wund ist für alle Lehren der Weisheit, dann muß ersieh 
mit einem Dennoch hineinwerfen in das Licht des Angesichtes Gottes, das 
die Liebe ist. Dazu muß freilich in seinem Bewußtsein stehen, so wie es bei 
aller Not doch unverrückbar im Bewußtsein des Dulders Job steht, daß Gott 
•mein Freund, mein-Bürge und Zeuge" ist, daß seine Hand mich wundersam 
im Mutterschoß gebildet. hat, daß ich in glücklichen Tagen die Süßigkeit 
seines Bundes erfuhr. Ich darf Gott nicht nur aus •Nachtgesichten" kennen. 
Enden aber muß der Prozeß mit der demütigen Unterwerfung des Menschen 
unter die Hand des absoluten Gottes. Die Lehre des Bushes Job im Alten 
Testament gilt auch für das Neue und nichts darf von ihrer alttestament- 
lichen Wucht genommen werden, daß Gott dem Menschen gegenüber Recht 
behält, und dieser sich beugen muß vor der Herrlichkeit seines Schöpfers. 

Aber seien wir ehrlich! Ist unser Herz ganz zufrieden? Verstummt die 
quälende Frage: •Konntest Du die Welt nicht anders schaffen? Hat Deine 
Hand gezittert, als Du den Menschen aus Erde schufst, daß er so brüchig 
geworden ist, so fragwürdig und zum Bösen geneigt? Nie würde ich es fertig 
bringen, ein Wesen ins Dasein zu rufen, von dem ich vorauswüßte, daß ös 
im ewigen Höllenfeuer (enden wird. Nie würde ich einem Kinde Feuer zum 
Spielen geben. Du aber gibst Deinen Kindern den freien Willen und stellst 
sie vor eine furchtbare Entscheidung. Und gibt es keinen anderen Weg zu 
sühnen als den des Leidens?" Und so sind wir schon wieder geneigt, den 
Prozeß gegen Gott zu eröffnen mit unseren wehen und bitteren. Fragen. Aber 
wir leben nicht mehr im Alten, sondern im Neuen Testament, in der Fülle der 
Zeiten, im Neuen Bund der Hoffnung, der einer Tür gleicht, die sich öffnet 
und schon einen Schein des Lichtes erkennen läßt. Wir leben im Neuen Bund, 
und der steht unter dem Zeichen des Kreuzes. 

Wie? Das Kreuz? Ja, das ist ja das Zeichen eines Prozesses, eines gericht- 
lichen Verfahrens, eines Todesurteiles. Es ist das martervolle Werkzeug einer 
Hinrichtung. Welch ein rätselvolles und doch tröstliches Geschehen ist das! 
Der Herr hört nicht nur die Klage seiner Knechte an, er antwortet nicht nur, 
nein, er läßt sich buchstäblich den Prozeß machen. 

III. In der Fülle der Zeit: auf Golgotha 

Ein ungeheuerlicher Prozeß. Jesus steht, angeklagt, gefesselt vor dem 
Hohen Rat. Düster brennen die Lampen im Saal, in den die verworrenen 
Geräusche der menschenüberfüllten nächtlichen Stadt dringen. Jesus schweigt 
beim ersten Verhör vor Annas, der kein Amt. und Recht zu fragen hat. Er 
schweigt gegenüber den falschen Zeugen, die behaupten, Jesus habe gesagt, 
er könne den Tempel Gottes zerstören und in drei Tagen wieder aufbauen, 
die sich .aber in ihren Aussagen widersprechen. Als ihn der Hohepriester 
kraft seines Amtes fragt: •Ich beschwöre dich bei dem lebendigen Gott, daß 
du uns sagst, ob du der Messias, der Sohn Gottes bist?" d% antwortet er: 
•Du hast es gesagt!" Und dann greift dieser wehrlose, erniedrigte Angeklagte 
nach dem furchtbaren Stab des Weltenrichters: •Von nun an werdet ihr den 
Menschensohn zur Rechten des allmächtigen Gottes sitzen und auf den Wolken 



Prozeß gegen Gott 89 

des Himmels kommen sehen." Jesus wird vom Hohen Rat wegen Gottes- 
lästerung verurteilt. Es nimmt also der Sohn Gottes all das auf sich, wo- 
gegen sich der Mensch so gern empört: Es wird ihm fler Prozeß gemacht. 
Er wird von einer Behörde zur anderen geschleppt. Er soll eine Schuld ein- 
gestehen, die er nicht begangen hat. Das Verfahren läuft ab, unerbittlich, 
in grausamer Mechanik. Das Ende ist eine furchtbare Art der Hinrichtung. 
Was kso der protestierende Mensch in den Schicksalen seines Lebens zu 
erleben behauptet, was sein Gefühl erlebt, das nimmt der Sohn Gottes in 
höchst realer Weise auf sich. 

Von der anderen Seite her betrachtet: Jetzt dürfen wahrhaftig Menschen 
gegen Gott, der Mensch geworden ist, den Prozeß führen. Es'ist ihnen dazu 
Amt und Würde gegeben. Sie erheben genau die Anklage, die Menschen er- 
heben, wenn sie gegen GoU protestieren. •Du lästerst Gott." Lautet nicht so 
die Klage jener, die verzweifelt gegen ihr Leid aufbegehren? •Du, den wir 
erfahren und erleben in den Nöten und Schlägen unseres Lebens, Du, der 
diese erbarmungslose Welt geschaffen hat. Du, auf den doch auch das Übel 
zurückgehen muß, Du. lästerst den Gott, den wir uns erwünschen, den wir 
uns erträumen, der Du sein müßtest, wenn Du Gott wärest." 

Zur nächsten Instanz geht der Prozeß Jesu. Der Herr steht vor Pilatus. 
. Der Vertreter der Staatsgewalt ist also Richter über den Gottessohn. Wieder- 
um nimmt der Herr all das auf sich, wogegen der Mensch protestieren möchte: 
die Schuld wird nicht greifbar: •Er verbietet, dem Kaiser Steuer zu zahlen." • 
•Wir haben ein Gesetz,'nach dem muß er sterben.".-- •Er hat sich zum Sohn 
Gottes gemacht."' Der Landpfleger muß feststellen: •Ich finde keine Schuld 
an ihm. Nichts Todeswürdiges ist ihm nachgewiesen." Und doch beschließt 
dieser Landpfleger: •Ich werde ihn daher züchtigen lassen." Der Prozeß geht 
seinen Gang, und der Herr wird in seinem Räderwerk zermalmt. Welch ein 
unseliges Ineinandergreifen: Da sind Parteien im Lande, Pharisäer und Sad- 
duzäer, Nationalisten und Herodian^r; da haben Pilatus und HSrodes ein diplo- 
matisches Geschäft miteinander; da ist die Stadt-Jerusalem in diesen Oster- 
tagen von einer großen, aufgeregten Menschenmenge erfüllt. Lauter widrige 
Umstände, die mit dem Herrn nichts zu tun haben, und die für sein Geschick 
dennoch verhängnisvoll sind. Er hat gesagt: •Gebt dem Kaiser, was des 
Kaisers ist", und doch heißt es nun: •Er verbietet, dem Kaiser^Steuer zu 
zahlen!" Er ist als Friedensfürst, auf einem Esel reitend, als Zeichen.seiner 
ganz unweltlichen Absich]ten, in die Stadt eingezogen, aber seine Ankläger 
behaupten: •Er bringt durch seine Reden dasT"Volk im ganzen Lande in Aufy 
rühr, von Galiläa angefangen bis hierher." Wie gäbe ihm dies Geschehen 
Anlaß zum Protest. Die Geißelung, die Verspottung, dieses Angenageltsein, 
diese Hinrichtung. Sein Protest aber lautet: •Vater, verzeihe ihnen; sie wissen' 
nicht, was sie tun... Vater, in deine Hände befehle ich meinen Geist." So 
steht das Kreuz vor uns. Nun wissen wir: Der Bote des höchsten Herrn ist 
angekommen. Ja, es ist der Herr selbst, nur er konnte den unendlichen 
Abstand zwischen Gott und Menschen überbrücken, nur er die Wüste unserer 
Schuld durchqueren. Hier ist wahrhaftig die letzte Verhandlung in dem 
Prozeß der Menschen gegen Gott. 



90 Karl Rahner S. J. 

Gott antwortet nicht mehr im Wettersturm. Et wirft uns nicht zu Boden 
mit seinem Wort: •Wer bist du denn...?" Er antwortet im Todesschweigen 
des Kreuzes. Es ist, als bitte Gott uns, zu vergeben, daß wir ihn nicht ver- 
stehen können. Er lädt uns ein, daß wir uns unterwerfen, indem er sich 
selber dem Gesetz des sühnenden Leidens unterwirft. Er geht mit uns diesen 
Weg. In dieses Todesschweigen des Kreuzes hinein begebe sich der leidende 
und klagende Mensch! Es gibt keine Antwort auf deine Frage: •Warum muß 
gerade ich, ich, dieses, gerade dieses Leiden tragen?" Und es gibt keine Ant- 
wort auf die Frage: •Wer bist Du, Gott?", die nicht immer eine neue Frage 
aufwürfe. Ja, auch das Kreuz, an dem der Sohn Gottes stirbt, ist eine Offen- 
barung und doch auch zugleich ein heuer Schleier vor dem Angesicht Gottes. 
Aber hier geht unser Fragen und Klagen in ein tiefes, in ein schmerzlich- 
seliges Schweigen über... Das Leiden bleibt, die Frage bleibt bestehen, aber 
wenn unsere Klage zur Anklage zu werden droht, trifft uns der Blick dieser 
sterbenden Augen, schauen wir dies Herz, das den letzten Blutstropfen für 
uns hergegeben hat, und wir wissen, daß der Herr selbst-in den dunklen und 
quälenden Prozeß unseres menschlichen Daseins eingegriffen hat und spricht: 
•Diesen sollt ihr nicht wieder einsperren. Er kommt zu mir." 

Das Gebet der Schuld 
Von Karl R ,a h n e r, S. J^ Innsbruck1 

•Wenn ihr betet, so sprecht also: Vater unser ....... vergib uns unsere 
Schuld . . . !" Sooft der Christ das Gebet des Herrn spricht, bittet er um Ver- 
gebung seiner Schuld. Täglich und jeden Tag neu. Er betet nicht bloß •pro 
forma" so, nur noch von früher her • von damals, als er noch nicht bekehrt 
war, noch nicht Buße getan hatte, vielleicht noch nicht geheiligt war durch die 
Vergebung aller Sünden in der Wiedergeburt des neuen Menschen im Wasser 
und im Geist, in der Taufe,'er fleht um die Vergebung seiner Schuld, die ihn , 
jetzt lastend drückt, immer und neu. 

Können wir das wirklich? Sind wir nicht die Erlösten, die erlöst aussehen 
sollen; die frohen Erben der Heiligen im Licht, wiedergeborene Kinder des 
Vaters, leuchtende in einer finsteren Welt wie Sterne, Kinder des Erbarmens, 
das neue Volk, die Erben der Verheißung? Und noch einfacher, greifbarer und 
alltäglicher: fühlen wir uns so schuldig, daß wir jeden-Tag •im Geist der Buße 
und mit zerknirschtem Herzen" an die Brust schlagen können: Herr, sei mir 
armen Sünder gnädig? 

Gewiß: Der Christ von heute macht nun einmal im allgemeinen sein per- 
sönliches Christwerden erst nach seiner Taufe durch. Die Taufe steht 
für gewöhnlich am Anfang seines Lebens, • die Sichtbarkeit des Erbarmens 

1 Die folgenden Ausführungen suchen den katholischen Sinn des lutherischen 
•simul iustus et peccator" (Gerechtfertigter und Sünder zugleich), demzufolge auch 
der erlöste Christ trotz seiner Rechtfertigung durch Christus täglich in wahrer Reue 
und Zerknirschung um Vergebung seiner Schuld bitten kann und muß, auch dann, 
wenn er sich keiner aktuellen Schuld bewußt ist, herauszuarbeiten. (Schriftleitung) 




