90 ' Karl Rahner S J.

Gott antwortet nicht mehr im Wettersturm. Er wirft uns nicht zu Boden
mit seinem Wort: ,,Wer bist du denn...?* Er antwortet im Todesschweigen
des Kreuzes. Es ist, -als bitte Gott uns, zu vergeben, da3 wir ihn nicht ver-

. stehen koénnen. Er lidt uns ein, da wir uns unterwerfen, indem er sich
selber dem Gesetz des siihnenden Leidens unterwirft. Er geht mit uns diesen
Weg. In dieses Todesschweigen des Kreuzes hinein begebe sich der leidende
und klagende Mensch! Es gibt keile Antwort auf deine Frage: ,Waruth muf
gerade ich, ich; dieses, gerade dieses Leiden tragen?“ Und es gibt keine Ant-

- wort auf die Frage: ,,Wer bist Du, Gott?“, die nicht immer eine neue Frage
aufwiirfe. Ja, auch das Kreuz, an dem der Sohn Gottes stirbt, ist eine Offen-
barung und doch auch zugleich ein heuer Schleier vor dem Angesicht Gottes.
Aber hier geht unser Fragen und Klagen in ein tiefes, in ein schmerzlich-
seliges Schweigen iiber ... Das Leiden bleibt, die Frage bleibt bestehen, aber

~wenn unsere Klage zur Anklage zu werden droht, trifft uns der Blick dieser
sterbenden Augen, schauen wir dies Herz, das’ den letzten Blutstropfen fiir
uns hergegeben hat, und wir wissen, daB der Herr selbst-in den danklen und
quilenden ProzeBl unseres menschlichen Daseins eirigegriffen hat und spricht:
,Diesen sollt ihr nicht wieder einsperren. Er kommt zu mir.“ -

Das Gebet der Schuld

Von Karl Rahner, S.J,, Innsbruck!

»Wenn ihr betet, so sprecht also: Vater unser . .. .. \;ergib uns unsere
Schuld . . . !“ Sooft der Christ das Gebet des Herrn spricht, bittet er um Ver-
gebung séiner Schuld. Téglich und jeden Tag neu. Er betet nicht bloB ,pro
forma*“ so, nur noch von friither her — von damals, als e? noch nicht bekehrt
war, noch nicht Bufle getan hatte, vielleicht noch nicht geheiligt war durch die
Vergebung aller Siinden in der Wiedergeburt des neuen Menschen im Wasser

und im Geist, in der Taufe, er fleht um die Vergebung seiner Schuld, die ihn,

jetzt lastend driickt, immer und neu.

Koénnen wir das wirklich? Sind wir nicht die Erlosten, die erlost aussehen
sollen; die frohen Erben der Heiligen im Licht, wiedergeborene Kinder des
Vaters, leuchtend in einer finsteren Welt wie Sterne, Kinder des Erbarmens,
das neue Volk, die Erben der VerheLBung? Und noch emfacher, greifbarer und
alltiglicher: fithlen wir uns so schuldig, daB wir jeden Tag ,,im Geist der BufBe
ur}d mit zerknirschtem Herzen“ an die Brust schlagen kénnen: Herr, sei mir
armen Siinder gnadig? '
~ Gewifi: Der Christ von heute macht nun einmal im allgemeinen sein per -

sénliches Christwerden erst nach seiner Taufe durch. Die Taufe steht
fiir gewdShnlich am Anfang seines Lebens, — die Sichtbarkeit des Erbarmens

1 Dje folgenden Ausfithrungen suchen den katholischen Sinn des lutherischen

»Simul iustus et peccator” (Gerechifertigter und Siinder zugleich), demzufolge auch
der erloste Christ trotz seiner Rechtfertigung durch Christus téglich in wahrer Reue
und Zerknirschung um Vergebung seiner Schuld bitten kann und muf, auch dann,
wenn er sich keiner aktuellen Schuld bewuft ist, herauszuarbeiten. (Schriftleitung)



-«

Das Gebet der Schuld 91

des Herrn steht am Anfang der Wege seines Lebens, noch ehe er begonnen hat.

' Und wer weiB, was Gottes Sache und was die des Menschen ist, der wird das
gerechtfertigt finden. Aber damit ist dem Menschen das Laufen, der Kampf
und die Anfechtung durth die Michte der Finsternis nicht abgenommen. Es
ist ihm nicht erspart, sondern hohe und entscheidende Aufgabe seines Lebens,
das, was er seit der Taufe ist, — zu werden: ein Christ. Das heiBSt aber: mit
. Geist und Herz, in der Entscheidung seines innersten Wesens Gott zu begegnen,
dem Gott vernichtender Majestit, dem Gott der richtenden Gerechtigkeit, dem
Goft der unbegreiflichen Erbarmung und Gnade, dem Gott, der aufschien im -
Antlitz Jesu, der sich kundtat am Kreuz und in dem Menschen, der erhoht zur
Rechten des Vaters seinen Heiligen Geist ausgieBt tiber alles Fleisch.

In diesem Drama der Begegnung zwischen Gott und Mensch, das erst nach
der Kindertaufe anhebt und iiber eine Ewigkeit entscheidet, kann es auch fiir
den getauften Christen einen Akt geben, in dem er fern von Gott 1‘1 der Eitel-. -
keit seines Herzens wandelt, ein Mensch der Erde ist, ,Fleisch“, ein ,anstén;
diger“ Mensch vielleicht, sehr ordentlich (der nie mit der Polizei oder der
billigen Alltagsmoral, die so tolerant ist, in Konflikt kommt), der aber auch
nichts ahnt von der verzehrenden Heiligkeit Gottes, der schuldig-unschuldig
das Gebot des Herrn,-an dem Tod und Leben hiéngen, tibertritt, und Gott vor-
schreibt, wie ernst, d. h. inernst er zu nehmen habe, was so das Leben des
Menschen ausmacht: den Sturm und Drang der Jugend, die’im reifen Alter
von der Realit4t des Lebens abgezwungenen Kompromisse zwischen dem, was
man sein sollte und dem, was man meint, — eben leider unvermeintlich —

_sein zu ,miissen”, die Jahre, wo' man sich einmal (,ich weifl selber nicht, wie
es ging“) vom kirchlich_en'Christentu” ~wegentwickelt” hatte, wo der Glaube
usw. — man meint es nur achselzuckend feststellen zu konnen als eine Tat-
sache, die passiert, nicht aber entschieden wurde — einfach nicht mehr ,da
war“. Dann aber mag der nichste Akt erfolgt sein in diesem Drama (derjenige,
der sich in alter Zeit vor der Taufe ereignete): die Gnade Gottes, die zugleich
Gericht ist, {iberfédllt den Menschen, entlarvt ihn, zeigt ihm selber, wer er ist
{er hat es ja ,im Grunde“ — des verleugneten Herzens ndmlich — immer
gewuBt): ein Siinder, der in seinem bisherigen Leben die Finsternis mehr ~
liebte als das Licht, der sanft und ohne Aufsehen vor sich selbst zu machen,
leise, leise (than darf nichts merken), so ganz nebenbei die Mallstibe seines
Gewissens so zurechtbog, dal} sie nicht mehr richteten, — ein Siinder, dem es
,,il‘Q Grunde genommen“ ganz recht war, wie er wurde (ohne sein Zutun natiir-
lich), der (wie man im , Traum* — was kann ich dafiir? — den Wecker ab-
stellt,-um unschuldig verschiafen zu konnen) lautlos auf der Flucht vor Gott
war (ach, man kann es bei ihm ja auch nicht aushalten; das aber ist doch der

~ einleuchtende Béweis, daB er nicht ist oder ganz anders zu denken ist als jener,
vor dem man flieht). ‘

Je einiger der Mensch mit sich zu sein schien, um so mehr erscheint ihm dies’
jetzt, unter dem richtenden Licht Gottes, nicht mehr als ein Beweis seines
bisher guten (wenn vielleicht auch ,objektiv“ irrigen) Gewissens, sondern als
Beweis, wie tief seine freie, wahrhaft schuldige Siinde im Kern seines Wesens



92 " Karl Rahner S.J.

ansetzte; so tief eben, daB nichts mehr im Innern horbar Widerspruch erhob.
Da8 er dieses , Licht“ nicht immer hatte, erkennt er nicht als Entlastungsgrund
fiir sein bisheriges Leben, sondern als Zeugnis wider sich, wie sehr er die
Finsternis geliebt, so dafl er das gotthche Licht, das doch jedem leuchtet, nicht
mehr sah. Vielleicht wehrte sich ein solcher Mensch noch eine Zeitlang; viel-
leicht ,verteidigte er noch eine Weile sein ,gutes Gewissen'“, vielleicht kehrte
er das.neue Licht sogar noch zum Vorwurf gegen Gott: — warum hast du mir
es nicht friiher gezeigt, statt zu bekennen, daBl e r es nicht sehen wollte; viel-
leicht versuchte er noch, um von seinem bisherigen Leben sich nicht eigentlich
verurteilend. lossagen zu miissen, eine ,einheitlich“ durchgingige Linie seines
Lebens zu retten (wenn er jetzt auch ,zu anderen, neuen, besseren Einsichten
gekemmen sei”), indem er Ausfliichte versucht, er habe es immer gut gemeint,
wenn auch nicht immer gerade gut getroffen, er habe sich zwar gewandelt,
- aber unme}; nach dem Gesetz, nach dem er angetreten, dem er ,,elgenthch“
gloch nie ungetreu gewesen sei.

Aber wenn das siiie und brennende L1cht Gottes, das Wahrheit Gottes (nicht
des Menschen) und Liebe ist, unerbittlich (0 Gnade Gottes, unberechenbar!)
r1chtend welterleuchtet dann gibt der Mensch- nach, nein, dann wird der
.Mensch stark, er findet (W1e sollte er es aus sich kénnen?) den Mut, sich selbst,
die innerste Mitte seiner falsch entschlossenen. Freiheit, loszulassen, zu ver-
werfen, e in e Sache zu machen mit dem Rlchter der ihn verurteilt (er weiB,
daf dieses Gericht das Erbarmen Gottes ist), zu gestehen, da8 er ein Siinder
ist: ein Siinder, ein Schuldiger, nicht einer, der es bisher nicht besser wubte,
nicht einer, der nun aber im Lauf sejger Entwicklung zu besserer Einsicht
kam, nicht einer, der es schon immier eigentlich im tiefsten Herzen gut meinte.
Sondern ein Siinder: einer, der es im tiefsten Herzen schlecht meinte, einer,
der nach Kriften die offizielle Buchfithrung des sogenannten guten Gewissens,
in der allein er selbst bei Tage las, schon so fiihrte, da8 sich nichts Belastendes
daraus ergab (aber sie war doch gefélscht, von ihm gefdlscht, das gesteht er
jetzt ein), ein Siinder, der verga8 (o ja nattrlich ,zuféllig vergaf®), weil er
nicht wissen wollte, dal das bose Herz die guten Griinde des Verstandes (,die
intellektuellen Schwierigkeiten“) lieferte, der mit seiner Veranlagung nicht
fertig wurde, weil er im ,Grunde® mit ihr sich verbiindet hatte, schon langst,
bevor sie ihre Einzelforderungen anmeldete und auf deren Erfiillung drang,
ein Sunder, der moralische Riickzugsgefechte ausfiihrte, damit d1e Kapitula-
tion nicht als offene Feigheit eingestanden zu werden brauchte, ‘ein Siinder,
- der den Samen Gottes aus dem Acker seines Herzens von den Zugvigeln dieser
Zeit sich willig stehlen lieB8, weil er im Grunde nur zu gern davon dispensiert
sein wollte, Friichte zu bririgen; ein Siinder, der so geschéit war, daf} dié Prin-~.
zipien seiner Moral von Fall zu Fall immer fabelhaft (und wenn sie durch
»himmlische Erleuchtung” geliefert werden muSten) mit dem harmonisierten,
was man jetzt eben tun wollte, ein Mensch, der auch zu Gott sagen konnte:
rate mir, aber rate mir nicht ab, der handelte wie die ,ansténdige“ Dirne: ich
bin bereit — wenn du mir durch ,,Vergewaltlgung“ auch noch ein gutes Ge-
wissen zur Lust besorgst. 5



Das Gebet der Schuld . 93

Mein Gott, wenn der Mensch unter Deinem Licht zugibt, daB dieses irfyste- :

rium der Bosheit in seiném Herzen sich zugetragen hat, wenn er es zugibt,

-nicht fragend, wie es moglich ist, sondern bekennend, daB er selbst es getan,

wenn er mit Dir redend nicht ,,ablenkt, wie das Weib am Jakobsbrunnen, von
seinef eigen en Schuld auf die allgemeine Schuldigkeit, wenn Deine Gnade

es moglich macht, daB der Siinder sich lossagt von sich —, welches Wunder -

Deiner Gnade, das keine ,,Umschichtung” im Persongefiige erklirt! Dann flieht
er wirklich von sich zu Dir, dann nimmt er fiir Dich gegen sich Partei, dann
behauptet er nicht mehr sich, sondern Deine heilige Herrlichkeit, dapn ist er
schon bei Dir (getragen iiber den Abgrund durch Deine Gnade), und sein
Gericht iiber sich ist Dein Erbarmen iiber ihn, dann liebt er schon Dich (wie
sollte er sich hassen kénnen, wenn er Dich nicht liebte?), dann ereignet sich
eben das einfache Wunder aller Wunder, dgf der Mensch Deine heilige Liebe
mehr liebt — obwohl nein w e il sie Deine ist —. als sein eigenes verschlos-
senes Ich, in demer finster gefangen safl —, dann betet er wirklich: Vater, vor
Dir und gegen Dich habe ich gesiindigt, vergib mir meine Schuld!

.

Solches Gebet gibt es. Aber ist damit die Frage gelost von der wir aus-
gingen, die Frage, ob der Erléste tdglich das Ggbet der Schuld sprechen
koénne, ehrlich und ohne Ubertrexbung'? Ist.die Frage fiir uns a 11 e geldst und
fiir jeden Tag? Nun wird man sagen kdnnen, daB wer s0 aus der Finsternis in
Gottes Licht erlost wurde, immer aufs neue sein mea culpa sprechen wird und
dies die Form ist, in der er als der erléste, der befreite und frohe Siinder
Gott seine Liebe gesteht. Denn wenn Gott seine Gnade schenkt, bleibt sie ja
seine, und der wahrhaft Begnadete, der von sich Freig'ewordene, der liebende
Erloste reifit sie nie so an sich, als ob sie von Rechts wegen und selbstverstéind-
lich sein eigen wire. Die Gnade bleibt Gnade, die immer am ewig neuen Wun-

der von Gottes Liebe hiingt, die nie als ,Ding* von dieser freien Herzens- ..

- neigung Gottes abgeldst werden kann; und nur als Gnade ist sie des Menschen

neues Leben — Gnade aber ist sie nur solange, als sie immer aufs neue als
begnadigender Kufl des Verzeihens Gottes empfangen wird, Gnade nur, so-
lange der Mensch also gleichsami immer aufs neue (aufs neue? aufs alte! was
besagt in diesem Akt, der {iber ein ganzes Leben verfiigt, das Hinterein-
ander der Zeit?) von Gott mitten aus den dunklen Tiefen seiner Schuld wie in
einem dauemden schwebenden Ubergang emporgeheben wird. Ich nenne mich
immer Siinder (koénnte man, ein‘Wort Augustins variierend sagen), spricht
der Mensch i m m e r, weil Du mir immer sagst: Kind meiner Liebe. Und wie
Dein schopferisches Wort meines Liigen straft\(Dein Kind, o Gott, ist
kein Stinder), aber eben Deine, nicht meine Wahrheit ist, so ist es nur solange
wahr, als ich Dir immerdar m eine Wahrheit gestehe: ,,Herr, erbarme Dich
meiner!“ — Vielleicht ist damit die Frage eigentlich beantwortet. Aber damit
wir sie begre1fen ist noch einiges zuvor zu sagen und zu erginzen.

Wenn man die Tradition befragt (oder sie wenigstens nur so obenhin ver- .

hért), kénnte man auf unsere Frage antworten: der gute Ch;'lst betet téglich
um die Vergebung seiner téiglichen Fehler und Schwichen. Diese haben ihn



94 - Karl Rahner S. J.

zwar nicht von Gott getrenns — er lebt auch mit diesen Siinden als Kind und
Hausgenosse Gottes —, aber immerhin: auch diese ,laBlichen“ Siinden sind .
Siinden. Wenn kein Wunder der Gnade geschieht, f4llt er siebenmal des Tages
in sie, und darum kénnen auch die ,Heiligen* nicht nur demiitig, sondern in
Wahrheit — veraciter et humiliter — sprechen: vergib uns unsere Schuld (vgl.
Denz. 106—108; 804, 833). Das alles ist wahr — aber ist dieses Wahre alles?
Nicht-als ob man die ,leichten, die ,]4Blichen“ Siinden leicht nehmen sollte,
als sei es, weil sie ,leicht® sind, nicht gewichtig genug, um ihre Vergebung zu
bitten. Wir werden gleich noch zu sagen haben, warum und wie schwer der
Christ die leichten Siinden (,leve“ sagen die Moralisten richtig und doch er-
schreckend seltsam) nehmen miisse.

Aber ist damit das tagliche Gebet des Christen, des guten Christen im -
Stande der Gnade hinreichend geleutet? Kann er ihretwegen als solcher -
wirklich aus Herzensgrund sprechg.n. vergib mir meine Schuld (meine gréte
Schuld, sagt er sogar!), kann er ehrlich so sprechen? Ach, auch in dieser Rich-
tung kann man unehrlich sein, viele und groBie Worte machen, die der Herr
im Gebet verabscheut. Denn setzen wir voraus, es handle sich um wirklich
ldBliche Siinden (und setzen wir, wie die Kirche immer lehrt, voraus, da8l es
solche gibt); dann ist es elnfach wahr, daB solche nicht jener innersten Mitte
des Menschen entsprmgen, wWo er ganz einzig, ganz gesammelt er selber ist
und wo er darum iiber sich und sein ewiges Geschick entscheidet, daf sie viel-
mehr irgendwie &uBerlicher sind (so ,verriterisch® fiir das Innere sie sein
mogen und so ,,ganz freiwillig® im Sinne einer formalen Freiheit sie gewesen
sein mégen). Dann kann man sie aber als solche in Wahrheit auch nicht ,inner-
licher“ bereuen, nicht tiefer sich zu Herzen nehraen, als sie §elber waren. Die
Reue streng als Gegenbewegung des Herzens gegen die l4Blichen Siinden kann
nicht zentraler im Personkern entspringen, nicht existentiell radikaler sein
wollen, als die 148lichen Siinden waren und es ,verdienen“. Der Versuch, sie
ernster zu nehmen, fiihrt zur Unehrlichkeit oder einer verderblichen Uber--
anspruchung der seelischen Moglichkeiten oder zu einer Unterschiitzung des.
Abstandes zwischen schwerer und lidBlicher Siinde, die' darum gefdhrlich ist,
weil sie den Menschen (der ja die liBlichen Siinden nie ganz meiden kann und
so irgendwie faktisch doch an sie Jgewohnt® ist) dazu verleiten kann, die
schwere Siinde, die er in einer Perspektive mit der laBlichen sieht, auch
nicht ernster zu nehmen als jene. (Wer die Beichtpraxis mancher Christen
kennt mit ihrem gleichmiBig wahllosen Bekenntnis schwerer und léBlicher:
Siinden, der weiB}, daB diese Gefahr nicht blo8 die theoretische Konstruktion
rechthaberisch-tiiftelnder Theologie ist). Man kann die 148lichen Siinden (man
beachte, wir sprechen immer noch und blo8 vorliufig von ihnen als solchenl)
bedauern, man kann sie verbessern, man kann an ihnen ablesen, wie wenig
noch die (hoffenthch) letzte Haltung auf Gott hin den ganzén Menschen ergrif-
fen und alle seine Instinkte und chaotischen Antriebe in das eine Bild des
neuen Menschen integriert hat, man kann erschreckt in ihnen Anséitze zu einer
Charakterentwicklung ablesen, die zu fiirchten gibt (auch um das Heil), man
kann an ihnen den Abstand ermessen, der uns noch von jenem Ziele trennt,



Das Gebet der Schuld 95

das Geist und. F] e1sch in seliger Harmome alles umfassender -und ein-
schmelzender Liebe in Gott ihrem Heiland jubeln 148t, man kann sie verwer-
fen, weil sie .gegen“ den Willen Gottes, oder wie Thomas lieber sagt, ,ab-
seits* vom Willen Gottes sind, man soll den Mangel an’eifernder Gottesliebe,
der sich in ihnen ausspricht, in neuem Aufschwung des Herzens zu iiberwin-
den suchen; aber wenn wir uns ihretwegen das lebendige Wort Gottes: du bist
ein Siinder, wie ein zweischneidiges Schwert bis zur Scheidung von Geist und
Seele, Mark und Bein, bis ins innerste Herz drlngen lieBen, dann trife dieses
scharfe Wort, das unsere tiefsten Gesinnungen tédlich richtet, in diesem Fall
doch eine Stelle, wo d i e s e Siinden gar nicht sind. Nein, der Ernst des Wortes:
vergib uns unsere Schuld, auch wenn es die im Geist Wiedergeborenen beten
und der Tonfall, in dem es die Heiligen sprechen (ur}ter Trénen, in Furcht und
Zittern) ist anders, als daB damit blo8 die ,leichten“ Stinden réin in sich als-
solche gemeint seien, sowie sie die Moraltheologie niichtarn und recht ver-
steht und unvermeidlich, aber gefihrlich aus dem seelisch-personalen Gesamt-
geschehen ,abstrahierend” heraus1sohert
Aber, was meint dann das Wort wenn,es von den Heiligen im Ernst gespro-
chen werden kann, und mit ihm doch nicht einfach die tiglichen Fehler und
Schwiichen, der Tribut an die Enge und Begrenztheit, an die nie ganz restlos
in die letzte Haltung des Menschen integrierte Triebhaftigkeit, gemeint sind?
Bevor wir iiber das schon Gesagte hinaus auf diese Frage eine noch genauere
Antwort versuchen, ist zwar noch zu sagen, was flir eine katholische Lehre
tiber Stinde und Rechtfertigung nicht gemeint sein kann, wenn der Mensch
sich immer als Siinder bekennt. Der Mensch kann (so haben wir es zu beschrei-
_ben gesucht) von Gott tiberfithrt werden, daf er ein Stinder ist, dafi-er selber
(dieser hier, gerade er, nicht so der Mensch im aligemeinen und iiberall) ge-
stindigt hat, sich selbst gegen Gott geschieden hat (natlirlich ihdem er es, sich
selbst betriigend, gleichzeitig auch gar nicht wahrhaben will), da8l er selbst,
jenes einmalige, hinter nichts anderes sich verstecken” kénnende, an nichts
anderes seine Verantwortung abschieben kénnende, in kein Allgemeines fliich-
ten kénnende Ich, es getan hat und sonst niemand. Das ist fiir dieses Ich das
Entsetzlichste, weil es selbst, es ganz allein, unausweichlich schuldig gesprochen,
sich von diesem Schuldigen nicht distanzieren kann (es-sei denn, es fliichte von
sich weg zu Gott) und doch sich selbst verurteilen soll. Und darum versucht
es alles, auch die sublimste List, um sich zu retten.
Um die Siinde kleiner zu machen, macht der Mensch sie groBer, so groB daB
sie wieder ungefihrlich wird. Er sagt nicht: ,ich* “(ohne Blick auf alle und
. jeden) habe vor Dir gestindigt, ich habe es g e t a n, sondern der Mensch (immer
und iiberall) ist siindig, ist immer und in allem siindig, ist radikal bése, ist
immer und tiberall, so er Dir, o Gott begegnet, schon dadurch, daB er ein Sohn
Adams ist, bose, siindig, von Dir getrennt; alle und jeder — und somit auch
- ich — haben immer und iiberall und von vornherein, schon ehe wir es recht-
wissen, wie w1r angefangen haben, uns immer schon gegen D1ch entschieden
vorgefunden; man kénne diesér Schuld gar nicht entflichen (obwohl sie natiir-
lich Schuld bleibe), ja der Versuch dazu sei die letzte Hybris des Menschen, der



96 ‘ Karl Rahner S.J.

si¢ch aus eigener Kraft vor Gott rechtfertigen wolle, der eben nicht bekennen
wolle, daB er unausweichlich ein Siinder sei. So macht der Mensch die Siinde,
dieer begangen hat in seiner je einmaligen, eigenen_ Geschichte, an einer ganz
bestimmten Stelle, in seinem eigenen EntschluB und auf. eigene Verantwor-
tung —, zu einem allgemeinen Konstitutivum seines faktischen Wesens, zur
»Erbstinde” (die es zwar auch gxbt hinter die aber seine eigene Siinde sich
nicht verstecken darf), oder zu einer wenigstens weiter nicht mehr  verwunder-
lichen Erscheinungsweise der Siindhaftigkeit so im allgemeinen und ganzen.
Er radikalisiert scheinbar die Siinde, er macht sie so allgemein, er setzt sie so
friith, noch vor der in Wirklichkeit doch nach riickwirts unauflésbraren Ta't
desj je einmaligen Ichs an, daB er sehr leicht allen befehlen kann: bekennt euch
als Siinder. Aber im Chor aller versteckt sich der eirizelne, und (ob man will
.oder nicht) das Bekenntnis je meiner einmaligen Schuld verwandelt sich in
einen lyrisch allgememen, in Moll gehaltenen Klagegesang iiber die ,,M1sére“
des Menschen.
So ist es aber in Wahrheit nicht. Es gibt so sehr die ,jemeinige* Schuld als
T a t des einmal einzelnen (so sehr der Sohn Adams an der Last seines Vaters
trégt); daB man nach katholischer Lehre nicht nur mit der Méglichkeit
" rechnen darf, sondern mu 8, daB sie dieser oder jener einzelne nicht be-
gangen hat, daB jeder einmal Gerechtfertigte bekennen mu8, daB er sie nicht
begehen muB, daf er sie vermeiden kann, da8, wenn er sie dennoch begangen
hat, e r sie g e { a n hat, so sehr, dag jede ,tiefere* Erklirung dieses: ,ich habe
gesiindigt” (nicht nur ,ich bin ein Siinder”) der Anfang einer Flucht vor dem
Geheimnis der Bosheit des je eigenen Herzens ist. Welch radikale Demiitigung
" liegt fiir die Siinde des Menschen darin: i ¢ h habe sie begangen; nicht jeder-
mann ist ,im Grund*“ (auch nicht vor Gott!) ,;s0%; andere haben gerade nicht
gesiindigt, sondern i ¢ h, ich eigentlich immer allein und fiir mich. Das einzige,
das der Mensch fiir sich ,selbst“ in Anspruch nehmen darf, ist die Siinde, seine
Siinde. Und dieses einzige — muB er verwerfen. Dann allein ist er in der
Wahrheit. Erst wenn wir dies begriffen, ergnffen haben, wissen wir, was die
Kreatur ist. So ,selbst-los* sein kann man nur, wenn diese ,,Selbstlos1gke1t“
verschlungen wird durch die Liebe zu Gott. .

Wo diese personale, je einmalige Schuld nicht begangen wurde, wo jemand
faktisch ,,das hochzeitliche Gewand der Taufgnade” unverloren vor den Richter-
‘stuhl Christi bringt, ist dennoch alles Gnade, reine, ja gréBere Gnade. Nicht
nur, weil die Gnade des géttlichen Lebens, die der Kreatur geschenkt.
wird, immer radikal ungeschuldet ist, nicht nur, weil sie d e m Menschen ge-
schenkt wird, der als Sohn des siindigen Stammvaters erst recht keinen An-
spruch mehr darauf hatte, sie vielmehr einzig der erlésenden’ Tat Christi
danken muB, sondern auch und vor allem, weil jede Entscheidung, in der die
Gnade Gottes verlorengehen konnte, selber Gnade Gottes ist, gerade
insoferne sie rechte und gottgewirkte Tat der Freiheit war. Darum ist auch
der Nicht-gesiindigt-habende ein rein aus Gnade Geretteter, ein iiber dem
Abgrund seiner moglichen Schuld Schwebender, iiber dem nicht er sich hilt,
~ sondern Gott, wenn auch s ein Halten in unser er Freiheit zur Erscheinung



~ Das Gebet der Schuld - N 97

'kommt. Insofern ist auch der ,,von Anfang an in der Liebe Bleibende* (\}vie
Irendus sagt) reiner Lobgesang der Herrlichkeit gottlicher, unberechenbarer
Gnade, — ist einer, der, wie der verderbteste Siinder, immer nur bei Gott ist,"

" indem er von sich und den Méglichkeiten einer Schuld weg immer aufs neue,
dauernd zu Gott flieht. ,Was hast du, das du nicht empfangen hittest?“ Je-

“mehr er hat, um so mehr ist er alles Gott schuldig. Und die lauterste Unschuld
ist die groBSte Schuld bei Gott. Und diese Schuld kann nur bezahlt werden in
dem Lobpreis der unaussprechlich reinen Gnade, in dem der Mensch bekennt,
daB alles restlos Sein Werk ist-und sonst nichts: sola gratia.

Aber wenn es solche Menschen geben kann (wenigstens k a n n) — niemand
weifl (auBler dem Falle der demiitigsten Magd und Mutter des Erlosers) sicher,
ob. und wieviele es wirklich sind, nur Gott weiB, wie Er erlést — wiekann
dann j i eder sagen: ich bin ein Siinder?

Wenn keiner sagén darf, er habe keine Siinde (wie i immer auch 1Jo01,10 zu
erkliren sein mag), muBl er danr sagen, er habe die Siinde, er habe sie
getan? Und wenn er sie nicht findet? Ist er dann notwendig und immer un-
ehrlich, ein verstockter Ligner vor Gott, der nicht gestehen und sich ergeben
will? Ist es dann immer und notwendig der feige Stolz und die stolze Feigheit,
die Gott nicht gegen den Menschen recht geben will? Oder gibt es auch ein: ich
richte mich nicht, nach beiden Seiten, — und.kann es auch vorlaute Anmaung -
sein, einfach schnell und gar zu bereit zu sagen: ich habe die Siinde get an
{damit man endlich Ruhe habe vor dem, der ja doch immer Recht behalt)"

~Es gibt natlirlich Fille — ach es gibt-sie wohl unzihlige Male —, wo der

*Mensch schlicht und ehrlich sagen mu8}: ich habe gestindigt; wo dieser Satz nach’
»menschlichem Ermessen®, im Bereich des menschlichen Handelns und seiner
. Kohsequenzen vor der Welt und vor der Kirche, ifn Spruch des eigenen, von
Gottes Wahrheit tiberfiihrten Gewissens, allein den Sachverhalt, die Wahrheit
des Menschen ausspricht, Und dann muB sie gesagt werden: vor Gott-und der
Kirche, unerbittlich und ehrlich; dann ist dieser-Satz die einzig redliche Formel
der die Gnade preisendén Confessio des Menschen. Aber wenn diese Formel
nicht méglich ist (und es ist, wie schon gesagt, nicht von vornherein sicher-und
darf nicht von vornherein als sicher geltend behauptet werden, daB sie jedem
. einma] gerechtfertigten Menschen nachher als Feststellung einer neuen Siin-
dentat moglich ist), ist dann die Ablehnung einer solchen Formel, um der Red—
lichkeit des Menschen und der Ehre Gottes willen, nicht auch schon ein Sagen,
daB man k ein Siinder sei? Nein. Wenn ich mir keiner schweren Schuld be-
wuBt bin, bin ich dann schon vor Gott gerechtfertigt (vgl. 1 Cor 4,4)? Wenn
ich, die Gnade Gottes preisend (zitternd und zégernd), zu sagen wage, daB ich
mir keiner Schuld bewuBt bin, sage ich. dann anmaBend zu Gott: ich bin
gerecht vor Dir? Kann der Mensch nicht niichtern und sachlich — auf sich
blickend — sagen: ich habe den guten Kampf gekdmpft, den Glauben und die
Liebe bewahrt, und doch — seine Augen zu Gott erhebend — niedersinken: -
wenn Du der Siinden willst gedenken, Herr, wer wird vor Dir bestehen?

Wer weiB, was im Menschen ist, auBler Gott? Wer kann letztlich sagen,
ob seine Selbstlosigkeit nur eine raffinierte Form seines Egoismus ist oder
echt, ob seine Milde die Schwiche des Feigen oder die Selbstlosigkeit. des

7



98 Karl Rahner S.J.

Starken, ob seine Reinheit im Grunde die lautere Liebe oder die Gehemmtheit
des Triebschwachen, ob sein Glaube das groBie Vertrauen auf den wahrhaftigen
Gott ist oder Feigheit, die eine Sicherheit des ,fiir alle Falle* sucht; ob die
Ehrenhaftigkeit Liebe zur Gerechtigkeit oder zivile Dressur ist? Wer die
dunklen Michte in der Tiefe seines Wesens ahnt, wer in seinen tiglichen Siin-
den erfihrt, daB alles in ihm méglich ist (d ur ¢ h ihn méglich ist), wer kann
dann noch mit letzter Sichierheit zu sagen wagen, dafl sein ,Ich“ (das handelt,
entscheidet und vor Gott die letzte Verantwortung trigt) in diesem fiir uns
unscheinbaren Dunkel sich widersprechender Michte gerade mit dem sich
identifiziert hat, was fiir Gott gegen die Finsternis Zeugt und kampft? Wer
will sagen — dort, wo er vor Gott, nicht wo er auf dem irdischen Markt des
Lebens steht, — ob das Gute in ihm das Feigenblatt seiner »Schande,‘seines
Bosen in ihm ist, oder das Bose der noch nicht ganz vernichtete Feind eines
entscheidend doch schon siegreichen Guten? Wer will eindeutig sagen, was
das ,Eigentliche“ in seinem armen zerfallenen Herzen, er selbst ist: die Sehn-
sucht nach der stirkeren Liebe Gottes oder der uneingestandene bitter-bgse -
Groll iiber die ufigemessenen Anspriiche diesér Liebe? Ach, wir kénnten doch
nur eindeutig reden, wenn wir die wahre Eindeutigkeit unserer Person, die es
gibt und die Gott sieht, auch greifen kénnten. Aber eben dies kénnen wir
grundsatzhch nicht, Wer weil, dal die sublimste Giite gerade die Voraus-
setzung einer sie mit. der Schnelhgkelt eines Blitzes pervertierenden Bosheit
sein kann, daf das Paradies der Ort des tiefsten Falles ist,"da man Gottes
Boten ablehnen kann, um Gott einen Dienst zu erweisen, dafl man das Zeugnis
seines Sohnes wie eine Gotteslisterung héren kann — wird der vor Gott
sagen: ich bin gerechtfertigt vor Dir? Zumal seine taglichen Siinden ihn i immer
wieder tberfithren, wie zwejdeutig er ist, und er weiB, da auch kleine Dlnge
sehr tief sitzen, sehr aus dem Letzten entspringen kénnen und die radikalste
Bosheit es nicht immer nétig hat mit viel éclat nach auBen ihre Anwesenheit
zu demonstrieren? Oder wird der Mensch nicht viel lieber sagen (auch wenn
er sich keiner Schuld bewuBt ist): ich bin ein Si{inder? Wie anders.soll er kurz
und einfach seine Wahrheit {iber sich zusammenfassen als so; wie anders
sagen, was er (abziiglich der Gnade Gottes, die immer G ot t e s Gnade bleibt),
an sich ist? Immer ist er der von Gott Gehaltene, der von Gott Gerettete, der
dutch sich Verlorene, der sich selbst Undurchschaubare, der von Gott allein
Richtbare, wie anders konnte er sich als diesen bekennen denn durch das
Wort: Siinder? Herr, Du weiBt alles: mich, den Siinder — und auch die L1ebe,
die Du in mir wirkst. .

_Aber (wir sind leider noch nicht ganz am Ende): wenn doch das, was der
Mensch ist, vor Gott jetzt schon besteht und (bei all der Armseligkeit des
noch Unvollendeten und bei aller zukiinftigen Méglichkeit einer neuen Ent-
scheidung) aufs letzte gesehen eindeutig besteht, wie kdnneh wir dies nicht
wissen, wenn doch diese Eindeutigkeit unser e T at ist, unsere freie, verant-
wortliche Tat, eine Tat, fiir die doch nur wir verantwortlich sind, insofern
wir um sie, um ihre Qualitidt vor Gott wissen? Fliichten wir nicht, um die
Unbestimmbarkeit unseres Zusta'ndes, unseres Heilsstandes zu retten, in ein
Dunkel, in dem eine freie Tat als verantwortliche gar nicht moglich ist?

/



Das Gebet der Schuld o 99

Wir miissen, um diese Frage zu beantworten, noch einmal festhalten, wel-
ches ,sichere Wissen um uns* wir ausgeschlossen und welches ,Nicht-
wissen“ wir behauptet haben. Wir haben das Wissen der Reflexion, der nach-
traglichen Priifung, der nachrechnenden Bilanz als sicheres eindeutiges Wis-
sen ausgeschlossen. Mehr nicht! Djes aber radikal und grundsatzlich! Das ist

" geltsam und klingt: unwahrscheinlich; aber es gilt auch hier, daB man die Dinge .
nehmen muB, wie sie sind, und sie nicht einer ,klaren“ (d. h. billigen) Theorie

wegen einfacher machen darf, als sie sind.

Es gibt auch im geitigen Leben so etwas wie eine Unbestlmmtheltsrelatlon' :

Man will seine Tat kontrollieren und genau bestimmen, damit man »sicher*
. wisse, was man an ihr habe, was man (vorher niamlich) getan habe. Man

beobachtet darum die Tat (in einer, wenn auch noch so schnell dahinter folgen- .

den Reflexion) und — veridndert damit die Tat selber. wieder, weil die Be-
obachtung selbst kein neutraler Vorgang reinen, objektiv abbildenden Wis-
sens, sondern selbst Entscheidung, Tat, sittliche oder unsittliche Gesinnung
ist und als solche auch allem Friiheren im Menschen (also auch der zu be-
obachtenden vorhengen Tat), ein neues Vorzeichen, eine neue Pragung ver-
leiht und dabei selbst »unkontrolliert* geschehen muB. Man kann fiir solche
Kontrolle seiner Taten, fiir solche Rechenschaft vor sich selber (so méglich,
notwendig und nitzlich sie ein Stiick weit ist) keinen ganzheutraleni_ Stand-
punkt auBerhalb der zu kontrollierenden Sache finden. Die Priifung selbst ist
eine Tat, und wie sie"ausfiillt (ob sie ehrlich ist oder die zu priifende Gesinnung
nochmals pervertiert), das kann man — es gibe sonst einen processus in in-
finitum — nie bilanzsicher feststellen. Und doch ist eine Priifung selbst ein
Posten in der Bilanz, ,wie es um einen steht®, und gerade der dunkelste, wenn
er alles aufkliren und in Ordnung bringen wollte. Wenn aber der Mensch sich
selber sicher feststellend sagen wollte, wie es um ihn steht, wenn er eindeutig
" (nicht nur mit der ,moralischen“ Sicherheit des Alitags) wissen wollte, was
an ihm ist, dann brauchte er diese adéiquate,Rehexionsmﬁglichkeit, die es nicht

gibt, weil der Mensch immer nur ,bei sich®ist, wenner ,von sich weg*.

zur Sache auBer ihm liuft (auch das reflex an seiner Handlung Feststellbare
ist noch ,Sache®), in der ,er selbst“ sich eben nicht eindeutig spiegelt. Und
darum gibt es kein , gegensténdliches®, kein eindeutiges aussagbares Wissen
seines Selbst, keine ,Evidenz“ von Sitzen je iiber sich, dieses einmalige Ich.
Und in diesem Sinn geschieht menschliches Handeln wirklich im Dunkel und

keiner weiB mit eindeutiger Sicherheit (eben dieser Art!) (Dz. 810; 802), ob er ‘

in der Gnade stehe. >
Und dennoch gibt es ein ,,Wlssen“ (oder wie man jenes von der Tat unab-

scheidbar richtende Licht, das sie begleitet, auch nénnen mag), in dem man

weiB, was man tut (nicht: getan hat!), ein Wissen, dasso die Tat begleitet, dafl
diese in ihrer innersten sittlichen Qualitdt eindeutig vor Gott verantwortlich
wird und man nie sagen kann: so habe ich es eigentlich doch nicht gemeint, ein
Wissen aber, das doch im selben Augenblick erlischt (oder nur noch undeutlich
leuchtet), wenn der Mensch es beniitzen wollte, um sich mit letzter Eindeutig-
keit zu richten. Man kann auch hier sagen: wenn du mich nicht fragst (ja wenn
ich mich nicht frage), weiB ich es; frage nicht, sonst weil ich es nicht mehr.

7‘,‘ . A



100 ’ - . Karl Rahner S.J.

. . .. ‘
Wenn das Gericht Gottes die Taten unseres Herzens, des verborgenen Ab-

- grundes einmal ans Licht bringen wird, wird sich der Mensch der Reflexion
der Aussagen iiber sich selbst (auch v or sich selbst) wuridern, das Herz aber
wird sagen: eigentlich habe ich es immer schon gewuBt, so sehr gewulit, daB
dieses Wissen ich selber war und darum nicht verdeutlicht-werden konnte.
Scheiden 148t sich dieses eindeutig undeutbare Wissen der innersten Mitte
vom handelnd (und nur so!) Wissenden erst vor Gott. Ubersetzbar in das,
was wir so iiblich das Wissen um uns nennen, ist es nicht, so da8 der Mensch
sich nur durch seine Taten richten kann. Er ,ist“ dieses Wissen, aber er ,hat"
es nicht. Aber deswegen ist dieses Wissen doch da. Nenne man es, wie man
mag: unsagbare Grundbefindlichkeit, unaussprechhches Umsichwissen der
anima (im Gegensatz zum begrifflichen Wissen des animus), Gewissen (im
urspriinglichen Sinn des Wortes, in dem es , hinter* der Reflexion und Reflek-
tierbarkeit liegt), Synterese, scintilla animae, oder wie immer. Es gibt es und
es liegt dort, wo Freiheit, Wissen um sich tind Ich noch unscheidbar in einer
Wurzel beisammien sind, so sehr dleser Grund ausgehen muB in seine ,,Krifte“,

_um zu wesen. ) :

Weil es dieses ,Licht“ und jenes ,,Dunkel® gibt, darum wissen wir immer,
wer wir sind, und konnen. es uns doch nicht sageff und darum auch nicht mit
jenem Worte bekennen, das wir brauchen, wenn wir.Gott gestehen, was wir
von uns wissen. Weil dem so ist, darum kann der Mensch (abgesehen von
jenem’ Zeugnis, mit dem der Geist mit unaussprechlichen Seufzern
fiir die Heiligen eintritt) seinem Gott aus dem wesenhaften Dunkel seiner
Situation nur immer wieder sagen: ich bin ein Siinder, erbarme Dich meiner!
Er wiirde aufhéren ein Mensch dieser Erde zu sein, wollte er, in der bittern
Ungeduld, nie eigentlich zu wissen, nie aussprechbar, ;schwarz auf weil“ zu
wissen, was nun eigentlich an ihm ist, sich gleichsam noch umwenden, um der

" Tat seines Lebens zuzusehen, um auch noch den Schiedsrichter bei seinem
»Lauf* zu machen, ob er rechten Zieles und schnell genug sei. Er kann nur
laufen und vor lauter Laufen — weg von sich auf Gott zu — vergessen, dar-
iiber nachzudenken, da8 er l3uft. Und weil nur der Laufende gerechtfertigt
ist vor Gott, und wir alle noch am Laufen sind und darum vergessen miissen,
was hinter uns liegt (selbst wenn darin das Entscheidende schon erreicht war),
darum ist das eigentliche Gebet, das wir Gott {iber un s zu sagen haben, nie:
ich bin in Deiner Gnade, sondern immer wieder: erbarme Dich meiner, der
ich ein Siinder bin. Humiliter et veraciter kénnen wir alle dies sagen, weil

.alle Gerechtigkeit Seine Gnade allein ist, und weil wir nie wissen, ob wir sie
haben, wohl aber wissen, da8 wir aus uns sie niemals haben.

Nie freilich, sagt der endliche Mensch, alles, was er sagen soll, in einhem
Gebet aus. Darum ist auch das Gebet der Schuld nie das einzige Gebet und die
fiinfte Bitte mcht das ganze Vaterunser. Das Gebet der Schuld, der Jubel der
Liebe Gottes, der danksagende Preis der Gnade, das heilige Wort unerschiit-
terlicher Hoffnung, die niichterne Brotbitte, das selbstvergessende Gebet fiir
die andern, das rithmende Lob Seiner Herrlichkeit — erst alles zusammen is{
das Gebet des Christen. Fiir den Einklang dieses Chores gibt es keine Formel.
Wie es der Geist eingibt, also wollen wir beten.





