
90 Karl Rahner S. J. 

Gott antwortet nicht mehr im Wettersturm. Et wirft uns nicht zu Boden 
mit seinem Wort: •Wer bist du denn...?" Er antwortet im Todesschweigen 
des Kreuzes. Es ist, als bitte Gott uns, zu vergeben, daß wir ihn nicht ver- 
stehen können. Er lädt uns ein, daß wir uns unterwerfen, indem er sich 
selber dem Gesetz des sühnenden Leidens unterwirft. Er geht mit uns diesen 
Weg. In dieses Todesschweigen des Kreuzes hinein begebe sich der leidende 
und klagende Mensch! Es gibt keine Antwort auf deine Frage: •Warum muß 
gerade ich, ich, dieses, gerade dieses Leiden tragen?" Und es gibt keine Ant- 
wort auf die Frage: •Wer bist Du, Gott?", die nicht immer eine neue Frage 
aufwürfe. Ja, auch das Kreuz, an dem der Sohn Gottes stirbt, ist eine Offen- 
barung und doch auch zugleich ein heuer Schleier vor dem Angesicht Gottes. 
Aber hier geht unser Fragen und Klagen in ein tiefes, in ein schmerzlich- 
seliges Schweigen über... Das Leiden bleibt, die Frage bleibt bestehen, aber 
wenn unsere Klage zur Anklage zu werden droht, trifft uns der Blick dieser 
sterbenden Augen, schauen wir dies Herz, das den letzten Blutstropfen für 
uns hergegeben hat, und wir wissen, daß der Herr selbst-in den dunklen und 
quälenden Prozeß unseres menschlichen Daseins eingegriffen hat und spricht: 
•Diesen sollt ihr nicht wieder einsperren. Er kommt zu mir." 

Das Gebet der Schuld 
Von Karl R ,a h n e r, S. J^ Innsbruck1 

•Wenn ihr betet, so sprecht also: Vater unser ....... vergib uns unsere 
Schuld . . . !" Sooft der Christ das Gebet des Herrn spricht, bittet er um Ver- 
gebung seiner Schuld. Täglich und jeden Tag neu. Er betet nicht bloß •pro 
forma" so, nur noch von früher her • von damals, als er noch nicht bekehrt 
war, noch nicht Buße getan hatte, vielleicht noch nicht geheiligt war durch die 
Vergebung aller Sünden in der Wiedergeburt des neuen Menschen im Wasser 
und im Geist, in der Taufe,'er fleht um die Vergebung seiner Schuld, die ihn , 
jetzt lastend drückt, immer und neu. 

Können wir das wirklich? Sind wir nicht die Erlösten, die erlöst aussehen 
sollen; die frohen Erben der Heiligen im Licht, wiedergeborene Kinder des 
Vaters, leuchtende in einer finsteren Welt wie Sterne, Kinder des Erbarmens, 
das neue Volk, die Erben der Verheißung? Und noch einfacher, greifbarer und 
alltäglicher: fühlen wir uns so schuldig, daß wir jeden-Tag •im Geist der Buße 
und mit zerknirschtem Herzen" an die Brust schlagen können: Herr, sei mir 
armen Sünder gnädig? 

Gewiß: Der Christ von heute macht nun einmal im allgemeinen sein per- 
sönliches Christwerden erst nach seiner Taufe durch. Die Taufe steht 
für gewöhnlich am Anfang seines Lebens, • die Sichtbarkeit des Erbarmens 

1 Die folgenden Ausführungen suchen den katholischen Sinn des lutherischen 
•simul iustus et peccator" (Gerechtfertigter und Sünder zugleich), demzufolge auch 
der erlöste Christ trotz seiner Rechtfertigung durch Christus täglich in wahrer Reue 
und Zerknirschung um Vergebung seiner Schuld bitten kann und muß, auch dann, 
wenn er sich keiner aktuellen Schuld bewußt ist, herauszuarbeiten. (Schriftleitung) 



Das Gebet der "Schuld 91 

des Herrn steht am Anfang der Wege seines Lebens, noch ehe er begonnen hat. 
Und wer weiß, was Gottes Sache und was die des Menschen ist, der wird das 
gerechtfertigt finden. Aber damit ist dem Menschen das Laufen, der Kampf 
und die Anfechtung durch die Mächte der Finsternis nicht abgenommen. Es 
ist ihm nicht erspart, sondern hohe und entscheidende Aufgabe seines Lebens, 
das, was er seit der Taufe ist, • zu werden: ein Christ. Da£ heißt aber: mit 
Geist und Herz, in der Entscheidung seines innersten Wesens Gott zu begegnen, 
dem Gott vernichtender Majestät, dem Gott der richtenden Gerechtigkeit, dem 
Gott der unbegreiflichen Erbarmung und Gnade, dem Gott, der aufschien im 
Antlitz Jesu, der sich kundtat am Kreuz und in dem Menschen, der erhöht zur 
Rechten des Vaters seinen Heiligen Geist ausgießt über alles Fleisch. 

In diesem Drama der Begegnung zwischen Gott und Mensch, das erst nach 
der Kindertaufe anhebt und über eine Ewigkeit entscheidet, kann es auch für 
den getauften Christen einen Akt geben, in dem er fern von Gott in der Eitel- 
keit seines Herzens wandelt, ein Mensch der Erde ist, •Fleisch", -ein •anstän^- 
diger" Mensch vielleicht, sehr ordentlich (der nie mit der Polizei oder der 
billigen Alltagsmoral, die so tolerant ist, in Konflikt kommt), der aber auch 
nichts ahnt von der verzehrenden Heiligkeit* Gottes, der schuldig-unschuldig 
das Gebot des Herrn, an dem Tod und Leben hängen, übertritt, und Gott vor- 
schreibt, wie ernst, d. h. ünernst er zu nehmen habe, was so das Leben des 
Menschen ausmacht: den Sturm und Drang der Jugend, die' im reifen Alter 
von der Realität des Lebens abgezwungenen Kompromisse zwischen dem, was 
man sein sollte und dem, was man meint, • eben leider unvermeintlich • 
sein zu •müssen", die Jahre, wo'man sich einmal (•ich weiß selber nicht, wie 
es ging") vom kirchlichen Christentum •wegentwickelt" hatte, _wo der Glaube 
usw. •man meint es nur achselzuckend feststellen zu können als eine Tat- 
sache, die passiert, nicht aber entschieden wurde • einfach nicht mehr •da 
war". Dann aber mag der nächste Akt erfolgt sein in diesem Drama (derjenige, 
der sich in alter Zeit vor der Taufe ereignete): die Gnade Gottes, die zugleich 
Gericht ist, überfällt den Menschen, entlarvt ihn, zeigt ihm selber, wer er ist 
{er hat es ja •im Grunde" • des verleugneten Herzens nämlich • immer 
gewußt): ein Sünder, der in seinem bisherigen Leben die Finsternis mehr 
liebte als das Licht, der sanft und ohne Aufsehen vor sich selbst zu machen, 
leise, leise (man darf nichts merken), so ganz nebenbei die Maßstäbe seines 
Gewissens so zurechtbog, daß sie nicht mehr richteten, • ein Sünder, dem es 
•nn Grunde genommen" ganz recht war, wie er wurde (ohne sein Zutun natür- 
lich), der (wie man im •Traum" • was kann ich dafür? • den Wecker ab- 
stellt, um unschuldig verschlafen zu können) lautlos auf der Flucht vor Gott 
war (ach, man kann es bei ihm ja auch nicht aushalten; das aber ist doch der 
einleuchtende Beweis, daß er nicht ist oder ganz anders zu denken ist als jener, 
vor dem man flieht). 

Je einiger der Mensch mit sich zu sein schien, um so mehr erscheint ihm dies 
jetzt, unter dem richtenden Licht Gottes, nicht mehr als ein Beweis seines 
bisher guten (wenn vielleicht auch •objektiv" irrigen) Gewissens, sondern als 
Beweis, wie tief seine freie, wahrhaft schuldige Sünde im Kern seines Wesens 



92 Karl Rahner S. J. 

ansetzte; so tief eben, daß nichts mehr im Innern hörbar Widerspruch erhob. 
Daß er dieses •licht" nicht immer hatte, erkennt er nicht als Entlastungsgrund •- 
für sein bisheriges Leben, sondern als Zeugnis wider sich, wie sehr er die 
Finsternis geliebt, so daß er das göttliche Licht, das doch jedem leuchtet, nicht 
mehr sah. Vielleicht wehrte sich ein.solcher Mensch noch eine Zeitlang; viel- 
leicht •verteidigte er noch eine Weile sein ,gutes Gewissen'", vielleicht kehrte 
er das neue Licht sogar noch zum Vorwurf gegen Gott: • warum hast du mir 
es nicht früher gezeigt, statt zu bekennen, daß e r es nicht sehen wollte; viel- 
leicht versuchte er noch, um von seinem bisherigen Leben sich nicht eigentlich 
verurteilend lossagen zu müssen, eine •einheitlich" durchgängige Linie seines 
Lebens zu retten (wenn er jetzt auch •zu anderen, neuen, besseren Einsichten 
gekommen sei"), indem er Ausflüchte versucht, er habe es immer gut gemeint, 
wenn auch nicht immer gerade gut getroffen, er habe sich zwar gewandelt, 
aber immer nach dem Gesetz, nach dem er angetreten, dem er •eigentlich" 
doch nie ungetreu gewesen sei. 

Aber wenn das süße und brennende Licht Gottes, das Wahrheit Gottes (nicht 
des Menschen) und Liebe ist, unerbittlich (o Gnade Gottes, unberechenbar!) 
richtend weiterleuchtet, dann gibt der Mensch nach, nein, dann wird der 
Mensch stark, er findet (wie sollte er es aus sich können?) den Mut, sich selbst, 
die innerste .Mitte seiner falsch entschlossenen Freiheit, loszulassen, zu ver- 
werfen, eine Sache zu machen mit dem Richter, der ihn verurteilt (er weiß, 
daß dieses Gericht das Erbarmen Gottes ist), zu gestehen, daß er ein Sünder 
ist: ein Sünder, ein Schuldiger, nicht einer, der es bisher nicht besser wußte, 
nicht einer, der nun aber im Lauf seüpr Entwicklung zu besserer Einsicht 
kam, nicht einer, der es schon immer eigentlich im tiefsten Herzen gut meinte. 
Sondern ein Sünder: einer, der es im tiefsten Herzen schlecht meinte, einer, 
der nach Kräften die offizielle Buchführung des sogenannten guten Gewissens, 
in der allein er selbst bei Tage las, schon so führte, daß sich nichts Belastendes 
daraus ergab (aber sie war doch gefälscht, von ihm gefälscht, das gesteht er 
jetzt ein), ein Sünder, der vergaß (o ja natürlich •zufällig vergaß"), weil er 

^ nicht wissen wollte, daß das böse Herz die guten Gründe des Verstandes (•die 
intellektuellen Schwierigkeiten") lieferte, der mit seiner Veranlagung nicht 
fertig wurde, weil er im •Grunde" mit ihr sich verbündet hatteuschon längst, 
bevor sie ihre Einzelforderungen anmeldete und auf deren Erfüllung drang, 
ein Sünder, der moralische Rückzugsgefechte ausführte, damit die Kapitula- 
tion nicht,als offene Feigheit eingestanden zu werden brauchte, ein Sünder, 

• der den Samen Gottes aus dem Acker seines Herzens von den Zugvögeln dieser 
Zeit sich willig stehlen ließ, weil er im Grunde nur zu gern davon dispensiert 
sein wollte, Früchte zu bringen; ein Sünder, der so gescheit war, daß die Prin-, 
zipien seiner Moral von Fall zu Fall immer fabelhaft (und wenn sie durch 
•himmlische Erleuchtung" geliefert werden mußten) mit dem harmonisierten, 
was man jetzt eben tun wollte, ein Mensch, der auch zu Gott sagen konnte: 
rate mir, aber rate mir nicht ab, der handelte wie die •anständige" Dirne: ich 
bin bereit • wenn du mir durch •Vergewaltigung" auch noch ^in gutes Ge- 
wissen zur Lust besorgst. » 



Das Gebet der Schuld , 93 

Mein Gott, wenn der Mensch unter Deinem Licht zugibt, daß dieses Myste- 
rium der Bosheit in seinem Herzen sich zugetragen hat, wenn er es zugibt, 
nicht fragend, wie es möglich ist, sondern bekennend, daß er selbst es getan, 
wenn er mit Dir redend nicht •ablenkt", wie das Weib am Jakobsbrunnen, von 
seiner eigen e n Schuld auf die allgemeine Schuldigkeit, wenn Deine Gnade 
es möglich macht, daß der Sünder sich lossagt von sich •, welches Wunder 
Deiner Gnade, das keine •Umschichtung" im Persongefüge erklärt! Dann flieht 
er wirklich von sich zu Dir, dann nimmt er für Dich gegen sich Partei, dann 
behauptet er nicht mehr sich, sondern Deine heilige Herrlichkeit, dann ist er 
schon bei Dir (getragen über den Abgrund durch Deine Gnade), und sein 
Gericht über sich ist Dein Erbarmen über ihn, dann liebt er schon Dich (wie 
sollte er sich hassen können, wenn er Dich nicht liebte?), dann ereignet sich 
eben das einfache Wunder aller Wunder, daJ3 der Mensch Deine heilige Liebe 
mehr liebt • obwohl, nein weil sie Deine ist • als sein eigenes verschlos- 
senes Ich, in dem er finster gefangen saß •, dann betet er wirklich: Vater, vor 
Dir und gegen Dich habe ich, gesündigt, vergib mir meine Schuld! 

Solches Gebet gibt es. Aber ist damit die Frage gelöst, von der wir aus- 
gingen, die Frage, ob der Erlöste täglich das Gebet der Schuld sprechen 
könne, ehrlich und ohne Übertreibung? Ist die Frage für uns alle gelöst und 
für jeden Tag? Nun wird man sagen können, daß wer so aus der Finsternis in 
Gottes Licht erlöst wurde, immer aufs neue sein mea culpa sprechen wird und 
dies die Form ist, in der er als der erlöste, der befreite und frohe Sünder 
Gott seine Liebe gesteht. Denn wenn Gott seine Gnade schenkt, bleibt sie ja 
seine, und der wahrhaft Begnadete, der von sich Freigewordene, der liebende 
Erlöste reißt sie nie so an sich, als ob sie von Rechts wegen und selbstverständ- 
lich seih eigen wäre. Die Gnade bleibt Gnade, die immer am ewig neuen Wun- 
der von Gottes Liebe hängt, die nie als •Ding" von dieser freien Herzehs- 
neigung Gottes abgelöst werden kann; und nur als Gnade ist sie des Menschen 
neues Leben • Gnade aber ist sie nur solange, als sie immer aufs neue als 
begnadigender Kuß des Verzeihens Gottes empfangen wird, Gnade nur, so- 
lange der Mensch also gleichsam immer aufs neue (aufs neue?, aufs alte! was 
besagt in diesem Akt, der über ein ganzes Leben verfügt, das Hinterein- 
ander der Zeit?) von Gott mitten aus den dunklen Tiefen seiner Schuld wi? in 
einem dauernden, schwebenden ÜbeTgang emporgehoben wird. Ich nenne mich 
immer Sünder (könnte man, ein-Wort Augustins variierend sagen), spricht 
der Mensch immer, weil Du mir immer sagst: Kiad meiner Liebe. Und wie 
Dein schöpferisches Wort meines Lügen straft (Dein Kind, o Gott, ist 
kein Sünder), aber eben Deine, nicht meine .Wahrheit ist, so ist es nur solange 
wahr, als ich Dir immerdar meine-Wahrheit gestehe: •Herr, erbarme Dich 
meiner!" • Vielleicht ist damit die Frage eigentlich beantwortet. Aber damit 
wir sie begreifen, ist noch einiges zuvor zu sagen und zu ergänzen. 

Wenn man die Tradition befragt (oder sie wenigstens nur so obenhin ver- 
hört), könnte man auf unsere Frage antworten: der gute Christ betet täglich 
um die Vergebung seiner täglichen Fehler und Schwächen. Diese haben ihn 



94   • Karl Rahiier S. J. 

zwar nicht von Gott getrenn* • er lebt auch mit diesen Sünden als Kind und 
Hausgenosse Gottes •, aber immerhin: auch diese •läßlichen" Sünden sind 
Sünden. Wenn kein Wunder der Gnade geschieht, fällt er siebenmal des Tages 
in sie, und darum können auch die •Heiligen" nicht nur demütig, sondern in 
Wahrheit • veraciter et humiliter • sprechen: vergib uns unsere Schuld (vgl. 
Denz. 106•108; 804,833). Das alles ist wahr • aber ist dieses Wahre alles? 
Nicht als o1a man die •leichten", die •läßlichen" Sünden leicht nehmen sollte, 
als sei es, weil sie •leicht" sind, nicht gewichtig genug, um ihre Vergebung zu 
bitten. Wir werden gleich noch zu sagen haben, warum und wie schwer der 
Christ die leichten Sünden (•leve" sagen die Moralisten richtig und doch er- 
schreckend seltsam) nehmen müsse. 

Aber ist damit das tägliche Gebet des Christen, des guten Christen im 
Stande der Gnade hinreichend ge&eutet? Kann er ihretwegen als solcher 
wirklich aus Herzensgrund sprechen: vergib mir meine Schuld (meine größte 
Schuld, sagt er sogar!), kann er ehrlich so sprechen? Ach, auch in dieser Rich- 
tung kann man unehrlich sein, viele und große Worte machen, die der Herr 
im Gebet verabscheut. Denn setzen wir voraus, es handle sich um wirklich 
läßliche Sünden (und setzen wir, wie die Kirche immer lehrt, voraus, daß es 
solche gibt); dann ist es einfach wahr, daß solche nicht jener innersten Mitte 
des Menschen entspringen, wo er ganz einzig, ganz gesammelt er selber ist 
und wo er darum über sich und sein ewiges Geschick entscheidet, daß sie viel- 
mehr irgendwie äußerlicher sind (so •verräterisch" für das Innere sie sein 
mögen und so •ganz freiwillig" im Sinne einer formalen Freiheit sie gewesen 
sein mögen). Dann kann man sie aber als solche in Wahrheit auch nicht •inner- 
licher" bereuen, nicht tiefer sich zu Herzen nehmen, als sie selber waren. Die 
R,eue streng als Gegenbewegung des Herzens gegen die läßlichen Sünden kann 
nicht zentraler im Personkern entspringen, nicht existentiell radikaler sein 
wollen, als die läßlichen Sünden waren und es •verdienen". Der Versuch, sie 
ernster zu nehmen, führt zur Unehrlichkeit oder einer verderblichen Über- 
anspruchung der seelischen Möglichkeiten oder zu einer Unterschätzung des 
Abstandes zwischen schwerer und läßlicher Sünde, die darum gefährlich ist, 
weil sie den Menschen (der ja die läßlichen Sünden nie ganz meiden kann und 
so irgendwie faktisch doch an sie •gewöhnt" ist) dazu verleiten kann, die 
schwere Sünde, die er In ein er Perspektive mit der läßlichen sieht, auch 
nicht ernster zu nehmen als jene. (Wer die Beichtpraxis mancher Christen 
kennt mit ihrem gleichmäßig wahllosen Bekenntnis schwerer und läßlicher 
Sünden, der weiß, daß diese Gefahr nicht bloß die theoretische Konstruktion 
rechthaberisch-tüftelnder Theologie ist). Man kann die läßlichen Sünden (man 
beachte, wir sprechen immer noch und bloß vorläufig von ihnen als solchen!) 
bedauern, man kann sie verbessern, man kann an ihnen ablesen, wie wenig 
noch die (hoffentlich) letzte Haltung auf Gott hin den ganzen Menschen ergrif- 
fen und alle seine Instinkte und chaotischen Antriebe in das eine Bild des 
neuen Menschen integriert hat, man kann erschreckt in ihnen Ansätze zu einer 
Charakterentwicklung ablesen, die zu fürchten gibt (auch um das Heil), man 
kann an ihnen den Abstand ermessen, der uns noch von jenem Ziele trennt, 



Das Gebet de^Schuld 95 

das Geist und Fleisch in seliger Harmonie alles umfassender und ein- 
schmelzender Liebe in Gott ihrem Heiland jubeln läßt, man kann sie verwer- 
fen, weil sie •gegen" den Willen Gottes, oder wie Thomas lieber sagt, •ab- 
seits" vom Willen Gottes sind, man soll den Mangel an eifernder Gottesliebe, 
der sich in ihnen ausspricht, in neuem Aufschwung des Herzens zu überwin- 
den suchen; aber wenn wir uns ihretwegen das lebendige Wort Gottes: du bist 
ein Sünder, wie ein zweischneidiges Schwert bis zur Scheidung von Geist und 
Seele, Mark und Bein, bis ins innerste Herz dringen ließen, dann träfe dieses 
scharfe Wort, das unsere tiefsten Gesinnungen tödlich richtet, in diesem Fall 
doch eine Stelle, wo d i e s e Sünden gar nicht sind. Nein, der Ernst des Wortes: 
vergib uns unsere Schuld, auch wenn es die im Geist Wiedergeborenen beten 
und der Tonfall, in dem es die Heiligen sprechen (unter Tränen, in Furcht und 
Zittern) ist anders, als daß damit bloß die •leichten" Sünden rein in sich als 
solche gemeint seien, sowie sie die Moraltheologie nüchtern und recht ver- 
steht und unvermeidlich, aber gefährlich aus dem seelisch-personalen Gesamt- 
geschehen •abstrahierend" herausisoliert. 

Aber, was meint dann das Wort, wenn,es von den Heiligen im Ernst gespro- 
chen werden kann, und mit ihm doch nicht einfach die täglichen Fehler und 
Schwächen, der Tribut an die Enge und Begrenztheit, an die nie ganz restlos 
in die letzte Haltung des Menschen integrierte Triebhaftigkeit, gemeint sind? 

Bevor wir über das schon Gesagte hinaus auf diese Frage eine noch genauere 
Antwort versuchen, ist zwar noch zu sagen, was für eine katholische Lehre 
über Sünde und Rechtfertigung nicht gemeint sein kann, wenn der Mensch 
sich immer als Sünder bekennt. Der Mensch kann (so haben wir es zu beschrei- 
ben gesucht) von Gott überführt werden, daß er ein Sünder ist, daß er selber 
(dieser hier, gerade er, nicht so der Mensch im allgemeinen und überall) ge- 
sündigt hat, sich selbst gegen Gott geschieden hat (natürlich indem er es, sich 
selbst betrügend, gleichzeitig auch gar nicht wahrhaben will), daß er selbst, 
jenes einmalige, hinter nichts anderes sich verstecken könnende, an nichts 
anderes seine Verantwortung abschieben könnende, in kein Allgemeines fluche 
ten könnende Ich, es getan hat und sonst niemand. Das ist für dieses Ich das 
Entsetzlichste, weil es selbst, es ganz allein, unausweichlichschuldig gesprochen, 
sich von diesem Schuldigen nicht distanzieren kann (es sei denn, es flüchte von 
sich weg zu Gott) und doch sich selbst verurteilen soll. Und darum versucht 
es alles, auch die sublimste Löst, um sich zu retten. 

Um die Sünde kleiner zu machen, macht der Mensch sie größer, so groß, daß 
sie wieder ungefährlich wird: Er sagt nicht: •i c h" "(ohne Blick auf alle und 
jeden) habe vor Dir gesündigt, ich habe es g e t a n, sondern der Mensch (immer 
und überall) ist sündig, ist immer und in allem sündig, ist radikal böse, ist 
immer und überall, so er Dir, o Gott begegnet, schon dadurch, daß er ein Sohn 
Adams ist, böse, sündig, von Dir getrennt; alle und jeder • und somit auch 
ich • haben immer und überall und von vornherein, schon ehe wir es recht- 
wissen, wie wir angefangen haben, uns immer schon gegen Dich entschieden 
vorgefunden; man könne dieser Schuld gar nicht entfliehen (obwohl sie natür- 
lich Schuld bleibe), ja der Versuch dazu sei die letzte Hybris des Menschen, der 



96 Karl Rahner S. J. 

sich aus eigener Kraft vor Gott rechtfertigen wolle, der eben nicht bekennen 
wolle, daß er unausweichlich ein Sünder sei. So macht der Mensch die Sünde, 
die er begangen hat in seiner je einmaligen, eigenen Geschichte, an einer ganz 
bestimmten Stelle, in seinem eigenen Entschluß und auf eigene Verantwor- 
tung •, zu einem allgemeinen Konstitutivum seines faktischen Wesens, zur 
•Erbsünde" (die es zwar auch gibt, hinter die aber seine eigene Sünde.sich 
nicht verstecken darf), oder zu einer wenigstens weiter nicht mehr verwunder- 
lichen Erscheinungsweise der Sündhaftigkeit so im allgemeinen und ganzen. 
Er radikalisiert scheinbar die Sünde, er macht sie so allgemein, er setzt sie so 
früh, noch vor der in Wirklichkeit doch nach rückwärts unauflösbaren Tat 
des je einmaligen Ichs an, daß er sehr leicht allen .befehlen kann: bekennt euch 
als Sünder. Aber im Chor#aller versteckt sich der einzelne, und (ob man will 
.oder nicht) das Bekenntnis je meiner einmaligen Schuld verwandelt sich in 
einen lyrisch allgemeinen, in Moll gehaltenen Klagegesang über die •Misere" 
des Menschen. 

So ist es aber in Wahrheit nicht. Es gibt so sehr die •jemeinige" Schuld als 
Tat des einmal einzelnen (so sehr der Sohn Adams an der Last seines Vaters 
trägt), daß man nach katholischer Lehre nicht nur mit der Möglichkeit 
rechnen darf, sondern muß, daß sie dieser oder jener einzelne nicht be- 
gangen hat, daß jeder einmal Gerechtfertigte bekennen muß, daß er sie nicht 
begeben muß, daß er sie vermeiden kann, daß, wenn er sie dennoch begangen 
hat, e r sie g e t a n hat, so sehr, daß jede •tiefere" Erklärung dieses: •ich habe 
gesündigt" (nicht nur •ich bin ein Sünder") der Anfang einer Flucht vor dem 
Geheimnis der Bosheit des je eigenen Herzens ist. Welch radikale Demütigung 
liegt für die Sünde des Menschen darin: ich habe sie begangen; nicht jeder- 
mann ist •im Grund" (auch nicht vor Gott!) •so"; andere haben gerade nicht 
gesündigt, sondern i c h, ich eigentlich immer allein und für mich. Das- einzige, 
das der Mensch für sich •selbst" in Anspruch nehmen darf, ist die Sünde, seine 
Sünde. Und dieses einzige • muß er verwerfen. Dann allein ist er in der 
Wahrheit. Erst wenn wir dies begriffen, ergriffen haben, wissen wir, was die 
Kreatur ist. So •selbst-los" sein kann man nur, wenn diese •Selbstlosigkeit" 
verschlungen wird durch die Liebe zu Gott. 

Wo diese personale, je einmalige Schuld nicht begangen wurde, wo jemand 
faktisch •das hochzeitliche Gewand der Tauf gnade" unverloren vor den Richter- 
'stuhl Christi bringt, ist dennoch alles Gnade, reine, ja größere Gnade. Nicht 
nur, weil die Gnade des göttlichen Lebens, die der Kreatur geschenkt 
wird, immer radikal ungeschuldet ist, nicht nur, weil sie dem Menschen ge- 
schenkt wird, der als Sohn des sündigen Stammvaters erst recht keinen An- 
spruch mehr darauf hatte, sie vielmehr einzig der erlösenden Tat Christi 
danken muß, sondern auch und vor allem, weil jede Entscheidung, in der die 
Gnade Gottes verlorengehen konnte, selber Gnade Gottes ist, gerade 
insoferne sie rechte und gottgewirkte Tat tier Freiheit war. Darum ist auch 
der Nicht-gesündigt-habende ein rein aus Gnade Geretteter, ein über dem 
Abgrund seiner möglichen Schuld Schwebender, über dem nicht er sich hält, 
sondern Gott, wenn auch sein Halten inunserer Freiheit zur Erscheinung 



Das Gebet der Schuld 97 

kommt. Insofern ist auch der •von Anfang an in der Liebe Bleibende" (wie 
Irenäus sagt) reiner Lobgesang der Herrlichkeit göttlicher, unberechenbarer 
Gnade, • ist einer, der, wie der verderbteste Sünder, immer nur bei Gott ist, 
indem er von sich und den Möglichkeiten einer Schuld weg immer aufs neue, 
dauernd zu Gott flieht. •Was hast du, das du nicht empfangen hättest?" Je 

'mehr er hat, um so mehr ist er alles Gott schuldig. Und die lauterste Unschuld 
ist die größte Schuld bei Gott. Und diese Schuld kann nur bezahlt werden in 
dem Lobpreis der unaussprechlich reinen Gnade, in dem der Mensch bekennt, 
daß alles restlos Sein Werk ist und sonst nichts: sola gratia. 

Aber wenn es solche Menschen geben kann (wenigstens kann) • niemand 
weiß (außer dem Falle der demütigsten Magd und Mutter des Erlösers) sicher, 
ob und wieviele es wirklich sind, nur Gott weiß, w i e Er erlöst • wie kann 
dann jeder sagen: ich bin ein Sünder? 

Wenn keiner sagen darf, er habe keine Sünde (wie immer auch 1 Jo 1,10 zu 
erklären sein mag), muß er danns sagen, er habe die Sünde, er habe sie 
getan? Und wenn er sie nicht findet? Ist er dann notwendig und immer un- 
ehrlich, ein verstockter Lügner vor Gott, der nicht gestehen und sich ergeben 
will? Ist es dann immer und notwendig der feige Stolz und die stolze Feigheit, 
die Gott nicht gegen den Menschen recht geben will? Öder gibt es auch ein: ich 
richte mich nicht, nach beiden Seiten, • und kann es auch vorlaute Anmaßung 
sein, einfach schnell und gar zu bereit zu sagen: ich habe die Sünde getan 
(damit man endlich Ruhe habe vor dem, der ja doch immer Recht behält)? 

Es gibt natürlich Fälle • ach es gibt sie wohl unzählige Male •, wo der 
"Mensch schlicht und ehrlich sagen muß: ich habe gesündigt; wo dieser Satz nach 
•menschlichem Ermessen", im Bereich des menschlichen Handelns und seiner 
Konsequenzen vor der Welt und vor der Kirche, im Spruch des eigenen, von 
Gottes Wahrheit überführten Gewissens, allein den Sachverhalt, die Wahrheit 
des Menschen ausspricht, Und dann muß sie gesagt werden: vor Gott-und der 
Kirche, unerbittlich und ehrlich; dann ist dieser Satz die einzig redliche Formel 
der die Gnade preisenden Confessio des Menschen. Aber wenn diese Formel 
nicht möglich ist (und es ist, wie schon gesagt, nicht von vornherein sicherund 
darf nicht von vornherein als sicher geltend behauptet werden, daß sie jedem 
einmal gerechtfertigten Menschen nachher als Feststellung einer neuen Sün- 
dentat möglich ist), ist dann die Ablehnungeiner solchen Formel, um der Red- 
lichkeit des Menschen und der Ehre Gottes willen, nicht auch schon ein Sagen, 
daß man kein Sünder sei? Nein. Wenn ich mir keiner schweren Schuld be- 
wußt bin, bin ich dann schon vor Gott gerechtfertigt (vgl. 1 Cor 4,4)? Wenn 
ich, die Gnade Gottes preisend (zitternd und zögernd), zu-sagen wage, daß ich 
mir keiner Schuld bewußt bin, sage ich dann anmaßend zu Gott: ich bin 
gerecht vor Dir? Kann der Mensch nicht nüchtern und sachlich • auf sich 
bückend • sagen: ich habe den guten Kampf gekämpft, den Glauben und die 
Liebe bewahrt, und doch • seine Augen zu Gott erhebend • niedersinken: 
wenn Du der Sünden willst gedenken, Herr, wer wird vor Dir bestehen? 

Wer weiß, was im Menschen ist, außer Gott? Wer kann letztlich sagen, 
ob seine Selbstlosigkeit nur eine raffinierte Form seines Egoismus ist oder 
echt, ob seihe Milde die Schwäche des Feigen oder die Selbstlosigkeit, des 



98 Karl Rahner S. J. 

Starken, ob seine Reinheit im Grunde die lautere Liebe oder die Gehemmtheit 
des Triebschwachen, ob sein Glaube das große Vertrauen auf den wahrhaftigen 
Gott ist oder Feigheit, die eine Sicherheit des •für alle Fälle" sucht; ob die 
Ehrenhaftigkeit Liebe zur Gerechtigkeit oder zivile Dressur ist? Wer die 
dunklen Mächte in der Tiefe seines Wesens ahnt, wer in seinen täglichen Sün- 
den erfährt, daß a 11 e s in ihm möglich ist (d u r c h ihn möglich ist), wer kann 
dann noch mit letzter Sicherheit zu sagen wagen, daß sein •Ich" (das handelt, 
entscheidet und vor Gott die letzte Verantwortung trägt) in diesem für uns 
unscheinbaren Dunkel sich widersprechender Mächte gerade mit dem sich 
identifiziert hat, was für Gott gegen die Finsternis zeugt und kämpft? Wer 
will sagen • dort, wo er vor Gott, nicht wo er auf dem irdischen Markt des 
Lebens steht, • ob das Gute in ihm das Feigenblatt seiner Schande, seines 
Bösen In ihm ist, oder das Böse der noch nicht ganz vernichtete Feind eines 
entscheidend doch schon siegreichen Guten? Wer will eindeutig sagen, was 
das •Eigentliche" in seinem armen zerfallenen Herzen, er selbst ist: die Sehn- 
sucht nach der stärkeren Liebe Gottes oder der üneingestandene bitter-böse 
Groll über die ungemessenen Ansprüche dieser Liebe? Ach, wir könnten doch 
nur eindeutig reden, wenn wir die wahre Eindeutigkeit unserer Person, die es 
gibt und die Gott sieht, auch greifen könnten. Aber eben dies können wir 
grundsätzlich nicht. Wer weiß, daß die sublimste Güte gerade die Voraus- 
setzung einer sie mit der Schnelligkeit eines Blitzes pervertierenden Bosheit 
sein kann, daß das Paradies der Ort des tiefsten Falles ist, daß man Gottes 
Boten ablehnen kann, um Gott einen Dienst zu erweisen, daß man das Zeugnis 
seines Sohnes wie eine Gotteslästerung hören kann • wird der vor Gott 
sagen: ich bin gerechtfertigt vor Dir? Zumal seine täglichen Sünden ihn immer 
wieder überführen, wie zweideutig er ist, und er weiß, daß auch kleine Dinge 
sehr, tief sitzen, sehr aus dem Letzten entspringen können und die radikalste 
Bosheit es nicht immer nötig hat mit viel eclat nach außen ihre Anwesenheit 
zu demonstrieren? Oder wird der Mensch nicht viel lieber sagen (auch wenn 
er sich keiner Schuld bewußt ist): ich bin ein Sünder? Wie anders soll er kurz 
und einfach seine Wahrheit über sich zusammenfassen als so; wie anders 
sagen, was er (abzüglich der Gnade Gottes, die immer Gottes Gnade bleibt), 
an sich ist? Immer ist er der von Gott Gehaltene, der von Gott Gerettete, der 
durch sich Verlorene, der sich selbst Undurchschaubare, der von Gott allein 
Richtbare, wie anders könnte er sich als diesen bekennen denn durch das 
Wort: Sünder? Herr, Du weißt alles: mich, den Sünder • und auch die Liebe, 
die Du in mir wirkst. 

Aber (wir sind leider noch nicht ganz am Ende): wenn doch das, was der 
Mensch ist,, vor Gott jetzt schon besteht und (bei all der Armseligkeit des 
noch Unvollendeten und bei aller zukünftigen Möglichkeit einer neuen Ent- 
scheidung) aufs letzte gesehen eindeutig besteht, wie können wir dies nicht 
wissen, wenn doch diese Eindeutigkeit unsereTat ist, unsere freie, verant- 
wortliche Tat, eine Tat, für die doch nur wir verantwortlich sind, insofern 
wir um sie, um ihre Qualität vor Gott wissen? Flüchten wir nicht, um die 
Unbestimmbarkeit unseres Zustandes, unseres Heilsstandes zu retten, in ein 
Dunkel, in dem eine freie Tat als verantwortliche gar nicht möglich ist? 



Das Gebet der Schuld 99 

Wir müssen, um diese Frage zu beantworten, noch einmal festhalten, wel- 
ches •sichere Wissen um uns" wir ausgeschlossen und welches •Nicht- 
wissen" wir behauptet haben. Wir haben das Wissen der Reflexion, der nach- 
träglichen Prüfung, der nachrechnenden Bilanz als sicheres eindeutiges Wis- 
sen ausgeschlossen. Mehr nicht! Djes aber radikal und grundsätzlich! Das ist 
seltsam und klingt unwahrscheinlich; aber es gilt auch hier, daß man die Dinge 
nehmen muß, wie sie sind, und sie nicht einer •klaren" (d. h. billigen) Theorie 
wegen einfacher machen darf, als sie sind. 

Es gibt auch im geistigen Leben so etwas wie eine Unbestimmtheitsrelation. 
Man will seine Tat kontrollieren und genau bestimmen, damit man •sicher" 
wisse, was man an ihr habe, was man (vorher nämlich) getan habe. Man 
beobachtet darum die Tat (in einer, wenn auch noch so schnell dahinter folgen- 
den Reflexion) und • verändert damit die Tat selber wieder, weil die Be- 
obachtung selbst kein neutraler Vorgang reinen, objektiv abbildenden Wis- 
sens, sondern selbst Entscheidung, Tat, sittliche oder unsittliche Gesinnung 
ist und als solche auch allem Früheren im Menschen (also auch der zu be- 
obachtenden vorherigen Tat), ein neues Vorzeichen, eine neue Prägung ver- 
leiht und dabei selbst •unkontrolliert" geschehen muß. Man kann für solche 
Kontrolle seiner Taten, für solche Rechenschaft vor sich selber (so möglich, 
notwendig und nützlich sie ein Stück weit ist) keinen ganz neutralen Stand- 
punkt außerhalb der zu kontrollierenden Sache finden. Die Prüfung selbst ist 
eine Tat, und wie sie~ausf ällt (ob sie ehrlich ist oder die zu prüfende Gesinnung 
nochmals pervertiert), das kann man • es gäbe sonst einen processus in in- 
finitum • nie bilanzsicher feststellen. Und doch ist eine Prüfung selbst ein 
Posten in der Bilanz, •wie es um einen steht", und gerade der dunkelste, wenn 
er alles aufklären und in Ordnung bringen wollte. Wenn aber der Mensch sich 
selber sicher feststellend sagen wollte, wie es um ihn steht, wenn er eindeutig 

' (nicht nur mit der •moralischen" Sicherheit des Alltags) wissen wollte, was 
an ihm ist, dann brauchte er diese adäquate Reflexionsmöglichkeit, die es nicht 
gibt, weil der Mensch immer nur •b e i s i c n" ist, wenn er •v on sich weg" 
zur Sache außer ihm läuft (auch das reflex an seiner Handlung Feststellbare 
ist noch •Sache"), in der •er selbst" sich eben nicht eindeutig spiegelt. Und 
darum gibt es kein •gegenständliches", kein eindeutiges aussagbares Wissen 
seines Selbst, keine •Evidenz" von Sätzen je über sich, dieses einmalige Ich. 
Und in diesem Sinn geschieht menschliches Handeln wirklich im Dunkel und 
keiner weiß mit eindeutiger Sicherheit (eben dieser Art!) (Dz. 810; 802), ob er 
in der Gnade stehe. 

Und dennoch gibt es ein •Wissen" (oder wie man jenes von der Tat unab- 
scheidbar richtende Licht, das sie begleitet, auch nennen mag), in dem man 
weiß, was man tut (nicht: getan hat!), ein Wissen, das s o die Tat begleitet, daß 
diese in ihrer innersten sittlichen Qualität eindeutig vor Gott verantwortlich 
wird und man nie sagen kann: so habe ich es eigentlich doch nicht gemeint, ein 
Wissen aber, das doch im selben Augenblick erlischt (oder nur noch undeutlich 
leuchtet), wenn der Mensch es benützen wollte, um sich mit letzter Eindeutig- 
keit zu richten. Man kann auch hier sagen: wenn du mich nicht fragst (ja wenn 
ich mich nicht frage), weiß ich es; frage nicht, sonst weiß ich es nicht mehr. 

f. •<•.-. 



100 Karl Rahner S. J. 

Wenn das Gericht Gottes die Taten unseres Herzens, des verborgenen Ab- 
grundes einmal ans Licht bringen wird, wird sich der Mensch der Reflexion 
der Aussagen über sich selbst (auch vor sich selbst) wundern, das Herz aber 
wird sagen: eigentlich habe ich es immer schon gewußt, so sehr gewußt, daß 
dieses Wissen ich selber war und darum nicht verdeutlicht werden konnte. 
Scheiden läßt sich dieses eindeutig undeutbare Wissen der innersten Mitte 
vom handelnd (und nur so!) Wissenden erst vor Gott. Übersetzbar in das, 
was wir so üblich das Wissen um uns nennen, ist es nicht, so daß der Mensch 
sich nur durch seine Taten richten kann. Er •ist" dieses Wissen, aber er •hat" 
es nicht. Aber deswegen ist dieses Wissen doch da. Nenne man es, wie man 
mag: unsagbare Grundbefindlichkeit, unaussprechliches Umsichwissen der 
anima (im Gegensatz zum begrifflichen Wissen des animus), Gewissen (im 
ursprünglichen Sinn des Wortes, in dem es •hinter" der Reflexion und Reflek- 
tierbarkeit liegt), Synterese, scintilla aiiimae, oder wie immer. Es gibt es und 
es liegt dort, wo Freiheit, Wissen um sich und Ich noch unscheidbar in einer 
Wurzel beisammen sind, so sehr dieser Grund ausgehen muß in seine •Kräfte", 
um zu wesen. 

Weil es dieses •Licht" und jenes •Dunkel" gibt, darum wissen wir immer, 
wer wir sind, und können es uns doch nicht sageff und darum auch nicht mit 
jenem Worte bekennen, das wir brauchen, wenn wir^Gott gestehen, was wir 
von uns wissen. Weil dem so ist, darum kann der Mensch (abgesehen von 
jenem Zeugnis, mit dem der Geist mit unaussprechlichen Seufzern 
für die Heiligen eintritt) seinem Gott aus dem wesenhaften Dunkel seiner 
Situation nur immer wieder sagen: ich bin ein Sünder, erbarme Dich meiner! 
Er würde aufhören ein Mensch dieser Erde zu sein, wollte er,, in der bittern 
Ungeduld, nie eigentlich zu wissen, nie aussprechbar, schwarz auf weiß" zu 
wissen, was nun eigentlich an ihm ist, sich gleichsam noch umwenden, um der 
Tat seines Lebens zuzusehen, um auch noch den Schiedsrichter bei seinem 
•Lauf" zu machen, ob er rechten Zieles und schnell genug sei. Er kann nur 
laufen und vor lauter Laufen • weg von sich auf Gott zu • vergessen, dar- 
über nachzudenken, daß er läuft." Und weil nur der Laufende gerechtfertigt 
ist vor Gott, und wir alle noch am Laufen sind und darum vergessen müssen, 
was hinter uns liegt (selbst wenn darin das Entscheidende schon erreicht war), 
darum ist das eigentliche Gebet, das wir Gott über u n s zu sagen haben, nie: 
ich bin in Deiner Gnade, sondern immer wieder: erbarme Dich meiner, der 
ich ein Sünder bin. Humiliter et veraciter können wir alle dies sagen, weil 
alle Gerechtigkeit Seine Gnade allein ist, und weil wir nie wissen, ob wir sie 
haben, wohl aber wissen, daß wir aus uns sie niemals haben. 

Nie freilich, sagt der endliche Mensch, alles, was er sagen soll, in einem 
Gebet aus. Darum ist auch das Gebet der Schuld nie das einzige Gebet und die 
fünfte Bitte nicht das ganze Vaterunser. Das Gebet der Schuld, der Jubel der 
Liebe Gottes, der danksagende Preis der Gnade, das heilige Wort unerschüt- 
terlicher Hoffnung, die nüchterne Brotbitte, das selbstvergessende Gebet für 
die andern, das rühmende Lob Seiner Herrlichkeit • erst alles zusammen ist 
das Gebet des Christen. Für den Einklang dieses Chores gibt es keine Formel. 
Wie es der Geist eingibt, also wollen wir beten. 




