
x 121 
i 

Thomas von Aquin und die "Mystische Theologie" 
des Pseudodionysius 

Von Dr. Michael Waldmann, Hochschulprofessor, Regensburg 

Ausdruck und Begriff der Mystik in der abendländischen Kirche des Mittel- 
alters und weit darüber hinaus, entstammen dem Schrifttum, das unter dem 
Namen des Dionysius Areopagita bekanntgeworden ist. Dieses Schrifttum 
umfaßt drei größere Abhandlungen: •Über die göttlichen Namen" (DDN), 
•Über die himmlische Hierarchie" (CH), •Über die kirchliche Hierarchie (EH); 
sodann ein Schriftchen mit nur fünf Kapitelchen •'Über die mystische .Theo- 
logie" (MTh) sowie zehn Briefe. Angeblich und vermeintlich von dem aus 
der Apostelgeschiche bekannten Paulusschüler Dionysius dem Areopagiten 
verfaßt, in Wirklichkeit aber die pseudoriyme Fälschung eines syrischen 
Schriftstellers, •wahrscheinlich" des monophysitischen Patriarchen^ Severus 
von Antiochien 512•518, •galten diese Schriften-ein Jahrtausend lang für 
hochheilig1; sie beeinflußten in unabsehbarer Weise das philosophische, theo- 
logische, mystische und liturgische Leben des Mittelalters2". 
- Im besonderen galt er als •Vater der christlichen Mystik", und seine •My- 
stische Theologie" war es, die alle mittelalterlichen Theologen mehr oder, 
weniger im Banne hielt8. Und wiederum war, es in diesem Schriftchen ein 
Satzgefüge, das ,wie ein Irrlicht geisterte und wie eine drohende Sphinx 
nach Antwort verlangte. Dieser Doppelsatz lautet in möglichst- genauer 
Übersetzung also: •Du aber, mein Timotheus mache Dich bei Deinem an- 
gespanntem Bemühen um die mystischen Schauungen los von allen Sinnes- 
wahrnehmungen und geistigen Betätigungen, von allem Wahrgenommenen 
und Gedachten, von allem Nichtseienden und Seienden, und erhebe Dich, 
soweit nur immer möglich, in unfaßbarer Weise' (äYvcüöTCög) zur Einigung mit 
dem, der über jedes Wesen und Wissen ist. Denn, wenn Du so • unwider- 
stehlich, frei und rein • über Dich selbst und alles hinausgerätst (Ixatdoei). 
wirst Du, nachdem Du alles hingegeben und von allem frei geworden, zu dem 
übernatürlichen Strahl des göttlichen Dunkels emporgetragen werden" (MTh 
c 1 § 1). 

1    Im großen und ganzen scheint der Sinn des Wortschwalls klar zu sein. 
Es soll eine Anleitung gegeben werden, die es dem •Timotheus" ermöglicht, 
sich durch restlosen Verzicht auf alles Wahrnehmen, Vorstellen, Denken und 

i 
Erinnern in einen ekstatischen Zustand zu versetzen, Worin er in unfaßbarer 
Weise eine Einigung mit der Gottheit und die Schau geheimnisvoller Dinge 
oder Wahrheiten erleben wird. Diese Anleitung aber atmet ganz den Geist 

1 Ohne zur Frage der Autorschaft der pseudodionysischen Schriften selbst Stel- 
lung zu nehmen, verweisen wir unsere Leser auf- die von der vorliegenden Arbeit 
abweichende Auffassung Otto Semmelroth's S. J. hin (vgl. diese Ztschr. 21 [1948]), 
2. Heft, S. 121 ff •Der Weg der Grottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita".) 
Schriftleitung. 

* L. Stiglmayr S. J., Lex. f. Theol; u. Kirche 1931, Bd. 3, S. 334/5 mit Lit. 
8 Vgl. Ki lüchstätter S.J., •Der Vater der Mystik und sein verhängnisvoller 

Einfluß", in St. d. Z. 1927/8, S. 241/59. 



122 Dr. Michael Waldmann 

neuplatonischer Versenkungsphilosophie ähnlich- dem Joginismusr Indiens. 
•Nach den Neuplatonikern" schreibt H. F. Müller4, •ist das höchste, Ziel der 
Seele die Vereinigung mit Gott in der Ekstase,. Auf dem Wege der Reinigung,' 
Erleuchtung, Vollendung muß sie sich zunächst von der Sinnlichkeit ab- 
kehren, sich dann zum Nus zurückwenden und durch seine Vermittlung zur 
Vereinigung mit dem über dem Nus hinausliegenden Eins oder der Gottheit 
emporheben. Dieses-geschieht eben dadurch, daß die Seele, die durch jenen 
Prozeß die Vielheit ihrer Vorstellungen abgestreift hat und so selbst einfach 
und in sich Eines geworden ist, in ekstatischer Verzückung das Eins der Gott- 
heit unmittelbar berührt und mit ihm gleichsam verschmilzt." Auf dieses 
selbe läuft auch die Anweisung an Timotheus hinaus. Es ist kein Unterschied 
ersichtlich weder hinsichtlich des Zieles noch des Weges. Jeder NeuplatoniT 

ker konnte den Doppelplatz sich zu eigen machen. 
Timotheus, heißt es dann weiter, soll Sorge dafür tragen, daß kein •un- 

eingeweihter" Christ und noch weniger ein •nicht einweihbarer" Heide dieses 
liest. •Jene meine ich (unter den Christen), die glauben, es gebe nichts, was 
über die Natur hinausgeht, vielmehr der Ansicht sind, sie hätten mit ihrer 
Erkenntnis erkannt den, der die Finsternis sich zum Schemel gemacht hat" 
(§ 2).vErst durch die Anerkenntnis seiner Unerkennbarkeit kann man Gott 
erkennen. Diese verneinende Gotteserkenntnis verhalte sich zur bejahenden 
Gotteserkennthis, die Gottes Wesen und Vollkommenheiten aus- der Natur 
durch Bejahung und Übersteigerung der geschöpflichen'Vollkommenheiten zu 
erschließen sucht, nach den Worten des >,göttlichen Bartholomäus" wie ein 
kleinstes Kompendium von Theologie und Evangelium gegenüber großen und 
überreichen Bänden theologischen und biblischen Wissens. Auch die Gottes- 
schau des Moses nach Ex. c. 19 und 33 sei nicht weiter gekommen als zum Er- 
kennen Gottes durch Nichterkennen (§3). 

Genauer besehen sind in dieser mystischen Theologie zwei mögliche Prak- 
tiken von •Mystik" miteinander verbunden. Es wird erstens und zunächst 
der Nachdruck gelegt auf die Herbeiführung eines ekstaseartigen Zustandes 
durch möglichsten Verzicht auf alle sinnliche und geistige Betätigung, sowie 
auf das unentwegte Bemühen, von sich und allem frei zu werden, mit dem 
Endziel des Erlebens einer vermeintlichen oder wirklichen Einigung mit der 
Gottheit, der Schau geheimnisvoller Wahrheiten und des Genusses ekstati- 
scher. Wonnen, wie dieses alles von Plotin berichtet wird. So gesehen, wäre 
die" Übersetzung von theologia mystica mit th. occulta, wie sie auch Thomas 
in seinem Kommentar bietet, sehr sinnvoll. Wir stünden nach heutiger wis- 
senschaftlicher Unterscheidung nicht vor einem mystischen, sondern einem' 
okkulten Gotterlebnis. Der so herbeigeführte Bewußtseinszustand wäre als 
Trance, nicht als Ekstase anzusprechen, die Methode zur Herbeiführung des 
Zustandes als Selbsteinschläferung, Aütohypnose, zu werten. 

Fürs zweite kann und soll die Methode der Mystischen Theologie gesehen 
4 Dionysius, Proklus, Plotinus, 1918 S. 72 f. 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 123 

werden in der Erzielung einer möglichst erhabenen oder vielmehr überer- 
habenen Anschauung von Gott durch die sogenannte verneinende Gottes- 
erkenntnis, die Pseudodionysius so maßlos, fast bis zum absoluten Negativis- 
mus übertreibt. 

Um-diese Mystische Theologie mit ihrem Okkultismus und Negativismus 
in der Methode, und der Gotteinigung als letztem Ziel geht nun -das ganze 
Mittelalter hindurch und darüber hinaus unter den berufensten Theologen 
der Streit. Ein wenig beachtetes Zeugnis hiefür liefert eine kleine Schrift 
aus dem Jahre 1608, die den •Werken des hl. Johannes vom Kreuz", München 
1929, Bd. 5 S. 311•379 angereiht ist, die aber nicht «on dem Heiligen selbst 
stammt, sondern in der Hauptsache von einem Benediktinerpater Antonio 
von Alvaredo, Prediger in Valladolid, verfaßt ist, und erst in den darauf- 
folgenden Jahren von einem Karmelitertheologen durch den Eintrag der 
Lehre seines Ordensstifters erweitert, wurde. Sie bietet epeh lehrreichen 
Querschnitt der mystologischen Meinungsverschiedenheiten vor und unmittel- 
bar nach Johannes vom Kreuz, und unterscheidet in ihrem ursprünglichen 
Text offensichtlich drei verschiedene Schulrichtungen: 

I. Die strengen Dionysianer, welche Mystik und Mystische Theologie 
gleichsetzten mit Verneinender Gottesschau, 

II. Die Mystologen um Bonaventura, welche vor allem den Verzicht auf 
alles Denken und an dessen Stelle höchstgesteigerte, ekstatische Liebe 
als Forderung der Mystischen Theologie ansahen. * 

III. Die •Scholastiker", die im Anschluß an Thomas die •Mystische Theo- 
logie" des Dionysius bei ihren Erörterungen über Mystik ablehnten. 

I. 

Unser Benediktinerpater schließt sich selbst der ersten Gruppe an. •Der 
hl. Dionysius", schreibt er, »•nennt diese negative, dunkle Beschauuftg mysti- 
sche Theologie' und bezeichnet sie als die erhabenste Erkenntnis Gottes, 
zu der man durch Nichterkennen gelangt. Sie ist eine geheime, verborgene 
Erkenntnis Gottes; denn .mystisch' heißt soviel wie verborgen, oder ver- 
schlossen, und .Theologie' heißt Erkenntnis Gottes" <S. 320): •Dieses Erken- 
nen wird wegen der Unfaßbarkeit Gottes ein Nichterkennen genannt, weil 
der Verstand einsieht, daß er ein solches Licht nicht fassen kann. Deshalb 
heißt es ein Erkennen durch Nichterkennen oder ein Eintreten in" die göttliche 
Finsternis oder ein Erkennen durch Verneinung" (S. 322). 

Der Verfasser^ stellt die Theorie der Beschauung bei den damaligen •Scho- 
lastikern", d. h. Thomisten, ohne* je einmal Thomas selbst zu nennen, ganz 
richtig dar, richtiger als es gegenwärtig gar oft geschieht. Er zieht ihr aber 
die ausführlich und anschaulich geschilderte, negative Gotteserkenntnis und 
Beschauung vor, vor allem, weil sie allein •echt dionysianisch" und darum 
eigentlich •mystisch" sei. Sodann auch deshalb, weil sie viel stärker auf eine 
Vereinigung mit Gott im Willen und der Liebe hindränge,- während die scho- 
lastische Methode auf eine bloße Einigung des Verstandes mit Gott hinaus- 
laufe und darum mehr den Namen einer •Mystik der Beschauung" verdiene. 



124 Dr. Michael Waldmann 

Ein halbes Jahrhundert früher war neben Nikolaus von Cues (1404•64), 
dem berühmten Verfasser der Docta ignorantia und ähnlicher Schriften, sein 
Freund und Missionsreisegenosse Dionysius Carthusianus (1402•71) einer der 
begeistertsten Lobredner des Areopagiten. Auch er unterscheidet die theolo- 
gia affirmativa von der theologia negativa s e u mystica, und er. müht 
sich ab mit der Lösung der Fragen: Ob •der menschliche Geist in dieser 
negativen-mystischen Beschauung Gott wirklich und objektiv erkennt? Wenn 
ja, ob er ihn intuitiv oder abstrakt schaut? Und schließlich, ob er von Gott auf 
diese Weise einen besonderen und eigentümlichen Wesensbegriff erhält oder 
nur einen unklaren und allgemeinen?". 

Das Ergebnis der langwierigen, schon beinahe haarspaltenden Unter- 
suchungen geht dahin, daß •Gott bei dieser mystischen Beschauung, welche 
durch restloses Wegnehmen und Verneinen erfolgt, klarer und erhabener 
erkannt/und geschaut wird als bei der Beschauung durch Bejahungen. Es 
werde allerdings auch hier nur die Existenz Gottes erkannt, aber doch mit 
einer erhabeneren Annäherung an die Erkenntnis seiner Wesenheit. Denn bei 
der mystischen Einigung der äußersten Spitze des Geistes (apex mentis) und 
des Scheitelpunktes der Einsicht (vertex intelligentiae) mit Gott, bei dieser 
weisheitsvollsten und liebeglühendsten Vereinigung sieht der Geist in schärf- 
ster und klarster Weise ein^wie unendlich weit er entfernt ist von der vollen 
Erkenntnis und dem seligen Genuß beim jenseitigen Schauen Gottes von 
Angesicht zu Angesicht, so daß er allen Halt verliert und in sich zusammen- 
knickt. Er vergißt sich und schwindet dahin vor Bewunderung und Liebe, 
vergeht auch vor Freude und Süßigkeit, schläft ein und ruht in dem über 
alles geliebten Gott, seinem Schöpfer, Erlöser und Erbarmer, desgleichen in 
seinem über alles gefälligen Bräutigam, dem holdesten Quell seiner ganzen 
Seligkeit, in der allmächtigsten-und freigebigsten Ursache alles Seins*." 

n.     ,      .       . 
Andere mittelalterliche •Mystiker" vor und nach Thomas stützten sich 

bei ihrer Zurechtlegung der Sphinxfrage der Mystischen Theologie auf Gre- 
gor den Großen (590^604), der zwar auch bereits einigermaßen unter dem 
Einfluß der Areopagitica stand, aber doch in seinem Schrifttum vor allem 
das geistige Erbe des hl. Augustinus dem Mittelalter überlieferte6. Gregor 
hatte neben einer Fülle feinster Gedanken zur kirchlichen Mystik in seinen 
35 Büchern über Job und seinen 22 Homilien über Ezechiel schließlich7 den 
von da an richtunggebenden Satz geprägt: •Contemplativa vita est, caritatem 
Dei et proximi tota mente retinere et soli desiderio Conditoris inhaerere" (Das 
beschauliche Leben besteht darin, daß man die Liebe zu Gott und zum Näch- 
sten in all seinem Denken festhält und einzig der Sehnsucht nach dem Schöp- 
fer anhängt). 

Ih diesem Blickpunkt des zweiten Kirchenvaters der Mystik sahen nun 

5 Migne, P. G. Ill col. 1050 ff. 
« Vgl. Krebs, Grundfragen der kirchl. Mystik, Freiburg, 1920 S. 184 ff. 
" Mor. 1. 6 c. 37 n. 5&•62. 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 125 
i ' 

auch viele Theologen des Mittelalters die Mystische Theologie des zu höchst 
verehrten Apostelschülers. Sie lasen die beiden Kirchenväter nebeneinander 
und ineinander und kamen zu dem Schluß: Der Verstand hat mit der Mysti- 
schen Theologie, Beschauung, Einigung und damit mit der Mystik im eigent- 
lichen Sinn nichts zu tun, wohl aber der Wille und die Liebe. Die mystische 
Theologie ist ja ein Gotterkennen durch Nichterkennen; ebenso ist die mysti- 
sche Beschauung nichts anderes als die Bejahung dieses Nichtdenkens und 
Nichterkennens wegen der Unbegreiflichkeit Gottes. Der Verstand scheidet 
somit aus. Der Wille und die Liebe aber als der •bessere Teil der Seele" 
nach MTh c. 1 § 3 bleiben, und hier, in der höchsten Spitze des Willens, d. h. 
(nach Bonaventura) in der Synderesis, vollzieht sich die unfaßbare, ekstati- 
sche, mystische Einigung mit dem Summum bonum. Absolute Entäußerung 
des Menschen von sich selbst, allem äußeren und sinnlichen Begehren, beson- 
ders aber völlige •Armut des Geistes", und statt Erkenntnis glühendste Liebe 
zu Gott bilden die nähere und nächste Vorbereitung auf das göttliche Gna- 
dengeschenk solch einer wunderbaren Vereinigung^ 

Die weitere, entferntere Vorbereitung auf diese Mystik im engeren und eng- 
sten Sinn bildet dagegen auch für die Verfechter de"r Mystischen Theologie 
des Areopagiten die bejahende Gotteserkenntnis und Beschauung. Und auch 
hiefür konnten sie sich auf die Autorität des heiligen Dionysius berufen. 
Dieser spricht in DDN c. 4 § 14 von einem •ganz besonderen ewigen Kreis 
der göttlichen Liebe"; •Wegen des Guten, aus dem Guten, im Guten und zum 
Guten zurück, unentwegt in derselben Richtung herum sich bewegend, ständig 
im Kreise und kreisgemäß immer vorwärts schreitend und verweilend und 
zurück sich wendend." Kurz vorher in § 8 und 9 aber umschreibt er in fast 
unübersetzbaren, wörtlich und sachlich mehrdeutigen und darum vielum- 
strittenen Auslassungen die dreifache Bewegung der Engel und der mensch- 
lichen Seele auf Gott hin. . 

So vieldeutig die Worte und ihr Sinn im einzelnen waren, so handelte es 
sich doch darin nach allgemeiner Auffassung der mittelalterlichen Dionysius- 
erklärer um ein dreifaches geistiges Aufssteigen zu Gott. Sei es in der ge- 
wöhnlichsten Denkweise von der sinnlich-wahrnehmbaren Schöpfung aus zu 
deren letzter Ursache; oder von der menschlichen Seele aus durch fortschrei- 
tendes, gotterleuchtetes Denken bis zur göttlichen Wahrheit; oder durch 
schärfste Konzentration der zur Einheit gewordenen geistigen Kräfte auf 
das höchste Sein und Gut hin. Dieses Aufsteigen zu Gott in Erkenntnis, Be- 
schauung und Liebe war bejahender und bewußt tätiger Art; es hatte nichts 
vom Negativismus und Okkultismus der MTH. an sich. Und es mußte in die- 
ser Weise verfahren werden, um irgendwie zur Erkenntnis und Liebe Gottes 
zu gelangen. Dabei schloß das dreigliederige Schema das zumeist natürlich 
philosophisch zurechtgelegt war, eine Erweiterung und Erhöbung der Gottes- 
erkenntnis und Liebe ins Übernatürlich-Theologische nicht aus. Ja, als bloßes 
Schema mußte es überhaupt erst mit entsprechendem Inhalt gefüllt werden, 
und je reicher dieser Inhalt an Erkenntnis- und Liebeswert, desto größer auch 
der Ertrag an Einigung mit Gott. Vor allem schloß aber, wenigstens nach der 
Anschauung der •Mystiker"theologen, dieses dreigliederige Schema bewußt- 



126 Dr. Michael Waldmann 

tätigen Aufsteigens zu Gott nach DDN c. 4 nicht aus, daß auch die gegen- 
sätzliche Anweisung des Areopagiten in MTh § 1 zu einer intellektuell untäti- 
gen, aber um so mehr in Liebe sieh betätigenden Ruhe in voller Geltung blieb. 

Von solcher Sicht aus wird die Mystik des •Führers aller Mystiker", des 
hl. Bonaventura, und besonders sein •Itinerarium mentis ad Deum" un- 
mittelbar verständlich. •Die menschliche Seele hat drei Erkenntnisweisen, und 
jede derselben ist doppelt gestuft. Die erste Erkenntnisweise, das sinnliche 
Auge, ist der sinnenfälligen Welt zugewandt. Sie betrachtet die Kreaturen 
zunächst als Zeugnisse, der göttlichen Macht und Weisheit (consideratio per 
vestigia), sodann als Bild des inneren göttlichen Lebens selbst (consideratio 
in vestigiis). In diesem •äußeren Buch" der Schöpfung kann die Seele in 
jeder Kreatur den •Widerglanz der Urbilder" soweit erkennen, als die Seh- 
kraft ihres Organes es zuläßt. Sie fühlt sich getrieben, vom Schatten zum 
Licht, von der Spur zum An-sich der Wahrheit in ihrer Unveränderlichkeit 
und Ewigkeit vorzudringen, ja die Dinge in Gott zu .berühren'. • Die zweite 
Sehweise, das innere Auge der Vernunft, ist die Selbsterkenntnis. Die Seele 
betrachtet sich und was in ihr ist. Sie erkennt sich als BiJd Gottes, in dem das 
Licht der Wahrheit leuchtet. Sie umfaßt sich selbst als imago, und ihre drei- 
fache Kraft des Gedächtnisses, der Einsicht und der Liebe als natürliche Stre- 
bungen zu Gott hin (consideratio per imaginem); sodann aber wiederum die 
Züge des dreipersönlichen Gottes, besonders in der gnadenhaften Wiederher- 
stellung ihres durch den Sündenfall getrübten Zustandes (consideratio i n ima- 
gine). DefMensch liest in sich selbst (liber scriptus intus) seine Beschaffenheit 
und Anlage für Gott. • Mystischer Art ist endlich die dritte Sehweise, das 
Auge der Kontemplation. Dadurch wird Gott zunächst als das Esse puris- 
simum in der Einheit seines Wesens, sodann als Esse summum bonum nach 
seinen theologischen Grundbestimmungen erkannt. Auf den Blick extra nos 
und intra'nos folgt der supra nos, der ohne jedes Medium Gott durch Gott, die 
Wahrheit durch die Wahrheit schaut. 

Diese sechs Stufen, den Schöpfungstagen vergleichbar, führen in den Sabbat 
der ekstatischen Vereinigung, in welcher (nach der Mystischen Theologie) 
unser Geist über sich selbst und alles Seiende hinaus durch die docta ignoran- 
tia in die Nacht der höchsten Erleuchtung fortgerissen wird. Soll dieser ex- 
cessus mentalis et mysticus vollkommen sein, dann muß alle Tätigkeit des 
Intellektes aufgegeben und der Gipfel des Affektes (apex mentis) ganz in Gott 
übergehen und in ihn verwandelt werden. Dieses Eingehen in die Finsternis, 
dieser Tod in Gott ist eine Gewähr der Gnade8. 

Offensichtlich ist bei diesen vielbewunderten, philosophisch-theologisch- 
mystischen Ausführungen des Doctor seraphicus der Pseudodionysius Pate 
gestanden: sowohl in dem dreir bzw. sechsfachen, affirmativen Beschauungs- 
schema des geistigen Aufstieges zu Gott, wie auch insbesondere in der Sabbat- 
ruhe der ekstatisch-mystischen Einigung. Nur das muß allsogleich hinzuge- 

8 J. Bernhart, Die philosophische Mystik des Mittelalters, 1922, S. 142/3. 



1 

Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 127 

fügt werden, daß bei aller- Abhängigkeit in der Linienführung Inhalt und 
Geist dieser Mystik nicht aus dem Areopagiten stammt, sondern aus Gregor 
dem Großen und Augustinus, und damit aus dem Geiste echt christlicher Er- 
kenntnis und Liebe geschöpft ist. 

Desgleichen weiß P. Antonio von Alvaredo und die strengen Dionysianer 
mit der negativen oder mystischen Theologie allein nichts anzufangen. Denn 
die dunkle Beschauung der unbegreiflichen Erhabenheit Gottes vermag in dem 
Beschauenden wohl die Gefühle staunender Bewunderung und geistiger 
Selbstvernichtung wachzurufen, dagegen nicht das Herz mit Liebe zu entzün- 
den. Darum verlangt auch er mit Berufung •auf den hl. Dionysius und andere 
Heilige" (S. 315) als notwendige Vorbereitung auf die negativ-mystische Be- 
schauung die vorgängige Übung in der affirmativen Betrachtung und Beschau- 
ung, bis hierin eine gewisse Meisterschaft erworben ist. Die •drei Grade 
der Beschauung, nämlich der Dinge außer uns, in uns und über uns", sowie 
die •zwei Arten der bejahenden Beschauung, die eine, welche gleich den 
Philosophen von den Dingen zu Gott emporsteigt, und die andere, welche von 
Gott her die Geschöpfe betrachtet und mehr den Gläubigen eignet", waren 
jedenfalls seit Bonaventura Gemeingut aller Theologen, die in seinem Sinne 
die Mystik behandelten (S. 317/8). 

1 III. 

Erst von solchem geschichtlichen Hintergrund aus läßt sich die Stellung- 
nahme des Fürsten der Scholastik zur Mystischen Theologie des Pseudodiony- 
sius richtig verstehen und vollauf würdigen. 

Um es kurz zu sagen: Thomas lehnt eine Mystik im Sinne der MTh. schwei- 
gend und damit entschieden ab. Mit keinem Wort erwähnt er diese Schrift' in 
seiner eigenen Abhandlung über das •Beschauliche Leben'", während er die 
Dreigliederung der Beschauungsarten desselben Dionysius in DDN c. 4 § 8 und 
9 als •ausreichende und ^tiefsinnige Umschreibung" derselben rühmt, ihrer 
Erklärung einen ganzen Artikel widmet10 und die •Autorität des Dionysius" 
auffällig hervorhebt. Der Hauptunterschied hinsichtlich der Mystik zwischen 
dem Fürsten der Scholastik und den •Scholastikern" auf der einen, dem Füh- 
rer aller Mystiker sowie den noch strengeren Dionysianern auf der anderen 
Seite bestand gerade darin, daß die letzteren die •Mystische Theologie" als 
Krönung aller Theologie und Mystik um der Autorität*des hL Dionysius wil- 
len gläubig hinnahmen, sich daran gebunden glaubten, die Scholastiker da- 
gegen, auf Thomas gestützt, sie ebenso entschieden ablehnten. 

Und dieses offensichtlich aus einem dreifachen Grund: 1. Negativismus, 
2. Okkultismus, 3. Amorismus der Mystik und Mystischen Theologie des 
Dionysius. Im folgenden soll die Aufdeckung dieser Mängel durch Thomas 
ausführlicher dargestellt, und anschließend 4. seine eigene Theorie über die 
christliche Beschauungsmystik an Hand seiner Abhandlung •De vita contem- 
plativa" kurz wiedergegeben werden. 

» S. th. II. II. q. 180.     10 q. 180 a. 6. 



128 Dr. Michael Waldmann 

1. Negativismus 
1. Zunächst einmal kommt für Thomas eine theologianegativaseu 

my&.tica, eine •mystische Beschauung durch restloses Wegnehmen und 
Verneinen", ein •Eintreten in die Göttliche Finsternis", d. h. im letzten Grund 
ein völlig unfaßbarer, unerkennbarer und unnennbarer Gott, ein •Deus 
ignotus, cum quo unimur" (MTh. 1,3) im Sinne der überschwänglichen Aus"- 
drucksweise des Areopagiten nicht in Frage. Angesichts der traditionellen und 
auch von ihm geteilten Verehrung für den Schüler des Völkerapostels blieb 
aber dem Engel der Schule nichts anderes übrig, als einer in ihrer Verschwom- 
menheit verführerischen Lehrdarbietung eine auf Vernunft und Glaube aufge- 
baute, eindeutige Gottes- und Gotteserkenntnislehre entgegenzustellen, welche 
die christliche Wahrheit zu ihrem vollen Rechte kommen läßt, dabei aber 
auch den gegensätzlichen Auslassungen des Dionysius, soweit als nur irgend 
möglich, gerecht zu werden sucht. Nur wo das schlechterdings unmöglich, 
stellt er das Versagen des •Platonikers" Dionysius einfach, schlicht, unauf- 
fällig fest, oder auch: er schweigt. Dieses Meisterstück einer überragenden 
Weisheit und liebevollster, kluger Schonung des wissenschaftlichen Gegners 
bietet S. th. I. q. 12. •Über die Erkenntnis Gottes" und q. 13. •Über die gött- 
lichen Namen". Es ist ein völliger Neubau dieses philosophisch-theologischen 
Fragengebietes mit durchsichtiger Gliederung des Ganzen, leuchtender Klar- 
heit der einzelnen Lehrsätze und durchgängiger Berücksichtigung dionysi- 
scher Aussprüche. 

* 

Was die Erkenntnis Gottes betrifft, so ist es auch für Thomas mit 
dem hl. Augustinus selbstverständlich, daß das Wesen Gottes von keinem 
geschaffenen Intellekt •völlig erfaßt" werden kann (comprehendi potest). 
Selbst für die zur Anschauung Gottes gelangten Engel und Heiligen bleibt 
Gott für immer ein unendliches Geheimnis wegen der grenzenlosen Fülle 
seines Seins und seiner Erkennbarkeit11. In diesem Sinne gedeutet, können 
sogar die überschwänglichen Dionysiusworte von einer •völligen Unfaßbär- 
keit Gottes, der weder Gegenstand der Sinne, noch Einbildungskraft, noch 
Meinung, noch Vernunft, noch Wissenschaft sein kann"", der •nicht existiert, 
sondern über das Existierende hinaus ist13", hingenommen werden. 

Man kann aber von einem comprehendere Deum auch sprechen in einem 
weiteren Sinne des •Berührens, Fassens, Festhaltens Gottes". Und so ist es in 
der jenseitigen Anschauung Gottes: Der Glaube geht über in das Schauen 
der Wesenheit Gottes, d. h. das Bewußtsein, Gott immerdar schauen zu 
können, die Liebe in seligen Genuß, weil sie nun besitzt, wonach sie sich 
gesehnt14. Diese comprehensio visionis genügt den Seligen, obgleich sie 
wissen, daß Gott in seinem Sein und seiner Erkennbarkeit unendlich ist, da sie 
zugleich wissen, daß' eine solch unendliche Erkenntnisweise, eine visio com- 
pfehensionis15, ihnen nicht zukommt. Sie befinden sich also hinsichtlich ihrer 
Gotteserkenntnis in der Lage eines diesseitigen Menschen, -der sicher weiß, es 

11 q. 12a. 1 c; a. 7. •    12 ib. ad 1; DDN c. 1, 5.     13 ib. ad 3; DDN c. 11, 6. 
14 q. 12 a. 7 ad 1.     15 ib. a. 1 ad 1. 



Thomas v. Aquln und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 129 

sei ein von ihm anerkannter Satz beweisbar, wenn er auch selbst den Beweis 
nicht kennt". 

Dieses Jäehen der Wesenheit Gottes, so wie er ist", übersteigt die • natür- 
liche• Erkenntniskraft jedes geschaffenen Wesens, also auch der Engel. 
Einzig und allein •im Lichte Gottes", d. h. einer übernatürlichen Über- 
steigerung des lumen naturale rationis durch das lumen gloriae, •können wir 
das Licht schauen17". Diese •visio beata" ist, noch genauer gesagt, •einer- 
seits über die Natur der vernünftigen Seele hinaus, weil sie durch eigene 
Kraft dazu nicht gelangen kann; andrerseits ist sie naturgemäß, weil die 
Seele, geschaffen als Ebenbild Gottes, zu dieser übernatürlichen Kraftsteige- 
rung fähig ist18". Dionysius weiß allem Anschein nach von einem solchen 
natürlich-übernatürlichen Schauen Gottes im Jenseits nichts. Er spricht nur 
immer von der absoluten Unerfaßbarkeit Gottes in der Art der angeführten 
Stellen und von der unfaßbaren Vereinigung mit ihm (MThl,3). Thomas 
begnügt sich, solchen Hinweisen gegenüber1' mit der biblischen Festlegung 
seiner These und mit de,r rationellen Begründung, daß eine gegenteilige An- 
schauung nicht in Übereinstimmung stehe mit ctem Naturverlangen des Men- 
schen nach Seligkeit sowie seiner Sehnsucht, den Urheber all der bewunde- 
rungswürdigen Werke der Schöpfung in seiner Wesenheit intellektuell zu 
sehen. Die betreffenden Einwendungen aus Dionysius ließen auch noch eine 
andere Deutung zu. - 

Noch mehr widerspricht selbstverständlich die visio beatifica der leib- 
seelischen Verfassung und sinnlich-geistigen Erkenntnisweise des Menschen 
hier auf Erden. Sie kann darum nur durch ein •außerordentliches Wunder 
der Gnade" erfolgen, und darf als solches nur in zwingendsten Ausnahme- 
fällen angenommen werden. Mit dem hl. Augustin nimmt Thomas gegen 
Dionysius (MThl, 3) ein solches Wunder der Gnade an bei •einigen, wie bei 
Paulus, gemäß 2 Kor 12,2-4, und bei Moses nach Numl2,8, dem Lehrer der 
Völker und dem Lehrer der Juden". 

Diese Entscheidung für Augustinus gegen den Areopagiten Dionysius ist 
für den Theologen wie für den Mystiker Thomas von so großer, entscheiden- 
der Bedeutung, daß er dieselbe Frage noch dreimal in seiner Summa theo- 
logica betiändelt: II. II. q. 174 a. 4 •Über die einzigartige Stellung des Moses 
unter den alttestamentlichen Propheten"; q. 175 a. 1-6 •Über die Entrückung 
des Paulus"; ib. q. 180 a.5 •Ob die Beschauung hier auf Erden bis zum Sehen 
der Wesenheit Gottes gelangen kann?" \ 

Seine Antwort läuft immer auf dasselbe hinaus: Obwohl über die Natur 
des Menschen und auch über die übernatürliche Gnadenordnung weit hin- 
ausgehend, haben diese Heiligen •als erhabenste Stufe der Beschauung" eine 

' Vorwegnahme der visio beatifica wirklich «riebt, wenn auch nur •vorüber- 
gehend und in der prophetischen Art-des Erleidens göttlicher Erleuchtungen" 
(per modum cuiusdam transeuntis passionis). Der Einwand aus DDN c. 8, 7, 
daß eine derartige Erhebung des Menschen ins Übernatürliche gegen die 
göttliche Gerechtigkeit verstoße, wird zurückgewiesen mit dem Hinweis, daß 

18 a. 7 ad 3.      " 12 a. 1 u. 2.      18 III. q. 9 a. 2, c u. ad 3. 
» I. q. 12 a. 1 u. 3; I. II. q. 3#a. 8 ad 1. 



130 Dr. Michael Waldmann 

dieses Übernatürliche dem Menschen als Ebenbild Gottes einigermaßen natür- 
lich sei80. Thomas selbst macht" gegen Dionysius und gegen den Einwand, 
daß die Vereinigung mit dem •unerkennbaren Gott das Bessere hier auf Erden" 
sei, aufmerksam, daß solch eine Behauptung in Widerspruch stehe, sowohl 
mit der Tatsache der übernatürlichen Offenbarung so vieler göttlicher Ge- 
heimnisse über die Vernunft hinaus, z. B. der Dreieinigkeit in Gott, als auch 
insbesondere mit den prophetischen Erleuchtungen im Arten und Neuen 
Testament bis zum Schauen Gottes von Angesicht zu Angesicht. Im übrigen 
stützt sich Thomas für die Deutung der Gottesschau des Moses nicht auf die 
von Dionysius mißdeuteten Stellen und Worte in Ex 19 u. c. 33,21-23, sondern 
auf die klareren Worte in Ex 33,11 und Num 12.8; •Von Mund zu Mund rede 
ich zu ihm; und offen, nicht in Rätseln und Bildern schaut er den Herrn". 

In allen übrigen Fällen der HL Schrift aber, sowie bei der Beurteilung 
der Kugelerscheinung des hl. Benedikt stimmt auch Thomas der Erklärung 
des Dionysius in CH 4,3 zu, daß diese anderen nur irgendwelche. Gestalten 
sinnlicher oder phantasiemäßiger Art mit irgendwelcher Gottähnlichkeit ge- 
schaut hätten, oder auch, daß z. B. Jakob bei seiner Gottessvchau •von Ange- 
sicht zu Angesicht" eine ganz außerordentliche, reih geistige Beschauung 
damit bezeichnen wollte82. 

Abgesehen von diesen Theophanien, welche auch Dionysius in der einen 
oder anderen Deutung anerkennt, kann schließlich der Mensch nach Rom 1,20 
kraft der ihm natureigenen Vernunft das Dasein Gottes erkennen. •Er wird 
von uns aus den Geschöpfen erkannt als deren Ursache oder Prinzip, und 
zwar per modum excellentiae et remotionis2'. Das heißt: Das Wegnehmen, 
Wegdenken, removere gesehöpflieber Vollkommenheiten aus dem Wesen 
Gottes erfolgt nicht, als ob er dieselben nicht besäße (ex defectu prineipii), 
sondern weil er sie in unvergleichlich höherem Maße besitzt (quia superexce- 
dit24). Höher noch in der diesseitigen Erkenntnis Gottes führen Glaube und 
Gnade16. 

Soviel über die•Erkenntnis Gottes. Soweit wir aber Gojt erkennen, 
folgert sodann Thomas in q. 13 weiter, können wir ihn auch benennen 
und Aussagen über ihn machen. Dem Dionysiusäusspruch DDN1,5, 
•daß es keinen Namen von ihm gibt und keine Meinung", steht die Hl. Schrift 
entgegen; so Ex 15; 3: •Allmächtiger ist sein Name". Aber auch die Vernunft. 
Die menschliche Vernunft verfährt dabei so, daß sie die" in den Geschöpfen 
aufleuchtenden Vollkommenheiten wie etwa Sein, Leben, Weisheit, Güte in 
erster Linie auf Gott zurückbezieht, von ihm zunächst aussagt, und die Voll- 
kommenheiten in den Geschöpfen selbst nur als unvollkommene Widerstrah- 
lungen oder auch nur Spuren der Vollkommenheiten des Schöpfers betrachtet 
•Wenn wir bei den Geschöpfen von Güte sprechen, dann muß sie vorerst in 
Gott vorhanden sein, und zwar in einer höheren Weise26." Von einer Wesens- 
erkenntnis gleich jener im Himmel und einer dementsprechenden Benennung 

20 q. 175 a. 1 ad 2.     21 I. q. 12 a. 13 ad 1.     22 I. q. 12 a. 11.     « q. 13 a. 1. 
24 q. 12 a. 12.    M q-12 a. 13.     28 q. 13 a. 2, c. • 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysiüs 131 

kann dabei allerdings nicht die Rede sein, und insofern läßt die erwähnte 
Dionysiusstelle von der Namenlosigkeit Gottes noch einen annehmbaren 
Sinn zu*7. 

In ähnlicher Weise verfährt Thomas mit den sonstigen einschlägigen Aus- 
sprüchen des Areopagiten: •Alle Gottesnaraen sind gebildet nach den Aus- 
flüssen der göttlichen Güte*8"; •Gott benennen wir aus den Kreaturen""; 
•Alle Namen, die von Gott und den Kreaturen gebraucht werden, werden 
von Gott als Ursache ausgesagt80". Diese Ausspruche sind falsch, wenn sie zu 
deuten wären in dem Sinne, daß wir von den gjeschöpfliehen Vollkommen- 
heiten auf das Wesen Gottes überhaupt keinen Schluß ziehen, sondern von 
ihm nur sagen können, daß er ist, uiid daß er die Ursache von allem ist, daß 
wir also die geschöpflichen Vollkommenheiten nur causaliter von Gott ver- 
stehen dürfen, nicht auch essentialiter. •Nicht deshalb ist Gott gut, weil er 
die Güte in den Geschöpfen bewirkt; ^onder^ weil er gut ist, ergießt er seine 
Güte aus über die Geschöpfe, wie auch Augustinus dies ausspricht: ,Weil er 
gut ist, darum sind wir'81." •Wenn es heißt, Gott ist gut bder^ weiseVdanh wird 
damit nicht nur behauptet, daß er die Ursache von Weisheit und Güte in den 
Geschöpfen ist, sondern daß diese Eigenschaften in noch hervorragenderer 
Weise in ihm vorhanden sind31." 

Und Thomas geht, um endgültig Klarheit zu schaffen, noch einen Schritt 
weiter. Abgesehen von Aussagen und Benennungen, die offensichtlich von 
Gott nur vergleichsweise, metaphorisch, gebraucht werden, wie etwa Stein 
oder Löwe, wenden wir.die den Geschöpfen und Gott gemeinsamen Voll- 
kommenheiten und Namen in erster Linie auf Gott an und erst dann 
entsprechend, analogice, auf die Geschöpfe. Schreibt doch auch Paulus Eph 3,14: 
,^A.lle Vaterschaft kommt vom Vater unseres Herrn Jesus Christus, von wel- 
chem alle Vaterschaft im Himmel und auf Erden genannt wird33." Wäre es 
dagegen so, wie manche angenommen haben, daß Gott gut ist, und so benannt 
wird einzig deswegen, weil er die Ursache der Güte in der Kreatur ist, dann 
wäre das Gute zunächst von der Kreatur ausgesprochen und dann erst von 
Gott. Tatsächlich werden aber solche Benennungen Gottes nicht bloß causa- 
liter gebraucht, sondern auch essentialiter. Denn wenn man sagt, Gott ist gut, 
Gott ist weise, dann meint man damit nicht nur, daß er die Ursache von Güte 
und Weisheit ist, sondern daß diese Volkommenheitenin ihm schön vor- 
her in hervorragender Weise vorhanden sind. Auf Grund dieser allgemein 
menschlichen Denk- und Sprechweise entnehmen wir- also allerdings die 
Kenntnis und Benennung der einzelnen Vollkommenheiten seeundum modum 
signifieätionis den Geschöpfen, das Ideal derselben und die überschwängliche 
Wirklichkeit der res significatae aber schreiben wir Gott zu, von der aus sie 
den Geschöpfen zufließen,(a. 6). '.'••• 

Mit der ErkMrung des Namens und Begriffes •Gott" durch Dionysius 
erklärt sich Thomas einverstanden. Es kommt nicht auf die Etymologie des 
Wortes an, wie sie etwa Damaszenus bietet, sonderrrauf den Sinn, in welchem 

« ib. a. 1 ad. 1.    if> DDN c. 1,4; q. 13 a. 2 ad 1.     » DDN 1,6; q. 13 a. 6,2*. 
30 DDN c. 5,9; MTh 1,2•q. 13 a. 6, 3 u. ad 3.    sl q. 13 a. 2, c; a. 3 c. 
3* q. 13 a. 6,c.     3S q. 13 a. 6. 



132 ' Dr. Michael Waldmann 
•     • •   - ' .   • i 

alle, die den Namen Gottes gebrauchen, ihn verstehen. •Gott" bedeutet •Das 
über allem Seiende, das Prinzip von allem und entfernt von allem", oder auch 
nach Dionysius DDNc. 12,2: •Die Gottheit ist die alles durchschauende Für- 
sorge und vollkommene Güte." Dieser Name bezeichnet die Natur Gottes"4. 

Aber der dem göttlichen Wesen •am meisten eigentümliche Name" ist doch 
nicht der Name •Gott", sondern jener, den er sich selbst in Ex 3,18 beigelegt 
hat: •So sollst Du zu den Israeliten sagen: Der da ist • Qui est, hat mich zu 
Euch gesandt85." Zu dieser Höhe der Offenbarungstheologie vermag sich der 
im Neuplatonismus verfangene Pseudodionysius nirgends klar und entschie- 
den zu erheben. Er bleibt überall, auch an der von Thomas dem Sinne nach 
wiedergegebenen Stelle DDN c. 3,1, bei der Güte Gottes, so wie sie sich durch- 
gängig in Gottes Werken offenbart und in dem .Namen •Gott" ausgesprochen 
wird, als der letzten und höchsten Aussage über Gott stehen. Der Engel der 
Schule bemerkt dazu kurz, abf* treffend und tief bedeutsam: •Dieser Name, 
das Gute, ist der Vorzugsname Gottes, insoweit Gott Ursache ist, nicht aber 
einfachhin (absolut)': denn das Sein an und für sich wird gedacht vor dem 
Ursachesein116." 

Auch rein philosophisch muß Gott so gedacht werden: als das Sein aus sich 
selbst und durch sich selbst, als das Seiende und der Seiende. Das Sein selbst 
ist Gottes Wesenheit, ist seine Form, ist restlose Wirklichkeit und Bestimmt- 
heit ohne Beimischung irgendwelcher Möglichkeit und Bestimmbarkeit (actus 
purus), und ist als solche erkennbar und nennbar. Bei jeder anderen Gott- 
benennung wird irgendeine weitere Vollkommenheit in dieses sein Wesen 
hinein- oder hinzugedacht, und damit eine gewisse Neuformung, Begrenzung 
in seine absolut einfach^ und doch unendliche Wesenheit hineingebracht. 
Solange wir Gott nicht sehen, wie er ist, in der Einfachheit und zugleich 
Fülle seines Seins, bleibt der Name Qui est, der nach Damaszenus wie ein 
unermeßliches und grenzenloses Meer alles Sein in Gott^und außer Gott 
umschließt, und der außerdem nach Augustinus die ewige Gegenwart Gottes 
ohne Vergangenheit und Zukunft aussagt, der treffendste Name für Gott37. 

Damit hat sich Thomas aber auch die Voraussetzung geschaffen, um nun 
kurz und bündig eine letzte, entscheidende Frage zu beantworten, ob wir 
über dieses göttliche Sein in seiner Einfachheit und Fülle noch weitere •b e - 
j ahende Aussagen in Wahrhei t" machen können. Denn der Glaube 
lehrt uns: Gott ist allmächtig; Gott ist z\i dreien und ist nur einer. Der Theo- 
log und Philosoph Thomas bejaht mit aller Entschiedenheit diese Frage gegen 
Dionysius und Boetius. Die Einwendungen aus CHc. 2,3 des ersteren, daß 
•Die Verneinungen in Gott Wahr sind, die Bejahungen aber unzutreffend", 
und •Alle Namen wie gut, weise u. dgl. werden von. Gott richtiger verneint 
als "bejaht88", seien bereits erledigt dutch die frühere Annahme, Dionysius 
spreche hier nur von den Vollkommenheiten, insoweit sie^Bich in den Ge- 
schöpfen vorfinden, also securidum modum significandi oder per modum cau- 
salitatis et negationis, nicht aber seeundum rem significatam oder per modum 
eminentiae39. Schwerer war die Zurückweisung der Behauptung des Boetius, 

»* I. q. 13 a. 8.        s5 q. 13 a. 11    36 ib. ad 2.     *> q. 13 a. 11, c.       » vgl. q. 13 a. 3, 2". 
» q. 13 a. 8 ad 2; a. 12 ad 1. 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 13S 

daß eint •einfache Form nicht Subjekt einer Aussage sein kann". Aber auch 
hier weiß Thomas es verständlich zu machen, wieso der menschliche Intellekt 
imstande ist, ebensowohl der Einheit und Einfachheit der göttlichen Wesen- 
heit in der gedanklichen Zusammenfassung Rechnung zu tragen, wie auch der 
Fülle der göttlichen Vollkommenheiten in einer Vielfalt gedanklicher Aus- 
sagen gerecht zu werden40. 

So stellt der Fürst der Scholastik der theologia negativa seu mystica des 
Areopagiten in voller Konsequenz eine theologia eminentiae entgegen. Alle 
seine Lehrsätze über Gott und seine Vollkommenkeiten sind von diesem Leit- 
gedanken durchdrungen. Sie sind geschöpf lichen Vollkommenheiten entnom- 
men via affirmationis oder secundum modum significandi, sind aber von allen 
geschöpflichen Makeln und Mängeln gereinigt via negationis und sie sind 
via eminentiae in die Fülle, Erhabenheit und Einfachheit des göttlichen Seins 
hineingedacht. Die neuplatonisch-dionysischen Verneinungen sind also hier 
schon vorweggenommen, und darum müssen alle Versuche der •Mystischen 
Theologie", durch endlose Verneinungen jede wahre, affirmative Erkenntnis 
des göttlichen Wesens in Frage zu stellen, an dieser voraussehenden Gottes- 
lehre scheitern. 

2. Okkultismus 
In noch schrofferem Gegensatz steht Thomas zum Okkultismus der 

Mystischen Theologie. Der Anweisung an Timotheus, soweit nur 
immer möglich allem Denken Einhalt zu tun, wirklich •nicht zu denken, um 
sich in seinem besseren Teil mit dem zu vereinigen und dessen zu werden, 
der für jede Erkenntnis völlig unerkennbar ist" (MThl, 3), stellt er den 
eigenen unerschütterlichen Grundsatz entgegen: Im Unterschied zur hypo- 
statischen Union des Gott-Menschen •vollzieht sich unsere Einigung auf Gott 
hin durch Tätigkeit, d. h. dadurch, daß wir ihn erkennen und lieben; und da 
jede Tätigkeit vollkommener vor sich geht, wenii sie einem habitus, einer 
Dauerkraft, entstammt, darum geschieht eine solche Einigung kraft einer 
Dauergnade41". 

Und zur tieferen Begründung schreibt er immer wieder: •Nur die vernünf- 
tige, geschaffene Natur hat eine unmittelbare Hinordnung auf Gott. Die 
übrigen Geschöpfe dagegen reichen nicht heran (non attingunt) an irgend 
etwas Allgemeines, sondern nur an etwas einzelnes, da sie an der göttlichen 
Güte nur teilhaben entweder in ihrem Sein, wie alles Unbelebte, oder in 
ihrem Leben wie die Pflanzen, oder im Einzelerkennen wie die Tiere. Die 
vernünftige Natur aber, insoferne sie das Allgemeinwesen des Guten und 
des Seins erkennt, hat eine unmittelbare Hinordnung auf das allgemeine 
Prinzip des Seins42." •Die menschliche Natur ist fähig, Gott zu fassen (Dei 
capax est), d. h. sie berührt ihn selbst durch die ihr eigentümliche Tätigkeit 
des Erkennens und Liebens, die unvernünftige Kreatur dagegen nicht43." 
•Insofern sie vernünftig und geistig ist, ist die menschliche Natur veranlagt, 
einigermaßen den Logos selbst zu berühren durch ihre Tätigkeit, d. h. da- 
durch, daß sie ihn erkennt und liebt44." 

40 q. 13 a. 12, c.   41 S. th. III. q. 6 a, 6 ad 1    « II. II. q. 2 a. 3, c. 
48 III. q. 3 a. 4 ad 2.      *l ib. q. 4 a. 1, c. 



134 Dr. Michael Waldmann 

Dabei gilt für Thomas, wie in diesen Stellen schon angedeutet, in* ebenso 
restloser Allgemeinheit der psychologische Grundsatz: •Man kann nur liebend 
erstreben, was man sinnlich öder vernünftig,'bzw. geistig erfaßt hat45." Und 
es gilt dieses im besonderen hinsichtlich der Liebe zu Gott. Der menschliche 
Geist vermag, wie, wir gehört haben, aufzusteigen zu Gott, als dem Prinzip 
oder der Ursache aller Dinge, und darüber hinaus über das Wesen Gottes und 
seine Vollkommenheiten bestimmte Aussagen zu machen, wie über seine All- 
macht, Weisheit und Güte. Das alles aber setzt VerstandestätigkeTt voraus: 
Gott ist für uns nicht ein Ersterkanntes, sondern das Letzterkannte. Auf 
solcher Gotteserkenntnis erst kann sich eine natürliche Liebe zu Gott ent- 
falten. Und sie könnte nach demselben Thomas bei Voraussetzung eines 
reinen Naturzustandes und natürlichen Endzieles emporwachsen bis zu einer 
Liebe Gottes über alles46. Tatsache ist, daß schon das Finden einiger Wahr- 
heiten über die Gottheit nach Aristoteles dem nach Wahrheit strebenden 
Menschengeist das größte Erdenglück bereiten kann47. 

Wesentlich höher als solche natürliche Liebe zu Gott steht die übernatür- 
liche Liebe der Caritas. Diese gründet nicht so sehr auf der vernünftigen Er- 
kenntnis all des Schönen und Guten in der Schöpfung, nicht auf der Mit- 
teilung natürlicher Güter und Gaben, sondern darüber hinaus •in erster 
Linie und hauptsächlich" auf den christlichen Wahrheiten der Dreipersönlich- 
keit in Gott, der Menschwerdung des Sohnes Gottes, Erlösung, Heiligung, 
sowie auf der Zusicherung der christlichen Heils- und Seligkeitsgüter. Die 
Caritas ist wahrhaft und wirklich eine •gewisse Freundschaft mit Gott48, eine 
Lebens- und Liebesgemeinschaft mit dem dreieinigen Gott, die im jenseitigen 
Gottschauen beseligende Wirklichkeit werden wird, hier auf Erden aber 
schon zu einer entsprechenden .Vollkommenheit^ sich entfalten muß. Sie ist 
eine .Vefähnlichung mit dem hl. Geist, ja eine gewisse Teilhabe an ihm, der 
die Person der Liebe des Vaters und Sohnes ist'" (ib.). Wie der. Sohn den Vater 
liebt, so ruft auch die in unser Herz durch den hl. Geist eingegossene Liebe: 
Abba, Vater... 

Es muß daher von dem Christusgläubigen nicht bloß gewußt oder geglaubt 
werden, daß •Gott ist"' (Hebr 11,6), sondern er muß •belehrt und gezogen 
vom Vater im Himmel" (Joh6,44/5), in felsenfestem Glauben an Gott und 
sein Wort, in einem wirklichen credere Deo, zu diesen Geheimnissen unsicht- 
barer und zukünftiger Dinge sich bekennen (Hebr 11,1), er muß glauben und 
er muß hoffen, um den dreieinigen Gott in christlicher Weise heben zu können. 
Und diese Liebe wiederum, we.nn sie mit der rechtfertigenden Gnade als 
kostbarste Hochzeitsgabe des hl. Geistes der Seele eingesenkt wird, hat die 
Gabe des vollkommenen Glaubens und der Glaubensweisheit in ihrem Ge- 
folge. So wenig der Sohn Gottes und der hl. Geist voneinander getrennt wer- 
den können, ebensowenig diese Liebe und Weisheit4*. •Gemäß dieser recht- 
fertigenden Gnade" mit Glaube und Liebe •haben" wir den hl. Geist, der 

« I. II. q. 62 a. 4, c.     46 I. II. q. 109 a. 3, c. 
47 II. II. q. i80 a. 7, c u. ad 3; II. q. 3 a. 6, c.     « II. II. q. 23 a. 1. 
*i I. q. 43 a. 5 ad 3. 



Thomas v. Aquln und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius^       135 

hl. Geist wird uns •gegeben", und der •Vater und Sohn kommen und nehmen 
"Wohnung in uns50". ' 

Bei solchen Gedankengängen begreift man, wieso Thomas immer wieder 
"betont: Glaube, Hoffnung und Liebe sind die höchsten Tugenden, weil durch 
4sie der menschliche Geist auf Gott •hingeordnet", mit Gott •in Verbindung 
.gebracht", mit dem in ihm wohnenden und wirkenden-Gottesgeist •geeinigt" 

" wjrd5a. Oder wenn er daselbst schreibt: •Die erste Einigung des Menschen 
mit Gott erfolgt durch Glaube, Hoffnung und Liebe"; darum stehen sie höher 
als die sieben Gaben des hl. Geistes; denn letztere sind nur Ausläufer, deri- 
vationes, aus der •Wurzel der drei göttlichen Tugenden", 

Und Thomas geht diesen seinen Gedankenweg von der unlöslichen Zusam- 
mengehörigkeit des Erkennens und Liebens weiter bis zum Ende. Selbst bei 
der eingehenden Behandlung des Problems der Eritrückung des hl. Paulus, 
•dieses •Wunders der Gnade" und der •erhabensten Stufe der Beschauung" 
stellt er sich die Frage, ob solch eine Entrückung •mehr dem Erkenntnis- als 
dem Willensvermögen zugehört". Die begründete Antwort dafür lautet, daß 

/heide Seelenvermögen i daran beteiligt sind. Darum betone der Apostel, daß 
er nicht nur •zum dritten Himmel entrückt worden sei, was sich auf die 
.geistige Schau, sondern auch in das Paradies, was sich auf den Affekt be- 
zieht"". Fügt man schließlich noch hinzu, daß nach Thomas die ewige Selig- 
keit ebenfalls primär in der unmittelbaren, geistigen Anschauung Gottes 
besteht", dann gilt für ihn wirklich in ausnahmsloser Allgemeinheit der Satz: 
Ohne Erkenntnis keine Liebe, ohne erkennende Liebe keine Einigung mit 
Gott, sei sie natürlicher oder gnadenhaft übernatürlicher, mystischer und 
jenseitiger Art. Die okkulte Zauberformel der Mystischen Theologie des 
•Platonikers" Dionysius verfängt bei ihm nicht, obwohl jener mit der Autori- 
tät des Apostelschülers vor ihm steht und mit feierlichsten Gebetsworten zur 
heiligsten Dreieinigkeit ihn beschwört. Amicus mihi Piaton, magis amica 
Veritas! Lieber verzichtet Thomas auf Wort und Begriff •Mystik", als daß 
er eine Gotteinigung in Nacht und Nebel dafür in Kauf nimmt. Die Pietät 
verpflichtet ihn zum Schweigen, da jede Möglichkeit- fehlt, durch irgend- 
welche Umdeutung die Gegensätzlichkeit der beiderseitigen Anschauungen 
zu verschleiern. Sein Schweigen bedeutet Ablehnung.    . 

Und diese Ablehnung wird völlig eindeutig dadurch, daß Thomas den Aus- 
führungen des Dionysius über die dreifache Bewegung der Engel und der' 
menschlichen Seele zu Gott hin" einen Ehrenplatz in seiner eigenen Abhand- 
lung •Über das beschauliche Leben55 einräumt. Daß es sich bei dieser drei- 
fachen Bewegung der Menschenseele zu Gott hin um die bekannten drei 
Wege oder Stufen der Reinigung (Entsinnlichung), der Erleuchtung und der 
Einigung handelt, kommt ihm ebensowenig zum. Bewußtsein, wie einem 
Bonaventura und den strengen, Dionysianern neben und nach ihm. Keiner 
von ihnen denkt an die Möglichkeit, daß die Umschreibung'der kreisförmigen 
Bewegung dasselbe Ziel der Einigung mit dem unerkennbaren Einen, Guten 

80 I. q. 43 a. 3, c; a. 4, c.     " I. II. q. 68 a. 8, c u. ad 1.    «* II. H. q. 175 a. 2, c. 
»» I. II. q. 5 a. 5.      •* DDN c. 4 § 8 u. 9.    »II. II. q. 180 a, 6. 

\ 



136 Dr. Michael Waldmann 

und Schönen der Gottheit über den Nus hinaus im Auge hat, wie die An- 
weisung an Timotheus, nur in abgeänderter Methodik oder gar nur in ab- 
geänderter Ausdrucksweise. Für sie alle sind die dreifachen Bewegungen 
drei Erkennuiigs- oder Beschauungsweisen. 

Bei Thomas im besonderen bedeutet die kreisförmige Bewegung das 
unvermittelte Erkennen, geistige Schauen Gottes, der göttlichen Wahrheit, 
ohne irgendwelche bildliche Vorstellung und irgendwelchen Beweisgang, so 
wie die Engel Gott erkennen und von seiner Schönheit und Güte überstrahlt 
werden. Oder auch: so unvermittelt und irrtumslös, wie der Mensch die 
obersten Grundsätze des Denkens erkennt, gleichsam schaut (ib. ad 2). Dieses 
•Summum contemplationis" ist nach Thomas eine Grenzleistung des mensch- 
lichen Intellektes, weil der Mensch naturgemäß nur das Denken mit Sinnes- 
bildern und, von Wahrheit zu Wahrheit fortschreitend, gewöhnt ist. Die 
Konzentration aller geistigen Kräfte und die gespannte, zerstreuungslose Auf- 
merksamkeit auf eine einzige geistige Wahrheit ist ihm darum zwar möglich, 
dauert aber nicht allzu lange (ib. a. 8 ad 2). Von einer •Mystik" dieser Be- 
schauungsweise, einer •Erkenntnis Gottes durch Gott selbst und der Wahrheit 
durch die göttliche Wahrheit selbst", wie wir von Bonaventura selbst gehört 
haben, weiß Thomas nichts. Die Beschauungsweise der kreisförmigen Bewe- 
gung ist ihm so natürlich, wenn auch ungewöhnlich und darum kurz dauernd 
wie die der geraden Bewegung. Diese umfaßt' das normale Betrachten und 
Beschauen der menschlichen Vernunft bei ihrem Aufsteigen von der sinnlich- 
wahrnehmbaren Welt hinauf bis zur göttlichen Wahrheit. Die gewundene 
oder schraubenförmige Bewegung aber, •die zusammengesetzt isf 
aus der kreisförmigen und geraden Bewegung", besagt dazu noch, daß gött- 
liche Erleuchtungen dieses geradlinige Aufsteigen unterstützen. 

Man begreift: Der Scholastiker Thomas konnte sich psychologisch wie phi- 
losophisch-theologisch mit diesen drei Arten von Beschauung" einverstanden 
erklären. Auch die kreisförmige Bewegung hat in seiner Auslegung der Dio- 
nysiusstelle weder etwas Okkultes noch Negativistisch.es an sich. Sie steht viel- 
mehr in schroffstem Gegensatz zur MTh. Statt der restlosen Entspannung 
aller sinnlichen und geistigen Erkenntniskräfte bis zur Erinnerungslosigkeit 
und zum'Nichtsdenken wird hier höchste Anspannung und Konzentration 
der geistigen Kräfte auf eine einzige geistige Wahrheit, d. h. Gott gefordert. 
Und dieser Gott ist immerhin noch das •Schöne und Gute, das über allem 
Seienden.und ein und dasselbe und ohne Anfang und Ende ist", während 
nach der überschwänglichen Phraseologie der Mystischen Theologie Gott 
nichts anderes mehr ist als Dunkelheit und Unbegreiflichkeit. 

3. Amorismus 
In der •Mystischen Theologie" ist von der Liebe als der tragenden Kraft 

zur Gotteinigkeit nirgends die Rede. Das •Hinausgeraten aus sich selbst und 
allem anderen", das •Gotteswerden" und •Gottgeeinigtwerden nach dem 
besseren Teil" des eigenen Selbst (c, 1 § 3) wird nicht aus der Liebe her- 
%eleitet oder mit ihr als Ziel begründet. Höchstletztes Ziel ist die unfaßbare, 
ekstatische Einigung selbst mit ihren Wonneschauern und mystischen Schau- 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 137 

ungen, und sie soll herbeigeführt werden durch das Gotterkennen des Nicht- 
erkennens, durch Verzicht auf Denken und Erinnern. Alles atmet eben den 
Geist der mystischen Philosophie des Neuplatonismus. Aber Gregor der Große 
hat den Mystologen des Mittelalters den Fingerzeig gegeben, wie man der 
MTh doch noch einen christlichen Geist einhauchen kann. Und die Schule 
Bonaventuras deutete sich in der Tat den Wortlaut der Anweisung an Timo- 

' theus und den •besseren Teil" des eigenen Selbst so, daß eine erkenntnislose, 
aber höchstgesteigerte Liebe die gewünschte mystische Einigung mit dem 
unerkennbaren Gott bringen werde. Ja, sie konnten zum weiteren Erweis der 
Richtigkeit ihrer Deutung auf die •Liebeshymneii" in DDN c. 4 § 10-15 hin- 
weisen, in denen Dionysius und sein hochgerühmter Lehrer Hierotheus das 
Schöne und Gute und die Liebe als die .urgewaltige, Gott und Geschöpfe ver- 
bindende, einigende, ekstatische Kraft schildern und preisen. > 

Thomas, der unmittelbar vor Inangriffnahme seiner Summa theologica 
seinen Kommentar zu DDN abgeschlossen hatte, geht auch diesen Gedanken- 
gängen des Areopagiten in mehr als pietätvoller Weise nach und setzt sich 
vor allem in seiner Psychologie der Liebe86 mit den einzelnen Behauptungen 
auseinander. So in der Frage, ob und inwiefern die Liebe einigt: Als Hin- 
neigung, Hingezogenwerden des Liebenden zum Geliebten ist sie ihrem 
affektiven Wesen nach schon eine •gewisse Einigung", wirkt-aber immer 
noch weiter auf eine möglichst innige, geziemende", faktische Einigung hin 
und bewahrheitet sich so als •einigende Kraft" im Sinne des Dionysius 
(q. 28 a 1). Ihr Ziel ist, wovon Dionysius nicht spricht, das dauernde Inein- 
andersein des Liebenden und Geliebten, bei der Freundesliebe im besonderen 
das gegenseitige Ineinandersein (mutua inhaesio), das seine idealste Höhe 
erreicht in der Liebesvereinigung mit Gott, gemäß Uoh4,16: •Wer in der 
Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm" (ib. a. 2). 

Eine Wirkung der Liebe ist auch das •Außersichkommen" o3er die Ekstase, 
zunächst indirekt, indem die Liebe zu gespannter seelisch-geistiger Beschäf- 
tigung mit dem Gegenstand der Liebe drängt unter Vergessen auf alles 
andere, sodann direkt durch das mitfühlende Sichversenken in des Freundes 
Wohl und Wehe, seine Persönlichkeit und Wünsche gleich denen des eigenen 
Ich (ib. a. 3). Zur großen Leidenschaft geworden, wird die begehrliche Liebe 
zur Eifersucht, die Liebe der Freundschaft hingegen zum lodernden Eifer für 
Gott und das Gute gegen alle Widersacher und Hemmnisse (a. 4). Die Liebe 
schadet und schädigt nur, wenn sie Natur- und Ternunf twidriges zum Gegen- 
stand hat; sonst aber •erhält" sie, wie Dionysius richtig sagt, und vervoll- 
kommnet sie den Liebenden. Darum •wird der Mensch zuhöchst vervoll- 
kommnet und gebessert durch die Liebe zu Gott" (a. 5). Und schließlich: Das 
Streben und Handeln aller Wesen wurzelt uTSinem Lieben. Die Liebe ist der 
Grundaffekt und die Grundkraft alles Tätigseins (a. 6). 

Thomas lehnt also den neuplatonischen •kosmischen Drang des Vielen zum 

«• I. II. q, 26/28. 



138 Dr. Michael Waldmann 

Einen", des Teilguten und Teilschönen zum Urguten und Urschöneri nicht ab. 
Er erklärt sich einverstanden mit den Ausführungen des Areopagiten in 
DDN c. 4 und ihren Kernsätzen, daß •Gott" alles zur Liebe seiner Gottheit 
hinwende67", und daß •allen Wesen das göttliche Gut begehrenswert und 
liebenswert sei"68. Sie gelten auch seitens der uhbelebten Natur, seitens der 
Pflanzen- und Tierwelt: angesichts der offensichtlichen Zielstrebigkeit aller 
Naturdinge7 auf ein ihnen •naturgemäßes, angepaßtes" Teilziel hin. 

Aber der Fürst der Scholastik geht auch hier von wesentlich anderen philo- 
sophisch-theologischen Voraussetzungen aus und kommt zu wesentlich ande- 
ren Folgerungen als der vom Neuplatonismus geblendete Dionysius und die 
•Mystiker" des Mittelalters. Als Hauptmangel der areopagitischen Ver- 
neinungstheologie hat sich, wie wir gehört haben, zu guter Letzt herausgestellt, 
daß sie beim Ursachesein Gottes stehen bleibt, statt zum Sein Gottes im 
absoluten Sinn aufzusteigen. Aber auch diesem Ursachesein Gottes in der 
Schöpfung, diesem •emanare", Herausfließen der Schöpfung aus der •über- 
quellenden" Liebe des Schöpfers, und dieser überquellenden Liebe wiederum 
aus dem tJrquell alles Seins, d- h. aus idem Schönen und Guten, •so wfe die 
Sonne ohne Überlegung und ohne Wahl, sondern durch ihr bloßes Sein alles 
erleuchtet, was an ihrem Lichte teilnehmen kann59", traut Thomas nicht ganz. 

Es könnte doch hinter diesem •ewigen Kreislauf" im Schöpfer, und vom 
Schöpfer zur Schöpfung und wieder zurück, ein pantheistischer Grundgedanke 
stecken oder darin gefunden werden.. Und außerdem, was ihm noch wichtiger 
ist: Das Schöngute alsUrerstes in Gottes Wesen entspricht nicht völlig seinem 
philosophisch-theologischen Gottesbegriff. Wie das Sein dem Ursachesein, 
so geht es auch dem Wahren, und das Wahre dem Guten voran; oder auch: 
Das Erkennen geht dem Wollen und Lieben, das Sein dem Erkennen voraus, 
nicht bloß psychologisch, sondern rein logisch und darum auch theologisch. 
Darum fürs erste I. q. 19 a. 3. u. 4: •Gott hat die Dinge nach dem Ratschlüsse 
seines Willens erschaffen, nicht aus irgendwelcher Notwendigkeit liebenden- 
Dranges heraus." Und fürs,zweite q. 16 q. 4: •Das Wahre muß in Gott früher 
gedacht werden als das Gute, ebenso wie das Sein vor dem Wahren." 

Aus ähnlichen Erwägungen heraus tritt Thomas auch den Versuchen in 
DDN. c. 2 § 1 entgegen, die Dreipersönlichkeit in Gott allzusehr hinter das 
Gemeinsame der Gottheit zurückzustellen. Thomas erklärt: Nicht bloß haben 
die drei göttlichen Personen die göttliche Natur in,einer gewissen Ordnung 
inne, insoferne der Sohn die göttliche Natur vom Vater, und der hl. Geist 
dieselbe Natur von beiden erhält; auch in der Schöpfung zeigt sich diese 
Verschiedenheit der Personen. •Das Schöpfersein wird dem Vater zugeschrie- 
ben als dem, der die Schöpferkraft nicht von einem anderen hat. Dem Sohne 
so, -daß er dieselbe Schöpferkraft hat durch den Vater; dem hl. Geist aber, 
der dieselbe Kraft hat^ von den beiden, wird zugeschrieben, daß er das vom 
Vater'durch den Sohn Geschaffene als Herr leitet und belebt. Dem Vater 
eignet die Allmacht, dem Sohne die Weisheit, dem hl. Geist aber die Güte, 

" I. II. q. 109 a. 3, c.    68 H- H. Q- 24 a. 2 ad 1. «• DDN. c. 4 § 1; I. q. 19 a. 4,1». 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dlonysius 139 

die alles zu dem gedachten Ziele führt und alles belebt60." Und es hat darum 
Augustinus recht, wenn er lehrt, daß •die Fußspur der Dreieinigkeit sich in 
den Geschöpfen findet: Die vernünftigen Geschöpfe in ihrem geistigen Sein 
mit Verstand und Willen geben sich als Bild des dreieinigen Gottes, die 
übrigen Wesen aber in ihrem Fürsiehsein, in ihrer Durchforschung bis zur 
Schönheit und in ihrer Hinordnug auf anderes lasseh die Dreipersörüichkeit * 
in Gott wenigstens ahnen" (a. 7). 

Nach alledem ist also weder in der Schöpfung noch in der Gottheit das 
Drängen und Streben, das Begehren und Lieben, das Schöne und Gute als 
das Allererste zu denken, vor jedem Erkennen und selber unerkennbar. 

•Überall muß vielmehr das^ Wahre vor dem Guten, das Erkennen vor dem 
Lieben gedacht werden. Und darum •wird auch der amor naturalis", der sich 
nach Dionysius und Thomas in alten Dingen findet, •verursacht von irgend- 
welcher Erkenntnis, die zwar in den Dingen selbst nicht bewußt vorhanden 
ist, wohl aber in dem, der die Natur so eingerichtet hat61". Um so mehr gilt 
dieses psychologisch-philosophisch-theologische Grundgesetz beim sinnlichen 
Streben und Begehren des Tieres und beim vernünftigen Begehren und 
Lieben des Menschen; keine dilectio ohne praecognitio. 

Das schließt aber wiederum nicht aus, daß das Gute die •einzige" Ursache 
der Liebe ist (ib. a. 1). Die Erkenntnis, sei sie naturhaft oder sinnlich oder 
geistig,, bildet immer nur die unerläßliche Vorbedingung der Wirksamkeit 
des Guten zur Weckung der Liebe (ib. a. 2). Und diese Vorerkenntnis braucht 
auch nicht vollkommen zu sein, um einer vollkommenen Liebe den Weg zu_ 
bereiten. Bei der •Liebe zu einer Wissenschaft" kann es etwa der Fall sein, 
daß man sie zuhöchst einschätzt und liebt, ohne sie schön zu besitzen; bei der 
Liebe zu Gott ist es immer so (ib. ad 1 u. 2). Desgleichen •einigt" die Liebe 
mehr als die Erkenntnis82. 

Das eine Hauptgebrechen der Dionysischen Liebeslehre liegt demnach in 
ihrer efkenntnislosen Grundlegung, die in ihrer konsequenten Durchführung 
vom kosmischen Drang bis hinauf zum Schönguten als Urgrund der Gott- 
heit bestechend wirkt und immer wieder so gewirkt hat, die aber in ihrer 
durchgängigen Haltlosigkeit von Thomas ebenso konsequent aufgedeckt wor- 
den ist. 

Das zweite Häuptgebrechen aber besteht darin, daß der angebliche und 
vermeintliche Schüler des Apostels Paulus die Caritas infusa, die vom "hl. Geist 
eingegossene Liebe (Rom 5,5), nicht kennt. 

Wiederum findet sich in II. II. q. 24 a 2 ad 1 nichts weiter als die einfache 
Feststellung, daß Dionysius, wenn er von der allgemeinen Liebe aller Ge- 
schöpfe zu Gott spricht, •nur die natürliche Liebe im Auge hat, die sich 
gründet auf die Mitteilung natürlicher Gaben und Güter und darum allen 
innewohnt, nicht aber jene liebe ^u Gott, die sich auf baut auf einer gewissen- 
übernatürlichen Mitteilung". Und so ist es in der Tat. Der Areopagite und^ 
sein fabelhafter Lehrmeister Hierötheus kennen nur den ewigen Kreislauf 
aus dem Guten, wegen des Guten, im Guten und zurück zum Guten in der 

M I. q. 45 a. 6.    61 I. IL q. 27 a. 2 ad 3.      M q. 28 a. 1 ad 3. 



140 ' Dr. Michael Waldmann  , 

Gottheit, oder auch den Liebesstrom, der Gott, die Engel, die Menschenseele, 
die sinnlichen, <lie belebten und die unbelebten reinen Naturwesen durch- 
flutet und zusammenhält. Darum auch das seichte Gerede des Areopagiten. 
über die Belanglosigkeit der Unterscheidung von Eros und Agape (DDN c. 4 
§ 11 und 12). ' 

Daß aber diese Unkenntnis bzw. der Mangel an spekulativer Berücksich- 
tigung der wesensverschiedenen christlichen Gottesliebe und der ihr zugrunde 
liegenden Glaubens- und Heilswahrheiten von letzter ausschlaggebender Be- 
deutung für die Stellungnahme des Engels der Schule zur Mystischen Theo- 
logie des Dionysius sein mußte, leuchtet ein. 

Schon in seiner Psychologie der Liebe macht Thomas, entgegen der An- 
schauung des Dionysius, aber mit geschickter Schonung seiner Autorität, auf 
die Notwendigkeit der Unterscheidung verschiedener Arten von Liebe auf- 
merksam, wie sie in den vier lateinischen Worten amor, dilectio, Caritas, 
amicitia zum Ausdruck kommt. Während amor jede Art von Liebe bezeichnet, 
handelt es sich bei der dilectio um eine Liebe der Auswahl, also um die ver- 

-nünftige Liebe, und bei der Caritas um eine Liebe besonderer Wert- 
schätzung93. Noch mehr Gewicht legt er auf die Unterscheidung des amor 
amicitiae und amor concupiscentiae. Freundschaftsliebe und begehrliche Liebe 
sind wesensverschieden. Eigentliche Liebe ist nur die Freundschaftsliebe; 
bloße Sachenliebe dagegen ist mehr ein Begehren denn ein Lieben zu nennen 
(a. 4). Thomas unterscheidet denn auch in den darauffolgenden Ausführungen 
über die •Wirkungen der Liebe" (Einigung, gegenseitiges Ineinandersein, 
Ekstase, Eifer) jeweils die besondere Art, in welcher ^die begehrliche Liebe 
im Unterschied zur Freundschaftsliebe diese Wirkungen im Gefolge hat. Die 
Gottesliebe des Dionysius, sein Eros, läuft nun aber tatsächlich'nicht auf eine 
Personenliebe, sondern auf eine Sachenliebe, auf das Schöne und Gute als 
Urgrund der Gottheit hinaus. 

Darum das völlig Unzulängliche dieser von Plotin und Dionysius so hoch- 
gefeierten natürlichen Liebe zu Gott. Nur bei Voraussetzung eines reinen 
Naturzustandes mit einem natürlichen Endziel von Glück und Seligkeit, so 
wie dieser Philosoph es sich erträumte, hätte der Mensch es zu einer genügen- 
den •Liebe Gottes über alles" bringen, hätte er die entsprechenden Ver- 
nunftgebote erfüllen und sich von schwerer Sünde freihalten können. In 
diesem Sinne mag der Dionysische Satz, daß •Gott alles zur Liebe gegen ihn 
hinwende", geltend gemacht werden84. So aber, wie der Mensch leibt und 
lebt, • von Urbeginn an zu einer über Naturanspruch und -kraft hinaus- 
reichenden Gnadenkindschaft Gottes berufen und mit dementsprechenden 
Gnaden überhäuft, dann aber dieser Gnadenausstattung durch die Sünde 
Adams beraubt und dadurch sogar natürlich geschwächt, • hat er diese 
Kraft zu einer natürlichen Liebe Gottes über alles nicht mehr, außer bei 
weiterer Annahme einer erbarmenden, heilenden Gnade Gottes. 

Und vollends, um die christliche Seligkeit in der Anschauung und Lebens- 
gemeinschaft Gottes zu erlangen, ein Endziel, das nur •in gewisser Hinsicht 

•3 q. 26 a. 3.    M I. II. q. 109 a. 3, c. 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 141 

naturgemäß ist, sonst aber über die Natur hinausgeht65", genügt überhaupt 
die bloße natürliche Liebe nicht, sondern ist die rechtfertigende Gnade mit 
der in ihr wurzelnden Caritas notwendig'8. Schon um das alttestamentliche 
Gebot der Gottesliebe in gottgewollter Weise erfüllen zu können, bedarf es 
ihrer (ib. a. 4 ad 3). Ja, derselbe Satz, daß •Gott alles zu sich hinwendet", ist 
nicht' mehr beweiskräftig für die Behauptung, daß sich der Mensch aus 
eigener Kraft auf diese Gnade der Rechtfertigung wenigstens vorbereiten, 
sich ihrer irgendwie würdig machen könne; der Dionysische Eros strebt stets 
nur nach dem Naturguten der Gottheit, nicht aber nach dem besonderen 
Zielgut des •Gott-Anhängens" (ib. a. 6). 

Thomas war also gar wohl in der Lage, beurteilen zu können, ob der 
gedankliche Einbau des Dionysischen Eros in das Gefüge der •mystischen 
Theologie" des Areopagiten diese zum Heiligtum wahrer-christlicher Gott- 
einigung umzugestalten vermöge. Sein Urteil lautet in schärfster Weise ver- 
neinend. Dieser Eros, der sich zu guter Letzt auflöst in das Drängen und Sehnen 
nach dem Urschönen und Urguten, da ja der 'dreieinige Gott sich selbst in 
dieses strahlende Dunkel der Unerkennbarkeit eben dieses Schönen und 
Guten zurückzieht, paßte wohl ganz gut zu dem. Negativismus und Okkultis- 
mus der MTh; er läßt sich sogar denken als der Seele •besserer Teil, der mit 
dem unerkennbaren Gott des Urschönen und Uraüten" geeinigt wird. Aber 
von einer christlichen Liebeseinigung mit dem dreieinigen Gott, von einem 
gegenseitigen Ineinandersein Gottes und der menschlichen Seele, einem Gottr 

anhängen in persönlicher Liebe kann bei diesem Eros doch nicht die Rede 
sein. Desgleichen kommt eine natürlich-vernünftige Liebe zu Gott, in welche 
Thomas weiterhin in schonender Weise diesen Eros umdenkt, für solche 
christliche Liebeseinigung nicht in Frage. Sie ist für sich allein zu schwach, um 
den zum Bösen geneigten Menschen entsündigen und versittlichen zu können. 
Sein Sündenbewußtsein läßt den Menschen vernünftigerweise die Gottheit 
eher fürchten als lieben", außer in Ausnahmefällen besonders günstiger sitt- 
licher Veranlagung. 

Erst die christlichen Heilswahrheiten wie Menschwerdung, Erlösung, Heili- 
gung lassen den •Gläubigen" glauben an das Gnadenrecht, Gott lieben zu 
dürfen, wie ein Kind seinen Vater, ein« Freund seinen Freund liebt. Von 
solcher Gnadenliebe weiß aber das anscheinend so christliche Denken und 
theologische Spekulieren des Pseudodionysius soviel wie nichts .und am 
allerwenigsten in seiner MTh. Diese ist vielmehr, derartig angelegt, daß das 
Hineindenken der christlichen Liebe im Sinne Gregors oder Bonaventuras 
entweder den Rahmen des Schriftchens sprengt, oder die Caritas infusa ver- 
gewaltigt. , x      ' '        • 

4. Das •Beschauliche Leben" in seiner Gegensätzlichkeit zur MTh. 
Aus dem gleichen Grunde will Thomas von den drei Wegen der Reinigung, 

Erleuchtung, Einigung im Sinne des Dionysius nichts wissen, weil sie eben- 
falls den Geist des Neuplatonismus atmen. Er ersetzt sie mit dem hl. Augustin, 

«•'III. q. 9 a. 2 ad 3.       <"> I. II. q. 109 a. 3 ad 4. 



142 Dr. Michael Waldmann 

wiederum stillschweigend, durch die drei Lebensstufen der christlichen Caritas: 
Liebe der Anfänger, Liebe der Fortschreitenden, Liebe der Vollkommenen*7. 

Andrerseits überträgt Thomas alles, was Dionysius vom Eros zu rühmen 
weiß, auf die Gnadenliebe: die einigende Kraft bis zum Ineinandersein des 
Liebenden und Geliebten, die zweifache ekstatische Wirkung, den lodernden 
Eifer. Die Caritas ist Grundaffekt und Grundkraft alles von der Gnade 
getragenen christlichen Denkens, Wollens und Handelns. 

Noch höher schätzt er den Satz in DDN c. 2 § 9: Der überaus heilige Hiero- 
theus sei in aller christlichen Wissenschaft und Weisheit bewandert gewesen, 
nicht bloß durch Lernen, sondern auch durch seine Erfühlung, Erfahrung des 
Göttlichen (non solum discens, sed etiam patiens divina). Dreimal08 führt er, 
ihn an und verwendet ihn neben der perceptio Augustins" als autoritäre 
Stütze für seine Spekulation über die Gabe der Weisheit, ihre unlösliche Ver- 
bindung mit der- Caritas und eine •gewisse Erfahrung", die aus beiden er- 
wächst sowohl für die Göttlichkeit der christlichen Offenbarung wie auch für 
die Hebeseinigung des Begnadigten mit dem dreieinigen Gott'0. 

Aus diesen Gnadendauerkräften der Liebe und Weisheit, wenn'sie aus- 
gereift' sind, quillt nun die christliche Beschauung. Die •ausgereifte Liebe 
der Vollkommenen" begnügt sich nicht mit dem bloßen Kampf gegen Sünde 
und Versuchungen, auch nicht mit dem Fortschritt in den Tugenden. Ihr 
Hauptstreben ist vielmehj^darauf gerichtet, Gott anzuhängen, sich seiner zu 
freuen, mit dem hl. Paulus die Auflösung zu wünschen, um bei Christus zu 
sein. Der hl.' Augustinus71, Gregor der Große in der angeführten Begriffs- 
bestimmung des beschaulichen Lebens und Thomas sind sich hierin völlig 
eins. In der q. 180 spricht dieser fast nur von dieser Gottesliebe als der 
•Hauptsache an der Beschauung; denn sie ist Beweggrund, Zweck und End- 
ziel derselben und des beschaulichen Lebens". Das schließt aber nicht aus, 
sondern ein, daß genauer mit Thomas und den Scholastikern die mit der 
Liebe unzertrennlich verbundene und mit ihr in Wechselwirkung stehende 
Gabe der Weisheit als Dauerzuständlichkeit gedacht wird, aus welcher die 
Beschauimg als Einzelakt hervorgeht. Die Liebe weitet sich aus, wirkt sich 
aus zur Weisheit, d. h. zur" Liebe und Freude an der göttlichen Wahrheit. 
Wer Gott aus ganzem Herzen liebt, wird ihn auch tota mente, 'd. h. in allem 
seinem Denken liebend zu umfassen bestrebt sein. In dem gesammelten, ein- 
fachen Ausblick öder Denken an Gott besteht, wie wir gehört haben, das 
•Höchste an Beschauung". Je größer die habituelle Liebe und Herzens- 
hingabe an Gott ist, die zu diesem Aufblick drängt,, und je öfter der Akt 
erfolgt, desto mehr gleicht sich die Vollkommenheit dieser Liebe-Weisheit 
jener der Seligen im Jenseits an72. Die christliche Beschauung ist aber weder 
nach Thomas noch nach dem von ihm gedeuteten Dionysius eingeengt auf 
diesen Gedanken an Gott. Jede Offenbarung Gottes in der Natur und Über- 
natur gehört zur •göttlichen Wahrheit" und kann Gegenstand der Beschauung 

67 II. II. q. 24 a. 9; q. 184 a. 2, c.    m I. q. 1 a. 6 ad 3; II. II. q. 45 a. 2 c; q. 97 a. 2 ad 2. 
69 I. q. 43 a. 5 ad 2 u. 3.    70 I. II. q. 112 a. 5, c.    n II. II. q. 24 a. 8 contra. 
72 q. 24 a. 8, c. 



Thomas v. Aquin und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 143 

(. 
sein. Sie ist um so wertvoller, je mehr sie Weisheit und Liebe mehrt, zu 

. Tugenden anfeuert, Geist und Gemüt fesselt. Die christliche Beschauung ent- 
springt so aus der Liebe zu Gott und führt zu noch grpßerer Liebe, möglicher- 
weise bis zur Ekstase und zu einer •gewissen Erfahrung" der Liebeseinigung 
mit Gott. 

Die so umschriebene Art von Beschauung ist das volle Gegenstück zur MTh, 
ein überreicher Ersatz ebensowohl wie ein scharfer Gegensatz. Scheinbar 
ungezwungen fügen sich nach seiner Deutung die Ausführungen des Areopa- 
giten über die dreifache Bewegung der Seele zu Gott hin in diesen Rahmen 
ein, und darum ist ihm die •Autorität des Dionysius" willkommen. Die damit 
nach seiner Überzeugung unvereinbare Anweisung an Timotheus dagegen, 
diese quälende Sphinxfrage für alle mittelalterlichen Theologen, ist dadurch 
für ihn von vornherein erledigt. Und außerdem: Er hat sich mit 
der MTh bereits neuerdings in dem vorangehenden Artikel 5, •Ob das be- 
schauliche Leben bis zum Sehen der Wesenheit Gottes gelangen kann", ent- 
scheidend auseinandergesetzt. Nicht das Eingehen in das göttliche Dunkel, 
wie Pseudodionysius für Moses es behauptet, bildet die •höchste, erhabenste 
Stufe der Beschauung", sondern die Vorwegnahme der visio beatifica, wie, sie 
Thomas mit Augustinus vom hl. Paulus behauptet. Ausdrücklich weist er 
dabei auf seine ausführlichen Darlegungen in der Gotteslehre und der Lehre 
über die Prophetie zurück. Thomas verlangt und kann verlangen, daß der 
Leser seines •Beschaulichen Lebens" sein Geistesringen mit dem Areopagiten 
durch die ganze Summa theologica hindurch im Auge behält. So wie ja auch 
die MTh als Krönung der Theologie und Mystik, als •kleines Kompendium 
der Dogmatik", nicht ohne das sonstige Schrifttum des Areopagiten begriffen 
werden kann. 

Dieser •höchsten Stufe" der Beschauung ordnet Thomas II. II. q. 45 a. 5, c 
untep-einen •communis gradus" christlicher Weisheit und Beschauung, sowie 
eine •wesentlich höhere Stufe" derselben." Er unterscheidet demnach drei ver- 
schiedenartige (diversi) Stufen christlicher Weisheit-und Beschauung, und 
dies zufolge dreier Arten von •Licht" oder Erkenntnisweisen. Nimmt man 
dazu noch mit unseren Scholastikern-des 16. Jahrhunderts eine •natürliche, 
erworbene" Weisheit und Beschauung auf Grund des natürlichen Lichtes der 
Vernunft etwa bei Weltweisen gleich Aristoteles hinzu, dann ergeben sich 
vier Wesensstufen der Beschauung. 

Die q. 180 •Über das Beschauliche Leben" umschreibt im allgemeinen den 
communis gradus contemplationis, die allgemein christliche, d. h. allen Chri- 
sten im Rahmen der christlich-übernatürlichen Gnadenordnung zugängliche, 
erreichbare Beschauung. Unsere Scholastiker nennen sie contemplatio super- 
naturalis, im Unterschied sowohl zur contemplatio naturalis- acquisita, wie 
auch zur contemplatio supernaturalis etinfusa. Sie wird in ihrer Eigenart 
von Thomas biblisch begründet vor allem mit dem paulinischen Homo spiri- 
tualis, dem Geistesmenschen, der •alles zu beurteilen versteht" (1 Cor 2,15) 
und der johanneischen •Salbung, die Euch alles lehrt" (Uoh2,27). Traditio- 
nell-autoritär mit der augustinischen •perceptio" und dem dionysischen 
•patiens divina", wobei er allerdings vorsichtig beifügt, daß dieses patiens 



144 Dr. Michael Waldmann 

nicht im Siflhe einer naturhaften Hinneigung, Einfühlung verstanden werden 
dürfe. Grundgelegt ist diese höhere Erkenntnisfähigkeit des Christen in der 
Rechtfertigungsgnade, die den geistigen Grund der Seele, das lumen naturale 
rationis, noch mehr vergeistigt, vergöttlicht, während Glaube und Liebe und 
darüber hinaus die sieben Gaben des Hl. Geistes die Kräfte der Seele, vor 
allem Verstand und Willen, •vervollkommnen",- •vergeistigen", •vergött- 
lichen". In der höchsten Entfaltung dieser Gnadenausstattung wird der 
Mensch geeignet und geneigt, den Anregungen und Antrieben des einwohnen- 
den Hl. Geistes zu entsprechen. Er wird zu einem •willigen Werkzeug", 
d. h. er wird angeregt und geleitet (agitur), jedoch so, daß er auch aus sich selbst 
heraus handelt73. Die Liebe und Weisheit sind •eingegossene" Gnadendauer- 
kräfte. Der einzelne Akt der Beschauung dagegen ist ebensowohl Gotteswerk 
wie Menschenwerk. Der Mensch selbst ist •tätig" oder wenigstens mittätig. 
Die Beschauüng erfolgt ex lumine sapientiae.    _, 

Darüber hinaus gibt es 1 Kor 12,8 noch eine charismatische Weisheit. •Einige 
nämlich erhalten die Gabe der Weisheit in einem höheren Grad, sowohl hin- 
sichtlich der Beschauung göttlicher Dinge, so daß sie gewisse Geheimnisse 
erkennen und anderen mitteilen, wie auch hinsichtlich der Regelung mensch- 
licher Belange nach göttlichen Normen, so daß sie darnach nicht bloß sich 
selbst, sondern auch andere anleiten können74. Sie erhalten solche höheren Er- 
leuchtungen aus einem •vorübergehenden göttlichen Licht", dem lumen 
propheticum, heraus. Die Erleuchtungen werden unzweideutig nicht als dem 
eigenen Denken irgendwie entsprungene Einsichten, sondern als •übernatür- 
lich" empfunden. Die menschliche Erkenntniskraft verhält sich dazu nur 
•empfangend", passiv, so wie die Luft gegenüber den Sonnenstrahlen oder 
der intellectus possibilis gegenüber dem intellectus agens75. Hier wird die 
Weisheitserkenntnis und Beschauung selbst •eingegossen"76-: Sie ist nach unse- 
ren Scholastikern •übernatürlich und eingegossen". Solch eine Einsicht, 
Weisheit, Beschauung ist schon der Erkenntnisweise nach und unter Umstän- 
den auch dem Inhalt ^nach wesentlich höherer Art als die Beschauung ex 
lumine fldei ac sapientiae. Die •rein geistige Schau einer geistigen und über- 
natürlichen Wahrheit" überragt außerdem auch alle sonstigen Arten und 
Grade der prophetischen Erkenntnis77. Aber der grundlegenden Erkenntnis- 
weise, dem lumen propheticum nach gehört sie zur Prophetie. 

Wesentlich verschieden wird die Erkenntnisweise erst dann wieder, wenn 
nicht bloß die geheimnisvollen Wahrheiten in einem göttlichen Licht, sondern 
wenn die Wahrheit mit Gott und in Gott gesehen wird, wie dies bei den 
Heiligen im Himmel der Fall ist. Es bleibt indes auch hier ein Wesensünter- 
schied bestehen zwischen der visio beatifica im Jenseits und der Vorweg- 
nahme derselben im Diesseits, weil die Seligen aus einer dauernden Gnaden- 
veranlagung heraus Gott und die Wahrheit sehen, die Seher- der Erdenzeit 
aber nur in der Weise einer vorübergehenden Erleuchtung, per modum 
transeuntis passionis78. 

« ägit; I. II. q. 68 a. 3, 2• u. ad 2.    74 II. II. q. 45 a. 5.    75 ib. q. 171 a. 2, c u. ad 1. 
78 q. 173 a. 2, c.    " q. 174 a. 2, c; a. 3 c.     78 q. 175 a. 3 ad 2. 



Thomas v. Aquln und die •Mystische Theologie" des Ps.-Dionysius 145 

Damit können wir unsere Untersuchung beenden. Als wichtigstes Ergebnis 
läßt sich buchen: Für Thomas und die •Scholastiker" war der Einfluß der 
areopagitischen Mystik nicht •verhängnisvoll". Thomas geht seinen Weg, wie 
er ihm durch ein eindringendes Studium, insbesondere des paulinischen und 
johanneischen Schrifttums, vorgezeichnet schien, in der traditionellen Linie 
eines Augustinus und Gregor des Großen zu Ende. Seine Gotteslehre und Gott- 
erkenntnislehre baut er sowohl mit, wie gegen den Areopagiten auf. In ebenso 
positiver Kritik gestaltet er dessen Eroslehre um in seine eigeifle Psychologie 
der Liebe, die auch für die Caritas noch Geltung hat. Unerschütterlich hält er 
gegen Dionysius fest an seinem Grundsatz, daß man sich Gott nur in Erkennt- 
nis und Liebe nahen, und daß für die christliche Einigung mit Gott nur die 
•Liebe des Anhängens" auf Grund der christlichen Gnade und Glaubensweis- 
heit in Frage kommen könne. Er lehnt die drei dionysischen Wege der Rei- 
nigung, Erleuchtung, Einigung sowie dessen Mystische Theologie als Ganzes 
stillschweigend ab. Er durchbricht schließlich noch mehr die engen Schran- 
ken der neuplatonischeh Philosophie und Mystik durch den Hinweis auf noch 
höhere Stufen einer außerordentlichen Beschauung und Liebe zu Gott.    -. '• 

Nach alledem ist Thomas der entschiedenste wissenschaftliche Vorkämpfer 
und Gegner der neuplatonischen Verirrungen des Pseudodiönysius in Fra- 
gen der Mystik gewesen. Es war ihm eine ähnliche Aufgabe zugewiesen, 
wie vor Jahrhunderten dem hl. Augustin. Dieser hatte sich in seinem geistigen 
Ringen nach der Wahrheit zuletzt noch mit dem Neuplatonismus, seiner Got- 
teslehre und seiner Mystik, die ihn mächtig anzog, auseinanderzusetzen. Er 
schildert in seinen Bekenntnissen 1. VII c. 9•19 (Krebs S. 92 ff) eingehend 
diesen inneren Kampf, aus dem, er schließlich kraft besonderer göttlicher 
Erleuchtungen den wahren Weg durch Christus zu Gott fand. Die christliche""" 
Gotteslehre hatte von da an in ihm ihren überzeugten und beredten Führer. 

Das areöpagiti'sche Schriftum stellte nun aber den Fürsten der Scholastik 
und Mystik neuerdings vor die Aufgabe, klar zu unterscheiden zwischen 
dem neuplatonischen Mystizismus und der biblisch-christlichen Beschauungs- 
mystik. Die Schwierigkeiten indes waren- für ihn in unsäglicher Weise erhöht. 
Nicht vor der philosophischen Mystik des Neuplatonismus stand et, sondern 
vor einem theologischen System, das mit biblischen Beweisstellen und Be- 
gründungen geschickt unterbaut und verdeckt war, und das sich in durch- 
Aeben schlauer Weise seiner urchristlichen Herkunft rühmte. Der areo- 
pagitische Ursprung ward von keinem mittelalterlichen Theologen irgendwie 
in Zweifel gezogen; selbst Thomas stand unter diesem Bann, Um so größer 
ist seine Leistung, durch feinste Analyse der philosophisch-theologischen Ge- 
dankengänge des anonymen •Fälschers und Kompilators" das Unchristliche 
seiner Mystik und Mystischen Theologie aufgedeckt .und ihr die Aufnahme 
in die Summa theologica verweigert zu haben. Die •Deutsche Mystik" in 
ihren besseren Vertretern, ebenso die •Scholastiker" teilten seinen Stand- 
punkt. Viele andere und ganze Schulen mißbilligten Jahrhunderte hindurch 
dieses Abweichen vom hl. Dionysius. Erst die wissenschaftliche Forschung der 
jüngsten Vergangenheit hat den •Engel der Schule" glänzend gerechtfertigt. 




