
168 Friedrich Wulf S. J. 

sondern zugleich und unbedingt Zeichen seines eucharistischen Seins und 
Wollens. Er will, daß Gott der Vater in seinen Erlösten die Liebe der Men- 
schen zu ihm erkenne. Und so schenkt er jedem, der glaubt, seine Liebe. Wir 
dürfen diese Liebe des Sohnes nie als etwas Abgeschlossenes sehen, wir wür- 
den sonst seinem Gebot der Liebe zuwiderhandeln. Er liebt uns, um uns das 
Lieben beizubringen. Und in seinen Heiligen lebt diese Liebe mit einem Feuer, 
das aus dem seinigen stammt und ihm vergleichbar ist. Und so wird uns das, 
was wir von den Heiligen vernehmen und begreifen, immer wieder zum Ver- 
nehmen und Begreifen der Liebe zwischen Vater und Sohn, das aber nie ästhe- 
tische Betrachtung bleiben kann, sondern sofortige Forderung ist, mitzu- 
machen, dabei zu sein, mit dem Sohn zusammen die Menschen und den Vater 
zu lieben. Die uns zugängliche Heiligkeit im Alltag ist dies, daß wir Ein- 
geladene sind, die durch den Sohn an der Vollkommenheit des Vaters liebend 
teilhaben dürfen. 

Die Krise des heutigen Menschen 
und ihre Überwindung im Glauben 

Von FriedrichWulf.S.J., München 

Das Thema •Mensch" will aus der Diskussion nicht mehr weichen. Die Flut 
der Aufsätze und Schriften, die über den Humanismus handeln, ist kaum mehr 
zu überschauen. Es muß mit dem Menschen selbst etwas Entscheidendes ge- 
schehen sein, daß die Frage nach seinem Selbstverständnis nicht mehr zur Ruhe 
kommen will. Von nicht wenigen wird heute die Ansicht vertreten, der moderne 
Mensch habe eine so tiefgreifende Veränderung seiner leib-seelischen Struktur 
erfahren, daß für ihn die überkommenen Weltanschauungen und Leitbilder 
weitgehend in Frage gestellt seien. Er sei mit sich selbst uneins geworden und 
finde sich daher in der Welt nicht mehr zurecht. Wir Christen lehnen den hier 
sich kundtuenden Relativismus ab. Aber auch für uns erhebt sich die Frage, 
wie sich die göttliche und darum ewig gültige Idee von Menschen heute ver- 
wirklichen lasse. Denn auch wir können nicht leugnen, daß nicht nur die äuße- 
ren Lebensbedingungen des Menschen andere geworden sind, sondern daß 
dieser selbst aus dem Gleichgewicht geraten ist und darum mit vielem nicht 
mehr zurecht kommt, was früheren Generationen selbstverständlich war. Will 
die christliche Botschaft diesen Menschen erreichen, dann muß sie seine spezi- 
fische Situation treffen, dann muß sie ihm zeigen, wie er gerade vom Christen- 
tum bejaht, aufgenommen, geheilt und in seinem Menschentum höhergeführt 
wird. Sonst geht sie an ihm vorbei. Die Frage der christlichen Verkündigung 
heute ist nicht in erster Linie eine intellektuelle • obwohl auch das •, sondern 
eine psychologische, eine Frage des rechten Einstieges, des Ansatzes. 

Wenn wir sagen, es komme für die christliche Verkündigung darauf an, dem 
Menschen von heute zu zeigen, daß sein schwer bedrohtes Menschentum letzt- 
lich nur im Christentum aufgehoben werde und seine tief verwundete Natur 
nur dort wirkliche Heilung finde, dann soll das selbstverständlich nicht heißen, 
das Christentum habe direkt und unmittelbar die Gesundung und Entfaltung 



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Überwindung im Glauben        169 

des natürlichen Menschen zum Ziel oder werde als Mittel der Menschenbildung 
gepriesen; das käme einer Naturalisierung der christlichen Heilswahrheiten 
und -kräfte gleich, wie man sie nicht selten in der Psychotherapie antrifft. Es 
soll vielmehr nur betont werden, daß die volle Bejahung und Betätigung des 
christlichen Glaubens • und sie allein • dem heutigen Menschen die innere 
Ausgeglichenheit wiederschenkt. Denn nur der Glaube an das im Christentum 
verbürgte Heil vermag seinem oft sinnlos und unerträglich scheinenden Leben 
einen höheren Sinn zu verleihen; eben dadurch löst er die Verkrampfungen 
und Zwiespältigkeiten der Seele und gibt ihren Grundkräften einen neuen 
Spielraum echter Entfaltung. Wahre Humanität ist • heute mehr denn je • 
nur möglich als christliche Humanität. • Versuchen wir, diesen Satz einmal 
von der Lehre der christlichen Vollkommenheit her aufzuweisen. 

I. Der Mensch der Krise 

Um unsere These einsichtig zu machen, muß zunächst einmal die Krise des 
heutigen Menschen deutlich gemacht werden. • Was dem Arzt wie dem Seel- 
sorger am meisten an diesem Menschen, im Vergleich zu früheren Generationen, 
auffällt, ist ganz allgemein seine große seelische Anfälligkeit und Verwund- 
barkeit, die ihn verschlossen oder auch hemmungslos offen, immer aber unstet 
und im Grunde unsicher erscheinen läßt. Geht man dieser Erscheinung genauer 
nach, so stellt man bald folgendes fest: Wenn der heutige Mensch seine Grenzen 
stärker und schmerzlicher als irgendeine Generation vor ihm erfährt, dann 
nicht nur deshalb, weil er die Brüchigkeit und Fragwürdigkeit der Welt von 
außen her bis zum äußersten zu spüren bekam, sondern weil seine Grenzen 
objektiv schneller erreicht sind, weil er mit seiner Kraft und seinem seelischen 
Vermögen schneller am Ende ist. Man kann geradezu von einem Verkümme- 
rungs- und Einschrumpfungsprozeß seiner seelischen Kräfte, seines seelischen 
Vermögens sprechen. Dieser stammt nicht erst von gestern, sondern geht schon 
auf eine Entwicklung von Jahrhunderten zurück und muß wohl einerseits mit 
dem Sinnverlust zusammenhängen, den die totale Säkularisierung der mo- 
dernen Welt zur Folge hatte, anderseits aber auch mit der Technisierung unse- 
res gesamten Lebens, die mit dem Siegeszug der Naturwissenschaften einsetzte. 
Es ist, als sei dadurch das Volumen der Seele selbst kleiner, ihre Aufnahme- 
fähigkeit geringer geworden, als habe ihre Spannkraft nachgelassen. An drei 
Dingen, die den modernen Menschen kennzeichnen, ist das vor allem fest- 
zustellen: an der Enge seines Blickfeldes, an seiner Unfähigkeit zu großen Ent- 
scheidungen und an der ausgesprochenen Dürftigkeit seines Empfindens und 
Fühlens. 

1. Man hätte meinen sollen: Je mehr die Erkenntnisse der Naturwissen- 
schaften unser Weltbild erweitern, je tiefer wir Einblick gewannen in die 
Wunder der großen und kleinsten Welt, desto größer hätte der Horizont unse- 
res Erkennens werden müssen. Tatsächlich ist das aber nicht der Fall ge- 
wesen. Zwar hat sich unser Wissen um ein Vielfaches gemehrt, dafür haben 
wir aber eine ganze Dimension eingebüßt, die Dimension des Göttlichen, des 
Transzendenten und Metaphysischen im eigentlichen Sinne. Was bedeutet ge- 
genüber dieser Einschrumpfung alles positive Wissen der Naturwissenschaften, 



170 Friedrich Wulf S. J. 

was die ungeheure Erweiterung unseres geschichtlichen Raumes und die noch 
so eingehende Erforschung der menschlichen Seele? Der eingetretene Sinnver- 
lust des Lebens macht sich beileibe nicht nur rein theoretisch bemerkbar • im 
geistigen Ringen der Zeit, in Kunst und Wissenschaft, in Dichtung und Philo- 
sophie •, sondern höchst real, im Denken und Urteilen des Alltags. Der Mensch 
sieht nicht mehr über seine kleine'Welt hinaus. Diese nimmt ihn gefangen, läßt 
ihn aber im Grunde unerfüllt und zerreibt ihn. Zur Aufhellung ihrer Span- 
nungen, Disharmonien und Katastrophen hat er keine anderen Maßstäbe als 
eben wieder nur die Welt, die sich selbst aber keine Antwort zu geben vermag, 
sondern alles im Dunkel beläßt. 

Man möge nicht glauben, diese Einengung der Erkenntnis habe den gläubigen 
Menschen nicht berührt. Auch er vermag sich auf die Dauer nicht frei zu halten 
von dem alles durchdringenden, alles aushöhlenden Zeitgeist, dem er Tag für 
Tag ausgesetzt ist und den er wie die Luft einatmet. Wir Heutigen, auch wenn 
wir sehr religiös erzogen wurden, leben nicht mehr mit der Selbstverständlich- 
keit in einer christlichen Welt, wie es noch die Menschen des Barock taten, 
deren Erde sich in den Himmel hinein öffnete. Wir alle begegnen in tausend- 
facher Weise einer sehr nüchternen, entzauberten Welt, die keine Geheimnisse 
mehr kennt und das Religiöse als etwas Fremdes und Unwirkliches empfindet. 
Darum tut sich jeder, der in den Steinwüsten unserer Städte lebt und ihrem 
Rhythmus unterworfen ist, so schwer, die feste Wand der materiellen Dinge 
zu durchstoßen und in allem Gott vor Augen zu haben. Zu dieser Verengung 
des Blickfeldes kommen noch die zahllosen, immerfort wechselnden Eindrücke, 
die uns nicht nur Ruhe, zum wirklichen Schauen und Anschauen kommen 
lassen und damit die Kontemplationskraft immer mehr schwächen. Kein Wun- 
der, daß auch der Horizont unseres Denkens die kleinen Dinge sind, die uns 
zufällig erfüllen, die Menschen, die uns gerade berühren, wir selbst, mit unsern 
alltäglichen Ängstlichkeiten und Sehnsüchten, mit unseren Sorgen und Un- 
sicherheiten. Es ist, als hätten wir nicht mehr die Kraft und den Mut für die 
Weiten der Unendlichkeit. 

2. Geschwächt und angekränkelt 'ist auch das Willensvermögen des 
heutigen Menschen. Nicht umsonst wird in der zeitgenössischen Philosophie so 
häufig von der Freiheit der Person und dem Wagnis der Entscheidung ge- 
sprochen. Man hat vom •Bürger" gesagt, sein Lebensideal sei auf die Sicherung 
des irdischen Daseins eingestellt gewesen. Ist das heute anders geworden? Hat 
nicht der Mensch, dessen Idealismus in den vergangenen Jahren so maßlos miß- 
braucht wurde, noch viel stärker als früher die Tendenz, sich auf den Raum 
seines persönlichen Lebens zurückzuziehen? Er ist wie ausgeplündert. Seine 
Kräfte reichen gerade noch hin, um den Kampf um die irdische Existenz zu 
führen. Es ist erschreckend, zu beobachten, wie unsicher und schwankend schon 
junge Menschen in den wichtigsten Entscheidungen ihres Lebens geworden 
sind, wie sie oft jahrelang zu keinem Entschluß kommen können. Das schlimme 
daran ist, daß es sich nicht nur um eine momentane Erschlaffung zu handeln 
scheint, die durch die Überanstrengung der vergangenen Jahre bedingt wäre, 
sondern um ein Schwinden der Lebenskraft, das seinen Grund in einer dauern- 
den Überforderung durch die ungesunde Lebensweise unserer Zeit hat. 



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Überwindung im Glauben        171 

Kann es bei solchen Voraussetzungen ausbleiben, daß auch das christliche 
Leben bei allzuvielen auf das Kleine, Nächstliegende und Alltägliche be- 
schränkt bleibt und den Schwung und die Weite vermissen läßt? Kann es wun- 
dernehmen, daß die echte, große Leidenschaft für das Gute, die alles Irdische 
für nichts erachtende Hingabe an den souveränen Gott des Glaubens so selten 
zu finden ist? Dazu kommt noch, daß das christliche Vollkommenheitsideal in 
dem Maße einen einseitig ethischen Akzent erhielt, als der übernatürliche 
Charakter des Christentums im Bewußtsein der Gläubigen verblaßte, • um 
schließlich sogar mit dem Begriff vollkommener Pflichterfüllung gleichgesetzt 
zu werden. Menschen, die ihr Leben nach einem solchen Ideal gestalten, wirken 
auf uns kalt und schwunglos, oft sogar buchstabenhaft und normiert. Es ist, 
als seien ihrer Seele die Flügel beschnitten. Sie tun vielleicht kein Unrecht, 
man kann ihnen nichts vorwerfen, sie sind unter Umständen vorbildlich in der 
Pflichterfüllung, aber sie reißen nicht mit, sie zünden nicht. Sie haben aus dem 
himmelanstürmenden Dom christlichen Glaubens eine kleine Dorfkirche ge- 
macht. Ist diese Gefahr nicht gerade bei uns Deutschen von jeher größer ge- 
wesen als bei den romanischen Völkern? Zwar wehrt man sich auch bei uns 
seit geraumer Zeit gegen jede Verharmlosung und Abschwächung der Geheim- 
nisse und Forderungen des Glaubens. Gerade in der jüngeren Christengenera- 
tion ist oft ein Idealismus zu finden, wie ihn die Vergangenheit nicht gekannt 
hat. Aber das Können bleibt hinter dem Wollen zurück, die Kräfte reichen 
nicht hin, um das Erkannte und Erstrebte in die Tat umzusetzen. Nicht wenige 
leiden unter diesem Zwiespalt, und mancher Idealismus erlahmt frühzeitig oder 
macht gar der Mutlosigkeit Platz, weil allem Versuchen und Immer-wieder- 
Beginnen der Erfolg versagt blieb. 

3. Was den Gefühlsbereich des seelischen Lebens angeht, so könnte 
man zunächst meinen, daß er gegenüber dem Rationalismus und Intellektualis- 
mus der Vergangenheit eher ein Übergewicht bekommen habe, als daß man 
von einer Verkümmerung sprechen dürfe. Man könnte zum Beweise dafür auf 
den Irrationalismus unserer Zeit hinweisen, der sowohl das geistige Schaffen 
wie noch mehr das tatsächliche Handeln weithin beherrscht. Aber das wäre 
doch ein Kurzschluß. Wohl wird der heutige Mensch in vielfacher Weise von 
seinen Gefühlen bestimmt, wohl ist er weniger als die Vergangenheit Ver- 
standesgründen zugänglich. Was aber diesen Gefühlen mangelt, ist die Tiefe, 
die Kraft, das Volumen und die Kontinuität. Kaum sind sie aufgewallt, da ver- 
sickern sie schon wieder, als wäre die Quelle, aus der sie fließen, zu schwach 
und unergiebig. Sie wuchern mehr in den Randbezirken der Seele, als daß sie 
aus ihrer Tiefe aufstiegen. Darum sind sie auch nicht vom Geist geformt und 
vom Willen gelenkt. So wühlen sie den Menschen wohl auf, reißen ihn fort, 
ergreifen aber nicht seine leib-seelische Ganzheit, seine personale Mitte. Es 
geht von ihnen keine Wandlung, kein tiefer, langanhaltender Impuls aus. Wenn 
ein Student, als er Shakespeares König Lear gesehen hatte, die Bemerkung 
machte, er sei dort einer ganz fremden Welt begegnet, der gegenüber ihm die 
unsrige klein und eng vorkomme, und wenn ihm die Menschen jener Welt 
durch den Spannungsreichtum ihrer Seele und die Kraftentladuhg ihrer Lei- 
denschaften von einer uns fast unbekannten Wucht und Weite erschienen, dann 



172 Friedrich Wulf S. J. 

hat er ganz richtig den Unterschied zur Dürftigkeit und Kargheit des heutigen 
Menschen charakterisiert. 

Kann man solche Beobachtungen nicht auch im religiösen Bereiche machen? 
Wir alle kennen unsere moderne Gebetbuchsprache • sie liegt noch gar nicht 
so lange zurück • mit ihrer Neigung zum Kleinen und Sentimentalen. Ver- 
gleichen wir doch damit einmal die Einfachheit und Kraft der Psalmen oder 
auch der mittelalterlichen Hymnen. Und ist nicht die oft anzutreffende Über- 
schwenglichkeit des Gefühls in Gebeten und Liedern nur der krampfhafte Ver- 
such, den Grund unseres Herzens zu wecken und zum Schwingen zu bringen? 
Wir lehnen vieles aus der religiösen Formenwelt der Vergangenheit ab, aber 
haben wir aus eigenem Vermögen Besseres an deren Stelle zu setzen? Wir 
haben uns zwar wieder mehr der Liturgie zugewandt, haben altes, kerniges 
Gebetsgut zurückgeholt, lieben die herben, kraftvollen Weisen der Kirchen- 
tonarten, haben wir aber auch die Kraft, dies alles von innen her zu erfüllen, 
nachzufühlen mit den echten Schwingungen des eigenen Herzens? Jeder Seelsor- 
ger, der sich um die Schulung seiner Gemeinde in den vorgenannten Gebieten 
bemüht, weiß, wie mühsam und entsagungsreich es ist, auch nur eine kleine 
Gruppe von Gläubigen so zu formen, daß das zunächst nur äußerlich oder in 
der ersten Begeisterung Übernommene Geist und Blut wird, der selbstverständ- 
liche, spontane Ausdruck des inneren Wesens. • Wie in der Gemeinschaft, so 
geht auch dem persönlichen Beter in einem fort der Atem aus. Wie viele klagen 
über langanhaltende Trockenheit, über dauernde Unansprechbarkeit, selbst 
in den heiligsten Augenblicken .und auf den Höhepunkten ihres religiösen Le- 
bens, um aber auch ebenso wieder • oft ganz plötzlich und vielleicht unan- 
gebracht • vom Gefühl übermannt zu werden. • Nicht wenige haben in den 
Katastrophen der Gegenwart wieder erfahren, daß Gott größer ist als jedes 
Menschenherz, daß man sich darum ihm ganz ausliefern muß, oder aber an ihm 
zerbricht. Sie sind vielleicht mit leidenschaftlichem Herzen zu ihm aufgebro- 
chen, aber schon bald fühlen sie schmerzlich ihre Ohnmacht und glauben, auf 
dem Wege zu ermatten. Sie möchten mit dem Propheten ausrufen: •Ach, mäch- 
tiger Herr! Laß von mir, denn ich bin zu schwach, Dein Wort zu tragen." 

Fassen wir zusammen und ziehen wir die Bilanz aus dem Gesagten: Der 
heutige Mensch ist an Leib und Seele geschwächt, steht dabei aber erhöhten, 
oft unüberwindlichen äußeren Schwierigkeiten gegenüber. Die Folge davon 
ist eine innere Unsicherheit und Zerrissenheit. Man hat fast den Eindruck, er 
sei in seinem Grundgefüge angegriffen, in seiner .personalen Mitte verletzt. 
Er hat sich nicht mehr in der Hand, er verfügt nicht mehr über sich, er fühlt 
sich hin- und hergerissen, bald von äußeren Eindrücken und Ereignissen, bald 
von seinen eigenen Kräften, Neigungen und Trieben, die, losgelöst vom Kern 
der Seele, ihr eigengesetzliches Dasein führen. Vielen kommt es vor, als stün- 
den sie nurmehr auf einem schmalen Streifen Landes, das rings von branden- 
den Wogen bespült wird und Stück für Stück weiter abbröckelt. So gerät ihr 
Selbstgefühl allmählich ins Wanken, sie werden unsicher in ihrem Urteil, zag- 
haft und unentschieden in ihren Entscheidungen, sind ständig in Furcht vor 
der Umwelt ebenso wie vor sich selbst. Es gibt für sie • wenigstens in der 



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Überwindung im Glauben        173 

obersten Schicht ihres Bewußtseins • nichts Festes mehr, nichts Bleibendes, 
nichts Objektives, • jedenfalls glauben sie es nicht mehr erlangen und ver- 
wirklichen zu können. Für sie gibt es nur noch das bunte, ewig wechselnde 
Spiel anonymer Mächte und darum als Greifbares nurmehr den Augenblick, 
das Hier und Jetzt, den Übergang von einem zum anderen. 

Auch religiös gefestigte Menschen bleiben von solchen Erfahrungen nicht 
frei. Auch bei ihnen stellt man oft genug fest, daß sie ihr vielleicht schweres 
Lebensschicksal nicht mehr verarbeiten • trotz viel guten Willens und viel 
Gebet •, daß sie an ihren Grenzen außergewöhnlich leiden, daß die Erkenntnis 
ihrer Grundschwächen sie unsicher und mutlos macht. In mancher Beziehung 
macht sich die seelische Labilität bei frommen und strebsamen Menschen noch 
viel stärker bemerkbar als bei religiös gleichgültigen oder ungläubigen. Nicht 
wenige von ihnen haben sich mit Hemmungen, Ängstlichkeiten und Zwangs- 
vorstellungen mancherlei Art herumzuschlagen. Schuldgefühle über das eigene 
Versagen lassen sie nicht mehr los, Antriebe zum vollkommenen Leben, die 
falsch gedeutet werden, machen sie unruhig; sie fühlen sich ihnen nicht ge- 
wachsen und werden doch von ihnen verfolgt. Will aber die Freude einmal in 
die Seele einziehen, dann hält man sich ihrer nicht würdig, und schon die 
schlichte Zufriedenheit mit dem Gegebenen läßt den vorwurfsvollen Gedanken 
aufkommen, man wolle dem Ruf der Gnade zu Höherem ausweichen. So wird 
der Mensch ständig hin- und hergetrieberi und flieht von einem Winkel der 
Seele in den anderen, ohne Ruhe zu finden. 

Das ist die Humanität des heutigen Menschen. Wer wird die aus vielen Wun- 
den blutende heilen? Letztlich nur Gott, er, der sie erschaffen hat und sie zu 
sich heimholen will. Alle natürlichen Bemühungen, so nützlich und notwendig 
sie auch immer sein mögen, blieben für sich allein fragwürdig und ohne durch- 
greifende Wirkung. 

II. Christliche Humanität 

Wir wissen, daß es keine Zeit gibt, die nicht von Gott und zu Gott heimgeholt 
werden soll, und wir wissen, daß die natürlichen Voraussetzungen eines Men- 
schen, die besseren und geringeren Anlagen, für die Erreichung des ewigen 
Heiles nicht ausschlaggebend sind. Auch uns ist es daher wie jeder Generation 
aufgegeben, mit unseren Talenten zu wuchern, Gott in allem zu finden, heilig 
zu werden. Heilig zu werden: das heißt sich Gott gänzlich zu überantworten, 
seinem heiligen Willen, • sich ihm mit letzter Offenheit und ohne Vorbehalt 
auszusetzen, seiner Gnade und seiner Liebe •, sich von ihm verbrauchen und 
erfüllen zu lassen. Das können wir alle, das können wir auch heute, weil Gott 
uns dazu ruft, weil er uns immer und in jeder Lage die Kraft dazu gibt. In der 
Heiligkeit ist der ganze Mensch zu Gott heimgeholt, sein Leib und seine Seele; 
nichts, kein Bereich seines Menschseins ist davon ausgenommen. Es gibt darum 
für uns keinen Humanismus vor oder außerhalb der Heiligkeit. Mit der Heilig- 
keit ist aber auch zugleich die einzig mögliche Vervollkommnung des Menschen, 
die vollkommene Humanität, gegeben. 

Nicht zwar die Heiligkeit selbst, wohl aber ihre konkrete Form, ihre Aus- 
prägung hängt weitgehend von den jeweiligen Voraussetzungen ab, die der 



174 Friedrich Wulf S. J. 

Mensch mitbringt; denn die Gnade knüpft an die Natur an. Darum sind die 
Heiligen und ist ihre Heiligkeit nicht ohne Kenntnis'ihrer Zeit und ihrer per- 
sönlichen Anliegen zu verstehen. Da die Heiligkeit ihrerseits erst das Men- 
schentum des Menschen in seinen eigentlichsten Möglichkeiten ausprägt und 
erschöpft, ihm seine innerste Form gibt, sind die Heiligen oftmals, je mehr sie 
ihrer Zeit verhaftet sind, Vorbilder gerade ihrer Zeit, nicht nur für die Gläubi- 
gen, sondern für alle, die nach wahrer Humanität streben. Die menschlichen 
Voraussetzungen unserer Zeit haben wir kennengelernt. Wir fragen nun: 
Welches ist das Bild des Heiligen unserer Tage, welche Züge zeichnen ihn be- 
sonders aus? Dieses Bild wird dann zugleich auch den Weg anzeigen, auf dem 
sich die Heilung unseres so schwer getroffenen Menschentums vollzieht. 

Man hat wohl nicht mit Unrecht die Kleine heilige Theresia als d i e Heilige 
unserer Zeit bezeichnet, man hat in bezug auf sie von einem neuen Zeitalter des 
innerlichen Lebens gesprochen. Tatsächlich kommt ihre Botschaft des •kleinen 
Weges", die Botschaft von der •geistlichen Kindheit" der inneren Not des heuti- 
gen Menschen, seinem Gefühl der Ohnmacht gegenüber der Übermacht der an 
ihn gestellten Anforderungen, der Verwundbarkeit und Zerrissenheit seiner 
Seele, geradezu entgegen. Das zu zeigen, soll im folgenden versucht werden. 

1. Es mag zuerst eine sehr schmerzliche Einsicht sein, feststellen zu müssen, 
daß der Zustand, in den der Mensch geraten ist, gar nicht von heute auf morgen 
geändert werden kann. Am allerwenigsten vermag der einzelne daran etwas zu 
machen. Wir alle sind an denselben Felsen geschmiedet, teilen das gleiche Los. 
Unsere seelischen Möglichkeiten sind geringer als die anderer Generationen, 
unsere Leistungen werden ständig hinter unserem Wollen zurückbleiben, wer- 
den sogar oft genug etwas von der Krisenhaftigkeit unserer Zeit offenbaren. 
Das alles gilt für das religiöse Leben genau so wie für das profane. Man kann 
sich in einer Art von Verzweiflung dagegen auflehnen, man kann sich daran 
zerreiben, man kann sich resigniert damit abfinden, man kann darin aber 
auch eine von Gott gestellte Aufgabe sehen. Und wenn man davon überzeugt 
ist, daß es nur auf eines im Leben ankommt, nämlich Gottes Willen zu erfüllen, 
dann geht es einem wie dem Kinde, das seine kleine Welt als d i e Wirklichkeit 
ansieht, außerhalb der es nichts gibt, was von Wert wäre. Dann erachtet man 
die inneren und äußeren Belastungen des Lebens als etwas Selbstverständ- 
liches, das es zu tragen, aufzuarbeiten und Gott darzubringen gilt. Gott will 
nicht unsere großen Leistungen, und darum dürfen auch wir sie nicht gegen 
seinen Willen wollen. Wir würden sonst der Wirklichkeit entfliehen, die einzig 
im Willen Gottes gegeben ist. 

Diese kindliche Selbstverständlichkeit, mit dem Gegebenen fertig zu werden, 
die unsere Art der Demut ist • Gott weiß ja tausendmal besser als wir, was 
uns not tut •, löst die Seele aus ihrer Verkrampfung, in der sie durch ihre über- 
steigerten und selbstsüchtigen Ansprüche und Erwartungen gekommen ist. Sie 
sieht nicht scheel auf andere, die es scheinbar besser haben, mehr leisten, son- 
dern freut sich, Gott im Alltag, in jedem schlichten Werk dienen zu können. 
Theresia von Lisieux hat das in ihrer kindlichen Sprache so ausgedrückt: •Der 
Herr hat es für gut befunden, große Heilige, die mit Rosen und Lilien ver- 
glichen werden können, zu schaffen. Er hat aber auch kleine gebildet, die damit 



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Überwindung im Glauben        175 

zufrieden sein sollen, Maßliebchen oder Veilchen zu sein, dazu bestimmt, sein 
göttliches Auge zu erfreuen, wenn es zur Erde herabschaut. Je freudiger die 
Blumen seinen Willen tun, desto vollkommener sind sie." Und in einem Brief 
an ihre Schwester Celine schreibt sie: •(Christus) braucht von uns keine außer- 
gewöhnlichen Werke und schönen Gedanken. Wenn Er erhabene Einfälle 
wünscht, so hat Er ja die Engel, deren Einsicht die der größten Geister dieser 
Welt unendlich übertrifft. Er sucht also hier auf Erden nicht Geist und Be- 
gabung ... Er liebt die Einfalt." 

Je mehr der Mensch diese Einfalt erlangt, je selbstverständlicher er sich also 
mit den Kräften bescheidet, die Gott ihm verliehen hat, je froher er sich einfügt 
in seine Welt, jene alltägliche, illusionslose und unerfüllte, um so weiter wer- 
den auf einmal alle Räume seiner Seele, um so ungestümer springen die Quellen 
der Ewigkeit in ihm auf. Sein Auge wird ungetrübter und hellsichtiger für die 
Gestalt Gottes in den kleinsten Dingen des Alltags, seine Spannkraft größer, 
die Schwingungen seines Gemütes tiefer, kraftvoller, ausladender und durch- 
haltender. Mit einem Wort: Mit der vorbehaltlosen Übergabe an den Willen 
Gottes wächst der Mensch über sich hinaus. Die Horizonte seines Erkennens 
werden immer mehr vom Glauben bestimmt und nehmen die Weite ihrer Ge- 
heimnisse an, sein Wollen ist von der Liebe Gottes getragen und seine Empfin- 
dungen schwingen zwischen dem Jubel des Gottessohnes und seiner Trauer. 
Mit Recht hat darum Pius XII. der Heiligen von Lisieux einmal zugerufen: 
•Du bist groß, kleine Heilige!" Göttliche und menschliche Größe verbar- 
gen sich unter dem Schleier ihrer Schwäche. 

Wunderbar hat diese Paradoxie Kierkegaard in seinen •Christlichen Reden" 
einmal beschrieben, wo er den Sorgen der Heiden die Sorglosigkeit des Chri- 
sten gegenüberstellt. Dort sagt er von der Sorge der Niedrigkeit mit dem Hin- 
weis auf das Wort des Herrn von den Vögeln des Himmels: •Diese Sorge hat 
der Vogel nicht... Um das zu erkennen, brauchst du nicht den stolzen Flug des 
königlichen Adlers zu sehen: der kleine Fink, der sich auf einem Zweige wiegt 
und mit Singen sich selbst unterhält, zeigt er wohl auch nur die geringste Spur 
von der Sorge der Niedrigkeit? ... Und wenn die Vögel tausendstimmig im 
Chor singen, schlägt einer den Ton an, die andern stimmen dann mit ein; aber 
jener ist nicht vornehmer als diese, diese sind nicht geringer als jener, und in 
ihrem Jubel tauschen sie auch die Rolle". Und nun die Steigerung im Christen: 
•Der geringe Vogel ist ohne die Sorge der Geringheit; der geringe Christ ist 
im Bewußtsein seiner Geringheit ohne Sorge um die Geringheit, und ist so 
hocHerhaben über alle irdische Höhe; der geringe Heide sinkt in seiner Sorge 
weit unter sich selbst hinunter, und wäre er schon der geringste. Der Vogel 
sieht nicht darauf, was er ist; der geringe Christ sieht darauf, was er ist als 
Christ; der geringe Heide stiert bis zur Verzweiflung darauf, daß er gering ist". 
Kann man kürzer und wahrer den Unterschied zwischen der heiteren Gelassen- 
heit eines Christen • der es wirklich ist • und der verkrampften Haltung eines 
Heiden, der sein Leben zum Scheitern verurteilt sieht, kennzeichnen? Beide 
stehen in der gleichen Situation; dem einen gereicht sie zum Aufstieg und zur 
Vollendung, dem anderen zum Bankrott und zur Verzweiflung. Oder wie 
Kierkegaard an der eben genannten Stelle fortfährt: •Wie der freie Vogel, 



176 Friedrich Wulf S.J. 

wenn er sich hoch aufschwingt in der Freude über das Da-sein, hebt sich der 
geringe Christ hoch empor und noch höher; wie der gefangene Vogel, wenn er 
angstvoll im Netze sich zu Tode zappelt, nur noch jämmerlicher zappelt der 
geringe Heide sich selbst zu Tode in der Gefangenschaft seiner Nichtigkeit". 

2. Die eigentliche Krankheit des heutigen Menschen ist sein mangelndes 
Selbstgefühl und die damit verbundene innere Unsicherheit. Sie ist die Folge 
der Schwächung seiner naturalen Kräfte sowie des Sinnverlustes, den die mo- 
derne Welt- und Lebensauffassung mit sich gebracht hat. Der Christ weiß zwar 
um den Sinnzusammenhang der Welt, im großen wie im kleinen, weiß ins- 
besondere um den Zusammenhang von Sünde und Erlösung, um den Sinn des 
Leidens, aber er hat diesen Sinn oft genug nicht mehr präsent, er kann ihn im 
Alltag nicht mehr realisieren, weil die Tatsachen des konkreten Lebens zu sehr 
dagegen zu stehen scheinen. Das kindliche Sich-Einfügen in die ihm von Gott 
gestellte Aufgabe, das Sich-Bescheiden mit dem für ihn Erreichbaren wird ihm 
darum nicht gelingen, wenn nicht ein ganz persönliches Verhältnis zu Gott hin- 
zukommt, ein Verhältnis, das am besten als Hingabe und Vertrauen 
bezeichnet wird. 

Wenn eines dem heutigen Menschen not tut, dann dies, daß er von sich selbst 
loskommt, daß er sich von sich selbst distanzieren kann. Gerade darin zeigt sich 
ja sein krankhafter Zustand, daß er dauernd um sich kreist, sich analysiert, 
hinter sich zu kommen sucht und sich beobachtet, bis er schließlich aus diesem 
Labyrinth nicht mehr herausfindet, und die innere, feste Mitte verloren hat. 
Vielleicht fängt ein verstehender Mensch ihn auf und schenkt ihm das Ver- 
trauen zu sich selbst wieder. Oftmals wird auch das nur ein erster Schritt 
bedeuten. Eine letzte Heilung ist nur in Gott gegeben. Wenn der Mensch sich in 
Ihn hinein fallen läßt, fällt er auf unerschütterlichen, nicht mehr wankenden, 
bergenden Grund. Dieses Erlebnis ihm zu vermitteln, muß eine der Aufgaben 
heutiger christlicher Verkündigung sein. 

Aber anfangen muß der Mensch selbst, üben muß e r, jeden Tag und immer von 
neuem. Vielleicht muß er zunächst überhaupt das Hinschauen-können wieder 
lernen, das Hinschauen-können mit wachen Augen, mit liebendem, bereitem 
Herzen, mit wahrer Andacht, bis ein Gegenstand ihm ein-gegangen ist, bis er 
•mit ihm verschmolzen ist und seine Eigenschaften angenommen hat: seine Hel- 
ligkeit und seine Leuchtkraft, seine Reinheit und seine Lauterkeit, seine Festig- 
keit und seine Stärke. Dasselbe muß auch im religiösen Leben geübt werden. 
Ich kann z. B. in eine Kirche hineingehen und still auf den Altar schauen, ohne 
etwas Besonderes zu beten, gleichsam absichtslos, nur eingedenk des im Taber- 
nakel gegenwärtigen Herrn und wissend, daß er mich sieht, mich in meiner 
Not, die zu nennen und aufzuzählen ich doch kein Ende finden würde und die, 
zu bewußt gemacht, mich wieder wund riebe. Ich muß das einmal und wieder 
-üben, solange, bis der Herr selbst auf mich zukommt und zu mir spricht, wie er zu 
den beiden Jüngern gesprochen hat, die am Tage seiner Auferstehung von der 
Trostlosigkeit übermannt worden waren und deren Herz er wieder zum Glühen 
brachte. Das wird aber nur dann geschehen, wenn ich mit großer Erwartung 
zu. Ihm komme, bittend, daß Er mich anschaue, sich mir zuneiger mich an- 



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Überwindung im Glauben        177 

nehme. Haben die Blinden am Wege etwas anderes getan, wenn sie in einem 
fort riefen: Jesus, Sohn Gottes, erbarme dich unser!? Und hat Zachäus es nicht 
erlebt, daß der Herr ihn anrief, obwohl er ihn doch nur schauen wollte und gar 
keine andere Absicht hatte? 

So kann man nun auch das Evangelium zur Hand nehmen und die ver- 
schiedensten Bilder und Szenen des Herrenlebens anschauen, nur liebend an- 
schauen, so als wäre man zugegen, als geschähe alles erst jetzt und für mich, • 
bis sie lebendig werden und zu sprechen beginnen. Oder man kann sich der 
Gegenwart des dreipersönlichen Gottes auf dem Grunde der Seele er-innern, 
sich diesem Geheimnis hingeben, ohne etwas anderes zu denken als: Er ist da, 
der Vater, der Sohn und der Hl. Geist, der süße Gast der Seelen. Er ist da, für 
mich und meinetwegen. Immer werde ich in solchem Üben feststellen, wie ich 
auf einmal nicht mehr bei mir selbst bin, in diesem unruhigen, gehetzten Her- 
zen, sondern bei einem anderen, der mich aufgenommen hat in seine Ruhe, in 
seinen Frieden. Und ich beginne eine Kraft zu spüren, die mich trägt, die mich 
hinaushebt in die klare Luft der Unendlichkeit, die mich herabschauen läßt auf 
das wogende Meer der kleinen Dinge dieser Erde. 

Oft mag es auch sein, daß man nicht mit innerer Ruhe, in Sammlung und vor- 
sätzlich in eine solche Übung eintreten kann, daß man hier und jetzt gezwungen 
ist, sich gegen eine Versuchung, eine Traurigkeit, eine Mutlosigkeit, eine innere 
Anfälligkeit, ein Schwanken immun zu machen, • sein Selbst, seine geistige, 
personale Mitte, seine Verfügungsgewalt, seine Durchhaltekraft gegen eine 
Übermacht, die von außen oder innen herandrängt, zu verteidigen. Dann gilt 
es vielleicht mitten im Trubel des täglichen Lebens, in der Arbeit, in einem 
Gespräch, unterwegs, • ohne Zaudern, ohne zurückzuschauen, ohne Resigna- 
tion von sich selbst abzuspringen, sich auf Gott hin fallen zu lassen, sich auf 
den Felsengrund seiner allmächtigen Gegenwart zu retten. Das bedeutet zu- 
gleich ein Verlassen der bekannten Räume, ein Loslassen liebgewordener 
Dinge, ein Preisgeben seiner selbst, • das bedeutet eine Inkaufnahme von 
Dunkel und Schmerz im Vertrauen auf ein Wort des zunächst noch Unbekann- 
ten, Größeren, auf das Wort dessen, den und dem wir glauben, der aber sein 
Angesicht vor uns verhüllt. Vielleicht heißt es lange in solchem Dunkel auszu- 
halten. Aber es lohnt sich! Denn wunderbar ist die Erfahrung des Ankommens, 
des Umfangen- und Geborgenseins, durch alle Wüste hindurch, über alle 
Wasser hinweg. Und wunderbarer noch die daraus entspringende Erfahrung 
des Könnens, der Meisterung, der Unanfechtbarkeit, des Durchstehens in der 
Kraft des Anderen. •Deshalb habe ich Wohlgefallen an meinen Schwachheiten, 
Mißhandlungen, Nöten, Verfolgungen und Bedrängnissen um Christi willen. 
Denn wenn ich schwach bin, bin ich stark" (2 Kor 12,18). 

Je häufiger und innerlicher ich mich in dieser vertrauenden Hingabe an Gott 
übe, um so gewaltiger wird auf die Dauer die Umwandlung meiner Seele sein. 
Was vorher am Rand meines Bewußtseins stand: Gott, zu dem ich mir immer 
den Weg erst durch viel Dickicht erkämpfen mußte, er steht jetzt da als die 
erlebte Mitte meiner Seele, als das einzig Feste, Bleibende, Unangreifbare, als 
die ewige, unerschütterliche Ruhe, als heiliger Friede. Und was vorher das Be- 
wußtsein ausfüllte: der tägliche Kampf mit den kleinlichsten und äußerlichsten 

12 



178 Hubert Thurn S. J. 

Dingen, es rückt jetzt an den Rand meines Bewußtseins, es wird unwichtig. 
Wäre damit nicht jene Tugend erreicht, die man in der Frömmigkeit die Ge- 
lassenheit nennt, jene heilige Ruhe allem irdischen Geschehen gegenüber? 

Wir wollen uns hier noch einmal jener Heiligen erinnern, die wir als Vorbild 
für unsere Zeit hinstellten. Sie lebt ganz und gar vom Vertrauen und von der 
Hingabe. •Seitdem es mir gegeben ist, die Liebe des Herzens Jesu zu erkennen, 
hat Er, ich kann es sagen, alle Furcht aus meinem Herzen verbannt. Die Erinne- 
rung an meine Fehler verdemütigt mich und bestimmt mich, mich niemals auf 
meine Kraft zu stützen, die nur Schwäche ist." •Er machte mich stark, mutig 
und rüstete mich mit Seinen Waffen aus." Obwohl sie auf der einen Seite ge- 
steht: •Am Abend dieses Lebens werde ich mit leeren Händen vor Dir erschei- 
nen", kann sie doch wieder bitten: •Mein Gott, ich wähle alles!... Ich will nicht 
nur halb heilig sein; ich habe keine Furcht davor, für Dich zu leiden; ich fürchte 
nur eines, nämlich meinen Willen zu behalten. Nimm ihn! Denn ich wähle alles!" 
Sie, die behauptet, sie könne nichts und bringe nichts fertig, ist zugleich der 
Überzeugung, eine Sendung zu haben, eine Sendung für die ganze Kirche, für 
die ganze Welt, und nichts vermag sie von dieser Überzeugung abzubringen. 
Muß man hier nicht wiederum ausrufen: •Du bist groß, kleine Heilige!" 
Groß im göttlichen und im menschlichen Sinne! 

Wir gingen in unseren Überlegungen davon aus, daß der Mensch in der Krise 
seiner selbst, seines Menschseins, nur im Glauben, nur in Gott seine Heilung 
finden könne. Je weniger er diese Heilung vorsätzlich anstrebt, um so sicherer 
erreicht er sie. Je mehr er sich preisgibt, in den Tod hinein, um so gewandelter 
wird er aus diesem Tode wiedererstehen, als ein Neuer, ein Größerer, ein Stär- 
kerer. Nur wer diese Pädagogik Gottes versteht und sich von ihr leiten läßt, 
wird auch aus den Einsichten der modernen Seelenheilkunde einen Nutzen 
ziehen. Für sich allein bleiben diese ein Torso und verführen den Menschen 
dazu, sich in ein Scheindasein zu flüchten, aus dem er eines Tages um so grau- 
samer erwacht. Eine Humanität ohne die Einbeziehung der objektiven Glau- 
benswahrheiten, ohne Gründung in einem persönlichen, außerweltlichen, uns 
aber in der Erlösungsgnade geschenkten Gott bliebe ewig ein Zerrbild wahrer 
Menschlichkeit, vor allem in einer Kultur, die einstmals vom Christentum ent- 
scheidend mitgeprägt wurde. 




