*

168 Friedrich Wulf S. J.

"sondern zugleich und unbedingt Zeichen seines eucharistischen Seins und

Wollens. Er will, daB Gott der Vater in seinen Erlosten die Liebe der Men-
schen zu ihm erkenne. Und so schenkt er jedem, der glaubt, seine Liebe. Wir
diirfen diese Liebe des Sohnes nie als etwas Abgeschlossenes sehen, wir wiir-
den sonst seinem Gebot der Liebe zuwiderhandeln. Er liebt uns, um uns das
Lieben beizubringen. Und in seinen Heiligen lebt diese Liebe mit einem Feuer,
das aus dem seinigen stammt und ihm vergleichbar ist. Und so wird uns das,
was wir von den Heiligen vernehmen und begreifen, immer wieder zum Ver-
nehmen und Begreifen der Liebe zwischen Vater und Sohn, das aber nie dsthe-
tische Betrachtung bleiben kann, sondern sofortige Forderung ist, mitzu-
machen, dabei zu sein, mit dem Sohn zusammen die Menschen und den Vater
zu lieben. Die uns zugingliche Heiligkeit im Alltag ist dies, da wir Ein-
geladene sind, die durch den Sohn an der Vollkommenheit des Vaters liebend
teilhaben diirfen. '

Die Krise des heutigen Menschen
und ihre Uberwindung im Glauben

VonFriedricthlf,S.J.,Mﬁhchen

Das Thema ,,Mensch® will aus der Diskussion nicht mehr weichen. Die Flut
der Aufsitze und Schriften, die iiber den Humanismus handeln, ist kaum mehr
zu iiberschauen. Es mu8 mit dem Menschen selbst etwas Entscheidendes ge-
schehen sein, daB die Frage nach seinem Selbstverstindnis nicht mehr zur Ruhe
kommen will. Von nicht wenigen wird heute die Ansicht vertreten, der moderne
Mensch habe eine so tiefgreifende Verinderung seiner leib-seelischen Struktur
erfahren, da8 fiir ihn die iiberkommenen Weltanschauungen und Leitbilder
weitgehend in Frage gestellt seien. Er sei mit sich selbst uneins geworden und
finde sich daher in der Welt nicht mehr zurecht. Wir Christen lehnen den hier
sich kundtuenden Relativismus ab. Aber auch fiir uns erhebt sich die Frage,
wie sich die géttliche und darum ewig giiltige Idee von Menschen heute ver-
wirklichen lasse. Denn auch wir kénnen nicht leugnen, da8 nicht nur die dule-
ren Lebensbedingungen des Menschen andere geworden sind, sondern da$
dieser selbst aus dem Gleichgewicht geraten ist und darum mit vielem hicht
mehr zurecht kommt, was fritheren Generationen selbstverstindlich war. Will
die christliche Botschaft diesen Menschen erreichen, dann muB sie seine spezi-
fische Situation treffen, dann muf sie ihm zeigen, wie er gerade vom Christen-
tum bejaht, aufgenommen, geheilt und in seinem Menschenttum héhergefiihrt
wird. Sonst geht sie an ihm vorbei. Die Frage der christlichen Verkiindigung
heute ist nicht in erster Linie eine intellektuelle — obwohl auch das —, sondern
eine psychologische, eine Frage des rechten Einstieges, des Ansatzes.

- Wenn wir sagen, es komme fiir die christliche Verkiindigung darauf an, dem
Menschen von heute zu zeigen, daB sein schwer bedrohtes Menschentum letzt-
lich nur im Christentum aufgehoben werde und seine tief verwundete Natur
nur dort wirkliche Heilung finde, dann soll das selbstversténdlich nicht heifien,
das Christentum habe direkt und unmittelbar die Gesundung und Entfaltung



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Uberwindung im Glauben 169

des natiirlichen Menschen zum Ziel oder werde als Mittel der Menschenbildung
gepriesen; das kiime einer Naturalmerung der christlichen Heilswahrheiten-
und -krifte gleich, wie man sie nicht selten in der Psychotherapie antrifft. Es
soll vielmehr nur betont werden, daf die volle Bejahung und Betitigung des
christlichen Glaubens — und sie allein — dem heutigen Menschen die innere
Ausgeglichenheit wiederschenkt. Denn nur der Glaube an das im Christentum
verbiirgte Heil vermag seinem oft sinnlos und unertréglich scheinenden Leben
cinen héheren Sinn zu verleihen; eben dadurch 16st er die Verkrampfungen
und Zwiespiltigkeiten der Seele und gibt ihren Grundkréften einen neuen
Spielraum echter Entfaltung. Wahre Humanitét ist — heute mehr denn je —
nur moglich als christliche Humanitit. — Versuchen wir, diesen Satz einmal.
von der Lehre der christlichen Vollkommenheit her aufzuweisen.

I. Der Mensch der Krise

Um unsere These einsichtig zu machen, muB zunichst einmal die Krise des
heutigen Menschen deutlich gemacht werden. — Was dem Arzt wie dem Seel-
sorger am meisten an diesem Menschen, im Vergleich zu friiheren Generationen,
auffillt, ist ganz allgemein seine groBe seelische Anfilligkeit und Verwund-
barkeit, die ihn verschlossen oder auch hemmungslos offen, immer aber unstet
und im Grunde unsicher erscheinen 148t. Geht man dieser Erscheinung genauer

- nach, so stellt man bald folgendes fest: Wenn der heutige Mensch seine Grenzen
stirker und schmerzlicher als irgendeine Generation vor ihm erfdhrt, dann
nicht nur deshalb, weil er die Briichigkeit und Fragwiirdigkeit der Welt von
auBen her bis zum #ZuBersten zu spiliren bekam, sondern weil seine Grenzen
objektiv schneller erreicht sind, weil er mit seiner Kraft und seinem seelischen
Vermégen schneller am Ende ist. Man kann geradezu von einem Verkiimme-
rungs- und EmschrumpfungsprozeB seiner seelischen Krifte, seines seelischen
Vermogens sprechen. Dieser stammt nicht erst von gestern, sondern geht schon
auf eine Entwicklung von Jahrhunderten zuriick und mu8 wohl einerseits mit
dem Sinnverlust zusammenhingen, den die totale Sdkularisierung der mo-
dernen Welt zur Folge hatte, anderseits aber auch mit der Technisierung unse-

" res gesamten Lebens, die mit dem Siegeszug der Naturwissenschaften einsetzte.

Es ist, als sei dadurch das Volumen der Seele selbst kleiner, ihre Aufnahme-

fihigkeit geringer geworden, als habe ihre Spannkraft nachgelassen. An drei

Dingen, die den modernen Menschen kennzeichnen, ist das vor allem fest-

zustellen: an der Enge seines Blickfeldes, an seiner Unféhigkeit zu groBen Ent-
scheidungen und an der ausgesprochenen Dirftigkeit seines Empﬁndens und

Fiihlens.

1. Man hitte meinen sollen: Je mehr die Erkenntnisse der Naturwissen-
schaften unser Weltbild erweitern, je tiefer wir Einblick gewannen in die
Wunder der grofen und kleinsten Welt, desto gréBer hitte der Horizont unse-
res Erkennens werden miissen. Tatsichlich ist das aber nicht der Fall ge-
wesen. Zwar hat sich unser Wissen um ein Vielfaches gemehrt, dafiir haben
wir aber eine ganze Dimension eingebiiBt, die Dimension des Gottlichen, des
Transzendenten und Metaphysischen im eigentlichen Sinne. Was bedeutet ge-
geniiber dieser Einschrumpfung alles positive Wissen der Naturwissenschaften,



170 Friedrich Wulf S. J.

was die ungeheure Erweiterung unseres geschichtlichen Raumes und die noch
so eingehende Erforschung der menschlichen Seele? Der eingetretene Sinnver-
lust des Lebens macht sich beileibe nicht nur rein theoretisch bemerkbar — im
geistigen Ringen der Zeit, in Kunst und Wissenschaft, in Dichtung und Philo-
sophie —, sondern hachst real, im Denken und Urteilen des Alltags. Der Mensch
sieht nicht mehr iiber seine kleine*Welt hinaus. Diese nimmt ihn gefangen 146t
ihn aber im Grunde unerfiillt und zerreibt ihn. Zur Aufhellung ihrer Span-
nungen, Disharmonien und Katastrophen hat er keine anderen MaSstibe als
eben wieder nur die Welt, die sich selbst aber keine Antwort zu geben vermag,
sondern alles im Dunkel bel&dGt.

Man mdge nicht glauben, diese Einengung der Erkenntnis habe den gliubigen
Menschen nicht beriihrt. Auch er vermag sich auf die Dauer nicht frei zu halten
von dem alles durchdringenden, alles aushéhlenden Zeitgeist, dem er Tag fiir
Tag ausgesetzt ist und den er wie die Luft einatmet. Wir Heutigen, auch wenn
wir sehr religi6s erzogen wurden, leben nicht mehr mit der Selbstverstindlich-
keit in einer christlichen Welt, wie es noch die Menschen des Barock taten,
deren Erde sich in den Himmel hinein &ffnete. Wir alle begegnen in tausend-
facher Weise einer sehr niichternen, entzauberten Welt, die keine Geheimnisse
mehr kennt und das Religidse als etwas Fremdes und Unwirkliches empfindet.
Darum tut sich jeder, der in den Steinwiisten unserer Stiddte lebt und ihrem
Rhythmus unterworfen ist, so schwer, die feste Wand der materiellen Dinge
zu durchstoflen und in allem Gott vor Augen zu haben. Zu dieser Verengung
des Blickfeldes kommen noch die zahllosen, immerfort wechselnden Eindriicke,
die uns nicht nur Ruhe, zum wirklichen Schauen und Anschauen kommen
lassen und damit die Kontemplationskraft immer mehr schwichen. Kein Wun-
der, daB auch der Horizont unseres Denkens die kleinen Dinge sind, die uns
zuféllig erfiillen, die Menschen, die uns gerade beriihren, wir selbst, mit unsern
alltéglichen Angstlichkeiten und Sehnsiichten, mit unseren Sorgen und Un-
sicherheiten. Es ist, als hdtten wir nicht mehr die Kraft und den Mut fiir die
Weiten der Unendlichkeit.

2. Geschwiicht und angekrinkelt ‘ist auch das Willensverméo gen des
heutigen Menschen. Nicht umsonst wird in der zeitgendssischen Philosophie so
héufig von der Freiheit der Person und dem Wagnis der Entscheidung ge-
sprochen. Man hat vom ,Biirger“ gesagt, sein Lebensideal sei auf die Sicherung
des irdischen Daseins eingestellt gewesen. Ist das heute anders geworden? Hat
nicht der Mensch, dessen Idealismus in den vergangenen Jahren so maBlos mif3-
braucht wurde, noch viel stirker als frither die Tendenz, sich auf den Raum
seines personlichen Lebens zuriickzuzielten? Er ist wie ausgepliindert. Seine
Krifte reichen gerade noch hin, um den Kampf um die irdische Existenz zu
fiihren. Es ist erschreckend, zu beobachten, wie unsicher und schwankend schon
junge Menschen in den wichtigsten Entscheidungen ihres Lebens geworden
sind, wie sie oft jahrelang zu kéinem Entschlufl kommen kénnen. Das schlimme
daran ist, daf} es sich nicht nur um eine momentane Erschlaffung zu handeln
scheint, die durch die Uberanstrengung der vergangenen Jahre bedingt wire,
sondern um ein Schwinden der Lebenskraft, das seinen Grund in einer dauern-
den Uberforderung durch die ungesunde Lebensweise unserer Zeit hat.



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Uberwindung im Glauben 171

Kann es bei solchen Voraussetzungen ausbleiben, daf auch das christliche
Leben bei allzuvielen auf das Kleine, Néichstliegende und Alltégliche be-
schrinkt bleibt und den Schwung und die Weite vermissen 148t? Kann es wun-
dernehmen, daB die echte, groBe Leidenschaft fiir das Gute, die alles Irdische ~
fiir nichts erachtende Hingabe an den souverénen Gott des Glaubens so selten
zu finden ist? Dazu kommt noch, daB das christliche Vollkommenheitsideal in
dem MaBe einen einseitig ethischen Akzent erhielt, als der iibernatiirliche
Charakter des Christentums im BewuBtsein der Gliubigen verblaBte, — um
schlieBlich sogar mit dem Begriff vollkommener Pflichterfiillung gleichgesetzt
zu werden. Menschen, die ihr Leben nach einem solchen Ideal gestalten, wirken
auf uns kalt und schwunglos, oft sogar buchstabenhaft und normiert. Es ist,
als seien ihrer Seele die Fliigel beschnitten. Sie tun vielleicht kein Unrecht,
man kann ihnen nichts vorwerfen, sie sind unter Umsténden vorbildlich in der
Pflichterfullung, aber sie reifien nicht mit, sie zliinden nicht. Sie haben aus dem
himmelanstiirmenden Dom christlichen Glaubens eine kleine Dorfkirche ge-
macht. Ist diese Gefahr nicht gerade bei uns Deutschen von jeher grofier ge-
wesen als bei den romanischen Vélkern? Zwar wehrt man sich auch bei uns
seit geraumer Zeit gegen jede Verharmlosung und Abschwéachung der Geheim-
nisse und Forderungen des Glaubens. Gerade in der jiingeren Christengenera-
tion ist oft ein Idealismus zu finden, wie ihn die Vergangenheit nicht gekannt
hat. Aber das Konnen bleibt hinter dem Wollen zuriick, die Kréfte reichen
‘nicht hin, um das Erkannte und Erstrebte in die Tat umzusetzen. Nicht wenige
leiden unter diesem Zwiespalt, und mancher Ideplismus erlahmt friihzeitig oder
macht gar der Mutlosigkeit Platz, weil allem Versuchen und Immer-wieder-
Beginnen der Erfolg versagt blieb.

3. Wasden Gefiihlsbereich des seelischen Lebens angeht, so konnte
man zunichst meinen, daB er gegeniiber dem Rationalismus und Intellektualis-
mus der Vergangenheit cher ein Ubergewicht bekommen habe, als daB man
von einer Verkiimmerung sprechen diirfe. Man kénnte zum Beweise dafir auf
den Irrationalismus unserer Zeit hinweisen, der sowohl das geistige Schaffen
wie noch mehr das tatsichliche Handeln weithin beherrscht. Aber das wére
doch ein KurzschluB3. Wohl wird der heutige Mensch in vielfacher Weise von
seinen Gefiihlen bestimmt, wohl ist er weniger als die Vergangenheit Ver-
standesgriinden zuginglich. Was aber diesen Gefiihlen mangelt, ist die Tiefe,
die Kraft, das Volumen und die Kontinuitit. Kaum sind sie aufgewallt, da ver-
sickern sie schon wieder, als wire die Quelle, aus der sie flieen, zu schwach
und unergiebig. Sie wuchern mehr in den Randbezirken der Seele, als dall sie
aus ihrer Tiefe aufstiegen. Darum sind sie auch nicht vom Geist geformt und
vom Willen gelenkt. So wiihlen sie den Menschen wohl auf, reiBlen ihn fort,
ergreifen aber nicht seine leib-seelische Ganzheit, seine personale Mitte. Es
geht von ihnen keine Wandlung, kein tiefer, langanhaltender Impuls aus. Wenn
ein Student, als er Shakespeares Konig Lear gesehen hatte, die Bemerkung
machte, er sei dort einer ganz fremden Welt begegnet, der gegeniiber ihm die
unsrige klein und eng vorkomme, und wenn ihm die Menschen jener Welt
durch den Spannungsreichtum ihrer Seele und die Kraftentladung ihrer Lei-
denschaften von einer uns fast unbekannten Wucht und Weite erschienen, dann.



172 Friedrich Wulf S. J.

hat er ganz richtig den Unterschied zur Diirftigkeit und Kargheit des heutigen
Menschen charakterisiert.

Kann man solche Beobachtungen nicht auch im religiésen Bereiche machen?
Wir alle kennen unsere moderne Gebetbuchsprache — sie liegt nqch gar nicht
so lange zurilick — mit ihrer Neigung zum Kleinen und Sentimentalen. Ver-
gleichen wir doch damit einmal die Einfachheit und Kraft der Psalmen oder
auch der mittelalterlichen Hymnen. Und ist nicht die oft anzutreffende Uber-
schwenglichkeit des Gefiihls in Gebeten und Liedern nur der krampfhafte Ver-
such, den Grund unseres Herzens zu wecken und zum Schwingen zu bringen?
Wir lehnen vieles aus der religidsen Formenwelt der Vergangenheit ab, aber
haben wir aus eigenem Verméogen Besseres an deren Stelle zu setzen? Wir
haben uns zwar wieder mehr der Liturgie zugewandt, haben altes, kerniges
Gebetsgut zuriickgeholt, lieben die herben, kraftvollen Weisen der Kirchen- .
tonarten, haben wir aber auch die Kraft, dies alles von innen her zu erfiillen,
nachzufithlen mit den echten Schwingungen des eigenen Herzens? Jeder Seelsor-
ger, der sich um die Schulung seiner Gemeinde in den vorgenannten Gebieten
bemiiht, weil, wie mithsam und entsagungsreich es ist, auch nur eine kleine
Gruppe von Gléubigen so zu formen, dafl das zunichst nur duBerlich oder in
der ersten Begeisterung Ubernommene Geist und Blut wird, der selbstverstind-
liche, spontane Ausdruck des inneren Wesens. — Wie in der Gemeinschaft, so
geht auch dem persdnlichen Beter in einem fort der Atem aus. Wie viele klagen
iiber langanhaltende Trockenheit, iiber dauernde Unansprechbarkeit, selbst
in den heiligsten Augenblicken.und auf den Hohepunkten ihres religiésen Le-
bens, um aber auch ebenso wieder — oft ganz plétzlich und vielleicht unan-
gebracht — vom Gefiihl Gibermannt zu werden. — Nicht wenige haben in den
Katastrophen der Gegenwart wieder erfahren, dafi Gott groBer ist als jedes
Menschenherz, dafl man sich darum ihm ganz ausliefern mufl, oder aber an ihm
zerbricht. Sie sind vielleicht mit leidenschaftlichem Herzen zu ihm aufgebro-
chen, aber schon bald fiihlen sie schmerzlich ihre Ohnmacht und glauben, auf
dem Wege zu ermatten. Sie mdchten mit dem Propheten ausrufen: , Ach, méch-
tiger Herr! LaBl von mir, denn ich bin zu schwach, Dein Wort zu tragen.“

Fassen wir zusammen und ziehen wir die Bilanz aus dem Gesagten: Der
heutige Mensch ist an Leib und Seele geschwicht, steht dabei aber erhéhten, '
oft uniiberwindlichen &ufleren Schwierigkeiten gegeniiber. Die Folge davon
ist eine innere Unsicherheit und Zerrissenheit. Man hat fast den Eindruck, er
sei in seinem Grundgefiige angegriffen, in seiner personalen Mitte verletzt.
Er hat sich nicht mehr in der Hand, er verfiigt nicht mehr iiber sich, er fiihit
sich hin- und hergerissen, bald von duBeren Eindriicken und Ereignissen, bald
von seinen eigenen Kriften, Neigungen und Trieben, die, losgelést vom Kern
der Seele, ihr eigengesetzliches Dasein fithren. Vielen kommt es vor, als stiin-
den sie nurmehr auf einem schmalen Streifen Landes, das rings von branden-
den Wogen bespiilt wird und Stiick fiir Stiick weiter abbrockelt. So gerét ihr
Selbstgefiihl aliméhlich ins Wanken, sie werden unsicher in ihrem Urteil, zag-
haft und unentschieden in ihren Entscheidungen, sind stdndig in Furcht vor
der Umwelt ebenso wie vor sich selbst. Es gibt fiir sie — wenigstens in der



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Uberwindung im Glauben 173

‘obersten Schicht ihres BewuBtseins — nichts Festes mehr, nichts Bleibendes,

"nichts Objektives, — jedenfalls glauben sie es nicht mehr erlangen und ver-
wirklichen zu koénnen. Fiir sie gibt es nur noch das bunte, ewig wechseinde
Spiel anonymer Michte und darum als Greifbares nurmehr den Augenblick,
das Hier und Jetzt, den Ubergang von einem zum anderen.

Auch religiés gefestigte Menschen bleiben von solchen Erfahrungen nicht
frei. Auch bei ihnen stellt man oft genug fest, dafl sie ihr vielleicht schweres
Lebensschicksal nicht mehr verarbeiten — trotz viel guten Willens und viel
Gebet —, daB sie an ihren Grenzen auBlergewdhnlich leiden, daB die Erkenntnis
jhrer Grundschwichen sie unsicher und mutlos macht. In mancher Beziehung
macht sich die seelische Labilitit bei frommen und strebsamen Menschen noch
viel stirker bemerkbar als bei religios gleichgiiltigen oder ungldubigen. Nicht

_wenige von ihnen haben sich mit Hemmungen, Angstlichkeiten und Zwangs-

_ vorstellungen mancherlei Art herumzuschlagen. Schuldgefiihle iiber das eigene
Versagen lassen sie nicht mehr los, Antriebe zum vollkommenen Leben, die
falsch gedeutet werden, neachen-sie unruhig; sie fiihlen sich ihnen nicht ge-
wachsen und werden doch von ihnen verfolgt. Will aber die Freude einmal in
die Seele einziehen, dann hilt man sich ihrer nicht wiirdig, und schon die
schlichte Zufriedenheit mit dem Gegebenen 148t den vorwurfsvollen Gedanken
aufkommen, man wolle dem Ruf der Gnade zu Hoherem ausweichen. So wird
der Mensch stindig hin- und hergetrieben und flicht von einem Winkel der
Secle in den anderen, ochne Ruhe zu finden.

Das ist die Humanitit des heutigen Menschen. Wer wird die aus vielen Wun-
den blutende heilen? Letztlich nur Gott, er, der sie erschaffen hat und sie zu
sich heimholen will. Alle natiirlichen Bemiihungen, so niitzlich und notwendig
sie auch immer sein mégen, blieben fiir sich allein fragwiirdig und ohne durch-

greifende Wirkung.

JI. Christliche Humanitat

Wir wissen, daB es keine Zeit gibt, die nicht von Gott und zu Gott heimgeholt
werden soll, und wir wissen, daB die natiirlichen Voraussetzungen eines Men-
schen, die besseren und geringeren Anlagen, fiir die Erreichung des ewigen
Heiles nicht ausschlaggebend sind. Auch uns ist es daher wie jeder Generation
aufgegeben, mit unseren Talenten zu wuchern, Gott in allem zu finden, heilig
zu werden. Heilig zu werden: das heifit sich Gott génzlich zu iiberantworten,
seinem heiligen Willen, — sich ihm mit letzter Offenheit und ohne Vorbehalt
auszusetzen, seiner Gnade und seiner Liebe —, sich von ihm verbrauchen und
erfiillen zu lassen. Das kénnen wir alle, das kénnen wir auch heute, weil Gott
uns dazu ruft, weil er uns immer und in jeder Lage die Kraft dazu gibt. In der
Heiligkeit ist der ganze Mensch zu Gott heimgeholt, sein Leib und seine Seele;
nichts, kein Bereich seines Menschseins ist davon ausgenommen. Es gibt darum
fiir uns keinen Humanismus vor oder auBlerhalb der Heiligkeit. Mit der Heilig-
keit ist aber auch zugleich die einzig mégliche Vervollkommnung des Menschen,
die vollkommene Humanitit, gegeben.

Nicht zwar die Heiligkeit selbst, wohl aber ihre konkrete F‘orm 1hre Aus-
prigung hingt weitgehend von den jeweiligen Voraussetzungen ab, die der



174 Friedrich Wulf S. J.

Mensch mitbringt; denn die Gnade kniipft an die Natur an. Darum sind die
Heiligen und ist ihre Heiligkeit nicht ohne Kenntnis'ihrer Zeit und ihrer per-
s6nlichen Anliegen zu verstehen. Da die Heiligkeit ihrerseits erst das Men-
schentum des Menschen in seinen eigentlichsten Méglichkeiten ausprigt und
erschdpft, ihm seine innerste Form gibt, sind die Heiligen oftmals, je mehr sie
ihrer Zeit verhaftet sind, Vorbilder gerade‘ihrer Zeit, nicht nur fiir die Glaubi-
gen, sondern fiir alle, die nach wahrer Humanitét streben. Die menschlichen
Voraussetzungen unserer Zeit haben wir kennengelernt. Wir fragen nun:
Welches ist das Bild des Heiligen unserer Tage, welche Ziige zeichnen ihn be-
sonders aus? Dieses Bild wird dann zugleich auch den Weg anzeigen, auf dem
sich die Heilung unseres so schwer getroffenen Menschentums vollzieht.

Man hat wohl nicht mit Unrecht die Kleine heilige Theresia als die Heilige
unserer Zeit bezeichnet, man hat in bezug auf sie von einem neuen Zeitalter des
innerlichen Lebens gesprochen. Tatsdchlich kommt ihre Botschaft des ,kleinen
Weges“, die Botschaft von der ,,geistlichen Kindheit“ der inneren Not des heuti-
gen Menschen, seinem Gefiihl der Ohnmacht gegeniiber der Ubermacht der an
ihn gestellten Anforderungen, der Verwundbarkeit und Zerrissenheit seiner
Seele, geradezu entgegen. Das zu zeigen, soll im folgenden versucht werden.

1. Es mag zuerst eine sehr schmerzliche Einsicht sein, feststellen zu miissen,
daB der Zustand, in den der Mensch geraten ist, gar nicht von heute auf morgen
geéndert werden kann. Am allerwenigsten vermag der einzelne daran etwas zu
machen. Wir alle sind an denselben Felsen geschmiedet, teilen das gleiche Los.
Unsere seelischen Méglichkeiten sind geringer als die anderer Generationen,
unsere Leistungen werden stindig hinter unserem Wellen zuriickbleiben, wer-
den sogar oft genug etwas von der Krisenhaftigkeit unserer Zeit offenbaren.
Das alles gilt flir das religiose Leben genau so wie fiir das profane. Man kann
sich in einer Art von Verzweiflung dagegen auflehnen, man kann sich daran
zerreiben, man kann sich resigniert damit abfinden, man kann darin aber
auch eine von Gott gestellte Aufgabe sehen. Und wenn man davon iiberzeugt
ist, daB es nur auf eines im Leben ankommt, ndmlich Gottes Willen zu erfiillen,
dann geht es einem wie dem Kinde, das seine kleine Welt als d i e Wirklichkeit
ansieht, auBierhalb der es nichts gibt, was von Wert wire. Dann erachtet man
die inneren und duBeren Belastungen des Lebens als etwas Selbstverstind-
liches, das es zu tragen, aufzuarbeiten und Gott darzubringen gilt. Gott will
nicht unsere grofien Leistungen, und darum diirfen auch wir sie nicht gegen
seinen Willen wollen. Wir wiirden sonst der Wirklichkeit entflichen, die einzig
im Willen Gottes gegeben ist. ‘

Diese kindliche Selbstverstindlichkeit, mit dem Gegebenen fertig zu werden,
die unsere Art der Demut ist — Gott weifl ja tausendmal besser als wir, was
uns not tut —, 16st die Seele aus ihrer Verkrampfung, in der sie durch ihre tiber-
steigerten und selbstsiichtigen Anspriiche und Erwartungen gekommen ist. Sie
sieht nicht scheel auf andere, die es scheinbar besser haben, mehr leisten, son-
dern freut sich, Gott im Alltag, in jedem schlichten Werk dienen zu kénnen.
Theresia von Lisieux hat das in ihrer kindlichen Sprache so ausgedriickt: ,,Der
Herr hat es fiir gut befunden, groBie Heilige, die mit Rosen und Lilien ver-
glichen werden konnen, zu schaffen. Er hat aber auch kleine gebildet, die damit



Die Krise des heutigen Menschen und ihre Uberwindung im Glauben 175

zufrieden sein sollen, MaBliebchen oder Veilchen zu sein, dazu bestimmt, sein
gottliches Auge zu erfreuen, wenn es zur Erde herabschaut. Je freudiger die
Blumen seinen Willen tun, desto vollkommener sind sie.“ Und in einem Brief
an ihre Schwester Céline schreibt sie: ,,(Christus) braucht von uns keine aufler-
gewohnlichen Werke und schénen Gedanken. Wenn Er erhabene Einfille
wiinscht, so hat Er ja die Engel, deren Einsicht die der grofiten Geister dieser
Welt unendlich iibertrifft. Er sucht also hier auf Erden nicht Geist und Be-
gabung . .. Er liebt die Einfalt.“ ’ '

Je mehr der Mensch diese Einfalt erlangt, je selbstversténdlicher er sich also
mit den Kriften bescheidet, die Gott ihm verliehen hat, je froher er sich einfligt
in seine Welt, jene alltéigliche, illusionslose und unerfiillte, um so weiter wer-
den auf einmal alle Riume seiner Seele, um so ungestiimer springen die Quellen
der Ewigkeit in ihm auf. Sein Auge wird ungetriibter und hellsichtiger fur die
Gestalt Gottes in den kleinsten Dingen des Alltags, seine Spannkraft gréfer,
die Schwingungen seines Gemiites tiefer, kraftvoller, ausladender und durch-
haltender. Mit einem Wort: Mit der vorbehaltlosen Ubergabe an den Willen
Gottes wichst der Mensch iiber sich hinaus. Die Horizonte seines Erkennens
werden immer mehr vom Glauben bestimmt und nehmen die Weite ihrer Ge-
heimnisse an, sein Wollen ist von der Liebe Gottes getragen und seine Empfin-
dungen schwingen zwischen dem Jubel des Gottessohnes und seiner Trauer.
Mit Recht hat darum Pius XII. der Heiligen von Lisieux einmal zugerufen:
»Du bist groB, kleine Heilige!“ Géttliche und menschliche GroBe verbar-
gen sich unter dem Schleier ihrer Schwiéche.

Wunderbar hat diese Paradoxie Kierkegaard in seinen ,,Christlichen Reden®
einmal beschrieben, wo er den Sorgen der Heiden die Sorglosigkeit des Chri-
sten gegeniiberstellt. Dort sagt er von der Sorge der Niedrigkeit mit dem Hin-
weis auf das Wort des Herrn von den Végeln des Himmels: ,,Diese Sorge hat
der Vogel nicht . . . Um das zu erkennen, brauchst du nicht den stolzen Flug des
koniglichen Adlers zu sehen: der kleine Fink, der sich auf einem Zweige wiegt
und mit Singen sich selbst unterhilt, zeigt er wohl auch nur die geringste Spur
von der Sorge der Niedrigkeit? ... Und wenn die Vogel tausendstimmig im
Chor singen, schligt einer den Ton an, die andern stimmen dann mit ein; aber
jener ist nicht vornehmer als diese, diese sind nicht geringer als jener, und in
ihrem Jubel tauschen sie auch die Rolle“. Und nun die Steigerung im Christen:
,Der geringe Vogel ist ohne die Sorge der Geringheit; der geringe Christ ist
im BewuBtsein seiner Geringheit ohne Sorge um die. Geringheit, und ist so
hocerhaben iiber alle irdische Hohe; der geringe Heide sinkt in seiner Sorge
weit unter sich selbst hinunter, und wire er schon der geringste. Der Vogel
sieht nicht darauf, was er ist; der geringe Christ sieht darauf, was er ist als
Christ; der geringe Heide stiert bis zur Verzweiflung darauf, daB er gering ist“.
Kann man kiirzer und wahrer den Unterschied zwischen der heiteren Gelassen-
heit eines Christen — der es wirklich ist — und der verkrampften Haltung eines
Heiden, der sein Leben zum Scheitern verurteilt sieht, kennzeichnen? Beide
stehen in der gleichen Situation; dem einen gereicht sie zum Aufstieg und zur
Vollendung, dem anderen zum Bankrott und zur Verzweiflung. Oder wie-
Kierkegaard an der eben genannten Stelle fortfihrt: ,Wie der freie Vogel,



/
176 B v Friedrich Wulf S. J.

wenn er sich hoch aufschwingt in der Freude iiber das Da-sein, hebt sich der
geringe Christ hoch empor und noch héher; wie der gefangene Vogel, wenn er
angstvoll im Netze sich zu Tode zappelt, nur noch jammerlicher zappelt der
geringe Heide sich selbst zu Tode in der Gefangenschaft seiner Nichtigkeit®.

2. Die eigentliche Krankheit des heutigen Menschen ist sein mangelndes
Selbstgefiihl und die damit verbundene innere Unsicherheit. Sie ist die Folge
der Schwiichung seiner naturalen Krifte sowie des Sinnverlustes, den die mo-
derne Welt- und Lebensauffassung mit sich gebracht hat. Der Christ weil zwar
um den Sinnzusammenhang der Welt, im groBen wie im kleinen, wei3 ins-
besondere um den Zusammenhang von Siinde und Erlésung, um den Sinn des
Leidens, aber er hat diesen Sinn oft'gemig nicht mehr prasent, er kann ihn im
Alltag nicht mehr realisieren, weil die Tatsachen des konkreten Lebens zu sehr
dagegen zu stehen scheinen. Das kindliche Sich-Einfiigen in die ihm von Gott
gestellte Aufgabe, das Sich-Bescheiden mit dem fiir ihn Erreichbaren wird ihm
darum nicht gelingen, wenn nicht ein ganz personliches Verhiltnis zu Gott hin-
zukommt, ein Verhiltnis, das am besten als Hingabe und Vertrauen
bezeichnet wird.

Wenn eines dem heutigen Menschen not tut, dann dies, da8 er von sich selbst
loskommt, da8 er sich von sich selbst distanzieren kann. Gerade darin zeigt sich
ja sein krankhafter Zustand, daB er dauernd um sich kreist, sich analysiert,
hinter sich zu kommen sucht und sich beobachtet, bis er schlieBlich aus diesem
Labyrinth nicht mehr herausfindet,und die innere, feste Mitte verloren hat.
Vielleicht fingt ein verstehender Mensch ihn auf und schenkt ihm das Ver-
trauen zu sich selbst wieder. Oftmals wird auch das nur ein erster Schritt
bedeuten. Eine letzte Heilung ist nur in Gott gegeben. Wenn der Mensch sich in

. Ihn hinein fallen 148t, f41lt er auf unerschiitterlichen, nicht mehr wankenden,
bergenden Grund. Dieses Erlebnis ihm zu vermitteln, muB eine der Aufgaben
heutiger christlicher Verkiindigung sein. i

Aber anfangen mufl der Mensch selbst, iiben muB8 er, jeden Tag und immer von
neuem. Vielleicht muBl er zunéchst {iberhaupt das Hinschauen-kénnen wieder
lernen, das Hinschauen-kénnen mit wachen Augen, mit liebendem, bereitem
Herzen, mit wahrer Andacht, bis ein Gegenstand ihm ein-gegangen ist, bis er
-mit ihm verschmolzen ist und seine Eigenschaften angenommen hat: seine Hel-
ligkeit und seine Leuchtkraft, seine Reinheit und seine Lauterkeit, seine Festig-
keit und seine Stirke. Dasselbe mufl auch im religitsen Leben geiibt werden.
Ich kann z. B. in eine Kirche hineingehen und still auf den Altar schauen, ohne
etwas Besonderes zu beten, gleichsam absichtslos, nur eingedenk des im Taber-
nakel gegenwirtigen Herrn und wissend, daf8 er mich sieht, mich in meiner
Not, die zu nennen und aufzuzihlen ich doch kein Ende finden wiirde und die,
zu bewuBlt gemacht, mich wieder wund riebe. Ich muB3 das einmal und wieder
iiben, solange, bis der Herr selbst auf mich zukommt und zumir spricht, wieer zu
den beiden Jiingern gesprochen hat, die am Tage seiner Auferstehung von der
Trostlosigkeit iibermannt worden waren und deren Herz er wieder zum Glithen
brachte. Das wird aber nur dann geschehen, wenn ich mit groBer Erwartung
zu Thm komme, bittend, dal Er mich anschaue, sich mir zuneige; mich an-



Die Krise des heutigen Menschen und ihre UBerwind‘ung im Glauben 177

nehme. Haben die Blinden am Wege etwas anderes getan, wenn sie in einem
fort riefen: Jesus, Sohn Gottes, erbarme dich unser!? Und hat Zachius es nicht
erlebt, daB der Herr ihn anrief, obwohl er ihn doch nur schauen wollte und gar
keine andere Absicht hatte?

So kann man nun auch das Evangelium zur Hand nehmen und die ver-
schiedensten Bilder und Szenen des Herrenlebens anschauen, nur liebend an-
schauen, so als wire man zugegen, als geschihe alles erst jetzt und fiir mich, —
bis sie lebendig werden und zu sprechen beginnen. Oder man kann sich der
Gegenwart des dreipersonlichen Gottes auf dem Grunde der Seele er-innern,
sich diesem Geheimnis hingeben, ohne etwas anderes zu denken als; Er ist da,
der Vatér, der Sohn und der HI Geist, der siife Gast der Seelen. Er ist da, fiir
mich und meinetwegen. Immer werde ich in solchem Uben feststellen, wie ich
auf einmal nicht mehr bei mir selbst bin, in diesem unruhigen, gehetzten Her-
zen, sondern bei einem anderen, der mich aufgenommen hat in seine Ruhe, in
seinen Frieden. Und ich beginne eine Kraft zu spiiren, die mich trigt, die mich
hinaushebt in die klare Luft der Unendlichkeit, die mich herabschauen 148t auf
das wogende Meer der kleinen Dinge dieser Erde.

Oft mag es auch sein, daB man nicht mit innerer Ruhe, in Sammlung und vor-
sétzlich in eine solche Ubung eintreten kann, daB man hier und jetzt gezwungen
ist, sich gegen eine Versuchung, eine Traurigkeit, eine Mutlosigkeit, eine innere
Anfilligkeit, ein Schwanken immun zu machen, — sein Selbst, seine geistige,
personale Mitte, seine Verfligungsgewalt, seine Durchhaltekraft gegen -eine
Ubermacht, die von auBlen oder innen herandringt, zu verteidigen. Dann gilt
es vielleicht mitten im Trubel des tiglichen Lebens, in der Arbeit, in einem
Gesprich, unterwegs, — ohne Zaudern, ohne zuriickzuschauen, chne Resigna-
tion von sich selbst abzuspringen, sich auf Gott hin fallen zu lassen, sich auf
den Felsengrund seiner allméchtigen Gegenwart zu retten. Das bedeutet zu-
gleich ein Verlassen der bekannten Riume, ein Loslassen liebgewordener
Dinge, ein Preisgeben seiner selbst, — das bedeutet eine Inkaufnahme von
Dunkel und Schmerz im Vertrauen auf ein Wort des zunéchst noch Unbekann-
ten, GroBeren, auf das Wort dessert, den und dem wir glauben, der aber sein
Angesicht vor uns verhiilit. Vielleicht heiit es lange in solchem Dunkel auszu-
halten. Aber eslohnt sich! Denn wunderbar ist die Erfahrung des Ankommens,
des Umfangen- und Geborgenseins, durch alle Wiiste hindurch, iiber alle
Wasser hinweg. Und wunderbarer noch die daraus entspringende Erfahrung
des Konnens, der Meisterung, der Unanfechtbarkeit, des Durchstehens in der
Kraft des Anderen. ,, Deshalb habe ich Wohlgefallen an meinen Schwachheiten,
MiBhandlungen, Néten, Verfolgungen und Bedringnissen um Christi willen.
Denn wenn ich schwach bin, bin ich stark® (2 Kor 12, 18).

Je hiufiger und innerlicher ich mich in dieser vertrauenden Hingabe an Gott
iibe, um so gewaltiger wird auf die Dauer die Umwandlung meiner Seele sein.
Was vorher am Rand meines Bewulitseins stand: Gott, zu dem ich mir immer
den Weg erst durch viel Dickicht erkémpfen muBte, er steht jetzt da als die
erlebte Mitte meiner Seele, als das einzig Feste, Bleibende, Unangreifbare, als
die ewige, unerschiitterliche Ruhe, als heiliger Friede. Und was vorher das Be-
wubBtsein ausfiillte; der tigliche Kampf mit den kleinlichsten und duBerlichsten

12



178 Hubert Thurn S. J.

Dingen, es rickt jetzt an den Rand meines BewuBtseins, es wird unwichtig.
Wire damit nicht jene Tugend erreicht, die man in der Frommigkeit die Ge-
lassenheit nennt, jene heilige Ruhe allem irdischen Geschehen gegeniiber?

Wir wollen uns hier noch einmal jener Heiligen erinnern, die wir als Vorbild
fiir unsere Zeit hinstellten. Sie lebt ganz und gar vom Vertrauen und von der
Hingabe. ,,Seitdem es mir gegeben ist, die Liebe des Herzens Jesu zu erkennen,
hat Er, ich kann es sagen, alle Furcht aus meinem Herzen verbannt. Die Erinne-
rung an meine Fehler verdemiitigt mich und bestimmt mich, mich niemals auf
meine Kraft zu stiitzen, die nur Schwiche ist.“ , Er machte mich stark, mutig
und riistete mich mit Seinen Waffen aus.“ Obwohl sie auf der einen Seité ge-
steht: ,Am Abend dieses Lebens werde ich mit leeren Hénden vor Dir erschei-
nen“, kann sié doch wieder bitten: ,Mein Gott, ich wihle alles! ... Ich will nicht
nur halb heilig sein; ich habe keine Furcht davor, fiir Dich zu leiden; ich fiirchte
nur eines, nimlich meinen Willen zu behalten. Nimm ihn! Denn ich wihle alles!*
Sie, die behauptet, sie kénne nichts und bringe nichts fertig, ist zugleich der
Uberzeugung, eine Sendung zu haben, eine Sendung fiir die ganze Kirche, fiir
die ganze Welt, und nichts vermag sie von dieser Uberzeugung abzubringen.
MuB man hier nicht wiederum ausrufen: ,Du bist groB, kleine Heilige!*
GroB im gottlichen und im menschlichen Sinne!

Wir gingen in unseren Uberlegungen davon aus, daB der Mensch in der Krise
seiner selbst, seines Menschseins, nur im Glauben, nur in Gott seine Heilung
finden konne. Je weniger er diese Heilung vorsétzlich anstrebt, um so sicherer
erreicht er sie. Je mehr er sich preisgibt, in den Tod hinein, um so gewandelter
wird er aus diesem Tode wiedererstehen, als ein Neuer, ein Gréflerer, ein Star-
kerer. Nur wer diese Padagogik Gottes versteht und sich von ihr leiten 1483t,
wird auch aus den Einsichten der modernen Seelenheilkunde einen Nutzen
ziehen. Fiir sich allein bleiben diese ein Torso und verfithren den Menschen
dazu, sich in ein Scheindasein zu fliichten, aus dem er eines Tages um so grau-
samer erwacht. Eine Humanitit ohne die Einbeziehung der objektiven Glau-
benswahrheiten, ohne Griindung in einem persdnlichen, auBerweltlichen, uns
aber in der Erlgsungsgnade geschenkten Gott bliebe ewig ein Zerrbild wahrer
Menschlichkeit, vor allem in einer Kultur, die einstmals vom Christentum ent-
scheidend mitgeprigt wurde.





