
Neurose und Frömmigkeit 
Von Hubert T h u r n S. J., München 

II. Religiöse Auswertung 

Ehe wir die zu Beginn des vorangehenden Beitrages aufgeworfenen Fragen 
behandeln, soll eine grundsätzliche Erwägung zur Sprache gebracht werden. 

Die katholische Glaubenslehre machte von jeher mit allem Nachdruck gel- 
tend, daß durch die Erbsünde keineswegs eine Zerstörung, sondern lediglich 
eine Verwundung der menschlichen Natur eingetreten sei. Diese Verwundung 
besteht vor allem im Verlust des inneren Gleichgewichtes, in der Verdunk- 
lung des Verstandes und der Schwächung der Willenskraft. Die •concupis- 
centia", die •Neigung zum Bösen von Jugend auf" stört die Kpntinuität der 
inneren Ausrichtung, erschwert den Entscheid zum Guten, wird zum Anlaß des 
sittlichen Versagens. Wenn so nur von einer Schwächung des Menschen ge- 
sprochen wird, nicht aber von einer irgendwie gearteten Zerstörung oder Ver- 
nichtung, so bedeutet dies, daß der Mensch zu seinem •Heil" mitwirken kann 
und soll. Die Erreichung des übernatürlichen Zieles wird von der Tätigkeit, 
von dem Ernst und der inneren Bereitschaft des persönlichen Einsatzes ab- 
hängig gemacht. 

Aus dieser geoffenbarten Wahrheit folgt, daß der Mensch alle natürlichen 
Mittel ergreifen darf und soll, die ihm behilflich sein können, sein Ziel leichter 
und sicherer zu erreichen. Deshalb ist auch alle Art wissenschaftlicher Er- 
kenntnis der Seele wertvoll, wenn sie Aussicht bietet, seine Bemühungen zu 
unterstützen. 

Diese Überlegungen führen unmittelbar in die Fragestellung: Neurose und 
Frömmigkeit. Die Hemmungen der Freiheit, die mit den besonderen Voraus- 
setzungen einer Neurose und mit dieser selbst gegeben sind, soll der Mensch 
zu überwinden trachten. Wie dies zu geschehen habe, wird nach dem oben Ge- 
sagten zunächst einmal die Seelenkunde aufweisen müssen. 

Überschauen wir kurz die im ersten Beitrag aufgezeigten Typen der Neu- 
rose. Als erste nannten wir die Fremdneurose. Wir sahen sie in Voraus- 
setzungen begründet, die nicht an eine vorbestimmte Anlage gebunden waren, 
sondern in - für den Einzelnen - untragbaren Lebensbedingungen ihre Ursache 
hatten. Charakterologisch gesprochen bedeutet dies, daß jeder Mensch unter 
den Einfluß neurotischer Hemmungen geraten kann • wenn er den von außen 
an ihn herangetragenen Lebensschwierigkeiten nicht mehr gewachsen ist. 

Das bedeutet aber, daß die Fremdneurose auch innerhalb der Frömmigkeit, 
d. h. innerhalb des religiösen Lebens möglich ist. Zunächst einmal deshalb, 
weil der Mensch eine Ganzheit ist. Erlebnisse und seelische Zustände haben auf 
Grund der Integration die Neigung, in alle Bereiche des Seelischen hinein- 
zuwirken. Lebenshemmungen bleiben im allgemeinen nicht isoliert, sondern 
bemächtigen sich gern des ganzen Menschen. Daher können Lebenshemmun- 
gen neurotischer Art innerhalb des profanen Bereiches auch für das religiöse 
Leben Beeinträchtigungen im Sinne der Neurose werden. 

Andererseits bietet das religiöse Leben selbst Möglichkeiten zu einer Fremd- 

12» 



180 Hubert Thurn S. J. 

neurose. Forderungen religiös-sittlicher Art können dem Menschen unange- 
paßt sein. Wir denken hier nicht an allgemein verpflichtende Gebete, sondern 
an bestimmte, persönlich übernommene Ziele und Vorsätze. Harmonieren sie 
nicht mit den Voraussetzungen, den Vermögen seiner Eigenart, so können 
auch sie zu neurotischen, zerspaltenden Konflikten Anlaß geben. 

Der religiöse Mensch übernimmt beispielsweise religiöse Pflichten, denen er 
nicht gewachsen ist. Er will in diesem Falle mehr, als er erreichen kann. Er 
überfordert sich. Solche Überforderungen haben ihren Grund in überhöhten 
Leitbildern, Vorbildern, Zielen. Diese mögen von innen her, z. B. von einem 
ungeläuterten, unklugen ethischen Ehrgeiz • der wieder in der Umwelt seine 
Wurzeln haben wird • oder von außen her, z. B. durch unverständige An- 
leitungen bestimmt werden. 

Innerhalb religiöser Gemeinschaften, aber auch außerhalb dieser, können alle 
im vorangehenden Beitrag aufgeführten Hemmungen neuratisierender Art: 
das Verhältnis zum Vorgesetzten, zum Seelenführer, zum Beichtvater, beruf- 
liche Obliegenheiten und Überlastungen, mittelbar auch für die Frömmigkeit 
von Bedeutung werden. Mangelndes Verstehen der Eigenart, rigorose Forde- 
rungen; berufliche Schwierigkeiten und Mißerfolge drücken das Gesamtbe- 
finden des Betroffenen. Die Seelenlage wird sich im religiösen Leben oft als 
Überdruß und Unvermögen, als Niedergeschlagenheit und Mutlosigkeit 
auswirken. Wie viele Menschen stehen heute unter der Einwirkung 
außergewöhnlicher Lebensschwierigkeiten und sehen keine Möglichkeit, 
mit ihnen fertig zu werden. Diese Beeinträchtigungen wirken sich naturgemäß 
auch auf die Beziehungen zu Gott aus, schaffen religiöse Konflikte von oft gro- 
ßer Heftigkeit und tiefgreifender Störung. Der Mensch, der eine ihm gemäße 
Lebensform, der die Voraussetzungen einer menschenwürdigen Existenz nicht 
finden kann, verzagt. Aber dieses Verzagen stört seine religiöse Haltung, seine 
Gefühlswelt und kann eine vertrauende Hingabe leicht unmöglich werden las- 
sen. Neurotisch wirkt ein solcher Zustand infolge des scheinbaren Wider- 
spruches zwischen dem vielleicht lang Geübten und Geglaubten • der Liebe 
Gottes • und dem Tatsächlichen • der ungewöhnlichen Härte und Ausweg- 
losigkeit des praktischen Lebens. 

Auch die Angst, die wir an dritter Stelle als Voraussetzung einer Fremd- 
neurose nannten, kann innerhalb des religiösen Lebens zur Neurose Anlaß 
geben. Völlig normale Menschen, die in religiöser Angst, in Sündennot und 
quälenden Gedanken der Schuld aufwuchsen, verlieren leicht das Selbstver- 
trauen, büßen den Lebensmut und den inneren Halt ein. Während sie einer- 
seits nicht loskommen von den ängstigenden religiösen Vorstellungen, ver- 
mögen sie keineswegs ein Leben zu führen, das die Angst überwinden könnte. 
Angst zerstört das Vertrauen und läßt alle Bemühungen leicht als wertlos er- 
scheinen. Zudem müßte ein Leben religiöser Angsc • wenn die Angst be- 
seitigt werden sollte • ein restlos gutes, fehlerfreies sein. Dazu reicht aber 
keine menschliche Kraft aus. Es wurde schon im ersten Beitrag darauf hinge- 
wiesen, daß Angst die Versuchungen überwertig werden läßt, so daß schon 
allein aus diesem Grund das Versagen im religiös-sittlichen Leben ungewöhn- 
lich groß sein kann. 



Neurose und Frömmigkeit 181 

Was sagt nun die Psychagogik zur Fremdneurose innerhalb des religiösen 
Lebens? Sie wird alles das als Mittel empfehlen, als Ausweg anraten, was 
sich im profanen Bereich erfahrungsgemäß bewährt hat. 

Der Mensch, der sich sittlich und religiös überfordert oder überfordert wurde, 
müßte angeleitet werden, das Maß seines Könnens ausfindig zu machen. Ein 
vordringliches Anliegen religiöser Führung sollte darum das Aufspüren des 
persönlichen religiös-sittlichen •Lebensgesetzes" sein. Es bedeutet keineswegs 
eine Propagierung der religiösen Mittelmäßigkeit, wenn man die Forderung 
aufstellt, die jeweilige Form der Leistungsfähigkeit eines Menschen ausfin- 
dig zu machen. Der religiöse Mensch muß die Methoden der Lebensführung 
zu erkennen suchen, die ihm gemäß sind. Er sollte durch Führung und Selbst- 
beobachtung immer wieder darauf hingewiesen werden, seine Grenzen und 
Schwächen zu erkennen. Ebenso müßte er von aller Voreiligkeit bei Entschlüs- 
sen und Vorsätzen abgehalten werden. Große Seelenführer, wie Ignatius von 
Loyola, haben die sich ihnen Anvertrauenden immer wieder gewarnt und, wo 
möglich, gehindert, Entscheidungen zu fällen, die Überforderungen, unkluge 
Vergewaltigungen und Maßlosigkeiten bedeutet hätten. Es ist eine merk- 
würdige, in Ordensgemeinschaften immer wieder feststellbare Tatsache: die 
Heißsporne und Übereifrigen halten nicht durch. Sie geraten infolge unan- 
gebrachter Strenge und Maßlosigkeit in Konflikte, die sie nicht mehr lösen 
können. Der Überspanntheit folgt dann meist eine ebenso verfehlte Ent- 
hemmung, die die vorhergehende neurotische Unmäßigkeit und Verkrampft- 
heit deutlich widerspiegelt. 

Manches schwere und unverständliche Vorurteil-, heftige Abneigung und 
innere Zerwürfnisse religiöser Art haben oft ihren Grund in neurotischen Kon- 
flikten und Erlebnissen übersteigerter, unzweckmäßiger Anforderungen. 

Wenn wir sagen, Überspanntheit führe innerhalb des religiösen Lebens 
leicht zur Neurose, dann ist sicher ebenso gefährlich ein bewußt oder unbe- 
wußt unreligiöses Leben. Der Mensch ist aus seinem Wesen heraus •homo 
religiosus", gebunden an Gott. Er kommt von Gott her und geht wieder zu 
ihm hin. Sein Leben fällt ihm unablässig von Gott zu. Gefühle quälenden Un- 
genügens, der Leere und Sinnlosigkeit, des Überdrusses und der Langeweile, 
• aber auch der aufrührerischen Unbotmäßigkeit, des Widerspruches, schließ- 
lich der Einsamkeit und Verlassenheit sind oft im Mangel an religiöser Bin- 
dung begründet. Auf diese Zusammenhänge wies C. G. Jung mit Recht hin. 

Auch die Neigung zu aller Art Okkultismus, zur Astrologie und Parapsycho- 
logie ist meist eher in mangelnder religiöser Bindung, in religiöser Leere als in 
wissenschaftlichen Interessen begründet. Der Mensch • von inneren und 
äußeren Gefahren bedroht • sehnt sich nach Geborgenheit, nach einem festen 
Grund, auf dem er stehen kann, nach einer Aufgabe, die Zeit und Mißgeschick 
überdauert, die sinnvoll bleibt, trotz unabwendbarer, schicksalhafter Einbrüche 
in das persönliche Leben.   *. 

C. G. Jung stieß bei seinen Kranken anläßlich der Traumanalyse des öfteren 
auf •Bilder", Manifestationen, die dem Kranken unter seiner Anleitung zum 
Anlaß wurden, sich mit der Religiosität allen Ernstes auseinanderzusetzen. 
Verschüttete religiöse Kindheitserinnerungen wurden geweckt und Anknüp- 



182 Hubert Thurn S. J. 

fungspunkte gefunden, von denen aus religiöse Fragen als Kernpunkt des 
neurotischen Versagens klar in den Blickpunkt gerückt werden konnten. 

Schade nur, daß die wertvollen Erkenntnisse Jungs • man muß hinzufügen: 
nicht ganz ohne Schuld des Autors • so oft zum Anlaß einer Art Pseudoreli- 
giosität werden. •Tiefenpsychologische" Sitzungen befassen sich in ihren Ge- 
sprächen meist mit Fragen des •Unbewußten" und steuern am Kern aller Fra- 
gen, am Gott der Offenbarung vorbei. Es ist wahr, daß dem Menschen von heute 
der Zugang zur Offenbarungsreligion • nicht immer ohne seine Schuld • 
oft versperrt ist. So bildet er sich denn durch Traumanalysen und Beschäf- 
tigung mit religionshistorischen Forderungen ein Bild Gottes nach seinem Ge- 
schmack und übersieht, daß ein solcher Gott, das Werk seiner Hände, kein •Fel- 
sengrund" ist. Eine Frömmigkeit, die nicht an der Offenbarung orientiert ist, 
verliert die Kraft der Unbedingtheit, damit aber auch wahrer Festigung. Sie 
beruhigt wie ein Narkotikum. Sie führt vielleicht zu einem eigenen Lebensge- 
setz, aber dieses Gesetz ist nicht das Gesetz des Offenbarungsgottes. 

C. G. Jung scheint zu übersehen, daß es eine •objektive" Religion gibt. Diese 
kann nie und nimmer aus dem Herzen des Menschen, aus seiner •Seele" heraus- 
destilliert werden. Die religiöse Unterweisung, die von der Offenbarung be- 
stimmt wird, läßt sich durch keine noch so geschickte psychologische Analyse 
ersetzen. Gott hat nur einmal gesprochen •durch die Propheten und zuletzt 
durch seinen Sohn". Dieses Wort muß verkündet werden. Darin sehen 
wir die Grenze aller Psychotherapie, die nicht an Gottes Wort orientiert ist, 
daß sie nicht Christus kündet, und •zwar den Gekreuzigten". Sie mag den 
Menschen aus der Neurose herausführen, aber auch hier heißt es, wenn nicht 
alles trügt: •Cor nostrum inquietum, donec requiescat in Te". Und noch deut- 
licher: •Was nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt (auch 
die innere Freiheit), aber Schaden leidet an seiner Seele..." 

Neurosenbildung auf Grund des Verhältnisses zum Vorgesetzten, starrer 
Milieugesetze usf. kann auch, wie schon oben gesagt wurde, innerhalb des reli- 
giösen Lebens von Bedeutung sein. Wir möchten für die Pädagogik solqher Neu- 
rosen auf die Ausführungen des ersten Beitrages verweisen. Alles dort Ge- 
sagte gilt auch hier. Man muß sich davor hüten, in einer Art Supernaturalis- 
mus Mittel natürlicher Art, die lindern und heilen können, gering zu schätzen. 
Es wäre ein bedauerlicher Kurzschluß zu glauben, alle Lebensschwierig- 
keiten könnten nur mittels religiöser Motive vermindert oder aufgehoben wer- 
den. Religiöse Motive können sehr wohl unvermeidliche und unaufhebbare 
Beeinträchtigungen tragen lehren. Das bedeutet aber nicht, daß man nicht 
Mittel und Wege suchen sollte, dasVermeidliche auf natürlichem Weg zu besei- 
tigen. Das Bemühen, religiöse Schwierigkeiten mit natürlichen Mitteln zu ver- 
ringern oder zu beheben, führt oft leichter und schneller zum Ziel als einseitige 
Blickrichtung wahrhaben möchte. 

Zur Pädagogik religiöser Angst wäre vieles zu sagen. Es wurde schon 
oft darauf hingewiesen, daß Angst von Furcht zu scheiden ist. Angst ist eine • 
auch oft leiblich bedingte • Neigung zu Unruhe und Verstörtheit, ein Zustands- 
gefühl; Furcht ist ein gerichtetes, also ein Gegenstandsgefühl. Wenn die hl. 
Schrift sagt, daß die Furcht Gottes der Anfang der Weisheit sei, so bedeutet das 



Neurose und Frömmigkeit 183 

keineswegs, daß die Angst Grundlage des geistlichen Lebens ist. Zustände der 
Unsicherheit und Verzagtheit, des mangelnden Vertrauens und der Gestörtheit 
• der Angst • können das religiöse Leben nicht tragen, können es nicht vor- 
teilhaft beeinflussen. Furcht meint Wissen von der Macht und Kraft des all- 
gegenwärtigen Gottes, von seiner Gerechtigkeit, die die Guten belohnt und die 
Bösen bestraft. Angst sagt Hemmung auf Grund innerer Gestörtheit und über- 
mäßiger Störbarkeit. 

Wichtig für die Pädagogik der Angst ist der Hinweis, daß es Haltungen, •Ge- 
sinnungen" gibt. Diese sind entscheidend für den Wert eines Menschen, für sein 
Stehen vor Gott. Es mag auch bei edler Gesinnung Versagen, Schwäche geben. 
Aber ein Versagen trotz rechter Gesinnung liegt meist am Rande der Person, 
nicht in deren Mitte. Eine Gesinnung muß ja keineswegs von jedweder Hand- 
lung angegriffen oder geändert werden. Ein Mensch, der von echter, auf- 
richtiger religiöser Gesinnung bestimmt wird, kann versagen, aber dieses Ver- 
sagen wird nicht leicht die Beziehungen zu Gott trüben können • wie die 
Angst dies immer wieder nahelegt. Der Gesinnung ist Kontinuität eigen • 
trotz gelegentlicher Einbrüche in das Gefüge religiöser Grundsätze, trotz der 
gelegentlichen Verwirklichung widerstreitender Impulse. Wenn man mit Recht 
betont, daß Gott auf das •Herz" des Menschen schaue, so meint man doch, 
daß dem Allwissenden die Gesinnung des Menschen gegenwärtig sei. Die 
gute Gesinnung ist es, die dem Menschen den Wert verleiht und der Barm- 
herzigkeit Gottes ein Grund des Erbarmens, der Gnade, sein wird. 

Für die Führung ängstlicher Menschen ist das Bemühen zu beruhigen, 
wann und wo dies möglich ist, von großer Bedeutung. Ängstliche Menschen 
bedürfen immer wieder des beruhigenden Zuspruches, sie müssen in diesem 
Sinn •getragen" werden. Man darf sich nicht scheuen, die Verantwortung • 
wenigstens zu Beginn seelsorgerlichen Bemühens • weitgehend selbst zu über- 
nehmen. Allerdings muß der Einfluß dahin gehen, den Ängstlichen frei und 
selbständig zu machen. Das wird um so leichter möglich sein, als Klarheit und 
Sicherheit in der Beurteilung von Gut und Böse, von Freiheit und Unfreiheit 
erreicht werden. 

Als zweite Art der Neurose wurde die Schichtneurose genannt. 
Charakterologisch gesehen ist sie in besonderer Feinfühligkeit begründet. 
Schichtneurotiker sind •Seelenmenschen", Menschen, bei denen Gefühl und 
Phantasie den Integrationskern der Person, die charakteristische Mitte bilden. 

Die Frage, die wir hier zunächst stellen, lautet: Welche Beziehungen beste- 
hen zwischen der besonderen Seelenbegabung und dem religiösen Leben, der 
Frömmigkeit? Die Antwort wird sein: der Gefühls- und Phantasiemensch wird 
vom Religiösen im allgemeinen lebhaft berührt. Die Gemütswerte christlichen 
Glaubens sprechen ihn stark an. Die Grundgefühle christlichen Lebens: Liebe 
und Geborgenheit sind ihm vertraute und notwendige Lebensvollzüge. Aber 
gerade sie werden leicht zum Anlaß innerer Störungen, wenn sich nämlich das 
Leben den religiös-sittlichen Satzungen und Bindungen nicht recht einfügen 
will, und das Leben des Gefühls- und Phantasiemenschen fügt sich geistiger 
Ordung nur sehr schwer ein. 

Verständlicherweise entsteht beim •Seelenmenschen" auf Grund dieser Zu- 



184 Hubert Thurn S. J. 

sammenhänge leicht die Schuldneurose. Die Schuld • auf der einen Seite 
infolge starker Gefühlsansprechbarkeit, Unausgeglichenheit und Lebhaftigkeit 
schwer vermeidbar • quält andererseits besonders nachdrücklich, weil das gute 
Einvernehmen mit Gott, seine Hilfe, sein Schutz so dringend gewünscht wer- 
den. Der •Seelenmensch" trägt deshalb an der Schuld ungewöhnlich schwer. 
Sie wird leicht zum Trauma, zur seelischen Verwundung. Die Perseveration, 
die mit der sensiblen Struktur meist gegeben ist, läßt das Gefühl der Schuld 
nicht zur Ruhe kommen. Je weniger die Schuld vermieden werden kann, um so 
nachdrücklicher machen sich ihre Folgen als schwere Beeinträchtigungsgefühle, 
Gefühle des Selbsthasses und des gestörten Gleichgewichtes, der zerspaltenden, 

' konfliktgeladenen Unruhe und Unsicherheit geltend. 
Noch ein anderer Zusammenhang kann für die Schuldneurose von Bedeutung 

sein. Seelenbegabung geht oft zu Lasten der leiblichen Kräftigkeit und Wider- 
standsfähigkeit. Daher haben •Seelenmenschen" das Gefühl, nicht fertig werden 
zu können, ihre Pflichten nie zur vollen eigenen Zufriedenheit erfüllen zu 
können: die Kräfte reichen nicht aus dazu.. Sie bleiben infolge des leiblichen 
Unvermögens und der seelischen Störbarkeit immer wieder hinter den ge- 
steckten Zielen zurück. Ein Gefühl chronischer Unsauberkeit und Unfähigkeit 
lähmt infolge dieser Zusammenhänge die Schaffenslust und zerstört leicht die 
Lebensfreude, wirkt also neurotisch. 

Wie kann man dem Schuldneurotiker helfen? C. F. Wendt wies in seiner 
Schrift •Psychotherapie im abgekürzten Verfahren"1 mit Recht darauf hin, daß 
keine Weltanschauung so sehr geeignet ist, dem Schuldneurotiker zu helfen, 
wie das Christentum. Aus zweierlei Gründen: einmal ist der Grundakkord 
christlichen Lebens sühnendes Leiden. Trotz guten Willens nicht daö leisten zu 
können, was gefordert ist • wenn es aufrichtig hingenommen, wenn es •ange- 
nommen" wird • kann eine rechte, schwere Buße bedeuten. Und s o wird 
selbst das Versagen zum Wert: wenn es in Demut getragen wird. Andererseits 
verkündet das Christentum die •superabundantia redemptionis", die über- 
schwengliche Genugtuung des Erlösers. Für das Versagen und Unvermögen, für 
die Schuld des Menschen hat Christus der Herr über alles Maß hinaus genug 
getan. • Das sind freilich Trostgründe, die die Schuldneurose entscheidend 
beeinflussen können. 

Neben diesen Einsichten ist jedoch noch eine andere für die Heilung von sehr 
großer Wichtigkeit. Es wird sehr viel darauf ankommen, die Lebensbedingun- 
gen des Schuldneurotikers kennen zu lernen, damit man beurteilen kann, ob 
überhaupt und in welchem Ausmaß schuldhaftes Versagen vorliegt. Von Schuld 
im religiösen Sinn kann nur dort die Rede sein, wo klare Einsicht für das 
Böse eines Tuns vorhanden war und zugleich die Freiheit des Willens das Böse 
verwirklichen ließ. Jeder falsche Schuldbegriff muß gerade für den Schuld- 
neurotiker von nicht leicht abzusehendem Schaden sein. Schuld setzt Freiheit 
voraus. Wo keine Freiheit ist, ist keine Schuld. Schwere Schuld kann nur dann 
vorliegen, wenn die Größe des Gebotenen von innen her, werthaft erfaßt würde, 
wenn echte Wahl im Sinne der Willenspsychologie das Für und Wider erwog, 
wenn der freie Entschluß sich für das Böse entschied. Wo keine Wahl, da keine 

Springer-Verlag, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1948. 



Neurose und Frömmigkeit 185 
» 

Schuld. Im Leben des Schuldneurotikers lassen sich von außen her sehr häufig 
Schuld und Nichtschuld scheiden, lassen sich of Gründe finden, die den freien 
Entscheid behinderten, die die Wahl unmöglich machten. Die Klärung freien 
und unfreien Versagens, das einfühlende Verstehen als deren Voraussetzung, 
sind sehr wohl geeignet, eine konkrete Beratung zu ermöglichen, • zu ent- 
schuldigen, wo entschuldigt werden kann und muß, und aufzumuntern, wo es 
gilt, das Vergangene der Barmherzigkeit Gottes anzuempfehlen. 

Die Psychotherapie sieht als wesentliches Mittel der Heilung die Aussprache 
an. Fraglos entlastet sich der Mensch, wenn er sich ausspricht. Aber die Aus- 
sprache für sich allein ist eine halbe Wahrheit. Sie ist keine Beichte. Beichte 
bedeutet sakramentales Wirken, heißt dem lebendigen Christus • begegnen. 
Beichte im Sinne der katholischen Kirche ist Befreiung von der erkannten und 
bekannten Schuld, bedeutet Aufleben der göttlichen Gnade. Kein Mittel psy- 
chologischer Art kann dem Schuldneurotiker gewähren, was ihm die Beichte, 
die sakramentale Gnade schenkt: die Unschuld des Herzens. Daher ist auch 
kein Mittel so geeignet, die Schuldneurose zu heilen • als die Beichte. Wie 
viele Neurotiker sind durch eine Analyse hindurchgegangen und sind an der 
Vergegenwärtigung ihrer Schuld beinahe zu Grunde gegangen, weil sie ihnen 
nicht genommen wurde. Dann fanden sie den Weg zum Priester. Er gebrauchte 
nicht die Mittel der Traumanalyse und der freien Assoziation. Aber er konnte 
kraft göttlichen Auftrages: •Denen ihr die Sünden nachlaßt, denen sind sie 
nachgelassen..." das Wort sprechen: Ego to absolvo. Und dieses Wort nahm 
ihnen die Schuld und gab ihnen den Frieden, den die Analyse nicht geben 
konnte. 

Die dritte Art der Neurose, die Kernneurose, ist die schwierigste, weil 
sie auf Voraussetzungen aufruht, die im allgemeinen nicht zu beseitigen sind, 
auf der Labilität besonderen Ausmaßes. 

Wir sahen diese Labilität im leiblichen Pol der Vitalität und zwar in der 
Antriebsseite begründet. Geschwächter und erheblich gestörter Antrieb sind 
die Grundlagen der Anfälligkeit, der Unstete, der Instinkt- und Haltlosigkeit. 

Die Frage, die im Zusammenhang des Themas zu stellen ist, wird sein: 
Kann das religiöse Leben, die Frömmigkeit Anlaß werden zur Kernneurose? 
Diese Frage werden wir bejahen müssen. 

Zwei Fehlentwicklungen kernneurotischer Art können innerhalb des religi- 
ösen Lebens von besonderer Bedeutung werden: die Hysterie und die Zwangs- 
neurose. 

Will man einen Einblick in die Entstehung dieser Entwicklungen erhalten, 
ist es notwendig, sich die religiös-sittlichen Forderungen des Christentums 
zu vergegenwärtigen, denn diese sind Grundlage der Frömmigkeit und können 
zugleich Ansatzpunkte der Neurosen werden. 

Aus der Offenbarung erfahren wir • was schon zu Beginn des Beitrages 
hervorgehoben wurde, daß der Mensch durch die Erbsünde verwundet wurde, 
so daß er in seinen Kräften geschwächt ist. Dies gilt, obwohl der getaufte 
Mensch schon zu den Gerechtfertigten gehört. Da andererseits die Forderun- 
gen Gottes auf Erfüllung des Sittengesetzes bestehen bleiben, ja, da die christ- 
liche Frömmigkeit eine Frömmigkeit des Kreuzes ist • den Heiden eine Tor- 



186 Hubert Thuni S. J. 

heit, den Juden ein Ärgernis •, und da Gott auf die Nichterfüllung eine Strafe 
u. U. sogar die ewige Höllenstrafe gesetzt hat, da es endlich ein Geheimnis der 
Auserwählung gibt, ganz gleich, wie man es im einzelnen auslegen mag, ist der 
religiöse Mensch in einen Kampf sondergleichen hineingestellt, in einen Kampf, 
in dem es nicht nur gegen irdische Gewalten zu kämpfen gilt. Das Erreichen 
des ewigen Heiles setzt u. U. ein Widerstehen bis aufs Blut voraus, verlangt 
Verwundungen mancherlei Art, vielleicht sogar den Tod. Die Sünde ist in Got- 
tes Augen etwas so Furchtbares, daß sich der Mensch • nach Christi Wort • 
eher •die Hand, den Fuß abhacken, das Auge ausreißen" muß, als sie gegen 
Gott zu mißbrauchen, daß er •Vater und Mutter verlassen, die Toten die Toten 
begraben" lassen soll • um des Himmelreiches willen. Ja, nach dem Zeugnis 
der Schrift •ist es besser für den Menschen, daß er alles verliere, als daß er 
Schaden litte an seiner Seele". 

Setzen wir nun voraus, daß der labile, der gestörte Mensch mit der ganzen 
Schärfe und Unnachgiebigkeit dieser Forderungen in Berührung kommt, daß 
sie ihn innerlich aufwühlen, daß er ernst mit ihnen machen will • was wird, 
was kann dann geschehen? 

Er wird sich zunächst bemühen, sie zu erfüllen, sie ganz und wörtlich zu er- 
füllen. Aber schon bald versagt er, nicht nur dann und wann, vielleicht oft und 
immer wieder. Er gerät in den Zwiespalt, in Konflikte, ,die um so nachdrücklicher 
sein werden, als Einsicht und Unvermögen einander begegnen. Der zerrei- 
bende Zwiespalt zwischen Wollen und Können tut sich auf. Es beginnt der ver- 
derbliche •circulus": die Labilität führt zum Versagen und das Versagen ver- 
stärkt die Labilität. Jedes bedeutet Belastung des Selbstgefühls, eine Ver- 
minderung des Selbstgefühls wirkt aber auf die Willenskraft nachteilig zurück, 
eine Zerstörung des Selbstvertrauens muß die Willenskraft völlig lähmen. 

Diese Zusammenhänge werden die Grunderfahrung des Labilen bestimmen. 
Man wird schon von einem solchen Zustand als einem neurotischen sprechen 
können. Die Niedergeschlagenheit, die sich an das Versagen anzuschließen 
pflegt, wirkt ebenso neurotisierend wie der Konflikt selbst. 

Aber die eigentliche Neurose wird mit den Versuchen der Selbsthilfe akut. 
Der von Konflikten beschwerte Mensch gerät in Alarmzustand. Die Gefähr- 
dung der Ganzheit, die mit den obengenannten Voraussetzungen gegeben ist, 
versetzt den Labilen in Dauererregung. Je nach der Veranlagung wird er zu 
dieser oder jener Art von Kompensationsleistungen seine Zuflucht nehmen: 
zur Hysterie oder zur Zwangsneurose. 

Bei der Hysterie wird mittels Selbsttäuschungen eine Verlagerung 
des inneren Schwerpunktes angestrebt. Der Blick wird von den demütigenden 
Erlebnissen des Versagens abgelehnt und nach außen gewandt. Es wird eine 
Fassade • vielleicht mittels äußerer Leistungen • aufgerichtet, die das innere 
Elend, die Unzulänglichkeit verdecken soll. Das Selbstgefühl wird auf diese 
Weise künstlich stabilisiert. Ja, vielfach gerät der hysterische Mensch in einen 
Zustand überzogener Selbstsicherheit, der jedoch nur den oberflächlichen Beob- 
achter täuschen kann. Die Hysterie besteht also in der Unechtheit, in 
dem Widerspruch zwischen dem eigentlichen Selbstgefühl, das gestört oder zer- 
stört ist und dem zur Schau getragenen, ferner im Widerspruch zwischen der 



Neurose und Frömmigkeit 187 

inneren Selbstbewertung und ihrem Ausdruck, schließlich im Widerspruch zwi- 
schen den eigentlichen Gefühlen des •Naturells", also der •Befindlichkeit" und 
den nach außenhin sichtbaren. 

Bei der Zwangsneurose handelt es sich um Impulse, die übermächtig 
wurden, nachdem der Versuch einer friedlichen Bereinigung der Konfliktlage 
scheiterte. Die Zwangsimpulse sind oft Ersatzbefriedigungen infolge verhin- 
derter Ganzheit. Der Terror des Zeremoniells ist eine Art Selbstbestrafung' 
oder auch Selbstrechtfertigung. Der Zwangsneurotiker hat das Steuer aus der 
Hand verloren und treibt auf dem Meer der Angst und Unsicherheit einher. 
Aber diese Angst versucht er immer wieder zu kompensieren durch Regeln 
und Vorschriften. Wir finden also beim Zwangsneurotiker neben innerer Des- 
orientiertheit eine Starre und Verkrampftheit, die als Versuch der Verfestigung 
bewertet werden muß. 

Unechtheit und Starre sind die beiden Kompensationsformen der Labilität, 
die leicht aus religiösen Zielsetzungen erwachsen können. Es ist unmöglich, 
im Rahmen dieser Abhandlung eine Therapie beider Formen seelischer Er- 
krankung zu bieten. Es kann sich hier nur darum handeln, Richtlinien heraus- 
zustellen, wie solche Entwicklungen vermieden werden können. Ferner die 
eine oder andere Regel anzugeben, wie man Hysterischen oder Zwangskranken 
helfen kann. 

Die Frage wird also zunächst lauten, wie man bei labilen Menschen Entwick- 
lungen verhindern kann, die ihnen selbst zur Qual und anderen zur schweren 
Last werden. 

Von großer Wichtigkeit für den Seelenführer ist es zunächst einmal, die 
Labilität festzustellen. Sie gibt sich leicht in Selbstschilderungen zu erkennen. 
Das Unvermögen • trotz greifbar guten Willens • spricht für sie. Ein 
weiterer Punkt wird das Bemühen sein, den labilen Menschen zu veranlassen, 
sich, so wie er ist, anzunehmen, die besonderen Schwierigkeiten, die mit der 
Anlage gegeben sind, zu bejahen. Bei einem religiösen Menschen werden 
solche Hinweise auf guten Boden fallen, wenn der Priester es einerseits ver- 
steht, die Lebensaufgabe als das zu schildern, was sie ist: Aufgabe, die von Gott 
gegeben wurde, andererseits in Geduld das Versagen mitzutragen bereit ist. 
Jede Art Ungeduld, Zweifel an der Echtheit und Aufrichtigkeit der Bemühun- 
gen, Unklugheit bei Forderungen und Ansinnen usf. müssen die Konflikte des 
Labilen versteifen und verführen ihn leicht dazu, seine ohnehin quälenden 
Versuche, mit sich ins reine zu kommen, einzustellen. Ferner muß die Schuld- 
frage einmal grundsätzlich geklärt werden. Schuld, so sagten wir oben schon, 
liegt nur dort vor, wo volle Freiheit und Selbstbesitz gegeben sind. Der La- 
bile verfügt über eine solche Freiheit oft nicht. Falsch wäre freilich ein Ent- 
schuldigen, das die Verfehlungen bereits, bevor sie geschehen sind, als un- 
wesentlich und unbedeutend hinstellen würde. Ein solches Verhalten müßte 
auflösend und enthemmend wirken • ein schlechter Dienst für einen Men- 
schen, der Halt und Stütze sucht, der immer wieder erneuter Anregung und 
Aufmunterung bedarf. Aber er müßte allen Ernstes angeleitet werden, Schuld 
und Nichtschuld scheiden zu lernen, selbst zu einem Urteil zu kommen, ob das 
Versagen hätte verhindert werden können oder nicht. 



188 Hubert Thurn S. J. 

Alle diese Hinweise müßten ergänzt werden durch das Bemühen des Labilen, 
von sich, von unfruchtbaren Reflexionen über seine Anlage, von dauernden 
Zergliederungen seiner selbst, schließlich von übermäßigem Studium psycho- 
analytischer Literatur loszukommen. Eine Aufgabe, die innerhalb oder außer- 
halb des Berufes zu lösen wäre, sollte als vordringliches Anliegen bestimmt 
werden. Vor allem wäre im seelsorglichen Gespräch Leistung und Erfolg des 

^Labilen gebührend zu würdigen. Mitfreude an den Erfolgen stärkt sein Selbst- 
vertrauen, das infolge des Versagens oft zerstört, immer aber sehr gefährdet 
ist. Würde man bemüht sein, das Selbstbewußtsein des Labilen auf rechte und 
entsprechende Weise zu kräftigen, anzuerkennen, was anzuerkennen ist, zu 
verstehen und mittragen zu helfen, so würde man ihm sicher die besten Dienste 
tun. 

Ist die Neurose in der einen oder anderen Form akut geworden, so wäre 
nichts verderblicher als Ungeduld und Grobheit. Es ist eine merkwürdige Tat- 
sache, daß man leibliche Krankheiten, sobald sie nennenswerte Schwierigkeiten 
verursachen, ernst nimmt, seelische dagegen nicht. Erklärlich wird der Wider- 
spruch aus dem leichteren Erkennen der leiblichen Leiden und Beschwerden. 
Man kann sie sehen, in der Schilderung werden sie gleichsam greifbar. See- 
lische Leiden und Krankheiten entziehen sich oft dem Zugriff des Erkennens, 
weil sie feiner und zarter sind, weil sie weniger in die Augen fallen, vor allem, 
weil ihre Gründe meist verborgen sind. 

Hat man den Eindruck, daß sich seelische Krankheit vorfindet, so wäre 
immer zu fragen, ob sie in Hemmungen und Schwierigkeiten begründet ist, 
die den Priester, vielleicht sogar ausschließlich die Beichte angehen oder nicht. 
In diesem Fall wäre der Priester in erster Linie der Seelenarzt. Finden sich 
solche Hemmungen nicht, wäre es angeraten, den Leidenden einem vertrauens- 
würdigen Arzt zuzuführen. Ideal wäre sicher in jedem Fall ein gedeihliches 
Zusammenarbeiten von Priester und Arzt. C. G. Jung hat in dieser Hinsicht 
vorbildlich gewirkt und Menschen, bei denen die Betreuung durch einen Prie- 
ster angezeigt schien, diesem zugeführt. 

Di e zweite Frage, die wir im ersten Beitrag auf warfen, lautete, ob 
Neurose zur Frömmigkeit hinführe und ob die Frömmigkeit in Verdrängungen 
irgendwelcher Art begründet sei. Letzteres können wir mit wenigen Worten 
^antworten. Es verrät zu deutlich seine Herkunft aus dem Lager der Freudi- 
aner. Wer einmal davon überzeugt ist, daß die einzig genuinen Triebfedern 
die sexuellen sind, daß alles übrige Seelische lediglich •Sublimation" des Trieb- 
haften sei, muß naturgemäß zur Auffassung gelangen, daß Frömmigkeit subli- 
mierte Erotik sei. Diese Auffassung Freuds und seiner Anhänger ist aber 
längst aufgegeben. Die Freudsche Psychologie ist leider von einer märchen- 
haften Einfachheit und entspricht in gar keiner Weise wissenschaftlicher For- 
schung. Man möge einmal aufmerksam die •Tafel der Triebfedern" in den 
•Grundlagen der Charakterkunde" von Ludwig Klages durchgehen und man 
wird den Reichtum menschlicher Motivationsmöglichkeit wenigstens zu ahnen 
beginnen. Religiöse Gefühle sind eigenständig, d. h. sie sind originäre Größen 
und können aus nichts anderem abgeleitet werden. Das gleiche gilt für die 
sittlichen Gefühle und Triebfedern. Auch sie sind seelische Größen sui generis. 



Neurose und Frömmigkeit 189 

Immerhin kann die Neurose zur Frömmigkeit, zu einem echten und starken 
religiösen Leben Anlaß geben. Wir wiesen auf einen solchen Zusammenhang 
schon bei Darstellung der Schuldneurose hin. Auch die Labilität kann bei hin- 
reichender Anleitung in der Religion wirklichen Halt, Beruhigung, Kräftigung 
finden. Vor allem deshalb, weil nur eine religiöse Anschauung von der Welt 
den Sinn auch in einem so sehr gefährdeten und oft so qualvollen Dasein wie 
dem des Labilen oder Kernneurotischen sicherstellen kann. Der labile, religiöse 
Mensch, der sich müht, immer wieder zur Ordnung, zum Gleichmaß, zu Klar- 
heit und Selbständigkeit zu kommen, tut, was er kann, und ist aller Ehren 
wert. Wir wiesen schon im ersten Beitrag darauf hin, daß die vielgerühmte 
seelische Gesundheit oft nichts weiter ist als praktische Brauchbarkeit und 
Mittelmäßigkeit, Undifferenziertheit und geistig-seelischer Durchschnitt. Vor 
allem legt ein völlig unreligiöses und deshalb spannungsloses Leben den Ver- 
dacht nahe, daß der Weg des geringsten Widerstandes allenthalben gesucht 
wird, d. h. aber, daß ethische Unsauberkeit gerne in Kauf genommen wird für 
Werte, die von •Rost und Motten" zerfressen werden. 

Die dritte und letzte Frage lautete, ob sich Frömmigkeit und 
Neurose ausschließen, ob man bejahendenfalls die Neurose gleichsam mittels 
der Frömmigkeit kupieren, heilen kann. 

Frömmigkeit und Neurose schließen sich keineswegs einfachhin aus. 
Das sahen wir deutlich bei der Schuldneurose. Auch bei der Labilität und den 
oft mit ihr gegebenen Formen neurotischer Erkrankung kann von einem inne- 
ren Widerspruch keine Rede sein. Im Gegenteil: Religiosität und sittliche An- 
strengung rufen neurotische Fehlentwicklungen oft geradezu hervor. Daß die 
Frömmigkeit in diesen Fällen inadaequate Mittel verwendet, spricht nicht 
gegen eine solche Beziehung und Abhängigkeit. Dennoch besteht auch eine 
umgekehrte Beziehung zwischen Neurose und Frömmigkeit, insofern die Reli- 
giosität bei rechter Anleitung neurotische Fehlhaltungen rückgängig 
machen, deren Entwicklung verhindern kann, wovon oben bereits die Rede war. 

Wir müssen, wenn wir in Einzelheiten zur Klarheit kommen wollen, einige 
Unterscheidungen vornehmen. Wir werden zunächst einmal Neurosen, die in 
religiösen Konflikten begründet sind, von solchen trennen, die in anderen 
Ursachen begründet sind. Religiöse Konflikte werden naturgemäß nur von der 
Religiosität her zu klären und zu lösen sein. Eine eingehende Analyse, die viele 
Fehlhaltungen aufdecken würde, ginge am Kernpunkt der Fragen vorbei, wenn 
sie nicht zu einer Aufhellung der religiösen Situation führen würde. Gerade 
bei religiösen Konflikten erlebt man • erfahrungsgemäß • die schlimmsten 
Komplikationen, wenn diese Zusammenhänge nicht beachtet werden, wenn 
etwa areligiöse Therapeuten die Behandlung vornehmen. Der Schaden, der 
dort angerichtet wird, ist nicht im entferntesten zu vergleichen mit den oft 
gerügten Unzulänglichkeiten der Seelsorge, die hin und wieder anzutreffen 
sein werden. Das Hervorzerren sexueller Fehlhaltungen beispielsweise, die 
wirklich vorhanden sein können, klären die Situation nicht, sie verschlimmern 
sie, wenn nicht die tieferen Unstimmigkeiten religiöser Art behoben werden. 

Bei schwereren Formen der Neurose, auch wenn es sich um Konflikte religiös- 



190 Hubert Thurn S. J. 

sittlicher Art handeln sollte, wäre in jedem Fall ein vertrauenswürdiger Arzt 
hinzuzuziehen. Hier könnte die aufrichtige Zusammenarbeit von Arzt und 
Priester recht segensreich wirken. 

Handelt es sich um Neurosen, die gar nicht oder nur infolge der Integration 
des Seelischen Bedeutung für das religiöse Leben haben, so wird die Religiosi- 
tät und damit auch die Seelsorge im engeren Sinn von Wichtigkeit sein, wenn 
es gilt, Unvermeidliches und Unaufhebbares zu tragen. Daß die Religiosität in 
Fällen dieser Art lindernd und heilend wirken kann, bestätigt die Erfahrung. 
Die eigentliche Behandlung des Leidenden sollte aber dem Fachmann, dem Arzt 
überlassen werden. Das empfiehlt sich allein schon deshalb, weil der Priester 
nicht die Zeit zur Verfügung hat, die für die Behandlung seelisch leidender 
Menschen erforderlich ist. Es muß in diesem Zusammenhang auch betont wer- 
den, daß es nicht ausschließliches Anliegen der Seelsorge sein kann, die seelisch 
Kranken zu betreuen. Unterricht, Predigt, Gottesdienst, Sakramentenspen- 
dung, Gruppenarbeit usf. • also die Sorge für die Gemeinschaft stehen 
im Vordergrund. 

Daß andererseits sehr viel Gutes innerhalb der Seelenführung, im besonde- 
ren der Beichte für den einzelnen • auch für den seelisch Leidenden • ge- 
schieht, entzieht sich der Kenntnis der Öffentlichkeit, aber mancher Priester 
wüßte genug darüber zu sagen. Daß er schweigt, in der Öffentlichkeit von sei- 
nem Wissen keinen Gebrauch macht, gehört zu seinem Amt, zur Verschwiegen- 
heit seines Berufes. Menschen, die der Kirche völlig fernstehen, sich um sie 
nicht kümmern, die weder etwas von der kirchlichen Seelsorge und ihrem 
Pflichtenkreis wissen, noch Einblick in die Tätigkeit und das Wirken des Prie- 
sters besitzen, sollten kein Urteil fällen über Zusammenhänge, in denen sie 
naturgemäß überhaupt nicht zu Hause sind. Die kirchliche Seelsorge kennt 
große Erfolge, die sie allerdings auch deshalb nicht in die Öffentlichkeit zu 
tragen pflegt, weil sie sie mehr der göttlichen Gnade als der eigenen Wirksam- 
keit zuschreibt. 

Zudem weist die Psychotherapie ebenso Mißerfolge auf wie die Seelsorge. 
Allerdings versucht die Psychotherapie ihre Fehlleistungen oft mit vielen 
Gründen zu entschuldigen: mit •Widerständen", negativen •Übertragungen", 
Nichteinhalten der Spielregeln usf. Sehr überzeugend wirken diese Argumente 
nicht. Gestehe man doch schlicht ein, daß man menschlich versagt hat, wo und 
wann dies der Fall ist. Auch die Seelsorge wird gerne bereit sein, zu gestehen, 
daß sich menschliche Schwäche, Unwissenheit und unglückliche Zufälle ver- 
hängnisvoll auswirken können. 

Je mehr man einsehen wird • wo und wann man Menschen zu führen und 
ihnen zu helfen hat •, daß sich Schuld und Schicksal, Schwäche und schwierige 
Veranlagung, eigene Unzulänglichkeit und mangelnder Weitblick u. a. m. un- 
glücklich verquicken können, um so eher wird man geneigt sein, Nachsicht mit 
anderen zu üben, seine eigenen Fehler einzugestehen und sie zu bessern. In An- 
betracht der Größe der Verantwortung wird man bereit sein, alle erlaubten 
Mittel gerne zu benützen, die Hilfe versprechen. Man sollte auch willens sein, 
die Menschenführung als das anzusehen, was sie ist: verantwortliches Tun vor 
Gott, das seiner Gnade bedarf. 




