Neurose und Frommigkeit
Von Hubert Thurn S. J., Miinchen

II. Religiése Auswertung

Ehe wir die zu Beginn des vorangehenden Beitrages aufgeworfenen Fragen
behandeln, soll eine grundsétzliche Erwigung zur Sprache gebracht werden.

Die katholische Glaubenslehre machte von jeher mit allem Nachdruck gel-
tend, daB durch die Erbsiinde keineswegs eine Zerstérung, sondern lediglich
eine Verwundung der menschlichen Natur eingetreten sei. Diese Verwundung
besteht vor allem im Verlust des inneren Gleichgewichtes, in der Verdunk-
lung des Verstandes und der Schwichung der Willenskraft. Die ,,concupis-
centia“, die ,,Neigung zum Bésen von Jugend auf“ stort die Kontinuitat der
inneren Ausrichtung, erschwert den Entscheid zum Guten, wird zum Anlafl des
sittlichen Versagens. Wenn so nur von einer Schwachung des Menschen ge-
sprochen wird, nicht aber von einer irgendwie gearteten Zerstérung oder Ver-
nichtung, so bedeutet dies, dal der Mensch zu seinem ,,Heil“ mitwirken kann
und soll. Die Erreichung des iibernatiirlichen Zieles wird von der Tatigkeit,
von dem Ernst und der inneren Bereitschaft des persénlichen Einsatzes ab-
hingig gemacht.

Aus dieser geoffenbarten Wahrheit folgt, daB der Mensch alle natiirlichen
Mittel ergreifen darf und soll, die ihm behilflich sein kénnen, sein Ziel leichter
und sicherer zu erreichen. Deshalb ist auch alle Art wissenschaftlicher Er-
kenntnis der Seele wertvoll, wenn sie Aussicht bietet, seine Bemithungen zu
unterstiitzen.

Diese Uberlegungen fiihren unmittelbar in die Fragestellung: Neurose und
Frommigkeit. Die Hemmungen der Freiheit, die mit den besonderen Voraus-
setzungen einer Neurose und mit dieser selbst gegeben sind, soll der Mensch
zu liberwinden trachten. Wie dies zu geschehen habe, wird nach dem oben Ge-
sagten zunichst einmal die Seelenkunde aufweisen miissen. V

Uberschauen wir kurz die im ersten Beitrag aufgezeigtenr Typen der Neu-
rose. Als erste nannten wir die Fremdneur os e. Wir sahen sie in Voraus-
setzungen begriindet, die nicht an eine vorbestimmte Anlage gebunden waren,
sondern in - fiir den Einzelnen - untragbaren Lebensbedingungen ihre Ursache
hatten. Charakterologisch gesprochen bhedeutet dies, daB jeder Mensch unter
den EinfluB neurotischer Hemmungen geraten kann — wenn er den von auflen
_an ihn herangetragenen Lebensschwierigkeiten nicht mehr gewachsen ist.

Das bedeutet aber, daB3 die Fremdneurose auch innerhalb der Frommigkeit,
d. h. innerhalb des religiésen Lebens moglich ist. Zun#chst einmal deshalb,
weil der Mensch eine Ganzheit ist. Erlebnisse und seelische Zusténde haben auf
Grund der Integration die Neigung, in alle Bereiche des Seelischen hinein-
zuwirken. Lebenshemmungen bleiben im allgemeinen nicht isoliert, sondern
bemichtigen sich gern des ganzen Menschen. Daher kénnen Lebenshemmun-
gen neurotischer Art innerhalb des profanen Bereiches auch fiir das religitse
Leben Beeintrichtigungen im Sinne der Neurose werden.

Andererseits bietet das religitse Leben selbst Maglichkeiten zu einer Fremd-

2%



180 Hubert Thurn S.J.

neurose. Forderungen religids-sittlicher Art kénnen dem Menschen unange-
paBt sein. Wir denken hier nicht an allgemein verpflichtende Gebete, sondern
an bestimmte, persénlich ilibernommene Ziele und Vorsidtze. Harmonieren sie
nicht mit den Voraussetzungen, den Vermégen seiner Eigenart, so kinnen
auch sie zu neurotischen, zerspaltenden Konflikten AnlaB geben.

Der religiése Mensch iibernimmt beispielsweise religitse Pflichten, denen er
nicht gewachsen ist. Er will in diesem Falle mehr, als er erreichen kann. Er
iiberfordert sich. Solche Uberforderungen haben ihren Grund in iiberhdhten
Leitbildern, Vorbildern, Zielen. Diese mégen von innen her, z. B. von einem
ungeliduterten, unklugen ethischen Ehrgeiz — der wieder in der Umwelt seine
Wurzeln haben wird — oder von auBen her z. B. durch unverstindige An-
Ieltungen bestimmt werden.

Innerhalb religioser Gemeinschaften, aber auch aulerhalb dieser, kénnen alle
im vorangehenden Beitrag aufgefiihrten Hemmungen neurotisierender Art:
das Verhiltnis zum Vorgesetzten, zum Seelenflihrer, zum Beichtvater, beruf-
liche Obliegenheiten und Uberlastungen, mittelbar auch fiir die Frommigkeit
von Bedeutung werden. Mangelndes Verstehen der Eigenart, rigorose Forde-
rungen; berufliche Schwierigkeiten und MiBerfolge driicken das Gesamtbe-
finden des Betroffenen. Die Seelenlage wird sich im religiésen Leben oft als
UberdruB und Unvermogen, als Niedergeschlagenheit und Mutlosigkeit
auswirken. Wie viele Menschen stehen heute unter der Einwirkung
auBergewdhnlicher Lebensschwierigkeiten und sehen keine Mdoglichkeit,

“mit ihnen fertig zu werden. Diese Beemtrachtlgungen wirken sich naturgemis
auch auf die Beziehungen zu Gott aus, schaffen religiése Konflikte von oft gro-
Ber Heftigkeit und tiefgreifender Stérung. Der Mensech, der eine ihm geméfie
Lebensform, der die Voraussetzungen einer menschenwiirdigen Existenz nicht

. finden kann, verzagt. Aber dieses Verzagen stért seine religiose Haltung, seine
Gefiihlswelt und kann eine vertrauende Hingabe leicht unmoglich werden las-
sen. Neurotisch wirkt ein solcher Zustand infolge des scheinbaren Wider-
spruches zwischen dem vielleicht lang Geiibten und Geglaubten — der Liebe
Gottes — und dem Tatsichlichen — der ungewohnlichen Hirte und Ausweg-
losigkeit des praktischen Lebens.

Auch die Angst, die wir an dritter Stelle als Voraussetzung einer Fremd-
neurose nannten, kann innerhalb des religiésen Lebens zur Neurose Anlaf
geben. Vollig normale Menschen, die in religiéser Angst, in Siindennot und
quilenden Gedanken der Schuld aufwuchsen, verlieren leicht das Selbstver-
trauen, biilen den Lebensmut und den inneren Halt ein. Wihrend sie einer-
seits nicht loskommen von den &dngstigenden religiosen Vorstellungen, ver-
mdogen sie keineswegs ein Leben zu fithren, das die Angst liberwinden kénnte.
Angst zerstort das Vertrauen und 148t alle Bemiihungen leicht als wertlos er-
scheinen. Zudem miifite ein Leben religioser Angst — wenn die Angst be-
seitigt werden sollte —ein r e st1os gutes, fehlerfreies sein. Dazu reicht aber’
keine menschliche Kraft aus. Es wurde schon im ersten Beitrag darauf hinge-
wiesen, daf3 Angst die Versuchungen iiberwertig werden 148t, so dafl schon
allein aus diesem Grund das Versagen im religids-sittlichen Leben ungewothn-
lich gro8 sein kann.



Neurose und Frommigkeit 181

Was sagt nun die Psychagogik zur Fremdneurose innerhalb des religiésen
Lebens? Sie wird alles das als Mittel empfehlen, als Ausweg anraten, was
sich im profanen Bereich erfahrungsgemif bewéihrt hat.

Der Mensch, der sich sittlich und religios iiberfordert oder iiberfordert wurde,
miiBte angeleitet werden, das MaB seines Konnens ausfindig zu machen. Ein
vordringliches Anliegen religiéser Fiithrung sollte darum das Aufspiiren des
personlichen religiés-sittlichen ,Lebensgesetzes® sein. Es bedeutet keineswegs
eine Propagierung der religiosen MittelmiBigkeit, wenn man die Forderung
aufstellt, die jeweilige Form der Leistungsfidhigkeit eines Menschen ausfin-
dig zu machen. Der religiése Mensch mu8 d i e Methoden der Lebensfithrung
zu erkennen suchen, die ihm gemig sind. Er sollte durch Fiihrung und Selbst-
beobachtung immer wieder darauf hingewiesen werden, seine Grenzen und
Schwichen zu erkennen. Ebenso miifite er von aller Voreiligkeit bei Entschliis-
sen und Vorsitzen abgehalten werden. GroBe Seelenfiihrer, wie Ignatius von
Loyola, haben die sich ihnen Anvertrauenden immer wieder gewarnt und, wo
méglich, gehindert, Entscheidungen zu féllen, die Uberforderungen, unkluge
Vergewaltigungen und MaBlosigkeiten bedeutet hitten. Es ist eine merk-.
wiirdige, in Ordensgemeinschaften immer wieder feststellbare Tatsache: die
HeiBisporne und Ubereifrigen halten nicht durch. Sie geraten infolge unan-
gebrachter Strenge und MabBlosigkeit in Konflikte, die sie nicht mehr 16sen
konnen. Der Uberspanntheit folgt dann meist eine ebenso verfehlte Ent-
bhemmung, die die vorhergehende neurotische UnmaB1gke1t und Verkrampft-
heit deutlich widerspiegelt.

Manches schwere und unverstindliche Vorurteil, heftige Abneigung und
innere Zerwiirfnisse religiéser Art haben oft ihren Grund in neurotischen Kon-
flikten und Erlebnissen {ibersteigerter, unzweckmiBiger Anforderungen.

Wenn wir sagen, Uberspanntheit fithre innerhalb des religiésen Lebens
leicht zur Neurose, dann ist sicher ebenso gefihrlich ein bewuBt oder unbe-
wuBlt unreligitses Leben. Der Mensch ist aus seinem Wesen heraus ,homo
religiosus”, gebunden an Gott. Er kommt von Gott her und geht wieder zu
ihm hin. Sein Leben fillt ihm unablissig von Gott zu. Gefiihle quilenden Un-
geniigens, der Leere und Sinnlosigkeit, des Uberdrusses und der Langeweile,
— aber auch der aufriihrerischen UnbotmiBigkeit, des Widerspruches, schliefi-
lich der Einsamkeit und Verlassenheit sind oft im Mangel an religiser Bin-
dung begriindet. Auf diese Zusammenhinge wies C. G. Jung mit Recht hin.

Auch die Neigung zu aller Art Okkultismus, zur Astrologie und Parapsycho-
logie ist meist eher in mangelnder religiéser Bindung, in religidser Leere als in
wissenschaftlichen Interessen begriindet. Der Mensch — von inneren und
auBeren Gefahren bedroht — sehnt sich nach Geborgenheit, nach einem festen
Grund, auf dem er stehen kann, nach einer Aufgabe, die Zeit und MiBgeschick
liberdauert, die sinnvoll bleibt, trotz unabwendbarer, schlcksa]hafter Einbriiche
in das personliche Leben.

C. G. Jung stieB bei seinen Kranken anliBlich der Traumanalyse des 6fteren
auf ,,Bilder“, Manifestationen, die dem Kranken unter seiner Anleitung zum
AnlaB wurden, sich mit der Religiositidt allen Ernstes auseinanderzusetzen.
Verschiittete religiése Kindheitserinnerungen wurden geweckt und Ankniip-



182 Hubert Thurn S. J.

fungspunkte gefunden, von denen aus religiose Fragen als Kernpunkt des
neurotischen Versagens klar in den Blickpunkt geriickt werden konnten.

Schade nur, daf die wertvollen Erkenntnisse Jungs — man muB hinzufiigen:
nicht ganz ohne Schuld des Autors — so oft zum Anla8 einer Art Pseudoreli-
giositit werden. , Tiefenpsychologische* Sitzungen befassen sich in ihren Ge-
sprichen meist mit Fragen des ,,UnbewuBten“ und steuern am XKern aller Fra-
gen, am Gott der Offenbarung vorbei. Es ist wahr, dal dem Menschen von heute
der Zugang zur Offenbarungsreligion — nicht immer ohne seine Schuld —
oft versperrt ist. So bildet er sich denn durch Traumanalysen und Beschif-
tigung mit religionshistorischen Forderungen ein Bild Gottes nach seinem Ge-
schmack und iibersieht, daB ein solcher Gott, das Werk seiner Hiinde, kein ,,Fel-
sengrund“ ist. Eine Fréommigkeit, die nicht an der Offenbarung orientiert ist,
verliert die Kraft der Unbedingtheit, damit aber auch wahrer Festigung. Sie
beruhigt wie ein Narkotikum. Sie fiihrt vielleicht zu einem eigenen Lebensge-
setz, aber dieses Gesetz ist nicht das Gesetz des Offenbarungsgottes.

C. G. Jung scheint zu ibersehen, daf es eine ,,0objektive“ Religion gibt. Diese
kann nie und nimmer aus dem Herzen des Menschen, aus seiner ,,Seele“ heraus-
destilliert werden. Die religidse Unterweisung die von der Offenbarung be-
stimmt wird, 148t sich durch keine noch so geschickte psychologische Analyse
ersetzen. Gott hat nur einmal gesprochen ,,durch die Propheten und zuletzt
durch seinen Sohn“. Dieses Wort muB verkiindet werden. Darin sehen
wir die Grenze aller Psychotherapie, die nicht an Gottes Wort orientiert ist,
dafBl sie nicht Christus kiindet, und ,zwar den Gekreuzigien“. Sie mag den
Menschen aus der Neurose herausfiihren, aber auch hier heiBit es, wenn nicht
alles triigt: ,,Cor nostrum inquietum, donec requiescat in Te%. Und noch deut-
licher: ,,Was niitzt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt (auch
die innere Freiheit), aber Schaden leidet an seiner Seele. . .“

Neurosenbildung auf Grund des Verhiltnisses zum Vorgesetzten, starrer
Milieugesetze usf. kann auch, wie schon oben gesagt wurde, innerhalb des reli-
gidsen Lebens von Bedeutung sein. Wir méchten fiir die Pddagogik solcher Neu-
rosen auf die Ausfiihrungen des ersten Beitrages verweisen. Alles dort Ge-
sagte gilt auch hier. Man mu8 sich davor hiiten, in einer Art Supernaturalis-
mus Mittel natiirlicher Art, die lindern und heilen kénnen gering zu schitzen.
Es wire ein bedauerlicher KurzschluB zu glauben, alle Lebensschwierig-
keiten kénnten nur mittels religidser Motive vermindert oder aufgehoben wer-
den. Religiose Motive kénnen sehr wohl unvermeidliche und unaufhebbare
Beeintrichtigungen tragen lehren. Das bedeutet aber nicht, dal man nicht
Mittel und Wege suchen sollte, das Vermeidliche auf natiirlichem Weg zu besei-
tigen. Das Bemiihen, religiése Schwierigkeiten mit natiirlichen Mitteln zu ver-
ringern oder zu beheben, fiihrt oft leichter und schneller zum Ziel als einseitige
Blickrichtung wahrhaben machte.

Zur Pidagogik religiéser Angst wire vieles zu sagen. Es wurde schon
oft darauf hingewiesen, daB Angst von Furcht zu scheiden ist. Angst ist eine —
auch oft leiblich bedingte — Neigung zu Unruhe und Verstértheit, ein Zustands-
gefiihl; Furcht ist ein gerichtetes, also ein Gegenstandsgefiihl. Wenn die hl.
Schrift sagt, daB die Furcht Gottes der Anfang der Weisheit sei, so bedeutet das



Neurose und Frommigkeit 183

keineswegs, daB die Angst Grundlage des geistlichen Lebens ist. Zustéinde der
Unsicherheit und Verzagtheit, des mangelnden Vertrauens und der Gestortheit
— der Angst — kénnen das religiose Leben nicht tragen, konnen es nicht vor-
teilhaft beeinflussen. Furchi meint Wissen von der Macht und Kraft des all-
gegenwirtigen Gottes, von seiner Gerechtigkeit, die die Guten belohnt und die
Bésen bestraft. Angst sagt Hemmung auf Grund innerer Gestortheit und iiber-
méiBiger Storbarkeit.

Wichtig fiir die Pddagogik der Angst ist der Hinweis, daB es Haltungen, ,,Ge-
sinnungen* gibt. Diese sind entscheidend fiir den Wert eines Menschen, fiir sein
Stehen vor Gott. Es mag auch bei edler Gesinnung Versagen, Schwiche geben.
Aber ein Versagen troiz rechter Gesinnung liegt meist am Rande der Person,
nicht in deren Mitte. Eine Gesinnung muf} ja keineswegs von jedweder Hand-
lung angegriffen oder gedndert werden. Ein Mensch, der von echter, auf-
richtiger religiser Gesinnung bestimmt wird, kann versagen, aber dieses Ver-
sagen wird nicht leicht die Beziehungen zu Gott triiben kénnen — wie die
Angst dies immer wieder nahelegt. Der Gesinnung ist Kontinuitit eigen —
trotz gelegentlicher Einbriiche in das Geflige religioser Grundsitze, trotz der
gelegentlichen Verwirklichung widerstreitender Impulse. Wenn man mit Recht .
betont, dal Gott auf das ,,Herz“ des Menschen schaue, so meint man doch,
daBl dem Allwissenden die Gesinnung des Menschen gegenwirtig sei. Die
gute Gesinnung ist es, die dem Menschen den Wert verleiht und der Barm-
herzigkeit Gottes ein Grund des Erbarmens, der Gnade, sein wird.

Fiir die Fiihrung dngstlicher Menschen ist das Bemiihen zu beruhigen, .
wann und wo dies méglich ist, von groBer Bedeutung. Angstliche Menschen
bediirfen immer wieder des beruhigenden Zuspruches, sie miissen in diesem
Sinn ,,getragen” werden. Man darf sich nicht scheuen, die Verantwortung —
wenigstens zu Beginn seelsorgerlichen Bemiihens — weitgehend selbst zu tliber-
nehmen. Allerdings muB der EinfluB dahin gehen, den Angstlichen frei und
selbstindig zu machen. Das wird um so leichter moglich sein, als Klarheit und
Sicherheit in der Beurteilung von Gut und Bose, von Freiheit und Unfreiheit
egreicht werden.

Als zweite Art der Neurose wurde die Schichtneurose genannt.
Charakterologisch gesehen ist sie in besonderer Feinfiihligkeit begriindet.
Schichtneurotiker sind ,,Seelenmenschen“, Menschen, bei denen Gefiihl und
Phantasie den Integrationskern der Person, die charakteristische Mitte bilden.

Die Frage, die wir hier zunichst stellen, lautet: Welche Beziehungen beste-
hen zwischen der besonderen Seelenbegabung und dem religiosen Leben, der
Frommigkeit? Die Antwort wird sein: der Gefiihls- und Phantasiemensch wird
vom Religitsen im allgemeinen lebhaft beriihrt. Die Gemiitswerte christlichen
Glaubens sprechen ihn stark an. Die Grundgefiihle christlichen Lebens: Liebe
und Geborgenheit sind ihm vertraute und notwendige Lebensvollziige. Aber
gerade sie werden leicht zum AnlaB innerer Storungen, wenn sich namlich das
Leben den religiés-sittlichen Satzungen und Bindungen nicht recht einfiigen
will, und das Leben des Gefiihls- und Phantasiemenschen fiigt sich geistiger
Ordung nur sehr schwer ein.

Verstiandlicherweise entsteht beim ,,Seelenmenschen” auf Grund dieser Zu-



184 Hubert Thurn S. J.

sammenhinge leicht dieSchuldn eurose. Die Schuld — auf der einen Seite
infolge starker Gefiihlsansprechbarkeit, Unausgeglichenheit und Lebhaftigkeit
schwer vermeidbar — quilt andererseits besonders nachdriicklich, weil das gute
Einvernehmen mit Gott, seine Hilfe, sein Schutz so dringend gewiinscht wer-
den. Der ,Seelenmensch” trédgt deshalb an der Schuld ungewdhnlich schwer.
' Sie wird leicht zum Trauma, zur seelischen Verwundung. Die Perseveration,
die mit der sensiblen Struktur meist gegeben ist, 148t das Gefiihl der Schuld
nicht zur Ruhe kommen. Je weniger die Schuld vermieden werden kann, um so
nachdriicklicher machen sich ihre Folgen als schwere Beeintrichtigungsgefiihle,
Gefiihle des Selbsthasses und des gestorten Gleichgewichtes, der zerspaltenden,
"konfliktgeladenen Unruhe und Unsicherheit geltend.

Noch ein anderer Zusammenhang kann fiir die Schuldneurose von Bedeutung
sein. Seelenbegabung geht oft zu Lasten der leiblichen Kriftigkeit und Wider-
standstdhigkeit. Daher haben ,,Seelenmenschen das Gefiihl, nicht fertig werden
zu konnen, ihre Pflichten nie zur vollen eigenen Zufriedenheit erfiillen zu
konnen: die Krifte reichen nicht aus dazu.. Sie bleiben infolge des leiblichen
Unvermégens und der seelischen Storbarkeit immer wieder hinter den ge-
steckten Zielen zuriick. Ein Gefiihl chronischer Unsauberkeit und Unfahigkeit
lihmt infolge dieser Zusammenhinge die Schaffenslust und zerstért leicht die
Lebensfreude, wirkt also neurotisch.

Wie kann man dem Schuldneurotiker helfen? C.F. Wendt wies in seiner
Schrift ,,Psychotherapie im abgekiirzten Verfahren** mit Recht darauf hin, daB
keine Weltanschauung so sehr geeignet ist, dem Schuldneurotiker zu helfen,
wie das Christentum. Aus zweierlei Griinden: einmal ist der Grundakkord
christlichen Lebens slihnendes Leiden. Trotz guten Willens nicht dag leisten zu
konnen, was gefordert ist — wenn es aufrichtig hingenommen, wenn es ,,ange-
nommen“ wird — kann eine rechte, schwere BuBe bedeuten. Und s o wird
selbst das Versagen zum Wert: wenn es in Demut getragen wird. Andererseits
verkiindet das Christentum die ,,superabundantia redemptionis®, die iiber-
schwengliche Genugtuung des Erlésers. Fiir das Versagen und Unvermdgen, fiir
die Schuld des Menschen hat Christus der Herr {iber alles Maf hinaus genug
getan. — Das sind freilich Trostgriinde, die die Schuldneurose entscheidend
beeinflussen kénnen. :

Neben diesen Einsichten ist jedoch noch eine andere fiir die Heilung von sehr
groBer Wichtigkeit. Es wird sehr viel darauf ankommen, die Lebensbedingun-
gen des Schuldneurotikers kennen zu lernen, damit man beurteilen kann, ob
{iberhaupt und in welchem Ausma8 schuldhaftes Versagen vorliegt. Von Schuld
im religiésen Sinn kann nur dort die Rede sein, wo klare Einsicht fiir das
Bése eines Tuns vorhanden war und zugleich die Freiheit des Willens das Bose
verwirklichen lieB. Jeder falsche Schuldbegriff mufl gerade fiir den Schuld-
neurotiker von nicht leicht abzusehendem Schaden sein.” Schuld setzt Freiheit
voraus. Wo keine Freiheit ist, ist keine Schuld. Schwere Schuld kann nur dann
vorliegen, wenn die Grée des Gebotenen voninnen her, werthaft erfaBt wiirde,

- wenn echte Wahl im Sinne der Willenspsychologie das Fiir und Wider erwog,
wenn der freie EntschluB sich fiir das Bose entschied. Wo keine Wahl, da keine

1 Springer-Verlag, Berlin-Géttingen-Heidelberg 1948.



Neurose und Frommigkeit 185

Schuld. Im Leben des Schuldneurotikers lassen sich von auBien her sehr hiufig
Schuld und Nichtschuld scheiden, lassen sich of Griinde finden, die den freien
Entscheid behinderten, die die Wahl unmoglich machten. Die Klérung freien
- und unfreien Versagens, das einfiihlende Verstehen als deren Voraussetzung,
sind sehr wohl geeignet, eine konkrete Beratung zu ermdglichen, — zu ent-
schuldigen, wo entschuldigt werden kann und mu8}, und aufzumuntern, wo es
gilt, das Vergangene der Barmherzigkeit Gottes anzuempifehlen.

Die Psychotherapie sieht als wesentliches Mittel der Heilung die Aussprache
an. Fraglos entlastet sich der Mensch, wenn er sich ‘ausspricht. Aber die Aus-
sprache fiir sich allein ist eine halbe Wahrheit. Sie ist keine Beichte. Beichte
bedeutet sakramentales Wirken, heifit dem lebendigen Christus. begegnen.
Beichte im Sinne der katholischen Kirche ist Befreiung von der erkannten und
bekannten Schuld, bedeutet Aufleben der géttlichen Gnade. Kein Mittel psy-
chologischer Art kann dem Schuldneurotiker gewdhren, was ihm die Beichte, -
die sakramentale Gnade schenkt: die Unschuld des Herzens. Daher ist auch
kein Mittel so geeignet, die Schuldneurose zu heilen — als die Beichte. Wie
- viele Neurotiker sind durch eine Analyse hindurchgegangen und. sind an der
Vergegenwirtigung ihrer Schuld beinahe zu Grunde gegangen, weil sie ihnen
nicht genommen wurde. Dann fanden sie den Weg zum Priester. Er gebrauchte
nicht die Mittel der Traumanalyse und der freien Assoziation. Aber er konnte
kraft géttlichen Auftrages: ,,Denen ihr die Siinden nachlaBt, denen sind sie
nachgelassen. . .“ das Wort sprechen: Ego to absolve. Und dieses Wort nahm
ihnen die Schuld und gab ihnen den Frieden, den die Analyse nicht geben
konnte.

Die dritte Art der Neurose, die Kernneurose, ist die schwierigste, weil
sie auf Voraussetzungen aufruht, die im allgemeinen nicht zu beseitigen sind,
auf der Labilitdt besonderen AusmaBes.

. Wir sahen diese Labilitdt im leiblichen Pol der Vitalitdt und zwar in der
Antriebsseite begriindet. Geschwichter und erheblich gestérter Antrieb sind
die Grundlagen der Anfilligkeit, der Unstete, der Instinkt- und Haltlosigkeit.

Die Frage, die im Zusammenhang des Themas zu stellen ist, wird sein:
Kann das religiése Leben, die Frommigkeit AnlaB ‘werden zur Kernneurose?
Diese Frage werden wir bejahen miissen.

Zwei Fehlentwicklungen kernneurotischer Art kénnen 1nnerha1b des religi-
6sen Lebens von besonderer Bedeutung werden: die Hysterie und die Zwangs-
neurose.

Will man einen Einblick in die Entstehung dieser Entwicklungen erhalten,
ist es notwendig, sich die religids-sittlichen Forderungen des Christentums
zu vergegenwiirtigen, denn diese sind Grundlage der Frommigkeit und kénnen
zugleich Ansatzpunkte der Neurosen werden. '

Aus der Offenbarung erfahren wir — was schon zu Beginn des Beitrages
hervorgehoben wurde, da8 der Mensch durch die Erbslinde verwundet wurde,
so daB er in seinen Kriften geschwicht ist. Dies gilt, obwohl der getaufte
Mensch schon - zu den Gerechtfertigten gehért. Da andererseits die Forderun-
gen Gottes auf Erfilllung des Sittengesetzes bestehen bleiben, ja, da die christ-
liche Frommigkeit eine Frommigkeit des Kreuzes ist — den Heiden eine Tor-



186 Hubert Thurn S. J.

heit, den Juden ein Argernis —, und da Gott auf die Nichterfiillung eine Strafe
u. U. sogar die ewige Hillenstrafe gesetzt hat, da es endlich ein Geheimnis der
Auserwihlung gibt, ganz gleich, wie man es im einzelnen auslegen mag, ist der
religiése Mensch in einen Kampf sondergleichen hineingestellt, in einen Kampf,
in dem es nicht nur gegen irdische Gewalten zu kdmpfen gilt. Das Erreichen
des ewigen Heiles setzt u. U. ein Widerstehen bis aufs Blut voraus, verlangt
Verwundungen mancherlei Art, vielleicht sogar den Tod. Die Siinde ist in Got~
tes Augen etwas so Furchtbares, daB sich der Mensch — nach Christi Wort —
eher ,die Hand, den FuB abhacken, das Auge ausreifien” muB, als sie gegen
Gott zu miBbrauchen, daB er ,,Vater und Mutter verlassen, die Toten die Toten
begraben* lassen soll — um des Himmelreiches willen. Ja, nach dem Zeugnis
der Schrift ,,ist es besser fiir den Menschen, daf} er alles verliere, als dafl er
Schaden litte an seiner Seele®. .

Setzen wir nun voraus, dafl der labile, der gestérte Mensch mit der ganzen
Schiirfe und Unnachgiebigkeit dieser Forderungen in Berithrung kommt, daf3
sie ihn innerlich aufwiihlen, da8 er ernst mit ihnen machen will — was wird,
was kann dann geschehen?

Er wird sich zunichst bemiihen, sie zu erfiillen, sie ganz und wortlich zu er-
filllen. Aber schon bald versagt er, nicht nur dann und wann, vielleicht oft und
immer wieder. Er geritin den Zwiespalt, in Konflikte, die umsonachdriicklicher
sein werden, als Einsicht und Unvermégen einander begegnen. Der zerrei-
bende Zwiespalt zwischen Wollen und Kénnen tut sich auf. Es beginnt der ver-
derbliche ,,circulus®: die Labilitat fiihrt zum Versagen und das Versagen ver-
stirkt die Labilitdt. Jedes bedeutet Belastung des Selbstgefiihls, eine Ver-
minderung des Selbstgefiihls wirkt aber auf die Willenskraft nachteilig zuriick,
eine Zerstérung des Selbstvertrauens mufl die Willenskraft véllig 18hmen.

Diese Zusammenhinge werden die Grunderfahrung des Labilen bestimmen.
Man wird schon von einem solchen Zustand als einem neurotischen sprechen
konnen. Die Niedergeschlagenheit, die sich an das Versagen anzuschliefien
pflegt, wirkt ebenso neurotisierend wie der Konflikt selbst.

Aber die eigentliche Neurose wird mit den Versuchen der Selbsthilfe akut.
Der von Konflikten beschwerte Mensch gerit in Alarmzustand. Die Geféhr-
dung der Ganzheit, die mit den obengenannten Voraussetzungen gegeben ist,
versetzt den Labilen in Dauererregung. Je nach der Veranlagung wird er zu
dieser oder jener Art von Kompensationsleistungen seine Zuflucht nehmen:
zur Hysterie oder zur Zwangsneurose.

Bei der Hysterie wird mittels Selbsttduschungen eine Verlagerung
des inneren Schwerpunktes angestrebt. Der, Blick wird von den demiitigenden
Erlebnissen des Versagens abgelehnt und nach auBien gewandt. Es wird eine
Fassade — vielleicht mittels duBerer Leistungen — aufgerichtet, die das innere
Elend, die Unzulinglichkeit verdecken soll. Das Selbstgefiihl wird auf diese
Weise kiinstlich stabilisiert. Ja, vielfach gerit der hysterische Mensch in einen
Zustand iiberzogener Selbstsicherheit, der jedoch nur den oberflichlichen Beob-
achter tiuschen kann. Die Hysterie besteht also in der Unechtheit, in
dem Widerspruch zwischen dem eigentlichen Selbstgefiihl, das gestdrt oder zer-
stort ist und dem zur Schau getragenen, ferner im Widerspruch zwischen der



Neurose und Frommigkeit 187

inneren Selbstbewertung und ihrem Ausdruck, schlieBlich im Widerspruch zwi-
schen den eigentlichen Gefiithlen des ,Naturells®, also der ,,Befindlichkeit* und
den nach auflenhin sichtbaren.

Bei der Zwangsneurose handelt es sich um Impulse, die tiberméchtig
wurden, nachdem der Versuch einer friedlichen Bereinigung der Konfliktlage
scheiterte. Die Zwangsimpulse sind oft Ersatzbefriedigungen infolge verhin-
derter Ganzheit. Der Terror des Zeremoniells ist eine Art Selbstbestrafung’
oder auch Selbstrechtfertigung. Der Zwangsneurotiker hat das Steuer aus der
Hand verloren und treibt auf dem Meer der Angst und Unsicherheit einher.
Aber diese Angst versucht er immer wieder zu kompensieren durch Regeln
und Vorschriften. Wir finden also beim Zwangsneurotiker neben innerer Des-
orientiertheit eine Starre und Verkrampftheit, die als Versuch der Verfestigung
bewertet werden mus.

Unechtheit und Starre sind die beiden Kompensationsformen der Labilitit,
die leicht aus religitsen Zielsetzungen erwachsen konnen. Es ist unmoglich,

-im Rahmen dieser Abhandlung eine Therapie beider Formen seelischer Er-
krankung zu bieten. Es kann sich hier nur darum handeln, Richtlinien heraus-
zustellen, wie solche Entwicklungen vermieden werden koénnen. Ferner die
eine oder andere Regel anzugeben, wie man Hysterischen oder Zwangskranken
helfen kann. ' '

Die Frage wird also zunichst lauten, wie man bei labilen Menschen Entwick-
lungen verhindern kann, die ihnen selbst zur Qual und anderen zur schweren
Last werden.

Von groBer Wichtigkeit fiir den Seelenfiihrer ist es zunidchst einmal, die
Labilitit festzustellen. Sie gibt sich leicht in Selbstschilderungen zu erkennen.
Das Unvermégen — trotz greifbar guten Willens — spricht fiir sie. Ein
weiterer Punkt wird das Bemiihen sein, den labilen Menschen zu veranlassen,
sich, so wie er ist, anzunehmen, die bedonderen Schwierigkeiten, die mit der

~ Anlage gegeben sind, zu bejahen. Bei einem religiosen Menschen werden
solche Hinweise auf guten Boden fallen, wenn der Priester es einerseits ver-~
steht, die Lebensaufgabe als das zu schildern, was sie ist: Aufgabe, die von Gott
gegeben wurde, andererseits in Geduld das Versagen mitzutragen bereit ist.
_ Jede Art Ungeduld, Zweifel an der Echtheit und Aufrichtigkeit der Bemtihun-
gen, Unklugheit bei Forderungen und Ansinnen usf. miissen die Konflikte des
Labilen versteifen und verfiihren ihn leicht dazu, seine ohnehin quélenden

Versuche, mit sich ins reine zu kommen, einzustellen. Ferner muf} die Schuld- " -

frage einmal grundsitzlich gekliart werden. Schuld, so sagten wir oben schon,
liegt nur dort vor, wo volle Freiheit und Selbstbesitz gegeben sind. Der La-
bile verfiigt iiber eine solche Freiheit oft nicht. Falsch wére freilich ein Ent-
schuldigen, das die Verfehlungen bereits, bevor sie geschehen sind, als un-
wesentlich und unbedeutend hinstellen wiirde. Ein solches Verhalten miifite
auflésend und enthemmend wirken — ein schlechter Dienst fiir einen Men-
schen, der Halt und Stiitze sucht, der immer wieder erneuter Anregung und
Aufmunterung bedarf. Aber er miiite allen Ernstes angeleitet werden, Schuld
und Nichtschuld scheiden zu lernen, selbst zu einem Urteil zu kommen, ob das
Versagen hitte verhindert werden kénnen oder nicht.



188 Hubert Thurn S.J.

Alle diese Hinweise miiten ergénzt werden durch das Bemiihen des Labilen,
von sich, von unfruchtbaren Reflexionen iiber seine Anlage, von dauernden
Zergliederungen seiner selbst, schlieBlich von iibermiBigem Studium psycho-
analytischer Literatur loszukommen. Eine Aufgabe, die innerhalb oder auBer-
halb des Berufes zu 16sen wire, sollte als vordringliches Anliegen bestimmt
werden. Vor allem wire im' seelsorglichen Gesprich Leistung und Erfolg des
{Labilen gebiihrend zu wiirdigen. Mitfreude an den Erfolgen stiirkt sein Selbst-
'vertrauen, das infolge des Versagens oft zerstért, immer aber sehr gefihrdet
ist. Wiirde man bemiiht sein, das SelbstbewuBtsein des Labilen auf rechte und
entsprechende Weise zu kriftigen, anzuerkennen, was anzuerkennen ist, zu
verstehen und mittragen zu helfen, so wiirde man ihm sicher die besten Dienste
tun. .

Ist die Neurose in der einen oder anderen Form akut geworden, so wire
nichts verderblicher als Ungeduld und Grobheit. Es ist eine merkwiirdige Tat-
sache, daB man leibliche Krankheiten, sobald sie nennenswerte Schwierigkeiten
verursachen, ernst nimmt, seelische dagegen nicht. Erklirlich wird der Wider-
spruch aus dem leichteren Erkennen der leiblichen Leiden und Beschwerden.
Man kann sie sehen, in der Schilderung werden sie gleichsam greifbar. See-
lische Leiden und Krankheiten entziehen sich oft dem Zugriff des Erkennens,
weil sie feiner und zarter sind, weil sie weniger in die Augen fallen vor allem,
weil ihre Griinde meist verborgen sind.

Hat man den Eindruck, daB sich seelische Krankheit vorfindet, so wire
immer zu fragen, ob sie in Hemmungen und Schwierigkeiten begriindet ist,
die den Priester, vielleicht sogar ausschlieilich die Beichte angehen oder nicht.
In diesem Fall wire der Priester in erster Linie der Seelenarzt. Finden sich
solche Hemmungen nicht, wire es angeraten, den Leidenden einem vertrauens-
wiirdigen Arzt zuzufithren. Ideal wire sicher in jedem Fall ein gedeihliches
Zusammenarbeiten von Priester und Arzt. C.G. Jung hat in dieser Hinsicht
vorbildlich gewirkt und Menschen, bei denen die Betreuung durch einen Prie-
ster angezeigt schien, diesem zugefiihrt.

Diezweite Frage, die wir im erstén Beitrag aufwarfen, lautete, ob
Neurose zur Frommigkeit hinfiihre und ob die Frémmigkeit in Verdridngungen
irgendwelcher Art begriindet sei. Letzteres kénnen wir mit wenigen Worten
Rantworten. Es verrat zu deutlich seine Herkunft aus dem Lager der Freudi-
aner. Wer einmal davon iiberzeugt ist, dal die einzig genuinen Triebfedern
die sexuellen sind, daB alles iibrige Seelische lediglich ,,Sublimation* des Trieb-
haften sei, mufl naturgemiB zur Auffassung gelangen, daf3 Frommigkeit subli-
mierte Erotik sei. Diese Auffassung Freuds und seiner Anhinger ist aber
lingst aufgegeben. Die Freudsche Psychologie ist leider von einer mirchen-
haften Einfachheit und entspricht in gar keiner Weise wissenschaftlicher For-
schung. Man moge einmal aufmerksam die , Tafel der Triebfedern“ in den
»Grundlagen der Charakterkunde“ von Ludwig Klages durchgehen und man
wird den Reichtum menschlicher Motivationsmoglichkeit wenigstens zu ahnen
beginnen. Religiéisé Gefiihle sind eigenstéindig, d. h. sie sind originidre GréBen
und koénnen aus nichts anderem abgeleitet werden. Das gleiche gilt fiir die
sittlichen Gefiihle und Triebfedern. Auch sie sind seelische GréBen sui generis.



' Neurose und Frémmigkeit 189

Immerhin kann die Neurose zur Frommigkeit, zu einem echten und starken
religiosen Leben AnlaB3 geben. Wir wiesen auf einen solchen Zusammenhang
schon bei Darstellung der Schuldneurose hin. Auch die Labilitit kann bei hin-~
reichender Anleitung in der Religion wirklichen Halt, Beruhigung, Kriftigung
finden. Vor allem deshalb, weil nur eine religiése Anschauung von der Welt
den Sinn auch in einem so sehr gefdhrdeten und oft so qualvollen Dasein wie
dem des Labilen oder Kernneurotischen sicherstellen kann. Der labile, religiése
Mensch, der sich miiht, immer wieder zur Ordnung, zum GleichmaB, zu Klar-
heit und Selbstindigkeit zu kommen, tut, was er kann, und ist aller Ehren
wert. Wir wiesen schon im ersten Beitrag darauf hin, daB die vielgeriihmte
seelische Gesundheit oft nichts weiter ist als praktische Brauchbarkeit und
MittelméBigkeit, Undifferenziertheit und geistig-seelischer Durchschnitt. Vor
allem legt ein vdllig unreligiéses und deshalb spannungsloses Leben den Ver-
dacht nahe, dal der Weg des geringsten Widérstandes allenthalben gesucht
wird, d. h. aber, daf§ ethische Unsauberkeit gerne in Kauf genommen wird fiir
Werte, die von ,,Rost und Motten“ zerfressen Werden

Die dritte und letzte Frage lautete, ob sich Frommigkeit und
Neurose ausschlieBen, ob man bejahendenfalls die Neurose gleichsam mittels
der Frommigkeit kupieren, heilen kann.

Frommigkeit und Neurose schlieBen sich keineswegs einfachhin aus.
Das sahen wir deutlich bei der Schuldneurose. Auch bei der Labilitit und den
oft mit ihr gegebenen Formen neurotischer Erkrankung kann von einem inne-
ren Widerspruch keine Rede sein. Im Gegenteil: Religiositit und sittliche An-
strengung rufen neurotische Fehlentwicklungen oft geradezu hervor. DaB die
Frommigkeit in diesen Fillen inadaequate Mittel verwendet, spricht nicht
gegen eine solche Beziehung und Abhingigkeit. Dennoch besteht auch eine
umgekehrte Beziehung zwischen Neurose und Frémmigkeit, insofern die Reli-
giositit bei rechter Anleitung neurotische Fehlhaltungen riickgingig
machen, deren Entwicklung verhindern kann, wovon oben bereits die Rede war.

Wir miissen, wenn wir in Einzelheiten zur Klarheit kommen wollen, einige
Unterscheidungen vornehmen. Wir werden zunichst einmal Neurosen, die in
religiosen Konflikten begriindet sind, von solchen trennen, die in anderen
Ursachen begriindet sind. Religiose Konflikte werden naturgemiB nur von der
Religiositét her zu kliren und zu 13sen sein. Eine eingehende Analyse, die viele
Fehlhaltungen aufdecken wiirde, ginge am Kernpunkt der Fragen vorbei, wenn
sie nicht zu einer Aufhellung der religiésen Situation fiihren wiirde. Gerade -
bei religiosen Konflikten erlebt man — erfahrungsgemiB — die schlimmsten
Komplikationen, wenn diese Zusammenhinge nicht beachtet werden, wenn
etwa areligiése Therapeuten die Behandlung vornehmen. Der Schaden, der
dort angerichtet wird, ist nicht im entferntesten zu vergleichen mit den oft
geriigten Unzuldriglichkeiten der Seelsorge, die hin und wieder anzutreffen
sein werden. Das Hervorzerren sexueller Fehlhaltungen beispielsweise, die
wirklich vorhanden sein kénnen, kliren die Situation nicht, sie verschlimmern
sie, wenn nicht die tieferen Unstimmigkeiten religioser Art behoben werden.

Bei schwereren Formen der Neurose, auch wenn es sich um Konflikte religios-



190 Hubert Thurn S. J. .

sittlicher Art handeln sollte, wire in jedem Fall ein vertrauenswiirdiger Arzt
hinzuzuziehen. Hier koénnte die aufrichtige Zusammenarbeit von Arzt und
Priester recht segensreich wirken, .

Handelt es sich um Neurosen, die gar nicht oder nur infolge der Integration
des Seelischen Bedeutung fiir das religise Leben haben, so wird die Religiosi-
tdt und damit auch die Seelsorge im engeren Sinn von Wichtigkeit sein, wenn
es gilt, Unvermeidliches und Unaufhebbares zu tragen. Daf3 die Religiositdt in
Fillen dieser Art lindernd und heilend wirken kann, bestitigt die Erfahrung.
Dieeigentliche Behandlung des Leidendensolite aber dem Fachmann, dem Arzt
iliberlassen werden. Das empfiehlt sich allein schon deshalb, weil der Priester
nicht die Zeit zur Verfiigung hat, die fiir die Behandlung seelisch leidender
Menschen erforderlich ist. Es muf} in diesem Zusammenhang auch betont wer-
den, daf} es nicht ausschlieBliches Anliegen der Seelsorge sein kann, die seelisch
Kranken zu betreuen. Unterricht, Predigt, Gottesdienst, Sakramentenspen-
dung, Gruppenarbeit usf. — also die Sorge fiir die Gemeinschafi stehen
im Vordergrund. _

Daf andererseits sehr viel Gutes innerhalb der Seelenfiihrung, im besonde-
ren der Beichte fiir den einzelnen — auch fiir den seelisch Leidenden — ge-
schieht, entzieht sich der Kenntnis der Offentlichkeit, aber mancher Priester
wiite genug dariiber zu sagen. DaB3 er schweigt, in der Offentlichkeit von sei-
nem Wissen keinen Gebrauch macht, gehért zu seinem Amt, zur Verschwiegen-
heit seines Berufes. Menschen, die der Kirche vollig fernstehen, sich um sie
nicht kiimmern, die weder etwas von der kirchlichen Seelsorge und ihrem
Pflichtenkreis wissen, noch Einblick in die Tatigkeit und das Wirken des Prie~
sters besitzen, sollten kein Urteil fidllen {iber Zusammenhiinge, in denen sie
naturgemiB iiberhaupt nicht zu Hause sind. Die kirchliche Seelsorge kennt
groBe Erfolge, die sie allerdings auch deshalb nicht in die Offentlichkeit zu
tragen pflegt, weil sie sie mehr der gottlichen Gnade als der eigenen Wirksam-
keit zuschreibt.

Zudem weist die Psychotherapie ebenso Mifierfolge auf wie die Seelsorge.
Allerdings versucht die Psychotherapie ihre Fehlleistungen oft mit vielen
Griinden zu entschuldigen: mit , Widerstinden*, negativen , Ubertragungen®,
Nichteinhalten der Spielregeln usf. Sehr liberzeugend wirken diese Argumente -
nicht. Gestehe man doch schlicht ein, dal man menschlich versagt hat, wo und
wann dies der Fall ist. Auch die Seelsorge wird gerne bereit sein, zu gestehen,
daB sich menschliche Schwiche, Unwissenheit und ungliickliche Zufélle ver-
hingnisvoll auswirken kénnen. _

Je mehr man einsehen wird — wo und wann man Menschen zu fithren und
ihnen zu helfen hat —, daf} sich Schuld und Schicksal, Schwiche und schwierige’
Veranlagung, eigene Unzuldnglichkeit und mangelnder Weitblick u. a. m. un-
gliicklich verquicken kénnen, um so eher wird man geneigt sein, Nachsicht mit

" anderen zu iiben, seine eigenen Fehler einzugestehen und sie zu bessern. In An-
betracht der Grofie der Verantwortung wird man bereit sein, alle erlaubten
Mittel gerne zu beniitzen, die Hilfe versprechen. Man sollte auch willens sein,
die Menschenfiihrung als das anzusehen, was sie ist: verantwortliches Tun vor
Gott, das seiner Gnade bedarf.





