
191 

Victima Christi 
Zur Begründung und Verwirklichung des Sühnegedankens1 

Von Rudolf B ö h m e r S. J., Köln 

•Wo die Sünde sich häufte, wurde noch reicher die Gnade (Rom 5,20). Dieses 
Wort des Apostels dürfen wir auch auf unsere Zeit anwenden; denn mit der 
zunehmenden Bosheit der Menschen mehrt sich auf Anregung des Heiligen 
Geistes auch wunderbar die Zahl der Gläubigen, die mit großer Bereitwillig- 
keit dem göttlichen Herzen für soviel Unrecht genugtun wollen, ja sich ohne 
Bedenken Christus als Opfer (victima) darbringen"2. Mit diesen Worten wird 
von höchster Stelle aus auf eine Frömmigkeitshaltung hingewiesen, die in der 
Neuzeit immer mehr an Boden gewann, nämlich die Sühne zur Lebenshaltung 
zu machen. Man möchte nicht nur hier und da einmal ein Werk der Frömmig- 
keit verrichten, sondern sein gesamtes Leben in Vereinigung mit Christus zu 
einem Sühne-Opfer vor Gott machen. Versuchen wir uns einmal darüber klar 
zu werden, wie diese Form der Sühne in der Offenbarung grundgelegt ist und 
welche Bedingungen für ihre rechte Durchführung erfüllt sein müssen. 

I. Die dogmatische Grundlage des Sühnegedankens 

Der Sühnegedanke war immer in der Kirche wach. In der angedeuteten 
Form ist er aber wohl erst durch die Herz-Jesu-Verehrung in weitere Kreise 
gedrungen. Oft wird in diesem Zusammenhange ein Wort aus einem Briefe 
der hl. Margareta Maria Alacoque an P. Croiset zitiert3. Sie teilt in diesem 
Briefe mit, der Herr habe ihr gesagt: •Ich suche ein Opferlamm für mein Herz, 
das sich hingibt zur Erfüllung meiner Absichten als Hostie zur Hinopferung". 
Vermutlich knüpft das Herz-Jesu-Rundschreiben in der eingangs angeführten 
Stelle bewußt daran an, um die lebenslängliche Hingabe an das Sühnewerk 
noch zu unterstreichen, die mit dem Worte Opferlamm an sich schon gegeben, 
ist. Das Rundschreiben fährt nämlich fort: •Es kann ja nicht ausbleiben, daß 
ein solcher ... nicht nur vor jeder Sünde wie vor dem größten Übel zurück- 
schreckt, er wird sich auch ganz dem göttlichen Willen überlassen und sich 
Mühe geben, die verletzte göttliche Ehre wieder herzustellen durch ständiges 
Gebet, durch freiwillige Bußübungen, durch geduldiges Tragen etwaiger 
Schwierigkeiten, schließlich dadurch, daß er sein ganzes Leben in diesem. 
Sühneifer hinbringt". Es wird also restlose, lebenslängliche Sühne erwartet, 
um so mit Christus das Werk der Sühne zu vollenden. 

Wenn diese Art der Sühne der Herz-Jesu-Verehrung einen neuen Auftrieb 
verdankt, so ist sie doch keineswegs auf sie beschränkt. Diese Sühne geht viel- 
mehr jeden an, der in der Nachfolge Christi steht und sich bemüht, ein zweiter 
Christus zu werden. Es wird ja nichts anderes verlangt, als dem Herrn ähnlich 

1 Vgl. zum Ganzen Fr. Wulf S. J., Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an 
unsere Zeit, diese Zeitschr. 21 (1948), 321 ff. 

2 Rundschreiben Pius XI.: Miserentissimus Redemptor vom 8. Mai 1928. AAS, XX, 
1928, p. 176. 

a Leben und Werke der hl. Margareta Maria Alacoque, Innsbruck 1926. Brief vom 
3. Nov. 1689, 2. Bd. S. 480. 



192 Rudolf Böhmer S. J. 

zu. werden, gerade in jener Liebe zu den Seelen, die ihn werden ließ das Lamm 
Gottes, das die Sünden der Welt hinwegträgt. 

Damit ist aber auch schon die Wertung dieser Haltung gegeben. Sie er- 
gibt sich aus der Verbundenheit mit Christus. 

Wenn der Christ in der heiligen Taufe Christus eingegliedert wird, ist es 
eine Einpflanzung in das Leben des Herrn und damit auch eine Anteilnahme 
an den Geheimnissen seines Lebens. Alle Geheimnisse Christi müssen von 
uns mitgelebt, müssen von uns erfüllt werden. Christus ging ja über diese 
Erde als Haupt seines Leibes. Alles was er tat, tat er nicht nur als Privat- 
person, sondern zugleich für seine Glieder. So waren alle Werke Christi voll- 
endet und unvollendet. Vollendet, weil Christus in der ganzen Fülle seiner 
Vollkommenheit auch alle Werke vollkommen verrichtete, so daß sie ihren 
Zweck voll und ganz erreichen, ja überreich genügen und es keiner mensch- 
lichen Ergänzung bedarf. Unvollendet, d. h. noch nicht abgeschlossen, sondern 
seinen Gliedern gegenüber geöffnet, insofern auch wir an diesen Werken teil- 
nehmen können, damit die Werke, die Christus vollkommen verrichtet hat 
lind die seine Werke sind, im wahren Sinne nun auch unsere Werke würden, 
von uns getan und von uns vollzogen; sind wir doch •in Christus geschaffen 
zu guten Werken, die Gott im voraus bereitet hat, damit wir in ihnen wan- 
deln« (Eph 2,10). 

An der Erfüllung der Geheimnisse Christi hat jeder Mensch Anteil, der in 
der Gnade steht. Wo ein Christ in der Gnade betet, arbeitet, leidet und stirbt, 
vollzieht er diese Handlung als Glied Christi, betet, arbeitet, leidet und stirbt 
er in und mit Christus. Notwendig erfüllt er damit auch die Geheimnisse des 
Apostolates Christi, wenn auch zunächst unbewußt. Als lebendiges Glied 
Christi steht er ja in der Gemeinschaft der Heiligen. Alles, was die Kirche 
tut, fördert auch ihn auf seinem Wege zu Gott, wie auch umgekehrt alles, was 
er tut, der Kirche zugute kommt und zum Aufbau des Leibes Christi beiträgt. 
Eine private Frömmigkeit und ein privates Vollkommenheitsstreben gibt es 
in der Gemeinschaft der Heiligen nicht, sondern die Heiligkeit des einzelnen 
ist notwendig an die Gemeinschaft geknüpft. 

Anderseits ist aber auch leicht ersichtlich, daß die Kirche ihre gottgesetzte 
Aufgabe nicht erfüllen kann, wenn sich alle mit diesem unbewußten Apostolat 
begnügen wollten. So wie der einzelne bewußt und gewollt die Geheimnisse 
von Christi Beten und Leiden in seinem Leben erfüllt, so muß er auch die Ge- 
heimnisse seines Seeleneifers und seiner Sorge um die Sünder verwirklichen. 
Zum Aufbau des Leibes Christi gehört ja nicht nur, daß die gefördert werden, 
die schon als lebendige Glieder der Kirche angehören, auch die toten Glieder 
müssen wieder erweckt, die Außenstehenden aber neu angegliedert werden. 
Dazu bedarf es bewußten apostolischen Arbeitens, da sich das unbewußte Ar- 
beiten in der Gemeinschaft der Heiligen ja unmittelbar auf die lebendigen 
Glieder der Gemeinschaft selbst erstreckt. 

Unter den apostolischen Arbeiten nimmt nun die Sühne eine der ersten 
Stellen ein. Sühne leistet Genugtuung für die Sünden und beseitigt somit das 
Hindernis, das einer lebendigen Teilnahme an der kirchlichen Gemeinschaft 
entgegensteht. 



Victima Christi 193 

Das Sühneapostolat ist sicher unter allen apostolischen Aufgaben diejenige, 
die der Laie am ehesten •in seiner Weise und mit seinen Mitteln" verwirk- 
lichen kann, während er vielleicht zu andern Arbeiten keine Eignung oder 
keine Zeit hat. Es ist ein Apostolat, das jeder sein ganzes Leben hindurch ohne 
Unterbrechung üben kann, das somit die Möglichkeit gibt, ein Geheimnis des 
Herrn ganz nachzuleben. Christus war ja immer der Jesus, der Erlöser, das 
Lamm Gottes, das die Sünden der Welt trägt, ob er nun als Kind das Zimmer- 
mannshandwerk erlernte, ob er im öffentlichen Leben predigte oder Kranke 
heilte, oder ob er sich der Sünder annahm und am Kreuze für sie starb. 

Um unsere Teilnahme an der Sühne richtig zu verstehen, muß man fest- 
halten, daß die Sühnegnade voll und ganz von Christus bewirkt wird. Er ist 
für die Sünder am Kreuz gestorben, er hat allen das Heil verdient. Kein 
Mensch, und wäre er der heiligste, hat aus sich die Kraft, Gnade zu verdienen. 
Christus bietet auch allen Menschen seine Gnade an. Vom Kreuze her strömt 
sie so reichlich in die Welt hinein, daß jeder Mensch zur Seligkeit gelangen 
kann. Geht ein Mensch ewig verloren, so geht er verloren durch eigene Schuld, 
nicht aber, weil ihm die Gnade fehlte, die ihm zum Heile notwendig war. 

In manchen Erbauungsschriften kann man den Satz lesen, Tausehde gingen 
der Seligkeit verlustig, weil sich niemand fände, der sich für sie opfere. Solch 
ein Satz kann mißverstanden werden, als wenn es schließlich und letztlich 
doch auf uns ankäme, als wenn die Menschen nicht verloren gingen durch ihre 
eigene Schuld, sondern durch unsere. Das ist nicht richtig; die heilsnotwendige 
Gnade hat jeder, auch wenn sich niemand für ihn opfert und niemand für ihn 
betet. 

Der hl. Franz von Sales sucht diese Wahrheit durch folgendes Beispiel zu 
klären4: Mehrere Wanderer streben an einem Sommertag einem gemeinsamen 
Ziele zu. Vor der Mittagssonne fliehen sie in den Schatten und pflegen der 
Ruhe. Am Nachmittag scheint ihnen die Sonne ins Gesicht und weckt sie. Ein 
Teil erhebt sich, setzt seinen Weg fort und kommt vor Sonnenuntergang zum 
Ziel. Die andern schützen sich von neuem vor den Sonnenstrahlen und ruhen 
weiter. Erst am Abend machen sie sich auf den Weg. Jetzt überrascht sie die 
Dunkelheit, und im Walde verirren sie sich. Ihr Ziel erreichen sie nicht mehr. 
Der Grund liegt nicht darin, daß ihnen das erforderliche Sonnenlicht gefehlt 
hätte, sondern in ihrer Bequemlichkeit, die sie nicht rechtzeitig aufbrechen 
ließ. Und doch ist es auch richtig, nachdem sie nun einmal der Bequemlichkeit 
nachgegeben haben, daß sie sich verirrten, weil ihnen die Sonne fehlte. Für 
diese Wanderer hätte die Sonne auch noch in der Nacht scheinen müssen, dann 
hätten auch sie ihr Ziel erreicht. 

So gibt es auch Christen, die ihren Weg mit der Gnade, die allen gegeben 
wird und die auch für sie ausreichend wäre, nicht finden. Ihnen muß die 
Gnadensonne noch nachts scheinen, wenn sie zu Gott gelangen sollen. Solchen 
Menschen die •überreiche Gnade" zu erflehen ist das Verlangen und die Auf- 
gabe der Sühnenden. •Zwar hat unser Herr durch sein Leiden und seinen 
bittern Tod seiner Kirche geradezu einen unendlichen Schatz von Gnade ver- 

* Theotimus, 4. Buch, 5. Kap. 

13 



194 Rudolf Böhmer S. J. 

dient, doch diese Gnaden werden uns nach Gottes weisem Rat nur zum Teil 
zugedacht, ihre größere oder geringere Fülle hängt nicht wenig auch von un- 
sern guten Werken ab, durch die der von Gottes Huld gespendete Gnaden- 
regen auf die Seelen der Menschen herabgezogen wird"5. 

In diesem Sinne können wir freilich sagen, daß unsere Sühne notwendig 
sei, wissen aber, daß diese Notwendigkeit keine absolute ist, sondern nur 
eine solche, die sich aus der Anordnung Gottes und dem schuldhaften Versa- 
gen der Menschen ergibt. So verstehen wir auch die Worte: •Es muß fest- 
gehalten werden, so seltsam es erscheinen mag, daß Christus nach der Hilfe 
seiner Glieder verlangt... Das geschieht nicht aus Bedürftigkeit und Schwä- 
che, sondern vielmehr deshalb, weil er selbst zur größeren Ehre seiner makel- 
losen Braut es so angeordnet hat. Während er nämlich am Kreuze starb, 
hat er den unermeßlichen Schatz der Erlösung seiner Kirche vermacht, ohne 
daß sie ihrerseits dazu beitrug. Wo es sich aber darum handelt, den Schatz 
auszuteilen, läßt er seine unbefleckte Braut an diesem Werk der Heiligung 
nicht nur teilnehmen, sondern will, daß es in gewissem Sinne durch ihre 
Tätigkeit bewirkt werde. Ein wahrhaft schauererregendes Mysterium, das 
man niemals genug betrachten kann, daß nämlich das Heil vieler abhän- 
gig ist von den Gebeten und von den freiwilligen Bußübungen der Glieder 
seines geheimnisvollen Leibes, die sie zu diesem Zwecke auf sich nehmen"6. 

Von einer solchen Auslegung her ist es besser, positiv mit der heiligen 
Margareta Maria zu sagen: •Eine gerechte Seele kann für tausend sündige 
Verzeihung erlangen"7, als negativ: •Tausende gehen verloren, weil sich 
niemand für sie opfert". So faßt es auch Pius XI. auf, wenn er zum Schluß 
seines Rundschreibens über die Herz-Jesu-Verehrung darauf hinweist, daß 
Gott um der zehn Gerechten wegen Sodoma und Gomorrha habe schonen 
wollen. 

Wem solche Sätze übertrieben vorkommen, der muß bedenken, daß die 
Zuwendung der Gnaden ein Werk in der übernatürlichen Ordnung ist, das 
wir nur in Christus verrichten können. Christus aber ist es, der das unschein- 
bare Tun der Menschen adelt. Weil der Gerechte nur gerecht ist durch die 
Gerechtigkeit Christi, weil er liebt mit der Liebe Christi, deshalb kann er 
auch für tausend genugtun, oder besser: Christus tut genug durch sein Glied, 
das sich ihm zur Ausführung seiner Pläne zur Verfügung stellt. •Je mehr 
wir (darum) unsere Eigenliebe opfern und unser Fleisch kreuzigen in jener 
geheimnisvollen Kreuzigung, von der der Apostel spricht, um so reicher 
sind die Früchte der Begnadung und der Sühne, die wir für uns und andere 
empfangen"8. 

Weil die Sühne in Christus geschieht, kann jeder Christ sie üben. Ob 
jemand kein anderes Sühnewerk zu verrichten vermag als das geduldig 
ertragener Krankheit, ob er nichts anderes anbieten kann als das Zermür- 
bende eines gehetzten Berufslebens, oder aber ob er imstande ist, auch 
noch freiwillige Bußen auf sich zu nehmen, niemals gibt das äußere Werk 

6 Rundschreiben Pius XII.: Mystici corporis vom 29. Juni 1943. AAS, XXXV, 
1943, p. 49.       • Rundschreiben: Mystici Corporis, a. a. O.       ' a. a. O. 2. Bd. S. 118. 

8 Rundschreiben: Miserentissimus Redemptor, a. a. O. p. 172. 



Victima Christi 195 

den Ausschlag, das Entscheidende ist immer die innere Haltung, unsere Ver- 
bindung mit Christus. Ein kleines Werk, das vielleicht gar nichts Beson- 
deres an sich hat, das aber herauswächst aus der Gemeinschaft mit Chri- 
stus, ist wertvoller für die Sühne als große Werke, die die Aufmerksamkeit 
auf sich lenken, aber angefressen sind von Eitelkeit und Selbstsucht. Denn 
das kleine Werk, das der Liebe entwächst, wird umkleidet mit der Kraft 
Christi, das große dagegen, das sein Entstehen falschen Beweggründen ver- 
dankt, kann die Kraft Christi nicht tragen und bleibt nacktes, wertloses 
Menschenwerk. 

Wenn wir sagen, das Entscheidende sei die innere Haltung, so lehnen wir 
damit das äußere Werk keineswegs ab, noch möchten wir behaupten, daß 
es belanglos sei. Wir bestehen aus Leib und Seele, und wie zwischen Leib 
und Seele eine Wechselbeziehung besteht, so auch zwischen der Tat und der 
inneren Gesinnung. Starke innere Strebungen drängen danach, sich nach 
außen zu beweisen und zu erproben. Diese Probe ist für uns unumgänglich 
notwendig, damit wir nicht der Täuschung verfallen und uns Tugenden zu- 
schreiben, die wir nur im Geiste, aber nicht in Wirklichkeit besitzen. Umge- 
kehrt läßt die äußere Tat auch die innere Gesinnung erstarken, aus der sie 
hervorwuchs. So kann man wohl die Regel aufstellen: Wo jemand ganz 
erfüllt ist von dem Gedanken, für andere zu sühnen, wird er soviel Sühne- 
werke auf sich nehmen, als seine Kräfte, sein Beruf und seine Zeit es erlau- 
ben. Wer keine Großtaten verrichten kann, wer vielleicht überhaupt nicht 
zu äußeren Bußen fähig ist, ist deshalb nicht vom Apostolat der Sühne aus- 
geschlossen; • tut er alles, was er kann, dann kann Christus sich seiner 
bedienen um seine Gnadenschätze an die Sünder zu verschwenden. 

Mit Erstaunen lesen wir in den Lebensbeschreibungen der Heiligen von 
den •heiligen Torheiten", und wir beeilen uns anzumerken, daß sie darin 
zu bewundern, aber nicht nachzuahmen seien. Diese Gefahr ist in unseren 
Tagen wohl gar nicht so dringlich. Viel größer scheint die Gefahr zu sein, 
daß wir uns zwar für große Tugenden begeistern und uns wegen der großen 
Begeisterung die Tugenden auch schon zuschreiben. Nur zu oft merken wir 
es nicht, daß ein Selbstbetrug vorliegt, weil wir es nicht für nötig erachten, 
den Seeleneifer nun auch durch die Tat zu bewähren, für den wir so begei- 
stert scheinen. Innere Gesinnung und entsprechende äußere Tat, das sind 
die Forderungen, die wir an jede echte Sühne stellen müssen. 

II. Die praktische Verwirklichung des Sühnegedankens 

Nach diesen dogmatischen Darlegungen bleibt uns noch über die praktische 
Verwirklichung der Ganzhingabe an Christus in der Sühne zu handeln. 

Das Wichtigste ist hier die rechte Grundhaltung, nämlich das Stre- 
ben nach inniger Christusverbundenheit. Deshalb verspricht auch das Sühne- 
gebet, das mit dem Rundschreiben über die Herz-Jesu-Verehrung veröffent- 
licht wurde: •wiedergutzumachen durch Glaubenstreue, durch sittliche Rein- 
heit, durch vollkommene Beobachtung des evangelischen Gesetzes zumal der 
Liebe". Dabei ist zu beachten, daß das evangelische Gesetz im Gegensatz zum 
Gesetz des Alten Bundes auch die Forderungen der Vollkommenheit ent- 

13» 



196 Rudolf Böhmer S. J. 

hält». Also Streben nach Vollkommenheit in der ganzen Tiefe und Weite, 
das ist die Grundhaltung, aus der allein echte Sühne erwachsen kann. Je 
mehr ein Mensch mit Christus verbunden ist, oder mit anderen Worten, je 
vollkommener jemand ist, um so mehr ist er geeignet, Werkzeug zu wer- 
den in der Hand Christi. 

Wir kennen die eine oder andere Lebensbeschreibung von Menschen, 
deren Leben sich in der Sühne verzehrte. Diesen stand der Sühnegedanke 
eigentlich immer lebendig vor Augen. Selbst wenn sie ihren Berufsgeschäf- 
ten nachgingen, schwang dieser Gedanke im Grunde des Herzens doch immer 
mit. Sie hatten ihre Aufmerksamkeit immer auf zwei Dinge gerichtet: Auf 
das Werk, das sie unmittelbar verrichteten, und auf die Sühne, der sie ihr 
Leben geweiht hatten. 

Solche Angaben brauchen wir nicht zu bezweifeln, haben wir doch auch 
im Leben Beispiele dafür, daß jemand gleichzeitig zwei verschiedene Bewußt- 
seinsinhalte hat. Eine Mutter, die ihr Kind im Krankenhaus weiß und um 
sein Aufkommen bangt, denkt an das Kind, auch wenn sie ihrer häuslichen 
Arbeit nachgeht; ein junges Brautpaar ist so erfüllt von seinem Glück, daß 
dieses Glück auch in der Arbeit nicht abklingt. Immer liegen aber außer- 
ordentliche Ereignisse vor, die zutiefst erlebt wurden. Eine Arbeit, die die 
Aufmerksamkeit ganz gefangen nimmt, läßt diese Erlebnisse wohl zurück- 
treten, sie brechen aber mit Gewalt wieder durch, sobald die Aufmerksam- 
keit nicht mehr völlig gefesselt ist. 

Was im praktischen Leben ein tiefgreifendes Erlebnis vermag, das ver- 
mochte bei heiligmäßigen Menschen der Sühnegedanke. Er wurde ihnen zu 
einem großen Erlebnis, das sie innerlich aufwühlte und nicht mehr zur Ruhe 
kommen ließ. Sie brachen zunächst selbst mit der Sünde, nährten den Haß 
gegen sie durch Betrachtung und treu geübte Buße, beschäftigten sich mit 
dem leidenden Herrn und drangen in seine Gesinnungen ein. So wurde die 
Sünde in ihren Augen allmählich das einzige Unglück, das den Menschen 
bedroht. Der Gedanke an die verschmähte Liebe des Herrn ließ sie nicht 
mehr los, das Unrecht, das man ihm zufügt, fühlten sie, als wenn es ihnen 
selbst angetan wäre. So nahm der Sühnegedanke sie allmählich ganz gefan- 
gen und gab sie nicht mehr frei. 

Alle Versuche, es solchen Sühneseelen gleichzutun, ohne den Weg der inne- 
ren Läuterung und Reinigung zu gehen, sind erfolglos und gefährlich. Man 
kann zweifelsohne Gewalt gebrauchen und der Seele den Sühnegedanken 
•einhämmern". Man kann sich in regelmäßigen Zeitabständen • z. B. alle 
Viertelstunde • wieder an die Sühnepflicht erinnern und dazu auch noch 
ein Stoßgebetlein verrichten, man kann auch einige Sühnopfer •einüben", 
deren Zahl man allmählich steigert, alles das ist möglich. Wenn man dabei 
die nötige Energie und Ausdauer hat, kann man auf diese Weise auch ohne 
innere Reinigung dazu kommen, daß der Sühnegedanke einen Menschen be- 

9 Manche Gebetbücher weichen von der amtlichen Übersetzung ab und geben obser- 
vantia legis evangelicae wieder durch Beobachtung der Gebote des Evangeliums. Da 
wird lex evangelica nicht als terminus technicus erkannt und der Sinn bedauer- 
licher Weise sehr eingeschränkt. 



Victima Christi 197 

herrscht, aber beherrscht nach Art einer fixen Idee. Solche Gedanken sind 
trocken und dürr und haben nichts von der Tiefe religiösen Erlebens, aus 
denen bei den Heiligen diese Gedanken hervorquellen. Solche fixe Ideen 
unterscheiden sich von den Gedanken der Heiligen, wie ein künstlicher 
Schmerz oder eine künstliche Freude von wahrem Schmerz und wahrer 
Freude. Deshalb fatten solche Leute, die sich den Sühnegedanken gewalt- 
sam zu eigen machten, auch leicht andern auf die Nerven. Sie salbadern 
beständig von Sühne und können immer wieder auf Gelegenheiten auf- 
merksam machen, bei denen man noch ein kleines Opfer bringen könnte. 
Wenn aber von ihnen selbst einmal ein wahres Opfer verlangt wird, wenn 
sie ein Unglück trifft oder Krankheit sie heimsucht, dann ist nur zu oft aller 
Sühnegeist verflogen. Es ist nicht so selten, daß Menschen, die sich immer 
nur im Mantel des Büßers zeigten, angesichts wahrer Schwierigkeiten nackt 
und bloß stehen und nicht einmal mehr das Tugendkleid des gewöhnlichen 
Christen tragen. Tugenden kann man sich eben nicht von außen her umlegeVt, 
Tugenden sind Lebensäußerungen und werden nur erworben durch inne- 
res Wachsen. 

Damit soll keineswegs geleugnet werden, daß dies Wachstum auch durch 
eigene Tätigkeit gefördert werden könnte. Man beginne nur mit dem nie-. 
erlahmenden Kampf gegen die Sünde im eigenen Herzen und dem stets er- 
neuten Bemühen, sich dem göttlichen Herzen gleich zu gestalten. Dann ist 
es durchaus empfehlenswert, sich über Tag an seine Sühneaufgabe zu erin- 
nern und auch gerade das Streben nach Vollkommenheit in die Sühne einzu- 
beziehen. 

Dabei kommt es aber nicht so sehr auf die Häufigkeit und die Energie an, 
mit der man den'Sühnegedanken in sidh wachruft, man muß vielmehr dafür, 
sorgen, daß die Motivkraft dieses Gedankens wächst. Das erreicht man z. B. 
durch häufige Betrachtung des Erlöserwirkens Christi, insbesondere seines 
Leidens, durch die oftmalige innere Vereinigung mit den Gesinnungen des 
sühnenden Herrn. Sehr gute Dienste leistet hier auch die heilige Stunde, die 
sich im katholischen Volk wachsender Beliebtheit erfreut. Aus dem Sühne- 
gedanken heraus wird man sich dann weiterhin mühen, alle Opfer zu brin- 
gen, die der Alltag verlangt. Ein Blick in den Tag beim Morgengebet, um 
die Gelegenheit zum Opfer schon im voraus zu sichten, ein Rückblick am 
Abend, der ehrlich Rechenschaft gibt über die Treue am Tag und nachsin- 
nen läßt, was noch besser zu machen sei, werden helfen, das gesteckte Ziel 
zu erreichen, und der Sühnegedanke wird von Jahr zu Jahr tiefer in der 
Seele wurzeln. 

Ob der Sühnegedanke allerdings einen Menschen so stark zu erfüllen ver- 
mag, daß er all sein Tun beschwingt und seiner Frömmigkeit ein bestimmtes 
Gepräge gibt, wie wir es von manchen heiligmäßigen Menschen behaupte- 
ten, hängt nicht allein von seinem guten Willen ab. Dazu ist eine besondere 
Berufung notwendig, d. h. außer den inneren Gnaden und Antrieben auch 
eine bestimmte Naturanlage, auf der die Gnade aufbauen kann, die sich aber 
nicht bei allen Menschen, ja wohl bei den meisten nicht, in dieser Form fin- 
det. Gewöhnlich ist es so, daß Gedanken, die wir immer wieder erwägen, 



198 Rudolf Böhmer S. J. 

Erlebnisse, die sich regelmäßig wiederholen, mit steigender Wiederho- 
lung an Eindruckskraft verlieren; sie werden etwas Alltägliches. Daneben 
finden wir aber auch, daß sich im Laufe eines religiösen Lebens bestimmte 
Geheimnisse der Offenbarung und des christlichen Lebens als besonders 
motivkräftig und formgebend herauskristallisieren. Sie drängen sich ganz 
von selbst immer wieder ins Bewußtsein und gewinnen gerade durch wie- 
derholtes Betrachten an Tiefe und Eindruckskraft. Warum der eine Mensch 
mehr zu diesem, der andere mehr zu einem anderen Geheimnis hinneigt, 
wird neben der unmittelbaren Gnadenführung Gottes sehr stark von der 
Veranlagung und Struktur des betreffenden Menschen abhängen. Nur wenn 
einer so zum Geheimnis des Ganzopfers mit Christus in der Sühne hinge- 
führt wird, und er dieses Geheimnis von innen her schaut, vom Erlebnis des 
Einswerden mit dem Herzen des sühnenden Herrn, wird er stark und trag- 
fähig genug sein für die Opfer, die mit einem Leben der Sühne verbunden 
sind. Er wird victima, Brandopfer in Christus für den Vater sein können, 
nicht weil das Opfer, das Kreuz im Mittelpunkt seines Bewußtseins stünde, 
sondern weil die Liebe zum liebenden und sühnenden Herrn in ihm brennt. 

Damit dürfte auch einsichtig sein, was von den Behauptungen zu halten 
ist, man könne in treu geübter Sühne so weit kommen, daß man sich nach 
Sühneleiden förmlich sehne. Die Gnade hebt zunächst die Natur nicht auf, 
und was in der natürlichen Ordnung schmerzhaft ist, bleibt es auch in der 
Ordnung der Gnade. Die Natur aber bebt vor Schmerz und Leid zurück. 
Die Gnade kann zwar bewirken, daß wir uns von dieser natürlichen Ableh- 
nung der Schmerzen nicht leiten lassen und die Natur überwinden, aber 
daß sie die Schmerzen umwandeln soll, so daß wir sie als Freude empfinden, 
das wird sie im allgemeinen nicht leisten. Von Sehnsucht nach Leid sprechen 
deshalb auch in einem wahren Sinne nur die Mystiker. Der Mystiker hat 
die Schönheit Gottes erlebt und ist davon ganz erfüllt. Muß er aus der Gottes- 
schau in die Welt zurück, dann bereitet sie ihm Qual. Er kann es nicht be- 
greifen, daß ihm die Welt noch etwas bieten soll, nachdem er einmal das 
wahre Gut kennenlernte. Und doch empfindet ja auch er noch die sinnen- 
haften Freuden. Er wendet sich aber mit Abscheu von ihnen ab, wünscht, 
daß sich alles Weltliche in Bitterkeit verwandle, damit es ihn nur in seiner 
Gottesschau nicht störe. Mystische Gnaden im engeren Sinn sind aber sel- 
ten, und vor allem sind die Mystiker kein Vorbild für den gewöhnlichen 
Christen. 

Wo darum ein Nicht-Mystiker von seiner Sehnsucht nach Leiden spricht, 
wird es sich meist um Triebirrung oder leeres Gerede handeln. 

Triebirrungen sind sicher nicht so häufig, wie es manche ungläubige Psy- 
chiater wahrhaben möchten, die alle katholische Aszese durch Triebirrung 
zu erklären suchen. Aber zweifelsohne gibt es Menschen, denen das gerade 
Freude macht, was dem normalen Menschen Schmerz bereitet. Daß in einem 
solchen Falle frei gesuchtes Leid vor Gott wertlos ist und daß solche Men- 
schen sich nicht als Norm für andere hinstellen können, bedarf keiner wei- 
teren Ausführung. 



Victima Christi 199 

Leeres Reden über Leidenssehnsucht haben wir als Folge des gewaltsamen 
•Einhämmerns" des Sühnegedankens, und auch darüber ist kein Wort zu ver- 
lieren. 

Nein, Sehnsucht nach Leid und überquellende Freude an dem Sühnewerk 
brauchen nicht aus dem Sühnegedanken zu erwachsen. Es genügt vollauf, 
daß wir im Geiste der Sühne alle Widrigkeiten annehmen mit ruhiger Bereit- 
schaft und Ergebung in Gottes Willen, daß wir darüber hinaus regelmäßig 
freiwillige Sühnewerke auf uns nehmen, so wie unsere Verhältnisse es ge- 
statten, daß wir dann gelegentlich auch einmal dafür danken, daß uns die 
Gnade verliehen wurde, nicht nur an Christus zu glauben, sondern auch für 
Christus zu leiden" (Phil 1,29). Das können und werden wir alle erreichen, 
wenn wir nur bewußt nach Heiligkeit streben, uns immer wieder an unsere 
Sühnepflicht erinnern, die wir auf uns nahmen, und wenn wir uns vernünf- 
tig in der Bußgesinnung üben. 

Wir sagen vernünftig, und möchten dieses Wort betont wissen, denn es 
will scheinen, daß nicht alles Üben, das vorgeschlagen wird, als vernünftig 
bezeichnet werden kann. Man soll z. B. das Einüben nach Art eines positiven 
Partikularexamens machen; mit zwei freiwilligen Opfern im Halbtag begin- 
nen, die Zahl dann allmählich steigern, daß man langsam auf 15•20 Opfer 
im Halbtag und mehr kommt und so lernt, alle Gelegenheiten zum Opfer, 
und seien sie auch noch so klein, gewissenhaft auszunutzen. Wenn ich mir 
vornehme, im Laufe eines halben Tages 20 Stoßgebete zu verrichten, dann 
ist das allenfalls noch möglich• hängt es doch nur von mir ab •, aber wenn 
ich 20 Opfer bringen soll, dann müssen die Gelegenheiten doch von außen 
an mich 20 mal herangetragen werden. Wird das Tag für Tag in dieser Fülle 
geschehen? Liegt da nicht die Gefahr nahe, daß wir in heilloser Weise uns 
selbst verfallen, daß wir Menschen gleichen, die bei ihren Gängen durch die 
Straßen einer Stadt zählen, über wieviel Pflastersteine sie hinweggeschrit- 
ten sind? All die Kleinigkeiten sind zweifelsohne in das Werk der Sühne 
einbezogen, wenn wir die Gesamthaltung eines Sühnenden angenommen 
haben, diese kleinen Dinge aber alle bewußt erleben und werten ist unnatür- 
lich und kann deshalb auch in der Frömmigkeit nicht empfohlen werden. 

Nicht minder groß scheint die Gefahr, aus dem Verlangen, die Zahl der 
vorgesteckten Opfer zu erreichen, Dinge Opfer zu nennen, die eigentlich 
kein Mensch mehr als Opfer empfindet. Wenn man beispielsweise jeman- 
dem die Tür aufhält, der mit einer Last eintreten will, dann faßt das jeder 
gut erzogene Mensch als eine Selbstverständlichkeit auf, deretwegen man 
kein Wort verliert. Warum nun solche Dinge mit dem Stempel •Opfer" ver- 
sehen, obwohl man sie zweifelsohne gar nicht als Opfer empfunden hat? Das 
kann doch nur den Erfolg haben, daß wir uns wegen unserer •vielen" Opfer 
mit dem Nimbus der Heiligkeit umgeben und wähnen, Fortschritte gemacht 
zu haben, während wir in Wirklichkeit doch nur uns selbst suchen. Will man 
den Begriff des Sühnopfers nicht entleeren, muß man solche Methoden ab- 
lehnen. Wenn wir wirklich mit einem bewußten Streben nach Vollkommen- 
heit beginnen, dann wird unser Blick immer scharfsichtiger werden, und die 
Gelegenheiten erkennen, die das Leben von sich aus darbietet, die Sühne zu 



200 Rudolf Böhmer S. J. 

betätigen. Wenn wir diese Gelegenheiten recht benützen, werden wir über 
Mangel an Sühnegelegenheit nicht zu klagen haben, vermeiden aber alle 
Unnatürlichkeit im religiösen Streben, die auf die Dauer doch zum Miß- 
erfolg führt. 

Ein anderer Vorschlag, den Sühnegedanken zu vertiefen, ist dagegen durch- 
aus gut. Man soll nicht sühnen für die Sünder im allgemeinen, sondern für 
eine bestimmte Menschengruppe, z. B. für diejenigen der Pfarrei, die •ihre 
Ostern" noch "nicht gehalten haben oder ihre Sonntagspfiicht nicht erfüllen, 
für diejenige Pfarrei der Diözese, in der augenblicklich eine Volksmission 
gehalten wird, für alle in der Stadt, die in der kommenden Nacht sterben 
usw. Je konkreter und bekannter ein Ziel ist, um so eher setzt man sich 
dafür ein. 

Weniger glücklich dagegen scheint es, das Ziel konkreter zu gestalten, indem 
man für bestimmte Sünden sühnt, wenigstens gilt das in allen Fällen, in denen 
es sich um Sünden handelt, die indirekt bekämpft werden müssen. Nach uns 
vorliegenden Lebensbeschreibungen scheint es bei frommen Seelen vor allem 
beliebt zu sein, Sühne zu leisten für die Sünden des Unglaubens und der Un- 
reinheit. Diese Sünden werden von den betreffenden Menschen durchweg des- 
halb gewählt, weil sie selbst in diesen Punkten Schwierigkeiten haben. Handelt 
es sich um die Sünde der Unkeuschheit, dann sind die Sühnenden in diesem 
Punkte im allgemeinen ängstlich veranlagt, haben manchmal eine ausgespro- 
chene Phobie. Diese Angst ist auch schuld daran, daß die Versuchungen nicht 
weichen, weil sie ja ein Ablenken nicht gestattet, sondern die Aufmerksamkeit 
fesselt. Wenn jetzt noch das Verlangen hinzukommt, gerade für solche Sünden 
zu sühnen, wird von neuem die Aufmerksamkeit auf das Geschlechtliche hin- 
gelenkt, und die Versuchungen müssen notwendig an Schwere gewinnen. 

Ähnliches kann man beobachten, wenn für den Unglauben gesühnt wird. Bei 
Menschen die sich dieses Sühneapostolat erwählten, handelt es sich nicht um 
Versuchungen, die eine bestimmte Meinung gegen eine Glaubenswahrheit 
stellen, sondern um das allgemeine Empfinden, daß man nicht mehr glauben 
könne, daß doch unmöglich alles stimme, was zum Glauben vorgelegt werde. 
Diese Ideen peinigen ihre Opfer und treiben dazu, das Heiligste zu lästern. 
Es ist also wiederum ein Zustand, der nur überwunden wird, indem man ihn 
vernachlässigt und darüber hinweggeht; denn der Sühnegedanke ist für die 
Überwindung dieser Schwierigkeit nur hinderlich, weil er ja die Aufmerksam- 
keit gerade auf diese Schwierigkeiten hinlenkt. 

Wenn man sagt, Gott übertrage nicht selten auf die Menschen, die sich zur 
Sühne anbieten, die Sünden und Versuchungen derer, für die sie büßen, dann 
wäre zunächst zu untersuchen, ob sich solche Tatsachen nicht einfacher dadurch 
erklären, daß man bei seiner Sühne psychologische Gesetze vernachlässige. 
Wenn wir u. U. heiligmäßige Menschen kennen, denen ein solches falsch geübtes 
Apostolat keinen Schaden brachte, so ist das kein Beweis gegen unser Beden- 
ken. Diese Tatsache zeigt nur die Richtigkeit des Satzes: •Denen, die Gott lie- 
ben, gereicht alles zum Besten" (Rom 8,28). Keineswegs wird aber dadurch die 
Verpflichtung aufgehoben, daß der Christ sich in allem Tun von der Klugheit 



Victima Christi 201 

leiten lasse, die es als Vermessenheit bezeichnet, sich selbst Versuchungen zu 
bereiten. 

Neben die Grundhaltung des Vollkommenheitsstrebens stellt das Rund-, 
schreiben über die Herz-Jesu-Verehrung als weitere Forderung den rechten 
Seeleneifer. •Wir versprechen, daß wir Dich nach Kräften vor neuen Be- 
leidigungen schützen und möglichst viele unserer Mitmenschen zu Deiner Nach- 
folge anspornen wollen." Wer Genugtuung leisten will für die Sünden, wird 
zunächst einmal dafür sorgen, daß neue Sünden nach Möglichkeit verhindert 
werden. Mit dieser Forderung ist das Sühneapostolat in die erste Reihe der 
katholischen Aktion gestellt. Wer sühnen will, darf nicht zu jenen Katholiken 
gehören, die bewegt über die Schlechtigkeit der Welt klagen und jammern, um 
sich dann von dieser bösen Welt zurückzuziehen, für sie in der Stille zu beten 
vorgebend, sie aber im übrigen ihrem Schicksal überlassend. Zunächst muß der 
Versuch unternommen werden, die Welt für Christus zu gewinnen. 

Zweifelsohne sind die apostolischen Möglichkeiten für die einzelnen Men- 
schen sehr verschieden, verschieden auch die Fähigkeiten, die sie für bestimmte 
Aufgaben mitbringen. Niemand aber wird bezweifeln, daß der Katholik im 
öffentlichen Leben im allgemeinen nicht die Stelle einnimmt, die er einnehmen 
müßte, und daß er seinen katholischen Standpunkt nicht genügend vertritt. Wer 
sich daher zum Apostolat der Sühne berufen glaubt, sollte zunächst einmal 
überlegen, ob er seine katholische Haltung in der Öffentlichkeit schon genügend 
zur Geltung bringt. Wenn er z. B. daran geht, sich in seiner Freizeit die nötigen 
religiösen Kenntnisse zu erwerben und zu vertiefen, wenn er an sich arbeitet, 
die Menschenfurcht zu überwinden, dann sind das durchaus Überwindungen, 
die als Sühnewerke getragen und gewertet werden können. 

An besonderen Sühnewerken nennt das Rundschreiben dann: •ständiges Ge- 
bet, freiwillige Bußübungen, geduldiges Tragen etwaiger Schwierigkeiten". 

Über das G e b e t ist nicht viel zu sagen. An erster Stelle steht das heilige 
Meßopfer. Es ist ja nicht nur Lob- und Dank-, sondern auch Sühnopfer, und in 
unserer konkreten Welt, die nun einmal •im argen liegt", wird der Charakter 
des Sühnopfers wohl immer eine vordringliche Beachtung finden. Vom heiligen 
Opfer her kommt dem ganzen Sühnewerk Kraft und Weihe. Mitopfern heißt 
ja nicht nur, sich mit Christus vereinigen, insofern er Hoherpriester ist, um mit 
ihm zusammen den himmlischen Vater um Verzeihung zu bitten, es heißt auch 
sich mit dem Herrn vereinigen, insofern er Opfergabe ist, um mit'ihm zusam- 
men Sühnopfer zu werden. Und wie Christus vom Abendmahlsaal zum Berg 
des Kreuzes ging, um seine Hingabe blutig zu vollziehen, so sind auch wir ver- 
pflichtet, unsere Hingabe an Gott in der heiligen Messe mit der Hingabe im 
Alltag zu einer einzigen Hingabe zusammenklingen zu lassen. Dann werden 
unsere Sühnewerke ein Teil der Sühne des Herrn, werden eingetaucht in seine 
sühnende Kraft. 

Widrigkeiten geduldig zu tragen ist unsere materialistische Zeit nicht 
sehr geneigt, als Christen aber •ziehen wir die ewigen Güter den irdischen vor, 
deshalb nehmen wir die Mühen und Leiden dieses Lebens wie aus Gottes Hand 
ergeben an" und sehen darin eine willkommene Gelegenheit, Sühne zu leisten. 



202 Rudolf Böhmer S. J. 

Nur sollten wir uns hüten, unter Widerwärtigkeiten des Lebens ausschließ- 
lich Unglücksfälle, Krankheit und Tod zu rechnen; es gehören nicht weniger 
dazu die Auseinandersetzung mit dem täglichen Leben, der Kampf um die 
Existenz, das Ringen um die Verwirklichung des Berufes usw. In unsern Tagen 
bedeutet das manchmal einen recht harten Kampf. So braucht man sich auch 
nicht zu wundern, wenn es Menschen gibt, die sich nicht bemühen, wieder etwas 
Neues aufzubauen, nachdem ihnen Existenz und Beruf zerschlagen wurde, die 
sich lieber •verdemütigen" und von öffentlicher Unterstützung leben. Mancher, 
der im Beruf keine rechte Freude findet, flieht immer wieder in die Krankheit 
und wählt, wenn er eine gute Versorgung hat, das •Kreuz" ständigen Kranken- 
lagers. Wie weit es berechtigt ist, bei allen inneren Krankheiten eine psycho- 
gene Komponente anzusetzen, wie es manche Ärzte heute tun, sei dahingestellt, 
es kann aber wohl nicht mehr bezweifelt werden, daß Enttäuschung im Beruf, 
besondere Schwierigkeiten, innere Leere, Einsamkeit und ähnliche Dinge solche 
Krankheiten zum mindestens wesentlich beeinflussen. Welch eine Täuschung, 
wenn man glaubt, man sei von Gott berufen, das Sühnekreuz der Wohlfahrts- 
unterstützung oder des Krankenbettes zu tragen, wenn man tatsächlich nur 
dem Lebenskampf ausgewichen ist! 

Es gibt ein Apostolat ausschließlichen Leides, aber das ist die Ausnahme. Im 
allgemeinen wird der Weg des Christen der Weg sein, den auch der Herr ge- 
gangen ist. Er war erst Zimmermann von Beruf, dann Lehrer seines Volkes; 
das bittere Leiden umschloß nur die beiden letzten Tage seines Lebens. Sein 
göttliches Herz indes verzehrte sich vor Verlangen, den Sündern zu helfen. 
Deshalb sagt die heilige Margareta Maria, das göttliche Herz habe mehr gelitten 
als die übrige Menschheit, sei es doch vom ersten Augenblick der Geburt an 
bis zum letzten Seufzer am Kreuze in ein Meer von Bitterkeit versenkt ge- 
wesen10. Diesem Beispiel folgt auch der Christ. Er geht seinem Beruf nach und 
sorgt selbst für seinen Lebensunterhalt. Schwierigkeiten, die sich ihm auf 
seinem Lebensweg entgegenstellen, überwindet er im Geiste der Sühne, die er 
in seinem Herzen nährt. Erst am Ende seines Lebens findet er sich ab mit 
Arbeitsunfähigkeit, wenn sie als Bote des nahen Todes kommt. Dann bereitet 
er sich, Gott das Sühnopfer seines Sterbens darzubringen. Niemals aber darf 
der Sühnegedanke Anlaß werden, eigenes Versagen und eigene Schlaffheit mit 
einem religiösen Anliegen zu tarnen. Bereitschaft, die Widrigkeiten des Lebens 
zu tragen, heißt deshalb für unsere Zeit nicht zuletzt: bewußt die Berufsfreude 
pflegen, mit Enttäuschungen im Beruf fertig werden, die innere Leere und Ein- 
samkeit durch Hinhorchen auf den Ruf Gottes überwinden. Für manche Men- 
schen liegen hier Möglichkeiten, Sühnopfer zu bringen, deren Größe ihnen erst 
aufgeht, wenn sie die aufgezeigten Aufgaben nur einmal mutig anpacken. 

Was dann die freiwilligen Bußwerke angeht, so •fehlt es nicht an solchen, 
die sie zu veralteten Dingen rechnen möchten"11: Der Heilige Vater ist aber in 
letzter Zeit wiederholt dafür eingetreten und wünscht, daß sie in Ehren gehalten 
und geübt werden. Die Bedeutung der äußeren Bußen ergibt sich ja unschwer 
aus dem, was über die Notwendigkeit der äußeren Werke schon ausgeführt 
wurde. 

" a. a. O. 2. Bd. S. 472.     » AAS, XXIV, p. 189. 



Victima Christi 203 

Die Art der äußeren Bußen kann natürlich in den Jahrhunderten verschieden 
sein. Für die Herz-Jesu-Oktav 1932 schlug Pius XL den Gläubigen vor: •Die 
Christen mögen verzichten auf Theater, Spiel, körperliche Freuden, mögen sie 
auch ehrenhaft sein. Die Wohlhabenderen sollen ihre gewöhnliche Lebenshal- 
tung, auch wenn sie maßvoll ist, einschränken, um das Ersparte den Armen zu* 
geben"18. Das sind nicht die Bußübungen, die sonst als die klassischen auf- 
gezählt werden, aber doch wirkliche Bußübungen. Äußere Bußen besagen ja 
nichts anderes als einen freiwilligen Verzicht auf körperliche oder geistige 
Freuden, die im Einzelfalle nicht einmal der Vollkommenheit entgegenstehen. 
Tatsächlich können aber heute viele Menschen die althergebrachten Bußübun- 
gen nicht mehr verrichten, dafür gibt aber die neue Zeit andere Möglichkeiten, 
die in den Worten des Heiligen Vaters angedeutet sind. So scheint es gar nicht 
-abwegig, wenn aus dem Gedanken der Sühne heraus zeitweilig verzichtet wird 
auf Theater, Konzert, Kino, Romanlesen, Tanz usw. Wenn sich heute Katholiken 
an den alten Abstinenztagen von Alkohol, Nikotin oder Coffein enthalten, 
wenn sie an Fasttagen nur Eintopf kochen, um das Ersparte den. Armen zu 
geben, dann wird man das sicherlich als vollwertige äußere Buße gelten lassen. 
Damit ist aber auch jedem, der im Apostolat der Sühne steht, ein Weg gezeigt, 
auf dem er seinen Kräften entsprechend äußere Bußwerke verrichten kann. 
So wird schließlich der alte aszetische Satz doch zu Recht bestehen, daß die Buß- 
gesinnung ihre Echtheit durch freiwillige Bußübungen beweisen muß. 

Abschließend ist also zu sagen, daß jene Form der Sühne, die sich dem Herrn 
als Sühnopfer anbietet, um das ganze Leben in der Übung der Sühne zuzubrin- 
gen, dogmatisch gut begründet ist und darum auch überreiche Früchte bringen 
könnte, wie es die letzten Jahrzehnte zur Genüge bewiesen haben. Gefahren, 
die in einer unklugen Durchführung des Sühnegedankens liegen, sprechen nicht 
gegen seine innere Berechtigung, sonst würde ja auch der Mißbrauch der täg- 
lichen heiligen Kommunion ein Beweis gegen ihre Güte sein. Gefahren muß 
man sehen und meiden, um das Richtige um so eifriger zu pflegen. Dann wird 
sich auch die Zahl jener noch mehren, die bereit sind, ihr ganzes Leben dem 
Apostolat der Sühne zu schenken als victima Christi. 

12 ibid. p. 193. 




