191

Victima Christi
Zur Begriindung und Verwirklichung des Siihnegedankens®
Von Rudolf Bo6hmer S.J.,, Kéln

»Wo die Siinde sich hiufte, wurde noch reicher die Gnade (Rém 5, 20). Dieses
Wort des Apostels diirfen wir auch auf unsere Zeit anwenden; denn mit der
zunehmenden Bosheit der Menschen mehrt sich auf Anregung des Heéiligen
Geistes auch wunderbar die Zahl der Gliubigen, die mit groBer Bereitwillig-
keit dem gottlichen Herzen fiir soviel Unrecht genugtun wollen, ja sich ohne
Bedenken Christus als Opfer (victima) darbringen“2. Mit diesen Worten wird
von hochster Stelle aus auf eine Frommigkeitshaltung hingewiesen, die in der
Neuzeit immer mehr an Boden gewann, ndmlich die Siihne zur Lebenshaltung
zu machen. Man méchte nicht nur hier und da einmal ein Werk der Frommig-
keit verrichten, sondern sein gesamtes Leben in Vereinigung mit Christus zu
einem Siihne-Opfer vor Goit machen. Versuchen wir uns einmal dariiber klar
zu werden, wie diese Form der Siihne in der Offenbarung grundgelegt ist und
welche Bedingungen fiir ihre rechte Durchfiihrung erfiillt sein miissen.

L. Die dogmatische Grundlage des Siihnegedankens

Der Siihnegedanke war immer in der Kirche wach. In der angedeuteten
Form ist er aber wohl erst durch die Herz-Jesu-Verehrung in weitere Kreise
gedrungen. Oft wird in diesem Zusammenhange ein Wort aus einem Briefe
der hl. Margareta Maria Alacoque an P. Croiset zitierts. Sie teilt in diesem
Briefe mit, der Herr habe ihr gesagt: ,,Ich suche ein Opferlamm fiir mein Herz,
das sich hingibt zur Erfiillung meiner Absichten als Hostie zur Hinopferung®.
Vermutlich kniipft das Herz-Jesu-Rundschreiben in der eingangs angefiihrten
Stelle bewuBit daran an, um die lebenslingliche Hingabe an das Siihnewerk
noch zu unterstreichen, die mit dem Worte Opferlamm an sich schon gegeben.
ist. Das Rundschreiben fihrt ndmlich fort: ,,Es kann ja nicht ausbleiben, daf
ein solcher ... nicht nur vor jeder Siinde wie vor dem gréBten Ubel zuriick-
schreckt, er wird sich auch ganz dem goéttlichen Willen iiberlassen und sich
Miihe geben, die verletzte géttliche Ehre wieder herzustellen durch stindiges
Gebet, durch freiwillige BuBibungen, durch geduldiges Tragen etwaiger
Schwierigkeiten, schlieBlich dadurch, daB er sein ganzes Leben in diesem
Siihneifer hinbringt“. Es wird also restlose, lebenslingliche Siihne erwartet,
um so mit Christus das Werk der Siihne zu vollenden.

Wenn diese Art der Sithne der Herz-Jesu-Verehrung einen neuen Auftrieb
verdankt, so ist sie doch keineswegs auf sie beschrinkt. Diese Siihne geht viel-
mehr jeden an, der in der Nachfolge Christi steht und sich bemiiht, ein zweiter -
Christus zu werden. Es wird ja nichts anderes verlangt, als dem Herrn #hnlich

1 Vgl. zum Ganzen Fr. Wulf S. J., Das stellvertretende Leiden als Anruf Gottes an
unsere Zeit, diese Zeitschr. 21 (1948), 321 {f.

2 Rundschreiben P1us XI.: Miserentissimus Redemptor vom 8. Mai 1928. AAS, XX,
1928, p. 176.

2 Leben und Werke der hl. Margareta Maria Alacoque, Innsbruck 1926. Brief vom
3. Nov. 1689, 2. Bd. S. 480.



192" Rudolf Bshmer S. J.

zu werden, gerade in jener Liebe zu den Seelen, die ihn werden lie8 das Lamm
Gottes, das die Siinden der Welt hinwegiragt.

Damit ist aber auch schon die Wertung dieser Haltung gegeben. Sie er-
gibt.sich aus der Verbundenheit mit Christus.

Wenn der Christ in der heiligen Taufe Christus eingegliedert wird, ist es
eine Einpflanzung in das. Leben des Herrn und damit auch eine Anteilnahme
an den Geheimnissen seines Lebens. Alle Geheimnisse Christi miissen von
uns mitgelebt, miissen von uns erfiillt werden. Christus ging ja iliber diese
Erde als Haupt seines Leibes. Alles was er tat, tat er nicht nur als Privat-
person, sondern zugleich fiir seine Glieder. So waren alle Werke Christi voll-
endet und unvollendet. Vollendet, weil Christus in der ganzen Fiille seiner
Vollkommenheit auch alle Werke vollkommen verrichtete, so dall sie ihren
Zweck voll und ganz erreichen, ja iiberreich geniigen und es keiner mensch-
lichen Ergédnzung bedarf. Unvollendet, d. h. noch nicht abgeschlossen, sondern
seipen Gliedern gegeniiber getdffnet, insofern auch wir an diesen Werken teil-
nehmen kénnen, damit die Werke, die Christus vollkommen verrichtet hat
und die seine Werke sind, im wahren Sinne nun auch unsere Werke wiirden,
von uns getan und von uns vollzogen; sind wir doch ,in Christus geschaffen
zu guten Werken, die Gott im voraus bereitet hat, damit wir in ihnen wan-
deln“ (Eph 2, 10). .

An der Erfiilllung der Geheimnisse Christi hat jeder Mensch Anteil, der in
der Gnade steht. Wo ein Christ in der Gnade betet, arbeitet, leidet und stirbt,
vollzieht er diese Handlung als Glied Christi, betet, arbeitet, leidet und stirbt
-er in und mit Christus. Notwendig erfiillt er damit auch die Geheimnisse des
Apostolates Christi, wenn auch zunichst unbewufit. Als lebendiges Glied
Christi steht er ja in der Gemeinschaft der Heiligen. Alles, was die Kirche
tut, férdert auch ihn auf seinem Wege zu Gott, wie auch umgekehrt alles, was
er tut, der Kirche zugute kommt und zum Aufbau des Leibes Christi beitrigt.
Eine private Frommigkeit und ein privates Vollkommenheitsstreben gibt es
in der Gemeinschaft der Heiligen nicht, sondern die Heiligkeit des einzelnen
ist notwendig an die Gemeinschaft gekniipft.

Anderseits ist aber auch leicht ersichtlich, dall} die Kirche ihre gottgesetzte
Aufgabe nicht erfiillen kann, wenn sich alle mit diesemn unbewuBten Apostolat
begniigen wollten. So wie der einzelne bewuBt und gewollt die Geheimnisse -
von Christi Beten und Leiden in seinem Leben ertiillt, so muf3 er auch die Ge-
heimnisse seines Seeleneifers und seiner Sorge um die Siinder verwirklichen.
Zum Aufbau des Leibes Christi gehort ja nicht nur, dal die geférdert werden,
die schon als lebendige Glieder der Kirche angehdren, auch die toten Glieder
miissen wieder erweckt, die AuBlenstehenden aber neu angegliedert werden.
Dazu bedarf es bewuBten apostolischen Arbeitens, da sich das unbewufite Ar-
beiten in der Gemeinschaft der Heiligen ja unmittelbar auf die lebendigen
Glieder der Gemeinschaft selbst erstreckt. .

Unter den apostdlischen Arbeiten nimmt nun die Siihne eine der ersten
Stellen ein. Siihne leistet Genugtuung fiir die Siinden und beseitigt somit das
Hindernis, das einer lebendigen Teilnahme an der kirchlichen Gemeinschaft
entgegensteht.



Victima Christi 193

" Das Siihneapostolat ist sicher unter allen apostolischén Aufgaben diejenige,
die der Laie am ehesten ,in seiner Weise und mit seinen Mitteln* verwirk-
lichen kann, wihrend er vielleicht zu andern Arbeiten keine Eignung oder
keine Zeit hat. Es ist ein Apostolat, das jeder sein ganzes Leben hindurch ohne
Unterbrechung iiben kann, das somit die Moglichkeit gibt, ein Geheimnis des
Herrn ganz nachzuleben. Christus war ja immer der Jesus, der Erlgser, das
Lamm Gottes, das die Siinden der Welt triagt, ob er nun als Kind das Zimmer-
mannshandwerk erlernte, ob er im &ffentlichen Leben predigte oder Kranke
heilte, oder ob er sich der Siinder annahm und am Kreuze fiir sie starb.

Um unsere Teilnahme an der Siihne richtig zu verstehen, muB man fest-
halten, daB die Siihnegnade voll und ganz von Christus bewirkt wird. Er ist
fiir die Stinder am Kreuz gestorben, er hat allen das Heil verdient. Kein
Mensch, und wire er der heiligste, hat aus sich die Kraft, Gnade zu verdienen.
Christus bietet auch allen Menschen seine Gnade an. Vom Kreuze her stromt
sie so reichlich in die Welt hinein, daB jeder Mensch zur Seligkeit gelangen
kann. Geht ein Mensch ewig verloren, so geht er verloren durch eigene Schuld,
nicht aber, weil ihm die Gnade fehlte, die ihm zum Heile notwendig war.

In manchen Erbauungsschriften kann man den Satz lesen, Tausende gingen
der Seligkeit verlustig, weil sich niemand finde, der sich fiir sie opfere. Solch
ein Satz kann miBverstanden werden, als wenn es schliefllich und letztlich
doch auf uns ankéme, als wenn die Menschen nicht verloren gingen durch ihre
eigene Schuld, sondern durch unsere. Das ist nicht richtig; die heilsnotwendige
Gnade hat jeder, auch wenn sich niemand fiir ihn opfert und niemand fiir ihn
betet. .

Der hl. Franz von Sales sucht diese Wahrheit durch folgendes Beispiel zu
klaren*: Mehrere Wanderer streben an einem Sommertag einem gemeinsamen
Ziele zu. Vor der Mittagssonne flichen sie in den Schatten und pflegen der
Ruhe. Am Nachmittag scheint ihnen die Sonne ins Gesicht und weckt sie. Ein
Teil erhebt sich, setzt seinen Weg fort und kommt vor Sonnenuntergang zum
Ziel. Die andern schiitzen sich von neuem vor den Sonnenstrahlen und ruhen
weiter. Erst am Abend machen sie sich auf den Weg. Jetzt {iberrascht sie die
Dunkelheit, und im Walde verirren sie sich. Ihr Ziel erreichen sie nicht mehr.
Der Grund liegt nicht darin, daBl ihnen das erforderliche Sonnenlicht gefehilt
hitte, sondern in ihrer Bequemlichkeit, die sie nicht rechtzeitig aufbrechen
lieB. Und doch ist es auch richtig, nachdém sie nun einmal der Bequemlichkeit
nachgegeben haben, daB sie sich verirrten, weil ihnen die Sonne fehlte. Fiir
diese Wanderer hiitte die Sonne auch noch in der Nacht scheinen miissen, dann
hitten auch sie ihr Ziel erreicht.

So gibt es auch Christen, die ihren Weg mit der Gnade, die allen gegeben
wird und die auch fiir sie ausreichend wére, nicht finden. Thnen mufl die
Gnadensonne noch nachts scheinen, wenn sie zu Gott gelangen sollen. Solchen
Menschen die ,iiberreiche Gnade“ zu erflehen ist das Verlangen und die Aui-
gabe der Siihnenden. ,Zwar hat unser Herr durch sein Leiden und seinen
bittern Tod seiner Kirche geradézu einen unendlichen Schatz von Gnade ver-

~

4 Theotimus, 4. Buch, 5. Kap.

13



194 ’ Rudolf Béhmer S. J.

dient, doch diese Gnaden werden uns nach Gottes weisem Rat nur zum Teil
zugedacht, ihre gréBere oder geringere Fiille héngt nicht wenig auch von un-
sern guten Werken ab, durch die der von Gottes Huld gespendete Gnaden-
regen auf die Seelen der Menschen herabgezogen wird“s.

In diesem Sinne konnen wir freilich sagen, daf unsere Sithne notwendig
sei, wissen aber, daB diese Notwendigkeit keine absolute ist, sondern nur
eine solche, die sich aus der Anordnung Gottes und dem schuldhaften Versa-
gen der Menschen ergibt. So verstehen wir auch die Worte: ,,Es muB} fest-
gehalten werden, so seltsam es erscheinen mag, dafl Christus nach der Hilfe
seiner Glieder verlangt... Das geschieht nicht aus Bediirftigkeit und Schwié-
che, sondern vielmehr deshalb, weil er selbst zur gréfieren Ehre seiner makel-
losen Braut es so angeordnet hat. Wihrend er némlich am Kreuze starb,

"hat er den unermeBlichen Schatz der Erl6sung seiner Kirche vermacht, ohne
daB sie ihrerseits dazu beitrug. Wo es sich aber darum handelt, den Schatz
auszuteilen, 148t er seine unbefleckte Braut an diesem Werk der Heiligung
nicht nur teilnehmen, sondern will, daB es in gewissem Sinne durch ihre
Titigkeit bewirkt werde. Ein wahrhaft schauererregendes Mysterium, das
man niemals genug betrachten kann, da8 n#mlich das Heil vieler abhén-
gig ist von den Gebeten und von den freiwilligen Bufiiibungen der Glieder
seines geheimnisvollen Leibes, die sie zu diesem Zwecke auf sich nehmen®é,

Von einer solchen Auslegung her ist es besser, positiv mit der heiligen
Margareta Maria zu sagen: ,, Eine gerechte Seele kann fiir tausend siindige
Verzeihung erlangen“?, als negativ: ,Tausende gehen verloren, weil sich
niemand fiir sie opfert“. So fafit es auch Pius XI. auf, wenn er zum SchluBl
seines Rundschreibens iiber die Herz-Jesu-Verehrung darauf hinweist, da3
Gott um der zehn Gerechten wegen Sodoma und Gomorrha habe schonen
wollen.

Wem solche Sitze iibertrieben vorkommen, der muBl bedenken, daf die
Zuwendung der Gnaden ein Werk in der iibernatiirlichen Ordnung ist, das
wir nur in Christus verrichten kénnen. Christus aber ist es, der das unschein-
bare Tun der Menschen adelt. Weil der Gerechte nur gerecht ist durch die
Gerechtigkeit Christi, weil er liebt mit der Liebe Christi, deshalb kann er
auch fiir tausend genugtun, oder besser: Christus tut genug durch sein Glied,
das sich ihm zur Ausfithrung seiner Plane zur Verfiigung stellt. ,Je mehr
wir (darum) unsere Eigenliebe opfern und unser Fleisch kreuzigen in jener
geheimnisvollen Kreuzigung, von der der Apostel spricht, um so reicher
sind die Friichte der Begnadung und der Siihne, die wir fiir uns und andere
empfangen“s, ' "

Weil die Sithne in Christus geschieht, kann jeder Christ sie iiben. Ob
jemand kein anderes Sithnewerk zu verrichten vermag als das geduldig
ertragener Krankheit, ob er nichts anderes anbieten kann als das Zermiir-
bende eines gehetzten Berufslebens, oder aber ob er imstande ist, auch
noch freiwillige BuBen auf sich zu nehmen, niemals gibt das dufere Werk

5 Rundschreiben Pius XII.: Mystici corporis vom 29. Juni 1943. AAS, XXXV,
1943, p. 49. ¢ Rundschreiben: Mystici Corporis, a.a.O. 7 a.a.0.2. Bd. S. 118.
8 Rundschreiben: Miserentissimus Redemptor, a.a. O. p. 172.



Victima Christi . 195

den Ausschlag, das Entscheidende ist immer die innere Haltung, unsere Ver-
bindung mit Christus. Ein kleines Werk, das vielleicht gar nichts Beson-
deres an sich hat, das aber herauswichst aus der Gemeinschaft mit Chri-
stus, ist wertvoller fiir die Siihne als grole Werke, die die Aufmerksamkeit
auf sich lenken, aber angefressen sind von Eitelkeit und Selbstsucht. Denn
das kleine Werk, das der Liebe entwichst, wird umkleidet mit der Kraft:
Christi, das groBe dagegen, das sein Entstehen falschen Beweggriinden ver-
dankt, kann die Kraft Christi nicht tragen und bleibt nacktes, wertloses
Menschenwerk.

Wenn wir sagen, das Entscheidende sei die inmere Haltung, so lehnen wir
damit das duBlere Werk keineswegs ab, noch mochten wir behaupten, daB
es belanglos sei. Wir bestehen aus Leib und Seele, und wie zwischen Leib
und Seele eine Wechselbeziehung besteht, so auch zwischen der Tat und der
inneren Gesinnung. Starke innere Strebungen dringen danach, sich nach
auBlen zu beweisen und zu erproben. Diese Probe ist fiir uns unumginglich
notwendig, damit wir nicht der Tduschung verfallen und uns Tugenden zu-
schreiben, die wir nur im Geiste, aber nicht in Wirklichkeit besitzen. Umge-
kehrt 148t die duBere Tat auch die innere Gesinnung erstarken, aus der sie
hervorwuchs. So kann man wohl die Regel aufstellen: Wo jemand ganz
erfiillt ist von dem Gedanken, fiir andere zu siihnen, wird er soviel Siihne-
werke auf sich nehmen, als seine Krifte, sein Beruf und seine Zeit es erlau-
ben. Wer keine Grofitaten verrichten kann, wer vielleicht iiberhaupt nicht .
zu duberen BuBlen fihig ist, ist deshalb nicht vom Apostolat der Siihne aus-
geschlossen; — tut er alles, was er kann, dann kann Christus sich seiner
bedienen um seine Gnadenschiitze an die Siinder zu verschwenden.

Mit Erstaunen lesen wir in den Lebensbeschreibungen der Heiligen von
den ,heiligen Torheiten“, und wir beeilen uns anzumerken, daB sie darin .
zu bewundern, aber nicht nachzuahmen seien. Diese Gefahr ist in unseren
Tagen wohl gar nicht so dringlich. Viel gré8er scheint die Gefahr zu sein,
daB wir uns zwar fiir groBe Tugenden begeistern und uns wegen der grofien
Begeisterung die Tugenden auch schon zuschreiben. Nur zu oft merken wir
es nicht, dafl ein Selbstbetrug vorliegt, weil wir es nicht fiir notig erachten,
den Seeleneifer nun auch durch die Tat zu bewéhren, fiir den wir so begei-
stert scheinen. Innere Gesinnung und entsprechende #uBlere Tat, das sind
die Forderungen, die wir an jede echte Siihne stellen miissen.

1L Die praktische Verwirklichung des Siihnegedankens

Nach diesen dogmatischen Darlegungen bleibt uns noch iiber die praktische
Verwirklichung der Ganzhingabe an Christus in der Siihne zu handeln.

Das Wichtigste ist hier die rechte Grundhaltung, nimlich das Stre-
. ben nach inniger Christusverbundenheit. Deshalb verspricht auch das Siihne-
gebet, das mit dem Rundschreiben iiber die Herz-Jesu-Verehrung versffent-
licht wurde: ,wiedergutzumachen durch Glaubenstreue, durch sittliche Rein-
heit, durch vollkommene Beobachtung des evangelischen Gesetzes zumal der
‘Liebe“. Dabei ist zu beachten, dafl das evangelische Gesetz im Gegensaiz zum
Gesetz des Alten Bundes auch die Forderungen der Vollkommenheit ent-

13*



196 Rudolf Bshmer S.J.

hélt’. Also Streben nach Vollkommenheit in der ganzen Tiefe und Weife,
das ist die Grundhaltung, aus der allein echte Siihne erwachsen kann. Je
mehr ein Mensch mit Christus verbunden ist, oder mit anderen Worten, je

vollkommener jemand ist, um so mehr ist er geeignet, Werkzeug zu wer-
den in der Hand Christi.

Wir kennen die eine oder andere Lebensbeschreibung von Menschen,
deren Leben sich in der Siihne verzehrte. Diesen stand der Siihnegedanke
eigentlich immer lebendig vor Augen. Selbst wenn sie ihren Berufsgeschif-
ten nachgingen, schwang dieser Gedanke im Grunde des Herzens doch immer
mit. Sie hatten ihre Aufmerksamkeit immer auf zwei Dinge gerichtet: Auf
das Werk, das sie unmittelbar verrichteten, und auf die Siihne, der sie ihr
Leben geweiht hatten.

Solche Angaben brauchen wir nicht zu bezweifeln, haben wir doch auch
im Leben Beispiele dafiir, dal jemand gleichzeitig zwei verschiedene BewuSt-
seinsinhalte hat. Eine Mutter, die ihr Kind im Krankenhaus wei8 und um
sein Aufkommen bangt, denkt an das Kind, auch wenn sie ihrer hiuslichen
Arbeit nachgeht; ein junges Brautpaar ist so erfiillt von seinem Gliick, daB8
dieses Gliick auch in der Arbeit nicht abklingt. Immer liegen aber aufler-
ordentliche Ereignisse vor, die zutiefst erlebt wurden. Eine Arbeit, die die
Aufmerksamkeit ganz gefangen nimmt, 1i8t diese Erlebnisse wohl zuriick-

treten, sie brechen aber mit Gewalt wieder durch, sobald die Aufmerksam-
keit nicht mehr véllig gefesselt ist.

Was im praktischen Leben ein tiefgreifendes Erlebnis vermag, das ver-
mochte bei heiligmédBigen Menschen der Siihnegedanke. Er wurde ihnen zu
einem groflen Erlebnis, das sie innerlich aufwiihlte und nicht mehr zur Ruhe
kommen lieB. Sie brachen zunichst selbst mit der Siinde, nihrten den HaB
gegen sie durch Betrachtung und treu geiibte BuBe, beschiftigten sich mit
dem leidenden Herrn und drangen in seine Gesinnungen ein. So wurde die
Siinde in ihren Augen allmihlich das einzige Ungliick, das den Menschen
bedroht. Der Gedanke an die verschmihte Liebe des Herrn lieB sie nicht
mehr los, das Unrecht, das man ihm zufiigt, fiihlten sie, als wenn es ihnen
selbst angetan wire. So nahm der Siihnegedanke sie allmihlich ganz gefan-
gen und gab sie nicht mehr frei.

Alle Versuche, es solchen Siithneseelen gleichzutun, ohne den Weg der inne-
ren Liuterung und Reinigung zu gehen, sind erfolglos und gefihrlich. Man
kann zweifelsohne Gewalt gebrauchen und der Seele den Siihnegedanken
»einhdmmern“. Man kann sich in regelmiBigen Zeitabstinden — z. B. alle
Viertelstunde — wieder an die Siihnepflicht erinnern und dazu auch noch
ein Stofgebetlein verrichten, man kann auch einige Siihnopfer ,eintiben¥,
deren Zahl man allmihlich steigert, alles das ist méglich. Wenn man dabei
die notige Energie und Ausdauer hat, kann man auf diese Weise auch ohne °
innere Reinigung dazu kommen, dafl der Siihnegedanke einen Menschen be-

¢ Manche Gebetbiicher weichen von der amtlichen Ubersetzung ab und geben obser-
vantia legis evangelicae wieder durch Beobachtung der Gebote des Evangeliums. Da
wird lex evangelica nicht als terminus technicus erkannt und der Sinn bedauer-
licher Weise sehr eingeschrinkt.



Victima Christi i97

herrscht, aber beherrscht nach Art einer fixen Idee. Solche Gedanken sind
trocken und diirr und haben nichts von der Tiefe religiésen Erlebens, aus
denen bei den Heiligen diese Gedanken hervorquellen. Solche fixe Ideen
unterscheiden sich von den Gedanken deér Heiligen, wie ein kiinstlicher
Schmerz oder eine kiinstliche Freude von wahrem Schmerz und wahrer
Freude. Deshalb fallen solche Leute, die sich den Siihnegedanken gewalt-
sam zu eigen machten, auch leicht andern auf die Nerven. Sie salbadern
bestindig von Siihne und kénnen immer wieder auf Gelegenheiten auf-
merksam machen, bei denen man noch ein kleines Opfer bringen kénnte.
Wenn aber von ihnen selbst einmal ein wahres Opfer verlangt wird, wenn
sie ein Ungliick trifft oder Krankheit sie heimsucht, dann ist nur zu oft aller
Siihnegeist verflogen. Es ist nicht so selten, daB Menschen, die sich immer
nur im Mantel des BiiBers zeigten, angesichts wahrer Schwierigkeiten nackt .
und bloB stehen und nicht einmal mehr das Tugendkleid des gewdhnlichen
Christen tragen. Tugenden kann man sich eben mcht von auBlen her umlegehn,
Tugenden sind Lebensduflerungen und Werden nur erworben durch inne-
res Wachsen.

Damit soll keineswegs geleugnet werden, daB dies Wachstum auch durch
eigene Tétigkeit gefordert werden koénnte. Man beginne nur mit dem nie-.
erlahmenden Kampf gegen die Siinde im eigenen Herzen und dem stets er-
neuten Bemiihen, sich dem gbttlichen Herzen gleich zu gestalten. Dann ist
es durchaus empfehlenswert, sich iiber Tag an seine Siihneaufgabe zu erin- _
nern und auch gerade das Streben nach Vollkommenheit in die Siihne einzu-
bezichen.

Dabei kommt es aber nicht so sehr auf die Haufigkeit und die Energie an,
mit der man den’Siihnegedanken in sich wachruft, man mu8 vielmehr datiir.
sorgen, daB .die Motivkraft dieses Gedankens wichst. Das erreicht man z. B.
durch hiufige Betrachtung des Erléserwirkens Christi, insbesondere seines
Leidens, durch die oftmalige innere Vereinigung mit den Gesinnungen des
siihnenden Herrn. Sehr gute Dienste leistet hier auch die heilige Stunde, die
sich im katholischen Volk wachsender Beliebtheit erfreut. Aus dem Siihne-
gedanken heraus wird man sich dann weiterhin miihen, alle Opfer zu brin-
gen, die der Alltag verlangt. Ein Blick in den Tag beim Morgengebet, um
die Gelegenheit zum Opfer schon im voraus zu sichten, ein Riickblick am
Abend, der ehrlich Rechenschaft gibt iiber die Treue am Tag und nachsin-
nen 14Bt, was noch besser zu machen sei, werden helfen, das gesteckte Ziel
zu erreichen, und der Sithnegedanke wird von Jahr zu Jahr tiefer in der
Seele wurzeln.

Ob der Siihnegedanke allerdings einen Menschen so stark zu erfiillen ver-
mag, daB er all sein Tun beschwingt und seiner Frémmigkeit ein bestimmtes
Geprige gibt, wie wir es von manchen heiligmiBigen Menschen behaupte«
ten, hingt nicht allein von seinem guten Willen ab. Dazu ist eine besondere
Berufung notwendig, d. h. auBer den inneren Gnaden und Antrieben auch
eine bestimmte Naturanlage, auf der die Gnade aufbauen kann, die sich aber
nicht bei allen Menschen, ja wohl bei den meisten nicht, in dieser Form fin-
det. Gewthnlich ist es so, daB Gedanken, die wir immer wieder erwigen,



198 Rudolf Bohmer S. J.

Erlebnisse, die sich regelmiflig wiederholen, mit steigender Wiederho-
lung an Eindruckskraft verlieren; sie werden etwas Alltigliches. Daneben
finden wir aber auch, da8 sich im Laufe eines religiosen Lebens bestimmte
Geheimnisse der Offenbarung und des christlichen Lebens als besonders.
motivkréftig und formgebend herauskristallisieren. Sie dringen sich ganz
von selbst immer wieder ins BewufBtsein und gewinnen gerade durch wie-
derholtes Betrachten an Tiefe und Eindruckskraft. Warum ‘der eine Mensch
mehr zu diesem, der andere mehr zu einem anderen Geheimnis hinneigt,
wird neben der unmittelbaren Gnadenfithrung Gottes sehr stark von der
Veranlagung und Struktur des betreffenden Menschen abhingen. Nur wenn
einer so zum Geheimnis des Ganzopfers mit Christus in der Siihne hinge-
fithrt wird, und er dieses Geheimnis von innen her schaut, vom Erlebnis des
Einswerden mit dem Herzen des siihnenden Herrn, wird er stark und trag-
fahig genug sein fiir die Opfer, die mit einem Leben der Siihne verbunden
sihd. Er wird victima, Brandopfer in Christus fiir den Vater sein konnen,
nicht weil das Opfer, das Kreuz im Mittelpunkt seines BewuBtseins stiinde,
sondern weil die Liebe zum liebenden und siihnenden Herrn in ihm brennt.

Damit diirfte auch einsichtig sein, was von den Behauptungen zu halten
ist, man konne in treu gelibter Siihne so weit kommen, daB man sich nach
Siihneleiden férmlich sehne. Die Gnade hebt zunichst die Natur nicht auf,
und was in der natiirlichen Ordnung schmerzhaft ist, bleibt es auch in der
Ordnung der Gnade. Die Natur aber bebt vor Schmerz und Leid zuriick.
Die Gnade kann zwar bewirken, daf§i wir uns von dieser natiirlichen Ableh-
nung der Schmerzen nicht leiten lassen und die Natur iiberwinden, aber
daB sie die Schmerzen umwandeln soll, so daB wir sie als Freude empfinden,
das wird sie im allgemeinen nicht leisten. Von Sehnsucht nach Leid sprechen
deshalb auch in einem wahren Sinne nur die Mystiker. Der Mystiker hat
die Schoénheit Gottes erlebt und ist davon ganz erfillt. MuB er aus der Gottes-
schau in die Welt zurtick, dann bereitet sie ihm Qual. Er kann es nicht be-
greifen, daf ihm die Welt noch etwas bieten soll, nachdem er einmal das
wahre Gut kennenlernte. Und doch empfindet ja auch er noch die sinnen-
haften Freuden. Er wendet sich aber mit Abscheu von ihnen ab, wiinscht,
daB sich alles Weltliche in Bitterkeit verwandle, damit es ihn nur in seiner
Gottesschau nicht stére. Mystische Gnaden im engeren Sinn sind aber sel-
ten, und vor allem sind die Mystiker kein Vorbild fiir den gewohnlichen
Christen.

Wo darum ein Nicht-Mystiker von seiner Sehnsucht nach Leiden spricht,
wird es sich meist um Triebirrung oder leeres Gerede handeln.

Triebirrungen sind sicher nicht so hiufig, wie es manche ungldubige Psy-
chiater wahrhaben méchten, die alle katholische Aszese durch Triebirrung
zu erkldren suchen. Aber zweifelsohne gibt es Menschen, denen das gerade
Freude macht, was dem normalen Menschen Schmerz bereitet. Daf in einem
solchen Falle frei gesuchtes Leid vor Gott wertlos ist und daB solche Men-
schen sich nicht als Norm fiir andere hinstellen kénnen, bedarf keiner wei-
teren Ausfithrung.



Victima Christi - 199

Leeres Reden iiber Leidenssehnsucht haben wir als Folge des gewaltsamen
, Einhimmerns“ des Siihnegedankens, und auch dartiber ist kein Wort zu ver-
lieren. :

Nein, Sehnsucht nach Leid und {iberquellende Freude an dem Siihnewerk
brauchen nicht aus dem Siihnegedanken zu erwachsen. Es geniigt vollauf,
daB wir im Geiste der Sithne alle Widrigkeiten annehmen mit ruhiger Bereit-
schaft und Ergebung in Gottes Willen, daB wir darliber hinaus regelméaBig
freiwillige Siihnewerke auf uns nehmen, so wie unsere Verhéltnisse es ge-
statten, daB wir dann gelegentlich auch einmal dafiir danken, da8 uns die
Gnade verliehen wurde, nicht nur an Christus zu glauben, sondern auch fiir
Christus zu leiden® (Phil 1, 29). Das kénnen und werden wir alle erreichen,
wenn wir nur bewufit nach Heiligkeit streben, uns immer wieder an unsere
Stihnepflicht erinnern, die wir auf uns nahmen, und wenn wir uns verniinf-
tig in der Bufigesinnung iiben. '

Wir sagen verniinftig, und méochten dieses Wort betont wissen, denn es
will scheinen, daB nicht alles Uben, das vorgeschlagen wird, als verniinftig.
bezeichnet werden kann. Man soll z. B. das Einiiben nach Art eines positiven
Partikularexamens machen; mit zwei freiwilligen Opfern im Halbtag begin-
nen, die Zahl dann allm#hlich steigern, daB man langsam auf 15—20 Opfer
im Halbtag und mehr kommt und so lernt, alle Gelegenheiten zum Opfer,
und seien sie auch noch so klein, gewissenhaft auszunutzen. Wenn ich mir
vornehme, im Laufe eines halben Tages 20 StoBgebete zu verrichten, dann
ist das allenfalls noch méglich — héngt es doch nur von mir ab —, aber wenn
ich 20 Opfer bringen soll, dann miissen die Gelegenheiten doch von aullen
an mich 20 mal herangetragen werden. Wird das Tag fiir Tag in dieser Fiille
geschehen? Liegt da nicht die Gefahr nahe, da wir in heilloser Weise uns
selbst verfallen, daB wir Menschen gleichen, die bei ihren Géngen durch die
StraBen einer Stadt zdhlen, iiber wieviel Pflastersteine sie hinweggeschrit-
ten sind? All die Kleinigkeiten sind zweifelschne in das Werk der Siihne
einbezogen, wenn wir die Gesamthaltung eines Siihnenden angenommen
haben, diese kleinen Dinge aber alle bewuBt erleben und werten ist unnatiir-
lich und kann deshalb auch in der Frommigkeit nicht empfohlen werden.

Nicht minder groB scheint die Gefahr, aus dem Verlangen, die Zahl der
vorgesteckten Opfer zu erreichen, Dinge Opfer zu nennen, die eigentlich
kein Mensch mehr als Opfer empfindet. Wenn man beispielsweise jeman-
dem die Tiir aufhilt, der mit einer Last eintreten will, dann faBt das jeder
gut erzogene Mensch als eine Selbstverstéindlichkeit auf, deretwegen man
kein Wort verliert. Warum nun solche Dinge mit dem Stempel , Opfer” ver-
sehen, obwohl man sie zweifelsohne gar nicht als Opfer empfunden hat? Das
kann doch nur den Erfolg haben, daB wir uns wegen unserer ,vielen“ Opfer
mit dem Nimbus der Heiligkeit umgeben und wéhnen, Fortschritte gemacht
zu haben, wihrend wir in Wirklichkeit doch nur uns selbst suchen. Will man
den Begriff des Siihnopfers nicht entleeren, muBl man solche Methoden ab-
lehnen. Wenn wir wirklich mit einem bewuBten Streben nach Vollkommen-
heit beginnen, dann wird unser Blick immer scharfsichtiger werden, und die
Gelegenheiten erkennen, die das Leben von sich aus darbietet, die Siihne zu



200 Rudolf Bshmer S. J.

betitigen. Wenn wir diese Gelegenheiten recht beniitzen, werden wir iiber
Mangel an Siihnegelegenheit nicht zu klagen haben, vermeiden aber alle
Unnatiirlichkeit im religiosen Streben, die auf die Dauer doch zum MiB-
erfolg fithrt. '

Ein anderer Vorschlag, den Siihnegedanken zu vertiefen, ist dagegen durch-
aus gut. Man soll nicht siihnen fiir die Siinder im allgemeinen, sondern fiir
eine bestimmte Menschengruppe, z. B. fiir diejenigen der Pfarrei, die ,ihre
Ostern“ noch nicht gehalten haben oder ihre Sonntagspflicht nicht erfiillen,
fiir diejenige Pfarrei der Dibzese, in der augenblicklich eine Volksmission
gehalten wird, fiir alle in der Stadt, die in der kommenden Nacht sterben
usw. Je konkreter und bekannter ein Ziel ist, um so eher setzt man sich
dafiir ein. '

Weniger gliicklich dagegen scheint es, das Ziel konkreter zu gestalten, indem
man fiir bestimmte Siinden siihnt, wenigstens gilt das in allen Fillen, in denen
es sich um Siinden handelt, die indirekt bekimpft werden miissen. Nach uns
vorliegenden Lebensbeschreibungen scheint es bei frommen Seelen vor allem
beliebt zu sein, Siihne zu leisten fiir die Siinden des Unglaubens und der Un-
reinheit. Diese Siinden werden von den betreffenden Menschen durchweg des-
halb gewihlt, weil sie selbst in diesen Punkten Schwierigkeiten haben. Handelt
es sich um die Siinde der Unkeuschheit, dann sind die Siihnenden in diesem
Punkte im allgemeinen dngstlich veranlagt, haben manchmal eine ausgespro-
chene Phobie. Diese Angst ist auch schuld daran, daB die Versuchungen nicht -
weichen, weil sie ja ein Ablenken nicht gestattet, sondern die Aufmerksamkeit
fesselt. Wenn jetzt noch das Verlangen hinzukommt, gerade fiir solche Siinden
zu slihnen, wird von neuem die Aufmerksamkeit auf das Geschlechtliche hin-
gelenkt, und die Versuchungen miissen notwendig an Schwere gewinnen.

Ahnliches kann man beobachten, wenn fiir den Unglauben gesiihnt wird. Bei
Menschen die sich dieses Siihneapostolat erwéhlten, handelt es sich nicht um
Versuchungen, die eine bestimmte Meinung’ gegen eine Glaubenswahrheit
stellen, sondern um das allgemeine Empfinden, da man nicht mehr glauben
konne, daB doch unmdoglich alles stimme, was zum Glauben vorgelegt werde.
Diese Ideen peinigen ihre Opfer und treiben dazu, das Heiligste zu listern.
Es ist also wiederum ein Zustand, der nur {iberwunden wird, indem man ihn
vernachléssigt und dariiber hinweggeht; denn der Siihnegedanke ist fiir die
Uberwindung dieser Schwierigkeit nur hinderlich, weil er ja die Aufmerksam-
keit gerade auf diese Schwierigkeiten hinlenkt.

Wenn man sagt, Gott iibertrage nicht selten auf die Menschen, die sich zur
Siihne anbieten, die Siinden und Versuchungen derer, fiir die sie biilen, dann
wire zunichst zu untersuchen, ob sich solche Tatsachen nicht einfacher dadurch
erkldren, daB man bei seiner Siihne psychologische Gesetze vernachlissige.
Wenn wir u. U. heiligmiiBige Menschen kennen, denen ein solches falsch geiibtes
Apostolat keinen Schaden brachte, so ist das kein Beweis gegen unser Beden-
ken. Diese Tatsache zeigt nur die Richtigkeit des Satzes: ,Denen, die Gott lie-
ben, gereicht alles zum Besten“ (Rom 8, 28). Keineswegs wird aber dadurch die
Verpflichtung aufgehoben, daf der Christ sich in allem Tun von der Klugheit



Victima Christi 201

leiten lasse, die es als Vermessenheit bezeichnet, sich selbst Versuchungen zu
bereiten.

Neben die Grundhaltung des Vollkommenheitsstrebens stellt das Rund-
- schreiben liber die Herz-Jesu-Verehrung als weitere Forderung den rechten
Seeleneifer. ,Wir versprechen, da8 wir Dich nach Kriften vor neuen Be-
leidigungen schiitzen und moglichst viele unserer Mitmenschen zu Deiner Nach-
folge anspornen wollen.“ Wer Genugtuung leisten will fiir die Siinden, wird
zunéichst einmal dafiir sorgen, daB neue Siinden nach Méglichkeit verhindert
werden. Mit dieser Forderung ist das Siithneapostolat in die erste Reihe der
katholischen Aktion gestellt. Wer siihnen will, darf nicht zu jenen Katholiken
gehbren, die bewegt iiber die Schlechtigkeit der Welt klagen und jammern, um
sich dann von dieser bésen Welt zuriickzuziehen, fiir sie in der Stille zu beten
vorgebend, sie aber im {ibrigen ihrem Schicksal iiberlassend. Zunichst muB der
Versuch unternommen werden, die Welt fiir Christus zu gewinnen.

Zweifelsohne sind die apostolischen Méglichkeiten fiir die einzelnen Men-

schen sehr verschieden, verschieden auch die Fahigkeiten, die sie fiir bestimmte
“Aufgaben mitbringen. Niemand aber wird bezweifeln, daB der Katholik im
offentlichen Leben im allgemeinen nicht die Stelle einnimmt, die er einnehmen
miiBte, und daB er seinen katholischen Standpunkt nicht geniigend vertritt. Wer
sich daher zum Apostolat der Siihne berufen glaubt, sollte zunichst einmal
{iberlegen, ob er seine katholische Haltung in der Offentlichkeit schon geniigend
zur Geltung bringt. Wenn er z. B. daran geht, sich in seiner Freizeit die nétigen
religidsen Kenntnisse zu erwerben und zu vertiefen, wenn er an sich arbeitet,
die Menschenfurcht zu iiberwinden, dann sind das durchaus Uberwindungen,
die als Siihnewerke getragen und gewertet werden koénnen.

An besonderen Siihnewerken nennt das Rundschreiben dann: »Stindiges Ge-
‘ bet, freiwillige BuBiibungen, geduldiges Tragen etwaiger Schwierigkeiten®.

Uber das G eb et ist nicht viel zu sagen. An erster Stelle steht das heilige
MeBopfer. Es ist ja nicht nur Lob- und Dank-, sondern auch Siithnopfer, und in
unserer konkreten Welt, die nun einmal ,im argen liegt®, wird der Charakter
des Siithnopfers wohl immer eine vordringliche Beachtung finden. Vom heiligen
Opfer her kommt dem ganzen Siihnewerk Kraft und Weihe. Mitopfern heiBt
ja nicht nur, sich mit Christus vereinigen, insofern er Hoherpriester ist, um mit
ihm zusammen den himmlischen Vater um Verzeihung zu bitten, es heiBt auch
sich mit dem Herrn vereinigen, insofern er Opfergabe ist, um mit'ihm zusam-
men Siihnopfer zu werden. Und wie Christus vom Abendmahlsaal zum Berg
des Kreuzes ging, um seine Hingabe blutig zu vollziehen, so sind auch wir ver-
pflichtet, unsere Hingabe an Gott in der heiligen Messe mit der Hingabe im
Alltag zu einer einzigen Hingabe zusammenklingen zu lassen. Dann werden
unsere Siihnewerke ein Teil der Sithne des Herrn, werden eingetaucht in seine
sithnende Kraft. ) '

Widrigkeiten geduldig zu tragen ist unsere materialistische Zeit nicht
sehr géneigt, als Christen aber ,ziehen wir die ewigen Giiter den irdischen vor,
deshalb nehmen wir die Miihen und Leiden dieses Lebens wie aus Gottes Hand
ergeben an“ und sehen darin eine willkommene Gelegenheit, Sithne zu leisten.



202 Rudolf Béhmer S. J.

Nur sollten wir uns hiiten, unter Widerwirtigkeiten des Lebens ausschlieB-
lich Ungliicksfdlle, Krankheit und Tod zu rechnen; es gehéren nicht weniger
dazu die Auseinandersetzung mit dem téglichen Leben, der Kampf um die

xistenz, das Ringen um die Verwirklichung des Berufes usw. In unsern Tagen
bedeutet das manchmal einen recht harten Kampf. So braucht man sich auch
nicht zu wundern, wenn es Menschen gibt, die sich nicht bemiihen, wieder etwas
Neues aufzubauen, nachdem ihnen Existenz und Beruf zerschlagen wurde, die
sich lieber ,verdemiitigen“ und von 6ffentlicher Unterstiitzung leben. Mancher,
der im Beruf keine rechte Freude findet, flicht immer wieder in die Krankheit
und wihlt, wenn er eine gute Versorgung hat, das , Kreuz“ stdndigen Kranken-
lagers. Wie weit es berechtigt ist, bei allen inneren Krankheiten eine psycho-
gene Komponente anzusetzen, wie es manche Arzte heute tun, sei dahingestellt,
es kann aber wohl nicht mehr bezweifelt werden, da3 Enttiuschung im Beruf,
besondere Schwierigkeiten, innere Leere, Einsamkeit und dhnliche Dinge solche
Krankheiten zum mindestens wesentlich beeinflussen. Welch eine Téduschung,
wenn man glaubt, man sei von Gott berufen, das Sithnekreuz der Wohlfahrts-
unterstiitzung oder des Krankenbettes zu tragen, wenn man fatsachlich nur
dem Lebenskampf ausgewichen ist!

Es gibt ein Apostolat ausschlieilichen Leides, aber das ist die Ausnahme. Im
allgemeinen wird der Weg des Christen der Weg sein, den auch der Herr ge-
gangen ist. Er war erst Zimmermann von Beruf, dann Lehrer seines Volkes;
‘das bittere Leiden umschloB nur die beiden letzten Tage seines Lebens. Sein
gottliches Herz indes verzehrte sich vor Verlangen, den Stindern zu helfen. -
Deshalb sagt die heilige Margareta Maria, das gottliche Herz habe mehr gelitten
als die iibrige Menschheit, sei es doch vom ersten Augenblick der Geburt an
bis zum letzten Seufzer am Kreuze in ein Meer von Bitterkeit versenkt ge-
wesen®, Diesem Beispiel folgt auch der Christ. Er geht seinem Beruf nach und
sorgt selbst fiir seinen Lebensunterhalt. Schwierigkeiten, die sich ihm auf
seinem Lebensweg entgegenstellen, iiherwindet er im Geiste der Siihne, die er
in seinem Herzen nihrt. Erst am Ende seines Lebens findet er sich ab mit
Arbeitsunfihigkeit, wenn sie als Bote des nahen Todes kommt. Dann bereitet
er sich, Gott das Siihnopfer seines Sterbens darzubringen. Niemals aber darf
der Sithnegedanke Anlaf3 werden, eigenes Versagen und eigene Schlaffheit mit
einem religigsen Anliegen zu tarnen. Bereitschaft, die Widrigkeiten des Lebens
zu tragen, heiBt deshalb fiir unsere Zeit nicht zuletzt: bewuBlt die Berufsfreude
pflegen, mit Enttduschungen im Beruf fertig werden, die innere Leere und Ein~
samkeit durch Hinhorchen auf den Ruf Gottes iiberwinden. Fiir manche Men-
schen liegen hier Méglichkeiten, Siihnopfer zu bringen, deren Grofe ihnen erst
aufgeht, wenn sie die aufgezeigten Aufgaben nur einmal mutig anpacken. -

Was dann die freiwilligen B u 8 w e r k e angeht, so ,,fehlt es nicht an solchen,
die sie zu veralteten Dingen rechnen méchten“!!;: Der Heilige Vater ist aber in
letzter Zeit wiederholt dafiir eingetreten und wiinscht, daf3 sie in Ehren gehalten
und getibt werden. Die Bedeutung der 4uleren BuBlen ergibt sich ja unschwer
aus dem, was tiber die Notwendigkeit der duBleren Werke schon ausgefiihrt
wurde. :

19 3,a,.0.2 Bd. S.472. 11 AAS, XXIV, p. 189.



Vietima Christi : 203

Die Art der duBeren BuBien kann natiirlich in den Jahrhunderten verschieden
sein. Fiir die Herz-Jesu-Oktav 1932 schlug Pius XI. den Gliubigen vor: ,Die
Christen mégen verzichten auf Theater, Spiel, kérperliche Freuden, mogen sie
auch ehrenhaft sein. Die Wohlhabenderen sollen ihre gewthnliche Lebenshal-
tung, auch wenn sie maBvoll ist, einschrédnken, um das Ersparte den Armen zu®
geben“®, Das sind nicht die BuBiibungen, die sonst als. die klassischen auf-
gezdhlt werden, aber doch wirkliche BuBiibungen. Auiere BuBen besagen ja
nichts anderes als einen freiwilligen Verzicht auf kérperliche oder geistige
Freuden, die im Einzelfalle nicht einmal der Vollkommenheit entgegenstehen.
Tatséchlich kénnen aber heute viele Menschen die althergebrachten BuBiibun-
gen nicht mehr verrichten, dafiir gibt aber die neue Zeit andere Moglichkeiten,
die in den Worten des Heiligen Vaters angedeutet sind. So scheint es gar nicht
-abwegig, wenn aus dem Gedanken der Sithne heraus zeitweilig verzichtet wird
auf Theater, Konzert, Kino, Romanlesen, Tanz usw. Wenn sich heute Katholiken
an den alten Abstinenztagen von Alkohol, Nikotin oder Coffein enthalten,
wenn sie an Fasttagen nur Eintopf kochen, um das Ersparte den Armen zu
geben, dann wird man das sicherlich als vollwertige duBBere BuBle gelten lassen.
Damit ist aber auch jedem, der im Apostolat der Siihne steht, ein Weg gezeigt,
auf dem er seinen Kriften entsprechend duBlere BuBwerke verrichten kann.
So wird schlieBlich der alte aszetische Satz doch zu Recht bestehen, daB die Bufl~
gesinnung ihre Echtheit durch freiwillige Bufililbungen beweisen muB.

AbschlieBend ist also zu sagen, dafl jene Form der Siihne, die sich dem Herrn
als Siihnopfer anbietet, um das ganze Leben in der Ubung der Siihne zuzubrin-
gen, dogmatisch gut begriindet ist und darum auch tiberreiche Friichte bringen
konnte, wie es die letzten Jahrzehnte zur Geniige bewiesen haben. Gefahren,
die in einer unklugen Durchfiihrung des Stthnegedankens liegen, sprechen nicht
gegen seine innere Berechtigung, sonst wiirde ja auch der MiBbrauch der tig-
lichen heiligen Kommunion ein Beweis gegen ihre Giite sein. Gefahren muB
man sehen und meiden, um das Richtige um so eifriger zu pflegen. Dann wird
sich auch die Zahl jener noch mehren, die bereit sind, ihr ganzes Leben dem
Apostolat der Siihne zu schenken als victima Christi.

12 jbid. p. 193,





