Die ,Unterscheidung der Geister”
als Grundbedingung christlicher Miindigkeit

Von Bernhard Erasmi, Kéln

Wer von uns — ob Laie oder Priester —, der mitten im Leben stand und
fdem es um die Verwirklichung des Reiches Gottes ging, hiitte im vergangenen
Jahrzehnt nicht oftmals an die Worte des greisen Liebesjiingers gedacht: »Kin-
der, die letzte Stunde ist da. Ihr habt gehért: Es kommt der Antichrist. Schon .
jetzt sind viele Antichristen aufgestanden. Daraus ersehen wir, daB die letzte
Stunde da ist. Sie sind aus unseren Reihen hervorgegangen, aber sie gehérten
nicht zu uns. Hitten sie zu uns gehért, so wiren sie bei uns geblieben. So aber
sollte es offenbar werden, daB nicht alle zu uns gehéren“ (1. Joh 2, 18£f). Da-
mals war es ein groBer Schmerz fiir uns, da man nicht, mit dem Evangelisten
fortfahrend, von allen Christen sagen konnte: ,, I h r habt die Salbung von dem
-Heiligen und habt alle Erkenntnis ... ihr bediirft keiner anderweitigen Be-
lehrung. Wie seine Salbung euch iiber alles belehrt, so ist es wahr und kein
Irrtum® (1. Joh 2, 21, 27). Viele von denen, die Christen zu sein meinten, wuB-
ten in der allgemeinen Verwirrung Gutes von Bosem, Christliches von Un-
christlichem nicht mehr zu unterscheiden.

Hat sich die Lage fiir uns geéindert? (Andert sie sich {iberhaupt jemals fiir
den Christen?) Manche glauben es! Manche sind der Uberzeugung: wir Chri-
sten seien als die eigentlichen Sieger aus dem Chaos einer morsch gewordenen
und aus den Fugen geratenen Welt hervorgegangen, und sie schicken sich
dementsprechend an, die vermeintlichen Friichte dieses Sieges zu ernten. —
Wir sind nicht der Meinung, daB eine neue christliche Ara heraufziehe, so sehr
die Einsicht gewachsen sein mag, daB eine gottlose Welt notwendig zugrunde
gehen miisse. Die jiingste Zeit belehrt uns, daB die Fronten auf allen Gebieten
des Lebens weniger denn je geklirt sind, — und wohl niemals geklirt werden,
solange die beiden Reiche miteinander im Kampfe liegen. Heute, wo wir rings
vom Heidentum umgeben sind, miilte man wie nur je zuvor allen Christen
zurufen: ,Traut nicht jedem Geiste, sondern priift die Geister, ob sie aus Gott
sind; denn es sind viele falschen Prophéten in der Welt aufgetreten® (1. Joh
4, 1). Ach,liberheben wir uns nicht: Das Heidentum ist nicht nur um unsherum,
sondern auch mitten in uns, in unserem eigenen Herzen, und erst das macht es
so schwer, die wahren von den falschen Propheten, die Liebe zw Gott von der
selbstsiichtigen Eigenliebe zu unterscheiden. .

Wenn immer wieder verlangt wird, der Christ unserer Tage miisse még-
lichst frith zur Mlindigkeit erzogen werden, zu jener heiligen, g naden-
haftenSelbstédndigkeitalso,dieihnbefdhigt,auchunter
schwierigen Verhédltnissen und gegen Widerstinde das
Reich Gottesinsichundumsichherumzuverwirklichen,
dann miiBite er viel griindlicher, als das bisher geschah, in der ,,Unterscheidung
der Geister* unterwiesen werden. Parolen allein gentigen hier nicht! Es gibt
nicht nur ein Charisma der Unterscheidung, sondern auch eine Tugend, und
die kann jeder Christ erlernen; aber sie will auch erlernt sein, einmal durch
Vermehrung des Wissens, vor allem aber durch die betende Ubung.

Bevor wir in diesem ersten Aufsatz die christliche Tradition iiber die Unter-



»

Die ,,Unterscheidung der Geister” als Grundbedingung christlicher Miindigkeit 205

scheidungslehre befragen, wollen wir einleitend klar zu machen versuchen,
warum das christliche Leben trotz des offenbarenden Wortes Gottes eine prii-
fende Unterscheidung der Vorginge des inneren und duBeren Lebens not-
wendig macht. Dazu miissen wir etwas weiter ausholen.

Die Vollkommenheit des christlichen Lebens besteht darin, daB der Christ
sein verdnderliches Tun mit dem unverinderlichen Willen Gottes, der ihm in
kurzen, allgemein giiltigen Sétzen bekannt gemacht wird, in Einklang brinjt.
Er mufl darum die Gebote wie eine Leuchte auf die wechselnden Verhéltnisse
seines Lebens richten, um diese nach Gottes Willen zu bewerten und zu ge-
stalten. Weil aber die Gebote nicht tote Schablonen, sondern lebendige For-
men sind, muBl er durch die konkreten Umstinde seines Daseins ihren Sinn
verstehen und deuten. Der so klar klingende Befehl Gottes z. B.: ,,Du sollst
die Wahrheit sagen®, kann nicht einfach wie ein mathematischer Lehr-
satz auf die Einzelfdlle des Lebens angewendet werden. Im Rechtsleben heifit
ein Wahrspruch: ,Summum jus summa injuria.“ Der hl. Thomas sagt einmal
in seiner theologischen Summa®: ,Propter diversas hominum conditiones con-
tingit, quod aliqui actus sunt aliquibus virtuosi, tamquam eis proportionati ...
qui tamen aliis sunt vitiosi, tamquam eis non proportionati“ (Wegen der ver-
schiedenen Lebensbedingungen der Menschen kommt es vor, daB gewisse Akte
fiir einige, als fiir sie angemessen tugendhaft sind, fiir andere hingegen,
als fiir sie nicht angemessen, eine Siinde bedeuten). — Aber nicht nur von
aufien, sondern auch vom Innern des Menschen her droht der rechten Ordnung
eine Gefahr, weil trotz der Personaleinheit die leiblichen und geistigen Krifte
des Menschen in Spannungsgegensitzen stehen und die Neigurig haben, sich
zum Schaden des Ganzen zu verselbstindigen. Da infolgedessen das Gute oft
einseitig und in verzerrten Formen vor uns steht, sind fiir den Widersacher
Gottes unerschopfliche Moglichkeiten gegeben, sich als Engel des Lichtes aus-
zugeben und als , Affe Gottes“ das Gute zur Tarnung boser Ziele zu verwer-
ten. Es ist daher fiir den Menschen oft sehr schwer, die rechte sittliche Ent-
scheidung zu treffen, zumal auch die inneren Kriterien: Trost und Trostlosig-
keit sowohl vom guten wie vom bdsen Geist bewirkt werden kénnen. AlsLetz-
tes kommt noch hinzu, daB ein dauerndes Aufhorchen auf besondere Zeit- und
Gnadenrufe Gottes gefordert wird, die nur der vernimmt, der die , Zelchen
der Zeit“ zu deuten weiS.

Wer den Willen Gottes tun will, darf also das Gebot nicht als starre Form
ansehen, die man dem Leben aufzwiingen kénnte. Die sittliche Entscheidung
mub in seiner Seele dhnlich aufsprieBen, wie in der Seele des Kiinstlers aus
der Anschauung des Lebens und der ziindenden Idee ein neues Bild erwiichst.
Die Erkenntnis des géttlichen Willens muB sich vermahlen mit der priifenden,
abwigenden und wertenden Beurteilung des konkreten Lebens und seiner
Michte. Die Meister des religids-sittlichen Lebens haben diese Funktion des
praktischen Verstandes sehr hoch geschitzt. Die Vielfalt des Lebens und die
Entwicklung des Geisteslebens haben bewirkt, daB sich fiir sie nicht nur der
Name &nderte, sondern auch bald dieser, bald ]ener Teil der Funktlon hervor-
gehoben wurde.

- 1S8.th.1.11.94,a3 ad 3.



206 Bernhard Erasmi

Gabe und Tugend der ,,Unterscheidung®
nach der Lehre der christlichen Tradition

1. Neues Testament und Apostolische Zeit

Jesus formt seine Forderungen so lebensnah und frei von aller Starrheit,
dafl sie wiederum frisches Denken und Fiihlen wecken. Er warnt seine Zu-
horer nicht nur vor dem libertinistischen Gebaren der Sadduzier, sondern
noch mehr vor der formelhaften Gesetzestreue der Pharisder. »Hitet euch vor
dem Sauerteig der Pharisder und Sadduzder!“ (Mt 16, 6). Bei den Pharisiern
unterscheidet er zwischen Wort und Werk: , Tut alles, was sie euch sagen, aber
‘nach ihren Werken richtet euch nicht!* (Mt 23, 3). Man soll nicht den Buch-
staben, sondern den Sinn des mosaischen Gesetzes erkennen und erfiillen.
Dann behélt man die innere Freiheit des Denkens und kann der aus Jesu Pre-
digt und Wundern gewonnenen Uberzeugung folgen. Wie sehr der Herr selb-
stindiges Denken und besonnenes Urteilen verlangt, zeigt der SchluB der Berg-
predigt mit der Forderung nach priifender Kenntnis der Menschen und des
eigenen Ich. ,Hiitet euch vor den falschen Propheten!* DaB diese Vorsicht ein
priifendes Beobachten und Abwigen einschlieBt, lehrt der weitere Satz: ~ANn
ihren Friichten werdet ihr sie erkennen* (Mt 7,15, 16). In Mt 7,21—23 verlangt
Jesus eine strenge Selbsterziehung, damit zum #uBeren Bekenntnis seines
Namens auch die innere Glaubensgesinnung und die Tat hinzukomme. Die
Erfiillung der Gebote, die gute Tat soll also das Kriterium, d. h. das Erken-
nungszeichen dafiir sein, ob einer von Gott kommt oder nicht. Aber auch um
den Ruf Gottes nicht zu tiberhoren mu3 der Mensch die Vorgénge, um sich
priifend beobachten. ,Das Aussehen des Himmels wifit ihr zu deuten, die Zei-
chen der Zeit aber versteht ihr nicht* (Mt 16, 3).

Unter den vielen Kréften, die auf den Willen des Menschen EinfluB zu ge-
winnen suchen, hat Jesus oft auf die Teufel hingewiesen. Es f4lit darum auf,
daB er nicht ausdriicklich zur Unterscheidung guter und béser Geister an-
leitet. Aber vielleicht sollte sein Wort von den Friichten als Kennzeichen ge-
niigen. Jedenfalls hat er als eine Grundbedingung der Selbstheiligung die
religi6s-sittliche Urteilsreife verlangt, die wachsam und niichtern alles pruft,
um zwischen echt und unecht, zwischen Schein und Wirklichkeit zu unter-
scheiden und den Anruf Gottes nicht zu iiberhéren.

In den Gemeinden des hl. Paulus ringt christliches Heiligkeitsstreben in-
mitten verfiihrerischer Krifte. Deshalb mahnt der Apostel zunichst zur Vor-
sicht: ,LaBt euch von niemand in irgend einer Weise tiuschen (2 Thess 2, 3).
Zu dieser allgemeinen Vorsicht muf die Reife christlicher Lebenshaltung kom-
men: ,,Der Zeit nach solltet ihr schon Lehrer sein, ihr miift aber wieder iiber
die Anfangsgriinde der Offenbarungen Gottes belehrt werden. Ihr braucht
Milch, nicht feste Speise. Jeder, der Milch bekommt, ist unerfahren in rechter
Rede, er ist ein kleines Kind. Fiir Vollkommene aber gibt es feste Speise, fiir
.die némlich, deren Sinne dank ihrer Entwicklung geiibt sind fiir die Unter-
scheidung von gut und bdse* (Hebr 5, 12—14).

Neben diese durch die Gnade und Ubung erworbene Unterscheidung von Gut
und Bdse stellt Paulus im. 1. Korintherbrief eine spezielle Unterschei-



Die ,,Unterscheidung der Geister* als Grundbedingung christlicher Miindigkeit 207

dung, die der Geister. Er findet sie zunichst einmal als eine ein-
gegossene Geistesgabe vor und zéhlt sie unter den anderen Charis-
men auf (12, 10). Die Glossolalie, die Prophetie und die Sprachengabe sollten
den Heidenchristen die Gegenwart des Gottesgeistes anzeigen und ein Gegen-
gewicht gegen die friiher erlebten dimonischen Einfliisse von Zauberei, Magie-
und Wahrsagerei sein. Sie riefen einen Enthusiasmus in der Gottesdienstfeier
hervor, der begeistern, aber auch zu Fehlgriffen verleiten konnte. Duchesne
schildert ihn wie folgt: ,Nach der Eucharistiefeier ergreifen inspirierte Per-
sonen das Wort und offenbaren vor der Gemeinde die Gegenwart des Geistes,
der sit beseelt. Die Propheten, die Ekstatiker, die Zungenredner, die Ausleger,
die mit {ibernatiirlichen Heilkriften Begabten ziehen nun die Aufmerksam-
keit der Glaubigen auf sich. Es ist wie eine Liturgie des Geistes nach der Li-
turgie des Christus ... Man spiirt das Wehen des Geistes, er 148t die Organe
einzelner bevorzugter Gldubigen in Schwingung geraten. Aber die ganze Ver-
sammlung ist ergriffen, erbaut, sogar mehr oder weniger hingerissen und in
den gottlichen Machtbereich des Paraklet versetzt®.“ Da8 es faktisch zu Ma8-
losigkeiten gekommen war, besagt das Tadelwort: , Gott ist nicht ein Gott der
Unordnung, sondern des Friedens“ (1. Kor 14, 33). Psychisch labile Personen
waren geneigt, ihre heidnischen Erinnerungen oder Phantasiegespinste oder
sogar ddmonische Zufliisterungen unter die prophetischen Reden zu mischen.
Ehrhard® weist darauf hin, da8 die Sprachengaben nicht bei den Judenchristen,,
sondern nur bei den Heidenchristen vorkamen. Diese waren vielfach durch.
die orientalischen Mysterien des Mithras- und Kybelekult hindurchgegangen.
Die Ahnlichkeit dieser Erldsungsmythen mit dem christlichen Erldsungsge-
heimnis und die Ahnlichkeit der ekstatischen Zustinde bei beiden hitte von:
den Damonen zur Verwirrung der Seelen benutzt werden kénnen, wenn nicht
die Gabe der U.d.G. (Unterscheidung der Geister) die Tauschungsmanéver zer-
schlagen hitte. So gehdrte die U.d.G. zum Organismus der Charismen und war-
eine Erginzung der Prophetie. Sie ist in dieser Form deshalb auch zweckhaft,
zéitlich und rdumlich auf die charismatische Urzeit eingeschrankt.

Es ist zu bedauern, daB die Aufmerksamkeit der Paulusleser an dieser ein~-
gegossenen U.d.G. so stark haften blieb, da8 die Unterscheidung, die der Apo-
stelalserworbene Tugend fordert, fast nicht beachtet wurde. 1.Kor 12, 3
sagt er: ,Niemand, der im Geiste Gottes redet, sagt: ,Verflucht sei Jesus!* Und
keiner kann sagen: ,Jesus ist der Herr‘ auBler im Heiligen Geiste.“ Was Paulus:
hier fordert, ist eine echte U.d.G.; dénn es handelt sich um die Feststellung, ob
der Sprecher vom Gottesgeiste oder vom Safan inspiriert sei. Es ist aber eine
erworbene Kunst, weil sie mit Verwertung eines Glaubenskriteriums, auf dem:
Wege eines Schlusses vorgeht. Es ist uns nicht einleuchtend, warum der Apo-
stel fiir sie nicht auch den Terminus U.d.G. gebraucht. Der Sache nach ist sie:
es jedenfalls. Zur erworbenen Tugend der Unterscheidung gehort auch die
Stelle aus dem Galaterbrief (5, 13—25), wo das Wirken des guten Geistes und
seines Gegenparts, der hier als Fleisch gekennzeichnet wird, an den morali-
schen Friichten unterschieden werden soll.

2 Zitat aus Ketter, Herderkomm. zum Romerbrief S. 274.
3 Urkirche und Frithkatholizismus S. 68.



208 ' Bernhard Erasmi

Die eingegossene und die erworbene U.d.G. haben viele Ziige gemeinsam:
Sie setzen beide getaufte und iiberzeugte Christen als Triger voraus, sie sind
wegen der vom Teufel verursachten Tduschungen notwendig, sie sagen aus, ob
das Beurteilte von Gott oder vom Teufel ausgeht, sie setzen beide kein Amt
und keine Weihe voraus. Heute ist es wichtig, die bedeutsamen Unterschiede
zwischen charismatischer und erworbener U.d.G. hervorzuheben. Das Charisma
urteilt direkt, die erworbene U. indirekt auf Grund eines Kriteriums. Das Ur-
teil der Gabe erfliet aus einer gottlichen Erleuchtung, das Urteil der Tugend
aber aus einer Uberlegung der durch den Glauben erleuchteten Vernunft. Die
Gabe arbeitet schnell, sofort und miihelos, die Tugend aber bedachtsam und
schrittweise. Die Gabe ist auf jeder Stufe der religisen Entwicklung denkbar,
die Tugend setzt eine gewisse Reife voraus. Die Gabe ist wegen anderer Charis-
men notwendig gewesen, die Tugend ist auch in charismenarmer Zeit erfor-
derlich. Die Urkirche hat diese ,erworbene Unterscheidung® immer wieder von
ihren Glaubigen gefordert, sowohl die unmittelbare U.d.G. wie auch die Unter-
scheidung aller Dinge und Werte.

In den letzten Lebensjahren des Apostels Johannes sind die Gemeinden
innerlich und duBerlich gefestigt, die Hierarchie ist ausgebaut, und dgs gottes-
dienstliche Leben bedarf der Charismen nicht mehr. Nur die wandernden Pro-
Pheten scheinen Charismatiker gewesen zu sein. Von ihnen spricht die Di-
dache (Zwolfapostellehre), wahrscheinlich eine Niederschrift von Tauf-
ansprachen. Sie ist fast ganz auf dem Gedanken des Unterscheidens auf-
gebaut: ,Zwei Wege gibt es, einen zum Leben und éinen zum Tode. Der Un-
terschied zwischen beiden aber ist groB8“. Selbst die Bettler soll man wohl
unterscheiden. ,,Schwitzen soll das Almosen in deinen Hinden, bis du erkannt
hast, wem du es geben sollst“. Die Gemeinde soll einen Wanderpropheten
aufnehmen: ,Er soll aber nicht linger bleiben als einen Tag ... wenn er aber
drei Tage bleibt, ist er ein falscher Prophet ... er soll nur Brot mitnehmen ...
wenn er aber Geld verlangt, ist er ein falscher Prophet. An der Lebensweise
erkennt man den falschep und den rechten Propheten ... Wenn einer im Geiste
spricht: ,Gib mir Geld oder sonst etwas‘, so horet nicht auf ihn“. Wie sehr die
Didache die Pflicht der Unterscheidung als eine Aufgabe des Verstandes an-
sieht, geht aus der Mahnung hervor: ,IThr sollt nimlich euren Verstand ge-
brauchen zur Entscheidung iiber rechts und links“4, v

Der Lieblingsjiinger sieht am Ende seines Lebens die Gemeinden durch die
Irrlehre der Nikolaiten und den synkretistischen Gnostizismus beunruhigt. Er
mahnt in seinem ersten Briefe: ,,Geliebte, glaubt nicht jedem Geiste, sondern
priifet die Geister, ob sie aus Gott sind. Denn viele falsche Propheten sind in
die Welt ausgegangen. Daran erkennt ihr den Geist Gottes: Jeder Geist, der
Jesus als den im Fleische gekommenen Christus bekennt, ist aus Gott. Und
jeder Geist, der Jesus nicht bekennt, ist nicht aus Gott. Und das ist der Geist
des Antichrist, von dem ihr gehért habt, da8 er kommt“ (4, 1—3). Die hier ge-
forderte Unterscheidung ist dieselbe, die Paulus 1 Xor 12, 3 verlangt hatte. Sie
dient némlich zur Beurteilung der religidsen Verkiinder, sie soll feststellen,
ob sie vom Geiste Gottes oder vom Teufel getrieben sind und wird darum von

¢ BdK. Ap. V4, S. 6,13, 14.



Die ,,Unterscheidung der Geister* als Grundbedingung christlicher Miindigkeit 209

allen Gldubigen verlangt. Auch das Kriterium der Unterscheidung ist iden-
tisch, nimlich die Haltung der Lehrer zu Christus, nur fat Paulus dasselbe
mehr moralisch, wie Gal 5, 13—25 zeigt, Johannes dagegen mehr lehrhafts.
Sprachlich féllt auf, da Johannes das Wort ,dokimazete‘, nicht aber ,diakri-
- nete' gebraucht. Wihrend ,diakrinein‘ ein abschlieBendes Urteilen besagt, be-
zeichnet ,dokimazein‘ das zum Urteil hinfiihrende Priifen und Abwigen. Das-
selbe Priifen, um urteilen zu kénnen, verlangt Johannes auch in den sieben
Gemeindebriefen seiner Apokalypse.

2. Die Unterscheidung zwischen Wahrheit und Irrtum
nach der Lehre der Kirchenviter.

Als die Bemiithungen der jungen Kirche um die begriffliche Formulierung
der ihr anvertrauten ewigen Wahrheiten den Hiretikern Gelegenheit zu zer-
storerischer Wiihlarbeit bot, konnten die Kirchenviter viele vorgebrachten
Irrtiimer aus den bisher herrschend gewesenen Philosophiesystemen heraus
verstehen. Der Stolz, die AnmaBung und die Raffiniertheit jedoch, mit denen
viele Irrlehrer eigene Gemeinden griindeten und eigene Bischofe aufstellten,
liberstieg oft so sehr alles menschliche MaB, daB auch der harmloseste Christ
an damonische Einfliisse denken mu8te. Der sanftmiitige Polykarp von Smyrna
nannte den Ketzer Marcion den ,Erstgeborenen Satans’. Drei Anzeichen sah
man als Beweis fiir den teuflischen Ursprung der Irrlehren an: 1. die ange-
mafite Selbstherrlichkeit der Neuerer, 2. die Methode des Gegenschlags, die
-nur negativ zu wirken vermag, und 3. die Nachaffung der Wahrheit und
wesenhafte Verlogenheit®. _

Die Kirchenviter (Chollet” nennt besonders Origines, Basilius, Chrysosto-
mus, Augustinus, Bernhard) schépfen diese drei Kriterien aus reicher Erfah-
rung mit satanischer Wiihlarbeit und aus tiefer Einsicht in die Situation des
Widersachers. Sein Ziel ist es ja, die trotzig angemafSte Unabhingigkeit in
einem eigenen Reiche, das ihm zu FiiBen liegt, vor der Welt zu demonstrieren.
Da er aber selbst nicht schépferisch sein kann, gewinnt er nur dadurch eine
eigene Herrschaft, da8 er die Menschen aus dem Reiche Gottes an sich lockt.
Nachdem ihm der Angriff auf den Erl6ser selbst zur Niederlage geworden ist,
sucht er jetzt in der zweiten Phase der Erlésung, die in der Zuwendung der
Gnade an die Erlssten besteht, das Wirken der drei Amter der Kirche, des
Lehr-, Priester- und Hirtenamtes, zu stéren. Aber weil er auch in dieser Stor-
arbeit keine selbsténdigen Ideen hat, bleibt ihm nichts anderes iibrig als die
Werke Gottes nachzuiffen. So parodiert er jetzt das Reich Gottes, so wird er
im Antichrist auch die Menschwerdung und das Kreuzopfer nachiffen (Vgl.
Offb 13,12. 14). Er liebt es, der Wahrheit nicht das kontradiktorische Gegen-
teil gegeniiberzustellen, sondern ein Wahrheitsganzes in seine Teile aufzu-
lgsen und einen. Teil isolierend zu verabsolutieren (Hiresie = Auswahl).

E. Stauffer zeichnet das Gebaren der Irrlehrer als getreue Nachahmung der
Satanstaktik. DieIrrlehrer gebérdeten sich selbstherrlich. ,,Wer den Démonen-

5 So A. Chollet in Dict. de Théologie Catholique IV. Sp. 1379.

8 Vgl. E. Stauffer, Theol. des NT, Stuttgart 1941, § 13.

7 a.a.0. Sp. 1380.

14 po



210 ’ Bernhard Erasmi

geist hat, verrit sich dadurch, dafl er eine fiihrende Rolle spielen will, dafi er
zu diesem Zwecke eine Extragruppe aufmacht. Daher kimpft das NT gegen
die Superbia in jeder Form“. Die Ketzer bringen kein selbstindiges Werk zu-
stande, sondern fiihren nur Gegenschlige. Sie setzen Verkiindigung gegen
Verkiindigung, Gemeinde gegen Gemeinde. Sie kdnnen nur zersplittern und
zerstéren, ihr Witz und ihre Macht erschipft sich im Nein. Sie greifen not-
wendig zu verlogenen Mitteln. ,Der Irrlehrer liebt den frommen Mifibrauch
des Gottesnamens, operiert mit Bibelworten, orthodoxen Begriffen und theolo-
gischen Vorwinden. Er kleidet sich in die Gestalt eine$ Lichtengels, und seine
Hilfstruppen sind die Heuchler, die im Gewand der Frommigkeit einhergehen,
die Pseudobriider, die Pseudozeugen, die Pseudolehrer, die Pseudoapostel, die
Pseudopropheten, die Pseudomessiasse ... Der Vater Jesu Christi fithrte die
Seinen durch das Inferno zum Paradiso. Der Vater der Liige aber gaukelt sei-
nen Freunden einen Himmel vor, bis sie in die Holle stiirzen“8.

Was die kirchlichen Lehrer der ersten vier Jahrhunderte ihren Zuhérern an
Denkarbeit zumuteten, erregt immer wieder Verwunderung. Aber erst dieses
positive Wissen und die Liebe zur christlichen Wahrheit gab den Christen die
Reife des Urteils, um mit Hilfe der drei Kriterien jede Gefahr abzuwenden.
Cyprian (f 258) schreibt in seinem Biichlein iiber die Einheit der Kirche: , Es
gilt auf der Hut zu sein nicht nur vor dem, was offen und klar zutage liegt,
sondern auch vor allem, was durch die Schlauheit arglistigen Truges tduscht.
Was gibt es aber Arglistigeres, als dafl der durch Christi Ankunft niedergewor-
fene Feind ... jetzt, wo er seine Stitten und Tempel verddet sah, einen neuen
Betrug ersann, um gerade unter dem Deckmantel des christlichen Namens die
Unvorsichtigen zu tduschen? Er erfand Irrlehren und Spaltungen, um durch
sie den Glauben zu untergraben, die Wahrheit zu filschen und die Einheit
zu zerreiBen“?, Wer den Glauben griindlich kennt, die Wahrheit schitzt und
die Einheit der Kirche liebt, hat auch das Gespiir fiir den Geist, ob es der auf-
bauende oder der zerstérende ist.

3. Die Unterscheidung zwischengut und bésein der alt-
kirchlichen Frommigkeit, vor allem im Ménchtum

Die bisher genannten ,Unterscheidungen‘ bezogen sich fast ausschliefilich
auf das Gebiet der Glaubenslehre, die Rechtgliubigkeit. In der Friihzeit ist
uns nur ein schriftlicher Niederschlag einer fiir die Ethik geforderten Unter-
scheidung bekannt, und zwar der um die Mitte des 2. Jahrhunderts von einem
theologisch nur wenig geschulten Manne geschriebene Hirtedes Hermas'.
Im Abschnitt iiber den Glauben sagt der Hirte zu Hermas: ,Zwei Engel sind
beim Menschen, einer der Gerechtigkeit und einer der Schlechtigkeit®. ,Wie
soll ich, o Herr, ihre Wirkungen erkennen, da doch beide Engel jn mir woh-
nen?“ , Hore und lerne sie kennen. Der Engel der Gerechtigkeit ist schamhalft,
milde und ruhig. Er spricht mit dir iiber Gerechtigkeit, Keuschheit, Heiligkeit,
Geniigsamkeit, iiber jegliche gerechte Tat und iiber jede rithmliche Tugend ...
Der Engel der Schlechtigkeit ist jahzornig, verbittert und unverstiindig, seine

8 Inhalt und Zitate aus Stauffer, Theol. des NT. S. 49/50.
¢ BdK Cyprian S. 134 £,



Die ,,Unterscheidung der Geister“ als Grundbedingung christlicher Miindigkeit 211

Werke sind bdse und verfithren die Diener Gottes“!?, Das scheint nur ein Wi-
derklang des Heilandswortes: ,An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen'.
Ein tieferer Einblick in die Taktik Satans oder vielseitige Erfahrung spricht
nicht aus dem Biichlein. Es beschrinkt seine Mahnung zum Priifen auf das
eigene Innenleben.

Eine ausfiihrlich begriindete Anleitung zur U.d.G. fiir das moralische und
aszetische Leben bietet zum ersten Mal der groBe Moénchsvater Antonius
(f 356). Der hl. Athanasius!! hat uns folgende Rede des Heiligen an seine
Mbnche tiberliefert: ,,Wenn sie (die Ddmonen) auch eure Askese loben und
euch selig preisen, horet nicht auf sie, bezeichnet euch und euer Haus mit dem
Kreuz und betet. IThr werdet sehen, wie sie verschwinden, denn sie sind feige
und fiirchten das Zeichen des géttlichen Kreuzes sehr“. Antonius nennt die
U.d.G. eine. Gabe Gottes: ,,Es ist leicht, die Anwesenheit der Guten und der
Bésen zu unterscheiden, da Gott diese Gabe gibt“. Er leitet aber auch zur ver-
standesmiiBigen U.d.G. an, indem er die Kriterien zur Beurteilung der inneren
Seelenvorginge angibt: ,,Die guten Geister bringen der Seele Ruhe, Freude,
Lust zum Guten. Die bosen aber erregen Furcht, Verwirrung der Gedanken,
Sorglosigkeit, Furcht vor dem Tode und. Begierde nach dem Schlechten®.
Athanasius sagt von Antonius, daB er selbst ,die Gnade der U.d.G. besa3 und
die teuflischen Manéver kannte ... Er wurde nicht von ihnen getiuscht, son-
dern trostete die von Gedankenzweifeln Gepeinigten und belehrie sie, wie sie
die Nachstellungen der Ddmonen unwirksam machen kénnten, indem er die
Schwichen und Listen der Geister klarlegte. Jeder kehrte dann heim, gleich-
sam gesalbt von ihm und voll guten Mutes gegen die Anschlige des Teufels
und seiner Ddmonen“ (S. 771). ,Sie entfernten sich voll Verwunderung dar-
iiber, daB sie soviel Klugheit in einem einfachen Manne gefunden hatten ...
Seine Rede war gewlirzt mit gottlichem Witz“ (S. 757). Antonius hatte das
Pauluswort 2 Kor 2,11 auf sich anwenden konnen: ,Wir kennen ihre (der
bosen Geister) Gedanken sehr gut“. Fiiir die Asketen, die mit dem ein en Ent-
schluf3 zur Weltflucht alle sonst nétigen Entscheidungen gegen die Reize der
Welt vollzogen hatten, blieb als wichtigste Vorstufe zur Erringung der Voll-
kommenheit die eine Auifgabe, die Regungen ihrer eigenen Seelen richtig zu
deuten. Durch die Lebensbeschreibung des heiligen Ménchsvaters, die Athana-
sius schrieb, fanden die Anleitungen des hl. Antonius die weiteste Verbreitung
im Abendlande und wurden fiir die Aszese des Ménchtums von grofer Be-
deutung. Die Menschen der kommenden Jahrhunderte muBten sich nhur bewuft
sein, daB die Damonen ihre listigen Angriffe den Umstinden des Ortes und
der Zeit anzupassen wissen. Psychologisch vertieft und zeitgemiB geformt
tauchen die Grundgedanken des Eremiten Antonius beim Griinder des Jesu-
itenordens, dem hl. Ignatius, wieder auf.

Als die Einsiedler ihren Widerstand gegen Literatur und Wissenschaft auf-
gegeben hatten, verfaten einige von ihnen aszetische Abhandlungen zum Ge-
brauch der Eremiten. Einer der fleiBigsten Schreiber dieser Art war Eva-
grius Ponticus (346—99), der in Konstantinopel viel Beifall als Prediger
geerntet hatte, aber um seines Seelenheiles willen in die nitrische Wiiste ge-

1t BdK Ap. V4, S. 212/13. 1 BdK Athanasius IL S. 707 ff.

19>



212 Bernhard Erasmi

gangen war, um Schiiler des grofien Makarius des Agypters zu werden. Der
EinfluB seiner Schriften war zu seinen Lebzeiten groB, ging aber verloren, als
er wegen origenistischer Ideen verurteilt wurde. Er ist kein selbstéandiger
Denker und berichtet kaum eigene Erfahrungen, sondern iiberliefert die
Spriiche der ersten Einsiedler und Moénchsviter. Er liebt die kurze Abhand-
lung und noch mehr die lockere Aufreihung von Merksitzen. Dabei ergibt sich
durch die durchgingige Forderung nach ,Unterscheidung* éfter die Form der
Antithese. Im ,Monachos practicos’, einer Spruchsammlung fiir ungebildete
Einsiedler, leitet er zum Unterscheiden an, aber weniger zwischen guten und
bdsen Geistern, als zwischen den verschiedenen bdsen Geistern, ihrer ver-
schiedenen Taktik und Zeitwahl (V. 43)!2. So oft sie Mifierfolg haben, beobach-
ten sie eine Zeitlang die schwache Stelle des Asketen und verlegen ihren An-
griff auf diese (V. 44), oder nehmen stirkere Didmonen zu Hilfe (V. 45). Gegen
Weltmenschen kémpfen sie mehr mit Hilfe von Sachwerten, gegen die Asketen
aber durch Gedanken und Phantasievorstellungen. ,Ein sehr beweglich Ding
ist néimlich des Menschen Geist® (V. 48). Der Démon der Eitelkeit und Ruhm-~
sucht steht sogar in Widerspruch zum Dimon der Unzucht. Sie versuchen
den Asketen nicht zur gleichen Zeit (V. 58). — Es wire absolut falsch, die Ein-
siedler als Feinde der Natur oder als Fremdlinge in den Vorgéingen und Er-
eignissen der Natur anzusehen. Al ein ‘Philosoph den hl. Antonius fragte, wie
er ohne den Trost der Biicher das Leben ertrage, antwortete dieser: ,Mein
Buch ist die Natur der geschaffenen Dinge. Es steht bereit, so oft ich Gottes
Gedanken und Worte lesen will® (V. 92 bei Evagrius).

Welche frémmigkeitsgeschichtliche Bedeutung dieser Uberlieferung der
Ménche zukommt, verrit ein Bericht von Joh. Cassian (1 430). Als in einer Kon-
ferenz verschiedene Meinungen der Wiistenviter geduBert worden waren,
welche Tugend den ersten Platz verdiene, habe der hl. Antonius sich erhoben
und gesagt, ,dafl unter allen Tugenden der discretio der Vorrang zukomme,
da sie die Mutter, die Hiiterin und Lenkerin aller anderen Tugenden sei“18,
Unter dem Namen ,discretio’ ist die Tugend der Unterscheidung in das bene-
diktinische Ménchsideal aufgenommen worden. Der hl. Benedikt (} 553), sagt
im 64. Kapitel seiner Regel dem Abte: ,,Ob er Geistliches oder Weltliches an-
ordnet, immer wisse er zu unterscheiden“. Hier hat die Verstandestugend der
,discretio’ den Nebenton von MiBigung, MaBhalten; sie ist dem Vater des
abendlindischen Monchtums ebenso wie Antonius die Mutter der Tugenden
(ebd)). -

Von der zentralen Stellung der discretio in der Regula diirfte auch Gregor
der GroBe (t 604), der in seiner ,Regula pastoralis‘ die discretio zum Grund-
gesetz der Seelsorge macht, beeinfluit sein. Im dritten Buch leitet er den Pre-
diger an, seine Zuhorer je nach Alter und Geschlecht, Stellung und Beruf, Ver-
anlagung und Erfahrung, Gesinnung und Willigkeit zu unterscheiden und zu
behandeln. Er veranschaulicht dieses Unterscheiden auf Grund seiner grofien
Menschenkenntnis an 40 Beispielen. Eine Unterscheidung géttlichen oder teuf-
lischen oder innerseelischen Ursprungs, freudiger oder trauriger Seelenstim-
mung, ist bei Gregor auch noch zu finden, aber seltener. .

12 Migne, PG 40. 13 Dict. de Th. Cath. IV, Sp. 1384.



-

Die ,,Unterscheidung der ‘Geister“ als Grundbedingung christlicher Miindigkeit 213

4. Die Kardinaltugend der Klugheit nach Thomas von
Aquin.

Der hl. Thomas von Aquin erdriert die U.d.G. bei der Besprechung der
Prophezie't. Er vertieft und ergénzt die alten Kriterien. Im iibrigen verweist
er die priifende, unterscheidende und urteilende Titigkeit des Christen in die
Kardinaltugend der , Klugheit“!s, Die Klugheit tut einen dreifachen Blick in
die Wirklichkeit. Der erste erfaft die ewig gleichbleibenden Gesetze. Der
zweite sieht die ,schier unendlichen Verschiedenheiten‘ des strémenden Le-
bens. Der dritte sucht die Mannigfaltigkeit des FlieBenden in die ewigen Ord-
nungen einzubauen. Aber da zeigt sich, da8 ein scheinbar eindeutiges Gebot
gar nicht eindeutig ist, da8 sein Inhalt, sein Inkrafttreten, der Grad, die Art
und die Mittel der Erfiillung von den konkreten Umstinden abhingen!®. Die
Klugheit ist also der Sinn fiir die ganze, diesseitige und jenseitige Wirklich-
keit, die Quelle und Mutter aller sittlichen Tugenden. Es ist dasselbe Lob, das
im Ménchtum der ,discretio® zugesprochen wurde.

5. Die Regungen der Natur und der Gnade nach
Thomas von Kempen.

Die ,,devotlo moderna“, die im Spéatmittelalter die Frémmigkeit besonders ®
stark ins subjektive Erleben dringte, muBte einer so persénlichen Denkarbeit,
wie die discretio sie darstellt, duBlerst giinstig sein. Aber wihrend die alten
Meister drei Quellen der Seelenbewegungen kannten, nimlich Gott, die erb-
siindliche Natur und den Teufel, wihrend der hl. Bernhard sogar sechs auf-
zdhlt, nimlich dazu noch Engel, Fleischesgeist und Weltgeist, begrenzt Thomas
von Kempen in der Imitatid Christi!? dieselben auf die Gnade und die Natur.
Der gefallenen Natur gegeniiber stellt eine naturhafte Unterscheidung »gas
Gesetz der Siinde und das Gesetz des Geistes“ fest (Kap. 55). Diese Unter-
scheidung ist in eine tiefe Dunkelheit eingetaucht und von geringer Kraft.
Deshalb ist eine iibernatiirliche Unterscheidung notwendig. ,Fili, diligenter
adverte motus naturae et gratiae: quia valde contrarie et subtiliter moventur:
et vix nisi a spiritali ef intime illuminato homine discernuntur®. (Sohn, du mu8t
sorgsam acht haben auf die Regungen der Natur und der Gnade. Durchaus
einander entgegengesetzt, machen sie sich fast unmerklich geltend und kénnen
nur von einem geistlichen und innerlich erleuchteten Menschen voneinander
unterschieden werden.) Die Unterscheidung ist noch erschwert durch die Tat-
sache: ,,Omnes bonum appetunt: et aliquid boni in suis dictis et factis praeten-
dunt: ideo sub specie boni multi falluntur* (54). (Alle streben das Gute an und
geben in ihren Worten und Werken etwas Gutes vor; ‘unter dem Schein des
Guten lassen sich deshalb viele tduschen.) Das Prinzip der iibernatiirlichen
Unterscheidung liegt darin, daB die Natur immer sich selbst erstrebt, die
Gnade aber auf Gott zielt. Aus diesem Prinzip leitet Thomas die Regeln seiner
Unterscheidung folgerichtig ab. In Kap. 11 des 3. Buches klingt die Unter-
scheidung zwischen Sichselbstsuchen und Gottsuchen mit der MiBigung zu-
sammen, dhnlich wie die discretio des hl. Benedikt.

# S, th. ITIIqu 192 ad 5, 6. 18 Vgl II IL 47—56.
16 'Vgl. Thomaszitat oben in der Einleitung. 17 B, IIL. Kap. 54.



214 Bernhard Erasmi

Obwohl Cisneros, dessen Exercitatorium den hl. Ignatius beeinfiult haben
soll, von den Brlidern vom Gemeinsamen Leben viel iibernommen hat, ent-
halt sein Biichlein keine U.d.G.

6. Die Unterscheidung der Geister nach
Ignatius von Loyola.

Die Regeln zur Unterscheidung der Geister des hl. Ignatius haben in Ver-
bindung mit seinen Exerzitien klassische Geltung und Beriihmtheit erlangt.
Aus jhnen zittern die persénlichen Erfahrungen des Heiligen #hnlich wie in
den Worten des hl. Antonius von Agypten. Die schmerzlichen Nachrichten, die
zur Zeit der Niederschrift (1522—24) aus Deutschland kamen, konnten den
Ernst der beriihmten Betrachtung von den zwei Fahnen nur noch steigern. Die
dritte Voriibung dieser Betrachtung besteht ,in der Bitte um Erkenntnis der
Fallstricke des Anfiihrers der Bésen‘. In den Exerzitien ringen Gott und Satan
um die Seele. Deshalb muf3 der Exerzitant die ,Bewegungen der Seele“ er-
kennen und beurteilen. Der Heilige gibt 14 Regeln fiir die ,erste Woche®, d. h.
die Zeit des Reinigungsweges vor der Lebensbeichte. Die 8 Regeln der ,zwei-
ten Woche®, des Erleuchtungsweges, setzen die Lebensreform voraus.

In der ersten Woche ist zunéichst vom Gewohnheitssiinder die Rede ... Ihn
schreckt der gute Engel aus seiner Ruhe auf, der Teufel aber bestirkt ihn in
seinen Gewohnheiten. Den strebenden Siinder behandeln beide auch verschie-
den: der Engel beruhigt, der Teufel dngstigt ihn. Besonders wichtig ist es, den
Zustand des Trostes und der Trostlosigkeit richtig zu deuten. Die Traurigkeit
kann wegen der Siinden, aber auch zur Erhaltung der Demut verhingt sein.
In der Traurigkeit sollen die Entschliisse nicht gesindert, sondern in Demut,
Gebet und BuBeifer noch gefestigt werden. Im Trostzustande soll man sich
demiitigen, in der Trostlosigkeit sich durch Vertrauen stirken. Eine besondere
List liegt in der Schwiiche des Teufels. Er gibt sich wie ein Weib, das vor dem
mutigen Manne zuriickweicht, vor dem schwachen aber frech wird. Er macht es
wie ein  schmeichlerischer Verfithrer, der wiinscht, daf seine gemeinen
Antrige nicht bekannt werden. Er spioniert wie ein Séldnerfiihrer unsere
schwichste Stelle aus. Deshalb soll der Exerzitant alle Einfliisterungen des
Teufels seinem Beichtvater bekanntgeben und keine Mutlosigkeit aufkom-
men lassen. -

Die Regeln der zweiten Woche wenden sich an solche Menschen, die zur
Nachfolge Christi entschlossen sind. Von dem Unterschied: Trost und Trost-
losigkeit ausgehend, zeichnet er folgende Zustinde. Wenn eine Tréstung ohne
eine voraufgehende Wahrnehmung in die Seele eingeht, sie also iiberrascht,
kann sie nur von Gott kommen; denn nur Er vermag unmittelbar auf die
Seele einzuwirken. Wenn aber ein Trost mittels einer voraufgehenden Er-
kenntnis gespendet wird, ist genaues Zusehen nétig: Der guten Seele pflegt
der Teufel, als Engel des Lichtes gekleidet, zuerst gute Gedanken einzufié8en.
Allmahlich geht er aus seiner Verstellung heraus und zieht die Schlingen zu-
sammen. Deshalb ist der sittliche Wert einer Gedankenreihe erst am Abschluf3
zu erkennen. Endet sie im Schlechten oder macht sie die Seele unruhig, dann
ist es trotz des harmlosen Anfangs sicher, daB sie vom Teufel in Gang gesetzt



Die ,,Unterscheidung der Geister® als Gmndbedihgung christlicher Miindigkeit 215

wurde. Der Engel beriihrt fortschreitende Seelen sanft und weich, wie ein
Wassertropfen in einen Schwamm eindringt. Der Teufel aber faBt eine solche
Seele hart an, wie ein Tropfen auf einen Stein schlégt. Die Seelen, die im Ab-
gleiten sind, werden umgekehrt behandelt. An der Art, wie die Geister in die
Seele eintreten, lassen sie erkennen, ob ihnen die Seele als Heim oder als
Fremde gilt. ‘

Der hl. Ignatius hilt die U.d.G. fiir sehr wichtig, denn er fordert jeden dazu
auf, durch viel Beobachtung immer mehr Erfahrung in der Beurteilung der
Seelenvorginge zu gewinnen. Desha\lb mubB es Giberraschen, dafl er dieseU.d.G.
nicht fiir die Geisteskampfe seiner Zeit empfiehlt, etwa so, wie sie in den
Glaubensstreitigkeiten der ersten Jahrhunderte geiibt worden war. Seit der
Erfindung der Buchdruckerkunst gab es ja eine greifbare 6ffentliche Meinung.
Sie ging ihre Wege unabhiingig von der Kirche. Das Schweigen von der U.d.G.
in diesem Kampfe ist um so erstaunlicher, als die Reformatoren und die Ver-
teidiger der alten Lehre mit ihren Anspielungen auf den Antichrist und ddmo-
" nische Krifte nicht gerade sparsam umgingen. Geniigte dem hl. Ignatius viel-
leicht die Kennzeichnung der beiden Heerlager durch seine Betrachtung von
den zwei Fahnen? Oder erwartete er die Rettung des Ganzen von der Reform
des Einzelmenschen? Man staunt iiber das Fehlen dieser U.d.G. in einer Zeit,
in der viele getduscht wurden und die wahre Kirche nicht mehr zu erkennen
vermochten. Die einfachste Erklirung ist wohl diese, daB dem Heiligen, der
kein Gelehrter war und es nicht sein wollte, zur Unterscheidung der Offen-
barungswahrheit von der Hiresie dasHoren auf die Stimme der hierarchischen
Kirche geniigte, wie die ,Regeln zum Mitfiihlen mit der Kirche“ zur Geniige
beweisen.

Als im Jahre 1777 auf Anordnung Kaiser Josephs II. auf den dsterreichischen
Universitdten ein besonderer Lehrstuhl fiir Pastoraltheologje eingerichtet
wurde, war die geistesgeschichtliche Situation fiir eine Verankerung der
,discretio’ als Nahziel der Seelsorge in dieser neuen Disziplin duBerst un-
glinstig. Der fiirstliche Absolutismus aufklérerischer Prigung nahm den Unter-
tanen das Recht zum selbstéindigen Denken und Urteilen. In religiéser Be-
ziehung gab es noch nicht die Volkskirche, sondern die von der Gegenreforma-
tion gepragte Autoritiatskirche. ,Die Freiheit der Kinder Gottes‘ im Sinne voll-
jdhriger Urteilsreife war dem Aufklirungszeitalter ein unvollziehbarer Be-
griff. Die Pastoral behandelte die Verstandestugenden iibethaupt nicht mehr.
Kein Wunder, dafl man in der Revolution unter freiem Denken nur die Un-
gebundenheit verstand, aber nicht die Freiheit zur Wahrheit und Wirklichkeit.

Der mit pastoraler Zielseizung angetreteneGang durchdie Kirchengeschichte
hat — mit Ubergehung des mystischen Bereiches, fiir den besondere Auf-
gaben und Formen der Unterscheidung gelten — alle Formen jener Urteils-
tatigkeit des Christen aufgezeigt, die als erste Stufe des vollen Christenideals
gelten muB. Sie ist in allen Jahrhunderten wesentliche Bedingung zur Nach-
folge Christi gewesen. Wenn sie schuldhaft fehlte, hat es wie die Blindheit des
jlidischen Volkes tragische Folgen fiir die Kirche gehabt. Wann und wo sie
blithte, gab es auch eine Hochbliite christlicher Vollkommenheit. Sie hatte bald



216 Bernhard Erasmi

allgemeinen und umfassenden Charakter, bald bezog sie sich auf die Sonder-
gebiete des Gottesdienstes, der Lehrverkiindigung, der Moral, der Aszese und"
der Mystik, bald diente sie der Seelsorgsarbeit in ihren wechselnden Formen.
Deshalb ist sie einmal eine umfangreiche theoretische Wissenschaft, ein ander-
‘mal ein praktisches Verfahren, das in Kiirze entscheidet, ob einer inneren
Regung zu folgen sei, weil die Zeit zu langer Priifung fehlt. Sie ist bald eine
eingegossene Kraft, bald eine erworbene Tugend. Aus diesen verschiedenen
Formen und Zwecken erkliren sich die verschiedenen Namen: Unterscheidung,
Unterscheidung der. Geister, Priifung, diakrisis, dokimazein, discretio, pru-
dentia. Aber ob sie unter diesem oder jenem Namen auftritt, ob sie eingegos-
sen oder erworben ist, immer ist sie eine LebensiuBerung des Heiligen Gei-
stes, der die Seele der Kirche ist.

Weil die abendlindischen demokratischen Vilker heute ihre Lebensform
selbst bestimmen und damit auch den christlichen Werten ihren Platz ent-
weder gewdhren oder verweigern, weil die Universititen und Redaktions-
stuben ohne oder sogar gegen die jenseitige Welt ihre diesseitigen Ideen ent-
wickeln, weil Zeitung, Rundfunk und Film die 6ffentliche Meinung zu einer
ungeheuren Phalanx machen, weil aber auch die Kirche wieder Volkskirche
geworden ist, deshalb sieht sich jeder erwachsene Christ tiglich und fast
stiindlich vor sittliche Entscheidungen gestellt, die er in den meisten Fillen
nicht bis zu einer Befragung seines Ratgebers aufschieben kann. Vom Laien
muB sich ferner die kirchliche Hierarchie das Bild der geistigen Auseinander-
setzungen geben lassen. Deshalb muBl heute jeder Christ die Unterscheidung
der Werte und Unwerte, der aufbauenden und zerstsrenden Ideen haben oder
wenigstens ihre gute oder bse Herkunft erkennen kénnen. Er muB die ,Zei-
chen der Zeit' zu deuten wissen. Er muB volljghrig, miindig, urteilsfihig sein,
das Vollalter Christi erstreben. Dariiber soll noch in einem zweiten Teil aus-
fiihrlicher gehandelt werden.

AuBer der im Text angegebenen Literatur wurden benutzt:
Przywara, E., Deus semper major, Herder 1939.
Feuling, Dan. OSB Discretio in Ben.Mon.Hefte. Jg. 1925, S. 241, 349.





