
Die •Unterscheidung der Geister" 
als Grundbedingung christlicher Mündigkeit 

Von Bernhard E r a s m i, Köln 

Wer von uns • ob Laie oder Priester •, der mitten im Leben stand und 
tdem es um die Verwirklichung des Reiches Gottes ging, hätte im vergangenen 
Jahrzehnt nicht oftmals an die Worte des greisen Liebesjüngers gedacht: •Kin- 
der, die letzte Stunde ist da. Ihr habt gehört: Es kommt der Antichrist. Schon 
jetzt sind viele Antichristen aufgestanden. Daraus ersehen wir, daß die letzte 
Stunde da ist. Sie sind aus unseren Reihen hervorgegangen, aber sie gehörten 
nicht zu uns. Hätten sie zu uns gehört, so wären sie bei uns geblieben. So aber 
sollte es offenbar werden, daß nicht alle zu uns gehören" (1. Jon 2,18 ff). Da- 
mals war es ein großer Schmerz für uns, daß man nicht, mit dem Evangelisten 
fortfahrend, von allen Christen sagen konnte: •Ihr habt die Salbung von dem 
Heiligen und habt alle Erkenntnis ...ihr bedürft keiner anderweitigen Be- 
lehrung. Wie seine Salbung euch über alles belehrt, so ist es wahr und kein 
Irrtum" (1. Joh 2,21,27). Viele von denen, die Christen zu sein meinten, wuß- 
ten in der allgemeinen Verwirrung Gutes von Bösem, Christliches von Un- 
christlichem nicht mehr zu unterscheiden. 

Hat sich die Lage für uns geändert? (Ändert sie sich überhaupt jemals für 
den Christen?) Manche glauben es! Manche sind der Überzeugung: wir Chri- 
sten seien als die eigentlichen Sieger aus dem Chaos einer morsch gewordenen 
und aus den Fugen geratenen Welt hervorgegangen, und sie schicken sich 
dementsprechend an, die vermeintlichen Früchte dieses Sieges zu ernten. • 
Wir sind nicht der Meinung, daß eine neue christliche Ära heraufziehe, so sehr 
die Einsicht gewachsen sein mag, daß eine gottlose Welt notwendig zugrunde 
gehen müsse. Die jüngste Zeit belehrt uns, daß die Fronten auf allen Gebieten 
des Lebens weniger denn je geklärt sind, • und wohl niemals geklärt werden, 
solange die beiden Reiche miteinander im Kampfe liegen. Heute, wo wir rings 
vom Heidentum umgeben sind, müßte man wie nur je zuvor allen Christen 
zurufen: •Traut nicht jedem Geiste, sondern prüft die Geister, ob sie aus Gott 
sind; denn es sind viele falschen Propheten in der Welt aufgetreten" (1. Joh 
4,1). Ach, überheben wir uns nicht: Das Heidentum ist nicht nur um uns herum, 
sondern auch mitteji in uns, in unserem eigenen Herzen, und erst das macht es 
so schwer, die wahren von den falschen Propheten, die Liebe zu^ Gott von der 
selbstsüchtigen Eigenliebe zu unterscheiden. 

Wenn immer wieder verlangt wird, der Christ unserer Tage müsse mög- 
lichst früh zur Mündigkeit erzogen werden, zu jener heiligen, gnaden- 
haften Selbständigkeit also, die ihn befähigt, auchunter 
schwierigen Verhältnissen und gegen Widerstände das 
ReichGottesinsichundumsichherumzuverwirklichen, 
dann müßte er viel gründlicher, als das bisher geschah, in der •Unterscheidung 
der Geister" unterwiesen werden. Parolen allein genügen hier nicht! Es gibt 
nicht nur ein Charisma der Unterscheidung, sondern auch eine Tugend, und 
die kann jeder Christ erlernen; aber sie will auch erlernt sein, einmal durch 
Vermehrung des Wissens, vor allem aber durch die betende Übung. 

Bevor wir in diesem ersten Aufsatz die christliche Tradition über die Unter- 



Die •Unterscheidung der Geister" als Grundbedingung christlicher Mündigkeit    205 

scheidungslehre befragen, wollen wir einleitend klar zu machen versuchen, 
warum das christliche Leben trotz des offenbarenden Wortes Gottes eine prü- 
fende Unterscheidung der Vorgänge des inneren und äußeren Lebens not- 
wendig macht. Dazu müssen wir etwas weiter ausholen. 

Die Vollkommenheit des christlichen Lebens besteht darin, daß der Christ 
sein veränderliches Tun mit dem unveränderlichen Willen Gottes, der ihm in 
kurzen, allgemein gültigen Sätzen bekannt gemacht wird, in Einklang bringt. 
Er muß darum die Gebote wie eine Leuchte auf die wechselnden Verhältnisse 
seines Lebens richten, um diese nach Gottes Willen zu bewerten und zu ge- 
stalten. Weil aber die Gebote nicht tote Schablonen, sondern lebendige For- 
men sind, muß er durch die konkreten Umstände seines Daseins ihren Sinn 
verstehen und deuten. Der so klar klingende Befehl Gottes z. B.: •Du sollst 
die Wahrheit sagen", kann nicht einfach wie ein mathematischer Lehr- 
satz auf die Einzelfälle des Lebens angewendet werden. Im Rechtsleben heißt 
ein Wahrspruch: •Summum jus summa injuria." Der hl. Thomas sagt einmal 
in seiner theologischen Summa1: •Propter diversas hominum conditiones con- 
tingit, quod aliqui actus sunt aliquibus virtuosi, tamquam eis proportionati... 
qui tarnen alias sunt vitiosi, tamquam eis non proportionati" (Wegen der ver- 
schiedenen Lebensbedingungen der Menschen kommt es vor, daß gewisse Akte 
für einige, als für sie angemessen tugendhaft sind, für andere hingegen, 
als für sie nicht angemessen, eine Sünde bedeuten). • Aber nicht nur von 
außen, sondern auch vom Innern des Menschen her droht der rechten Ordnung 
eine Gefahr, weil trotz der Personaleinheit die leiblichen und geistigen Kräfte 
des Menschen in Spannungsgegensätzen stehen und die Neigung haben, sich 
zum Schaden des Ganzen zu verselbständigen. Da infolgedessen das Gute oft 
einseitig und in verzerrten Formen vor uns steht, sind für den Widersacher 
Gottes unerschöpfliche Möglichkeiten gegeben, sich als Engel des Lichtes aus- 
zugeben und als •Affe Gottes" das Gute zur Tarnung böser Ziele zu verwer- 
ten. Es ist daher für den Menschen oft sehr schwer, die rechte sittliche Ent- 
scheidung zu treffen, zumal auch die inneren Kriterien: Trost und Trostlosig- 
keit sowohl vom guten wie vom bösen Geist bewirkt werden können. Als Letz- 
tes kommt noch hinzu, daß ein dauerndes Aufhorchen auf besondere Zeit- und 
Gnadenrufe Gottes gefordert wird, die nur der vernimmt, der die •Zeichen 
der Zeit" zu deuten weiß. 

Wer den Willen Gottes tun will, darf also das Gebot nicht als starre Form 
ansehen, die man dem Leben aufzwängen könnte. Die sittliche Entscheidung 
muß in seiner Seele ähnlich aufsprießen, wie in der Seele des Künstlers aus 
der Anschauung des Lebens und der zündenden Idee ein neues Bild erwächst. 
Die Erkenntnis des göttlichen Willens muß sich vermählen mit der prüfenden, 
abwägenden und wertenden Beurteilung des konkreten Lebens und seiner 
Mächte. Die Meister des religiös-sittlichen Lebens haben diese Funktion des 
praktischen Verstandes sehr hoch geschätzt. Die Vielfalt des Lebens und die 
Entwicklung des Geisteslebens haben bewirkt, daß sich für sie nicht nur der 
Name änderte, sondern auch bald dieser, bald jener Teil der Funktion hervor- 
gehoben wurde. 

1 S. th. I. II. 94, a 3 ad 3. 



206 Bernhard Erasmi 

Gabe und Tugend der •Unterscheidung" 
nach der Lehre der christlichen Tradition 

1. Neues Testament und Apostolische Zeit 
Jesus formt seine Forderungen so lebensnah und frei von aller Starrheit, 

daß sie wiederum frisches Denken und Fühlen wecken. Er warnt seine Zu- 
hörer nicht nur vor dem libertinistischen Gebaren der Sadduzäer, sondern 
noch mehr vor der formelhaften Gesetzestreue der Pharisäer. •Hütet euch vor 
dem Sauerteig der Pharisäer und Sadduzäer!" (Mt 16,6). Bei den Pharisäern 
unterscheidet er zwischen Wort und Werk: •Tut alles, was sie euch sagen, aber 
nach ihren Werken richtet euch nicht!" (Mt23,3). Man soll nicht den Buch- 
staben, sondern den Sinn des mosaischen Gesetzes erkennen und erfüllen. 
Dann behält man die innere Freiheit des Denkens und kann der aus Jesu Pre- 
digt und Wundern gewonnenen Überzeugung folgen. Wie sehr der Herr selb- 
ständiges Denken und besonnenes Urteilen verlangt, zeigt der Schluß der Berg- 
predigt mit der Forderung nach prüfender Kenntnis der Menschen und des 
eigenen Ich. •Hütet euch vor den falschen Propheten!" Daß diese Vorsicht ein 
prüfendes Beobachten und Abwägen einschließt, lehrt der weitere Satz: •An 
ihren Früchten werdet ihr sie erkennen" (Mt 7,15,16). In Mt 7,21•23 verlangt 
Jesus eine strenge Selbsterziehung, damit zum äußeren Bekenntnis seines 
Namens auch die innere Glaubensgesinnung und die Tat hinzukomme. Die 
Erfüllung der Gebote, die gute Tat soll also das Kriterium, d. h. das Erken- 
nungszeichen dafür sein, ob einer von Gott kommt oder nicht. Aber auch um 
den Ruf Gottes nicht zu überhören muß der Mensch die Vorgänge, um sich 
prüfend beobachten. •Das Aussehen des Himmels wißt ihr zu deuten, die Zei- 
chen der Zeit aber versteht ihr nicht" (Mt 16,3). 

Unter den vielen Kräften, die auf den Willen des Menschen Einfluß zu ge- 
winnen suchen, hat Jesus oft auf die Teufel hingewiesen. Es fällt darum auf, 
daß er nicht ausdrücklich zur Unterscheidung guter und böser Geister an- 
leitet. Aber vielleicht sollte sein Wort von den Früchten als Kennzeichen ge- 
nügen. Jedenfalls hat er als eine Grundbedingung der Selbstheiligung die 
religiös-sittliche Urteilsreife verlangt, die wachsam und nüchtern alles prüft, 
um zwischen echt und unecht, zwischen Schein und Wirklichkeit zu unter- 
scheiden und den Anruf Gottes nicht zu überhören. 

In den Gemeinden des hl. Paulus ringt christliches Heiligkeitsstreben in- 
mitten verführerischer Kräfte. Deshalb mahnt der Apostel zunächst zur Vor- 
sicht: •Laßt euch von niemand in irgend einer Weise täuschen" (2 Thjess 2,3). 
Zu dieser allgemeinen Vorsicht muß die Reife christlicher Lebenshaltung kom- 
men: •Der Zeit nach solltet ihr schon Lehrer sein, ihr müßt aber wieder über 
die Anfangsgründe der Offenbarungen Gottes belehrt werden. Ihr braucht 
Milch, nicht feste Speise. Jeder, der Milch bekommt, ist unerfahren in rechter 
Rede, er ist ein kleines Kind. Für Vollkommene aber gibt es feste Speise, für 
die nämlich, deren Sinne dank ihrer Entwicklung geübt sind für die Unter- 
scheidung von gut und böse" (Hebr 5,12•14). 

Neben diese durch die Gnade und Übung erworbene Unterscheidung von Gut 
und Böse stellt Paulus im 1. Korintherbrief eine spezielle Unterschei- 



Die •Unterscheidung der Geister" als Grundbedingung christlicher Mündigkeit    20T 

dung, die der Geister. Er findet sie zunächst einmal als eine ein- 
gegossene Geistesgabe vor und zählt sie unter den anderen Charis- 
men auf (12,10). Die Glossolalie, die Prophetic und die Sprachengabe sollten 
den Heidenchristen die Gegenwart des Gottesgeistes anzeigen und ein Gegen- 
gewicht gegen die früher erlebten dämonischen Einflüsse von Zauberei, Magie 
und Wahrsagerei sein. Sie riefen einen Enthusiasmus in der Gottesdienstfeier 
hervor, der begeistern, aber auch zu Fehlgriffen verleiten konnte. Duchesne 
schildert ihn wie folgt: •Nach der Eucharistiefeier ergreifen inspirierte Per- 
sonen das Wort und offenbaren vor der Gemeinde die Gegenwart des Geistes, 
der sie beseelt. Die Propheten, die Ekstatiker, die Zungenredner, die Ausleger, 
die mit übernatürlichen Heilkräften Begabten ziehen nun die Aufmerksam- 
keit der Gläubigen auf sich. Es ist wie eine Liturgie des Geistes nach der Li- 
turgie des Christus ... Man spürt das Wehen des Geistes, er läßt die Organe 
einzelner bevorzugter Gläubigen in Schwingung geraten. Aber die ganze Ver- 
sammlung ist ergriffen, erbaut, sogar mehr oder weniger hingerissen und in 
den göttlichen Machtbereich des Paraklet versetzt2." Daß es faktisch zu Maß- 
losigkeiten gekommen war, besagt das Tadelwort: •Gott ist nicht ein Gott der 
Unordnung, sondern des Friedens" (1. Kor 14, 33). Psychisch labile Personen 
waren geneigt, ihre heidnischen Erinnerungen oder Phantasiegespinste oder 
sogar dämonische Zuflüsterungen unter die prophetischen Reden zu mischen- 
Ehrhard3 weist darauf hin, daß die Sprachengaben nicht bei den Judenchristen,, 
sondern nur bei den Heidenchristen vorkamen.' Diese waren vielfach durch, 
die orientalischen Mysterien des Mithras- und Kybelekult hindurchgegangen. 
Die Ähnlichkeit dieser Erlösungsmythen mit dem christlichen Erlösungsge- 
heimnis und die Ähnlichkeit der ekstatischen Zustände bei beiden hätte von 
den Dämonen zur Verwirrung der Seelen benutzt werden können, wenn nicht 
die Gabe der U.d.G. (Unterscheidung der Geister) die Täuschungsmanöver zer- 
schlagen hätte. So gehörte die U.d.G. zum Organismus der Charismen und war 
eine Ergänzung der Prophetie. Sie ist in dieser Form deshalb auch zweckhaft, 
zeitlich und räumlich auf die charismatische Urzeit eingeschränkt. 

Es ist zu bedauern, daß die Aufmerksamkeit der Paulusleser an dieser ein- 
gegossenen U.d.G. so stark haften blieb, daß die Unterscheidung, die der Apo- 
stel alserworbeneTugend fordert, fast nicht beachtet wurde. 1. Kor 12,3 
sagt er: •Niemand, der im Geiste Gottes redet, sagt: ,Verflucht sei Jesus!' Und 
keiner kann sagen: .Jesus ist der Herr' außer im Heiligen Geiste." Was Paulus 
hier fordert, ist eine echte U.d.G.; denn es handelt sich um die Feststellung, ob 
der Sprecher vom Gottesgeiste oder vom Satan inspiriert sei. Es ist aber eine 
erworbene Kunst, weil sie mit Verwertung eines Glaubenskriteriums, auf dem. 
Wege eines Schlusses vorgeht. Es ist uns nicht einleuchtend, warum der Apo- 
stel für sie nicht auch den Terminus U.d.G. gebraucht. Der Sache nach ist sie 
es jedenfalls. Zur erworbenen Tugend der Unterscheidung gehört auch die 
Stelle aus dem Galaterbrief (5,13•25), wo das Wirken des guten Geistes und 
seines Gegenparts, der hier als Fleisch gekennzeichnet wird, an den morali- 
schen Früchten unterschieden werden soll. 

1 Zitat aus Ketter, Herderkomm, zum Römerbrief S. 274. 
3 Urkirche und Frühkatholizismus S. 68. 



208 Bernhard Erasmi 

Die eingegossene und die erworbene U.d.G. haben viele Züge gemeinsam: 
Sie setzen beide getaufte und überzeugte Christen als Träger voraus, sie sind 
wegen der vom Teufel verursachten Täuschungen notwendig, sie sagen aus, ob 
das Beurteilte von Gott oder vom Teufel ausgeht, sie setzen beide kein Amt 
und keine Weihe voraus. Heute ist es wichtig, die bedeutsamen Unterschiede 
zwischen charismatischer und erworbener U.d.G. hervorzuheben. Das Charisma 
urteilt direkt, die erworbene U. indirekt auf Grund eines Kriteriums. Das Ur- 
teil der Gabe erfließt aus einer göttlichen Erleuchtung, das Urteil der Tugend 
aber aus einer Überlegung der durch den Glauben erleuchteten Vernunft. Die 
Gabe arbeitet schnell, sofort und mühelos, die Tugend aber bedachtsam und 
schrittweise. Die Gabe ist auf jeder Stufe der religiösen Entwicklung denkbar, 
die Tugend setzt eine gewisse Reife voraus. Die Gabe ist wegen anderer Charis- 
men notwendig gewesen, die Tugend ist auch in charismenarmer Zeit erfor- 
derlich. Die Urkirche hat diese .erworbene Unterscheidung' immer wieder von 
ihren Gläubigen gefordert, sowohl die unmittelbare U.d.G. wie auch dieUnter- 
scheidung aller Dinge und Werte. 

In den letzten Lebensjahren des Apostels Johannes sind die Gemeinden 
innerlich und äußerlich gefestigt, die Hierarchie ist ausgebaut, und das gottes- 
dienstliche Leben bedarf der Charismen nicht mehr. Nur die wandernden Pro- 
pheten scheinen Charismatiker gewesen zu sein. Von ihnen spricht die D i - 
dache (Zwölfapostellehre), wahrscheinlich eine Niederschrift von Tauf- 
ansprachen. Sie ist fast ganz auf dem Gedanken des Unterscheidens auf- 
gebaut: •Zwei Wege gibt es, einen zum Leben und einen zum Tode. Der Un- 
terschied zwischen beiden aber ist groß". Selbst die Bettler soll man wohl 
unterscheiden. •Schwitzen soll das Almosen in deinen Händen, bis du erkannt 
hast, wem du es geben sollst". Die Gemeinde soll einen Wanderpyopheten 
aufnehmen: •Er soll aber nicht länger bleiben als einen Tag ... wenn er aber 
drei Tage bleibt, ist er ein falscher Prophet... er soll nur Brot mitnehmen ... 
wenn er aber Geld verlangt, ist er ein falscher Prophet. An der Lebensweise 
erkennt man den falschen und den rechten Propheten ... Wenn einer im Geiste 
spricht: ,Gib mir Geld oder sonst etwas', so höret nicht auf ihn". Wie sehr die 
Didache die Pflicht der Unterscheidung als eine Aufgabe des Verstandes an- 
sieht, geht aus der Mahnung hervor: •Ihr sollt nämlich euren Verstand ge- 
brauchen zur Entscheidung über rechts und links"4. 

Der LiebMngsjünger sieht am Ende seines Lebens die Gemeinden durch die 
Irrlehre der Nikolaiten und den synkretistischen Gnostizismus beunruhigt. Er 
mahnt in seinem ersten Briefe: •Geliebte, glaubt nicht jedem Geiste, sondern 
prüfet die Geister, ob sie aus Gott sind. Denn viele falsche Propheten sind in 
die Welt ausgegangen. Daran erkennt ihr den Geist Gottes: Jeder Geist, der 
Jesus als den im Fleische gekommenen Christus bekennt, ist aus Gott. Und 
jeder Geist, der Jesus nicht bekennt, ist nicht aus Gott. Und das ist der Geist 
des Antichrist, von dem ihr gehört habt, daß er kommt" (4,1•3). Die hier ge- 
forderte Unterscheidung ist dieselbe, die Paulus 1 Kor 12,3 verlangt hatte. Sie 
dient nämlich zur Beurteilung der religiösen Verkünder, sie soll feststellen, 
ob sie vom Geiste Gottes oder vom Teufel getrieben sind und wird darum von 

4 BdK. Ap. Vä, S. 6,13,14. 



Die •Unterscheidung der Geister" als Grundbedingung christlicher Mündigkeit    209 

allen Gläubigen verlangt. Auch das Kriterium der Unterscheidung ist iden- 
tisch, nämlich die Haltung der Lehrer zu Christus, nur faßt Paulus dasselbe 
mehr moralisch, wie Gal 5,13•25 zeigt, Johannes dagegen mehr lehrhaft5. 
Sprachlich fällt auf, daß Johannes das Wort ,dokimazete', nicht aber ,diakri- 
nete' gebraucht. Während ,diakrinein' ein abschließendes Urteilen besagt, be- 
zeichnet jdokimazein' das zum Urteil hinführende Prüfen und Abwägen. Das- 
selbe Prüfen, um urteilen zu können, verlangt Johannes auch in den sieben 
Gemeindebriefen seiner Apokalypse. 

2. Die Unterscheidung zwischen Wahrheit und Irrtum 
nach der Lehre der Kirchenväter. 

Als die Bemühungen der jungen Kirche um die begriffliche Formulierung 
der ihr anvertrauten ewigen Wahrheiten den Häretikern Gelegenheit zu zer- 
störerischer Wühlarbeit bot, konnten die Kirchenväter viele vorgebrachten 
Irrtümer aus den bisher herrschend gewesenen Philosophiesystemen heraus 
verstehen. Der Stolz, die Anmaßung und die Raffiniertheit jedoch, mit denen 
viele Irrlehrer eigene Gemeinden gründeten und eigene Bischöfe aufstellten, 
überstieg oft so sehr alles menschliche Maß, daß auch der harmloseste Christ 
an dämonische Einflüsse denken mußte. Der sanftmütigePolykarp von Smyrna 
nannte den Ketzer Marcion den .Erstgeborenen Satans'. Drei Anzeichen sah 
man als Beweis für den teuflischen Ursprung der Irrlehren an: 1. die ange- 
maßte Selbstherrlichkeit der Neuerer, 2. die Methode des Gegenschlags, die 
nur negativ zu wirken vermag, und 3. die Nachäffung der Wahrheit und 
wesenhafte Verlogenheit6. 

Die Kirchenväter (Chollet7 nennt besonders Origines, Basilius, Chrysosto- 
mus, Augustinus, Bernhard) schöpfen diese drei Kriterien aus reicher Erfah- 
rung mit satanischer Wühlarbeit und aus tiefer Einsicht in die Situation des 
Widersachers. Sein Ziel ist es ja, die trotzig angemaßte Unabhängigkeit in 
einem eigenen Reiche, das ihm zu Füßen liegt, vor der Welt zu demonstrieren. 
Da er aber selbst nicht schöpferisch sein kann, gewinnt er nur dadurch eine 
eigene Herrschaft, daß er die Menschen aus dem Reiche Gottes an sich lockt. 
Nachdem ihm der Angriff auf den Erlöser selbst zur Niederlage geworden ist, 
sucht er jetzt in der zweiten Phase der Erlösung, die in der Zuwendung der 
Gnade an die Erlösten besteht, das Wirken der drei Ämter der Kirche, des 
Lehr-, Priester- und Hirtenamtes, zu stören. Aber weil er auch in dieser Stör- 
arbeit keine selbständigen Ideen hat, bleibt ihm nichts anderes übrig als die 
Werke Gottes nachzuäffen. So parodiert er jetzt das Reich Gottes, so wird er 
im Antichrist auch die Menschwerdung und das Kreuzopfer nachäffen (Vgl. 
Offb 13,12.14). Er liebt es, der Wahrheit nicht das kontradiktorische Gegen- 
teil gegenüberzustellen, sondern ein Wahrheitsganzes in seine Teile aufzu- 
lösen und einen Teil isolierend zu verabsolutieren (Häresie = Auswahl). 

E. Stauffer zeichnet das Gebaren der Irrlehrer als getreue Nachahmung der 
Satanstaktik. Dielrrlehrer gebärdeten sich selbstherrlich. •Wer denDämonen- 

5 So A. Chollet in Diet de Theologie Catholique IV. Sp. 1379. 
8 Vgl. E. Stauffer, Theol. des NT, Stuttgart 1941, § 13. 
' a.a.O. Sp. 1380. 

14 ,       '• 



210 Bernhard Erasmi 

geist hat, verrät sich dadurch, daß er eine führende Rolle spielen will, daß er 
zu diesem Zwecke eine Extragruppe aufmacht. Daher kämpft das NT gegen 
die Superbia in jeder Form". Die Ketzer bringen kein selbständiges Werk zu- 
stande, sondern führen nur Gegenschläge. Sie setzen Verkündigung gegen 
Verkündigung, Gemeinde gegen Gemeinde. Sie können nur zersplittern und 
zerstören, ihr Witz und ihre Macht erschöpft sich im Nein. Sie greifen not- 
wendig zu verlogenen Mitteln. •Der Irrlehrer liebt den frommen Mißbrauch 
des Gottesnamens, operiert mit Bibelworten, orthodoxen Begriffen und theolo- 
gischen Vorwänden. Er kleidet sich in die Gestalt eines Lichtengels, und seine 
Hilfstruppen sind die Heuchler, die im Gewand der Frömmigkeit einhergehen, 
die Pseudobrüder, die Pseudozeugen, die Pseudolehrer, die Pseudoapostel, die 
Pseudopropheten, die Pseudomessiasse ... Der Vater Jesu Christi führte die 
Seinen durch das Inferno zum Paradiso. Der Vater der Lüge aber gaukelt sei- 
nen Freunden einen Himmel vor, bis sie in die Hölle stürzen"8. 

Was die kirchlichen Lehrer der ersten vier Jahrhunderte ihren Zuhörern an 
Denkarbeit zumuteten, erregt immer wieder Verwunderung. Aber erst dieses 
positive Wissen und die Liebe zur christlichen Wahrheit gab den Christen die 
Reife des Urteils, um mit Hilfe der drei Kriterien jede Gefahr abzuwenden. 
Cyprian (t 258) schreibt in seinem Büchlein über die Einheit der Kirche: •Es 
gilt auf der Hut zu sein nicht nur vor dem, was offen und klar zutage liegt, 
sondern auch vor allem, was durch die Schlauheit arglistigen Truges täuscht. 
Was gibt es aber Arglistigeres, als daß der durch Christi Ankunft niedergewor- 
fene Feind ... jetzt, wo er seine Stätten und Tempel verödet sah, einen neuen 
Betrug ersann, um gerade unter dem Deckmantel des christlichen Namens die 
Unvorsichtigen zu täuschen? Er erfand Irrlehren und Spaltungen, um durch 
sie den Glauben zu untergraben, die Wahrheit zu fälschen und die Einheit 
zu zerreißen"8. Wer den Glauben gründlich kennt, die Wahrheit schätzt und 
die Einheit der Kirche liebt, hat auch das Gespür für den Geist, ob es der auf- 
bauende oder der zerstörende ist. 

3. Die Unterscheidung zwischengut und bösein der alt- 
kirchlichen Frömmigkeit, vor allem im Mönchtum 

Die bisher genannten ,Unterscheidungen' bezogen sich fast ausschließlich 
auf das Gebiet der Glaubenslehre, die Rechtgläubigkeit. In der Frühzeit ist 
uns nur ein schriftlicher Niederschlag einer für die Ethik geforderten Unter- 
scheidung bekannt, und zwar der um die Mitte des 2. Jahrhunderts von einem 
theologisch nur wenig geschulten Manne geschriebene ,HirtedesHermas'. 
Im Abschnitt über den Glauben sagt der Hirte zu Hermas: •Zwei Engel sind 
beim Menschen, einer der Gerechtigkeit und einer der Schlechtigkeit". •Wie 
soll ich, o Herr, ihre Wirkungen erkennen, da doch beide Engel ^n mir woh- 
nen?" •Höre und lerne sie kennen. Der Engel der Gerechtigkeit ist schamhaft, 
milde und ruhig. Er spricht mit dir über Gerechtigkeit, Keuschheit, Heiligkeit, 
Genügsamkeit, über jegliche gerechte Tat und über jede rühmliche Tugend ... 
Der Engel der Schlechtigkeit ist jähzornig, verbittert und unverständig, seine 

8 Inhalt und Zitate aus Stauffer, Theol. des NT. S. 49/50. 
* BdK Cyprian S. 134 f. 



Die •Unterscheidung der Geister" als Grundbedingung christlicher Mündigkeit    211 

Werke sind böse und verführen die Diener Gottes"10. Das scheint nur ein Wi- 
derklang des Heilandswortes: ,An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen'. 
Ein tieferer Einblick in die Taktik Satans oder vielseitige Erfahrung spricht 
nicht aus dem Büchlein. Es beschränkt seine Mahnung zum Prüfen auf das 
eigene Innenleben. 

Eine ausführlich begründete Anleitung zur U.d.G. für das moralische und 
aszetische Leben bietet zum ersten Mal der große Mönchsvater Antonius 
(t 356). Der hl. Athanasius11 hat uns folgende Rede des Heiligen an seine 
Mönche überliefert: •Wenn sie (die Dämonen) auch eure Askese loben und 
euch selig preisen, höret nicht auf sie, bezeichnet euch und euer Haus mit dem 
Kreuz und betet. Ihr werdet sehen, wie sie verschwinden, denn sie sind feige 
und fürchten das Zeichen des göttlichen Kreuzes sehr". Antonius nennt die 
U.d.G. eine Gabe Gottes: •Es ist leicht, die Anwesenheit der Guten und der 
Bösen zu unterscheiden, da Gott diese Gabe gibt". Er leitet aber auch zur ver- 
standesmäßigen U.d.G. an, indem er die Kriterien zur Beurteilung der inneren 
Seelenvorgänge angibt: •Die guten Geister bringen der Seele Ruhe, Freude, 
Lust zum Guten. Die bösen aber erregen Furcht, Verwirrung der Gedanken, 
Sorglosigkeit, Furcht vor dem Tode und Begierde nach dem Schlechten". 
Athanasius sagt von Antonius, daß er selbst •die Gnade der U.d.G. besaß und 
die teuflischen Manöver kannte ... Er wurde nicht von ihnen getäuscht, son- 
dern tröstete die von Gedankenzweifeln Gepeinigten und belehrte sie, wie sie 
die Nachstellungen der Dämonen unwirksam machen könnten, indem er die 
Schwächen und Listen der Geister klarlegte. Jeder kehrte dann heim, gleich- 
sam gesalbt von ihm und voll guten Mutes gegen die Anschläge des Teufels 
und seiner Dämonen" (S. 771). •Sie entfernten sich voll Verwunderung dar- 
über, daß sie soviel Klugheit in einem einfachen Manne gefunden hatten ... 
Seine Rede war gewürzt mit göttlichem Witz" (S. 757). Antonius hätte das 
Pauluswort 2 Kor 2,11 auf sich anwenden können: •Wir kennen ihre (der 
bösen Geister) Gedanken sehr gut". Für die Asketen, die mit dem einen Ent- 
schluß zur Weltflucht alle sonst nötigen Entscheidungen gegen die Reize der 
Welt vollzogen hatten, blieb als wichtigste Vorstufe zur Erringung der Voll- 
kommenheit die eine Aufgabe, die Regungen ihrer eigenen Seelen richtig zu 
deuten. Durch die Lebensbeschreibung des heiligen Mönchsvaters, die Athana- 
sius schrieb, fanden die Anleitungen des hl. Antonius die weiteste Verbreitung 
im Abendlande und wurden für die Aszese des Mönchtums von großer Be- 
deutung. Die Menschen der kommenden Jahrhunderte mußten sich hur bewußt 
sein, daß die Dämonen ihre listigen Angriffe den Umständen des Ortes und 
der Zeit anzupassen wissen. Psychologisch vertieft und zeitgemäß geformt 
tauchen die Grundgedanken des Eremiten Antonius beim Gründer des Jesu- 
itenordens, dem hl. Ignatius, wieder auf. 

Als die Einsiedler ihren Widerstand gegen Literatur und Wissenschaft auf- 
gegeben hatten, verfaßten einige von ihnen aszetische Abhandlungen zum Ge- 
brauch der Eremiten. Einer der fleißigsten Schreiber dieser Art war Eva- 
griusPonticus (346•99), der in Konstantinopel viel Beifall als Prediger 
geerntet hatte, aber um seines Seelenheiles willen in die nitrische Wüste ge- 

10 BdK Ap. Vä, S. 212/13.       " BdK Athanasius II. S. 707 ff. 



212 Bernhard Erasmi 

gangen war, um Schüler des großen Makarius des Ägypters zu werden. Der 
Einfluß seiner Schriften war zu seinen Lebzeiten groß, ging aber verloren, als 
er wegen origenistischer Ideen verurteilt wurde. Er ist kein selbständiger 
Denker und berichtet kaum eigene Erfahrungen, sondern überliefert die 
Sprüche der ersten Einsiedler und Mönchsväter. Er liebt die kurze Abhand- 
lung und noch mehr die lockere Aufreihung von Merksätzen. Dabei ergibt sich 
durch die durchgängige Forderung nach .Unterscheidung' öfter die Form der 
Antithese. Im .Monachos practicos', einer Spruchsammlung für ungebildete 
Einsiedler, leitet er zum Unterscheiden an, aber weniger zwischen guten und 
bösen Geistern, als zwischen den verschiedenen bösen Geistern, ihrer ver- 
schiedenen Taktik und Zeitwahl (V. 43)12. So oft sie Mißerfolg haben, beobach- 
ten sie eine Zeitlang die schwache Stelle des Asketen und verlegen ihren An- 
griff auf diese (V. 44), oder nehmen stärkere Dämonen zu Hilfe (V. 45). Gegen 
Weltmenschen kämpfen sie mehr mit Hilfe von Sachwerten, gegen die Asketen 
aber durch Gedanken und Phantasievorstellungen. •Ein sehr beweglich Ding 
ist nämlich des Menschen Geist" (V. 48). Der Dämon der Eitelkeit und Ruhm- 
sucht steht sogar in Widerspruch zum Dämon der Unzucht. Sie versuchen 
den Asketen nicht zur gleichen Zeit (V. 58). • Es wäre absolut falsch, die Ein- 
siedler als Feinde der Natur oder als Fremdlinge in den Vorgängen und Er- 
eignissen der Natur anzusehen. Als ein Philosoph den hl. Antonius fragte, wie 
er ohne den Trost der Bücher das Leben ertrage, antwortete dieser: •Mein 
Buch ist die Natur der geschaffenen Dinge. Es steht bereit, so oft ich Gottes 
Gedanken und Worte lesen will" (V. 92 bei Evagrius). 

Welche frömmigkeitsgeschichtliche Bedeutung dieser Überlieferung der 
Mönche zukommt, verrät ein Bericht von Joh. Cassian (t 430). Als in einer Kon- 
ferenz verschiedene Meinungen der Wüstenväter geäußert worden waren, 
welche Tugend den ersten Platz verdiene, habe der hl. Antonius sich erhoben 
und gesagt, •daß unter allen Tugenden der discretio der Vorrang zukomme, 
da sie die Mutter, die Hüterin und Lerikerin aller anderen Tugenden sei"13. 
Unter dem Namen .discretio' ist die Tugend der Unterscheidung in das bene- 
diktinische Mönchsideal aufgenommen worden. Der hl. Benedikt (f 553), sagt 
im 64. Kapitel seiner Regel dem Abte: •Ob er Geistliches oder Weltliches an- 
ordnet, immer wisse er zu unterscheiden". Hier hat die Verstandestugend der 
.discretio' den Nebenton von Mäßigung, Maßhalten; sie ist dem Vater des 
abendländischen Mönchtums ebenso wie Antonius die Mutter der Tugenden 
(ebd.). 

Von der zentralen Stellung der discretio in der Regula dürfte auch Gregor 
der Große (t 604), der in seiner .Regula pastoralis' die discretio zum Grund- 
gesetz der Seelsorge macht, beeinflußt sein. Im dritten Buch leitet er den Pre- 
diger an, seine Zuhörer je nach Alter und Geschlecht, Stellung und Beruf, Ver- 
anlagung und Erfahrung, Gesinnung und Willigkeit zu unterscheiden und zu 
behandeln. Er veranschaulicht dieses Unterscheiden auf Grund seiner großen 
Menschenkenntnis an 40 Beispielen. Eine Unterscheidung göttlichen oder teuf- 
lischen oder innerseelischen Ursprungs, freudiger oder trauriger Seelenstim- 
mung, ist bei Gregor auch noch zu finden, aber seltener. 

» Migne, PG 40.       ls Diet, de Th. Cath. IV, Sp. 1384. 



Die •Unterscheidung der Geister" als Grundbedingung christlicher Mündigkeit    213 

4.  Die Kardinaltugend  der Klugheit nach  Thomas von 
Aquin. 

Per hl. Thomas von Aquin erörtert die U.d.G. bei der Besprechung der 
Prophezie14. Er vertieft und ergänzt die alten Kriterien. Im übrigen verweist 
er die prüfende, unterscheidende und urteilende Tätigkeit des Christen in die 
Kardinaltugend der •Klugheit"15. Die Klugheit tut einen dreifachen Blick in 
die Wirklichkeit. Der erste erfaßt die ewig gleichbleibenden Gesetze. Der 
zweite sieht die .schier unendlichen Verschiedenheiten' des strömenden Le- 
bens. Der dritte sucht die Mannigfaltigkeit des Fließenden in die ewigen Ord- 
nungen einzubauen. Aber da zeigt sich, daß ein scheinbar eindeutiges Gebot 
gar nicht eindeutig ist, daß sein Inhalt, sein Inkrafttreten, der Grad, die Art 
und die Mittel der Erfüllung von den konkreten Umständen abhängen1*. Die 
Klugheit ist also der Sinn für die ganze, diesseitige und jenseitige Wirklich- 
keit, die Quelle und Mutter aller sittlichen Tugenden. Es ist dasselbe Lob, das 
im Mönchtum der •discretio" zugesprochen wurde. 

5. Die Regungen der Natur und der Gnade nach 
Thomas von Kempen. 

Die •devotio moderna", die im Spätmittelalter die Frömmigkeit besonders 
stark ins subjektive Erleben drängte, mußte einer so persönlichen Denkarbeit, 
wie die discretio sie darstellt, äußerst günstig sein. Aber während die alten 
Meister drei Quellen der Seelenbewegungen kannten, nämlich Gott, die erb- 
sündliche Natur und den Teufel, während der hl. Bernhard sogar sechs auf- 
zählt, nämlich dazu noch Engel, Fleischesgeist und Weltgeist, begrenzt Thomas 
von Kempen in der Imitatid Christi17 dieselben auf die Gnade und die Natur. 
Der gefallenen Natur gegenüber stellt eine naturhafte Unterscheidung •das 
Gesetz der Sünde und das Gesetz des Geistes" fest (Kap. 55). Diese Unter- 
scheidung ist in eine tiefe Dunkelheit eingetaucht und von geringer Kraft. 
Deshalb ist eine übernatürliche Unterscheidung notwendig. •Fili, diligenter 
adverte motus naturae et gratiae: quia valde contrarie et subtiliter moventur: 
et vix nisi a spiritali et intime illuminato nomine discernuntur". (Sohn, du mußt 
sorgsam acht haben auf die Regungen der Natur und der Gnade. Durchaus 
einander entgegengesetzt, machen sie sich fast unmerklich geltend und können 
nur von einem geistlichen und innerlich erleuchteten Menschen voneinander 
unterschieden werden.) Die Unterscheidung ist noch erschwert durch die Tat- 
sache: •Omnes bonum appetunt: et aliquid boni in suis dictis et factis praeten- 
dunt: ideo sub specie boni multi falluntur" (54). (Alle streben das Gute an und 
geben in ihren Worten und Werken etwas Gutes vor; unter dem Schein des 
Guten lassen sich deshalb viele täuschen.) Das Prinzip der übernatürlichen 
Unterscheidung liegt darin, daß die Natur immer sich selbst erstrebt, die 
Gnade aber auf Gott zielt. Aus diesem Prinzip leitet Thomas die Regeln seiner 
Unterscheidung folgerichtig ab. In Kap. 11 des 3. Buches klingt die Unter- 
scheidung zwischen Sichselbstsuchen und Gottsuchen mit der Mäßigung zu- 
sammen, ännlich wie die discretio des hl. Benedikt. 

14 S. th. IIII qu 192 ad 5, 6.        " Vgl. II U 47•56. 
16 Vgl. Thomaszitat oben in der Einleitung.        " B. III. Kap. 54. 



214 Bernhard Erasmi 

Obwohl Cisneros, dessen Exercitatorium den hl. Ignatius beeinflußt haben 
soll, von den Brüdern vom Gemeinsamen Leben viel übernommen hat, ent- 
hält sein Büchlein keine U.d.G. 

6. Die Unterscheidung der Geister nach 
Ignatius von Loyola. 

Die Regeln zur Unterscheidung der Geister des hl. Ignatius haben in Ver- 
bindung mit seinen Exerzitien klassische Geltung und Berühmtheit erlangt. 
Aus ihnen zittern die persönlichen Erfahrungen des Heiligen ähnlich wie in 
den Worten des hl. Antonius von Ägypten. Die schmerzlichen Nachrichten, die 
zur Zeit der Niederschrift (1522•24) aus Deutschland kamen, konnten den 
Ernst der berühmten Betrachtung von den zwei Fahnen nur noch steigern. Die 
dritte Vorübung dieser Betrachtung besteht ,in der Bitte um Erkenntnis der 
Fallstricke des Anführers der Bösen'. In den Exerzitien ringen Gott und Satan 
um die Seele. Deshalb muß der Exerzitant die •Bewegungen der Seele" er- 
kennen und beurteilen. Der Heilige gibt 14 Regeln für die •erste Woche", d. h. 
die Zeit des Reinigungsweges vor der Lebensbeichte. Die 8 Regeln der •zwei- 
ten Woche", des Erleuchtungsweges, setzen die Lebensreform voraus. 

In der ersten Woche ist zunächst vom Gewohnheitssünder die Rede ... Ihn 
schreckt der gute Engel aus seiner Ruhe auf, der Teufel aber bestärkt ihn in 
seinen Gewohnheiten. Den strebenden Sünder behandeln beide auch verschie- 
den: der Engel beruhigt, der Teufel ängstigt ihn. Besonders wichtig ist es, den 
Zustand des Trostes und der Trostlosigkeit richtig zu deuten. Die Traurigkeit 
kann wegen der Sünden, aber auch zur Erhaltung der Demut verhängt sein. 
In der Traurigkeit sollen die Entschlüsse nicht geändert, sondern in Demut, 
Gebet und Bußeifer noch gefestigt werden. Im Trostzustande soll man sich 
demütigen, in der Trostlosigkeit sich durch Vertrauen stärken. Eine besondere 
List liegt in der Schwäche des Teufels. Er gibt sich wie ein Weib, das vor dem 
mutigen Manne zurückweicht, vor dem schwachen aber frech wird. Er macht es 
wie ein schmeichlerischer Verführer, der wünscht, daß seine gemeinen 
Anträge nicht bekannt werden. Er spioniert wie ein Söldnerführer unsere 
schwächste Stelle aus. Deshalb soll der Exerzitant alle Einflüsterungen des 
Teufels seinem Beichtvater bekanntgeben und keine Mutlosigkeit aufkom- 
men lassen. 

Die Regeln der zweiten Woche wenden sich an solche Menschen, die zur 
Nachfolge Christi entschlossen sind. Von dem Unterschied: Trost und Trost- 
losigkeit ausgehend, zeichnet er folgende Zustände. Wenn eine Tröstung ohne 
eine voraufgehende Wahrnehmung in die Seele eingeht, sie also überrascht, 
kann sie nur von Gott kommen; denn nur Er vermag unmittelbar auf die 
Seele einzuwirken. Wenn aber ein Trost mittels einer voraufgehenden Er- 
kenntnis gespendet wird, ist genaues Zusehen nötig: Der guten Seele pflegt 
der Teufel, als Engel des Lichtes gekleidet, zuerst gute Gedanken einzuflößen. 
Allmählich geht er aus seiner Verstellung heraus und zieht die Schlingen zu- 
sammen. Deshalb ist der sittliche Wert einer Gedankenreihe erst am Abschluß 
zu erkennen. Endet sie im Schlechten oder macht sie die Seele unruhig, dann 
ist es trotz des harmlosen Anfangs sicher, daß sie vom Teufel in Gang gesetzt 



Die •Unterscheidung der Geister" als Grundbedingung christlichwr Mündigkeit     215 

wurde. Der Engel berührt fortschreitende Seelen sanft und weich, wie ein 
Wassertropfen in einen Schwamm eindringt. Der Teufel aber faßt eine solche 
Seele hart an, wie ein Tropfen auf einen Stein schlägt. Die Seelen, die im Ab- 
gleiten sind, werden umgekehrt behandelt. An der Art, wie die Geister in die 
Seele eintreten, lassen sie erkennen, ob ihnen die Seele als Heim oder als 
Fremde gilt. 

Der hl. Ignatius hält die U.d.G. für sehr wichtig, denn er fordert jeden dazu 
auf, durch viel Beobachtung immer mehr Erfahrung in der Beurteilung der 
Seelenvorgänge zu gewinnen. Deshalb muß es überraschen, daß er diese U.d.G. 
nicht für die Geisteskämpfe seiner Zeit empfiehlt, etwa so, wie sie in den 
Glaubensstreitigkeiten der ersten Jahrhunderte geübt worden war. Seit der 
Erfindung der Buchdruckerkunst gab es ja eine greifbare öffentliche Meinung. 
Sie ging ihre Wege unabhängig von der Kirche. Das Schweigen von der U.d.G. 
in diesem Kampfe ist um so erstaunlicher, als die Reformatoren und die Ver- 
teidiger der alten Lehre mit ihren Anspielungen auf den Antichrist und dämo- 
nische Kräfte nicht gerade sparsam umgingen. Genügte dem hl. Ignatius viel- 
leicht die Kennzeichnung der beiden Heerlager durch seine Betrachtung von 
den zwei Fahnen? Oder erwartete er die Rettung des Ganzen von der Reform 
des Einzelmenschen? Man staunt über das Fehlen dieser U.d.G. in einer Zeit, 
in der viele getäuscht wurden und die wahre Kirche nicht mehr zu erkennen 
vermochten. Die einfachste Erklärung ist wohl diese, daß dem Heiligen, der 
kein Gelehrter war und es nicht sein wollte, zur Unterscheidung der Offen- 
barungswahrheit von der Häresie das Hören auf die Stimme der hierarchischen 
Kirche genügte, wie die •Regeln zum Mitfühlen mit der Kirche" zur Genüge 
beweisen. 

Als im Jahre 1777 auf Anordnung Kaiser Josephs II. auf den österreichischen 
Universitäten ein besonderer Lehrstuhl für Pastoraltheologie eingerichtet 
wurde, war die geistesgeschichtliche Situation für eine Verankerung der 
,discretio' als Nahziel der Seelsorge in dieser neuen Disziplin äußerst un- 
günstig. Der fürstliche Absolutismus aufklärerischer Prägung nahm den Unter- 
tanen das Recht zum selbständigen Denken und Urteilen. In religiöser Be- 
ziehung gab es noch nicht die Volkskirche, sondern die von der Gegenreforma- 
tion geprägte Autoritätskirche. ,Die Freiheit der Kinder Gottes' im Sinne voll- 
jähriger Urteilsreife war dem Aufklärungszeitalter ein unvollziehbarer Be- 
griff. Die Pastoral behandelte die Verstandestugenden überhaupt nicht mehr. 
Kein Wunder, daß man in der Revolution unter freiem Denken nur die Un- 
gebundenheit verstand, aber nicht die Freiheit zur Wahrheit und Wirklichkeit. 

Der mit pastoraler Zielsetzung angetretene Gang durch die Kirchengeschichte 
hat • mit Übergehung des mystischen Bereiches, für den besondere Auf- 
gaben und Formen der Unterscheidung gelten • alle Formen jener Urteils- 
tätigkeit des Christen aufgezeigt, die als erste Stufe des vollen Christenideals 
gelten muß. Sie ist in allen Jahrhunderten wesentliche Bedingung zur Nach- 
folge Christi gewesen. Wenn sie schuldhaft fehlte, hat es wie die Blindheit des 
jüdischen Volkes tragische Folgen für die Kirche gehabt. Wann und wo sie 
blühte, gab es auch eine Hochblüte christlicher Vollkommenheit. Sie hatte bald 



216 Bernhard Erasmi 

allgemeinen und umfassenden Charakter, bald bezog sie sich, auf die Sonder- 
gebiete des Gottesdienstes, der Lehrverkündigung, der Moral, der Aszese und' 
der Mystik, bald diente sie der Seelsorgsarbeit in ihren wechselnden Formen. 
Deshalb ist sie einmal eine umfangreiche theoretische Wissenschaft, ein ander- 
mal ein praktisches Verfahren, das in Kürze entscheidet, ob einer inneren 
Regung zu folgen sei, weil die Zeit zu langer Prüfung fehlt. Sie ist bald eine 
eingegossene Kraft, bald eine erworbene Tugend. Aus diesen verschiedenen 
Formen und Zwecken erklären sich die verschiedenen Namen: Unterscheidung, 
Unterscheidung der. Geister, Prüfung, diakrisis, dokimazein, discretio, pru- 
dentia. Aber ob sie unter diesem oder jenem Namen auftritt, ob sie eingegos- 
sen oder erworben ist, immer ist sie eine Lebensäußerung des Heiligen Gei- 
stes, der die Seele der Kirche ist. 

Weil die abendländischen demokratischen Völker heute ihre Lebensform 
selbst bestimmen und damit auch den christlichen Werten ihren Platz ent- 
weder gewähren oder verweigern, weil die Universitäten und Redaktions- 
stuben ohne oder sogar gegen die jenseitige Welt ihre diesseitigen Ideen ent- 
wickeln, weil Zeitung, Rundfunk und Film die öffentliche Meinung zu einer 
ungeheuren Phalanx machen, weil aber auch die Kirche wieder Volkskirche 
geworden ist, deshalb sieht sich jeder erwachsene Christ täglich und fast 
stündlich vor sittliche Entscheidungen gestellt, die er in den meisten Fällen 
nicht bis zu einer Befragung seines Ratgebers aufschieben kann. Vom Laien 
muß sich ferner die kirchliche Hierarchie das Bild der geistigen Auseinander- 
setzungen geben lassen. Deshalb muß heute jeder Christ die Unterscheidung 
der Werte und Unwerte, der aufbauenden und zerstörenden Ideen haben oder 
wenigstens ihre gute oder böse Herkunft erkennen können. Er muß die .Zei- 
chen der Zeit' zu deuten wissen. Er muß volljährig, mündig, urteilsfähig sein, 
das Vollalter Christi erstreben. Darüber soll noch in einem zweiten Teil aus- 
führlicher gehandelt werden. 

Außer der im Text angegebenen Literatur wurden benutzt: 
Przywara, E., Deus semper major, Herder 1939. 
Feuling, Dan. OSB Discretio in Ben.Mon.Hefte. Jg. 1925, S. 241, 349. 




