217

IM SPIEGEL DER ZEIT

Die Mystik im Lichte der neuesten
medizinischen Psychologie

Ein kritischer Bericht
Von Univ.-Professor_D.Dr. Georg Wunderle, Wiirzburg

Zu Zeiten des blithenden Materialismus und Positivismus hat die Medizin den
religiosen Erscheinungen, vor allem den mystischen Erfahrungen nur selten ein
freundliches Auge zugewandt. Fiir die medizinische Psychologie und namentlich fir
die Psychiatrie stand es damals fest, daB3 es sich hier um zweifellos pathologische
Erlebnisse handle. Im Gefolge dieser Ansicht spielten die Begriffe Hysterie, Schizo-
phrenie usw. eine besondere Rolle. Der Psychiater Ideler in der ersten Hilfte des
vorigen Jahrhunderts hatte noch von dem ,,religiosen Wahn“ als eigenartiger seeli-
scher Erkrankung gesprochen. Davon sieht die heutige Psychiatrie im wesentlichen
ab. Sie reiht alle ihr als anormal erscheinenden AuBerungen unter die allgemein
iiblichen Kategorien psychischer Stérungen ein. Noch bis vor verhéltnisméfig kurzer
- Zeit rechnete sie namentlich die auBergewthnlichen Erscheinungen des mystischen

Lebens, also z. B. Glossolalie, Stigmatisation und andere gewissermaBlen selbstver-
stéindlich zu den Krankheiten. :

Nun ist der Materialismus, wenn nicht erstorben, so doch ganz wesentlich abgeflaut.
Damit ist auch die Wiirdigung der Mystik und namentlich ihrer auBerordentlichen
Phinomene anders geworden. Verstindlicherweise wird man in den groflen Dar-
stellungen der medizinischen Psychologie oder der Psychiatrie kaum eine den Theo-
logen vollauf befriedigende Untersuchung dieser Tatsachen finden. Dafiir hingt
einerseits doch noch zuviel materialistische Tradition an den medizinischen Urteilen
und anderseits fiihrt die bewuBt und ausschlieflich empirische Behandlung leicht zu
einer Aussperrung aller iibernatiirlichen Moglichkeiten und erst recht aller iiber-
natiirlichen Tatsachen. Es scheint dem theologischen und religionspsychologischen
Leser solcher Schriften schon ein groBer Fortschritt zu sein, falls in den medizinisch-
psychologischen Darstellungen wenigstens die Grenze zwischen Natur und Uber-~
natur erkannt und anerkannt wird. So wird man wohl denken, wenn man die AuBle-
rungen eines Internisten vom Range Gustav von Bergmanns in seinem Vortrag iiber
»Neues Denken in der Medizin“ (Miinchen 1947, S.30) vernimmt: ,,Verlange ich nun
mit der Anerkennung sinnvoller Zusammenhiinge in der Biologie fiir die wissen-
schaftliche Forschung Gott oder die Natur als sinnvolle schopferische Instanzen, weil
jch den sinnlosen Zufall ablehne? Nein, die Wissenschaft bleibt auch in ihrem neuen
Denken in Ehrfurcht stehen vor diesem zweiten Geheimnis“. Man erinnert sich dabei
wohl an das beriihmte ,Ignoramus, ignorabimus® Dubois-Reymonds. Gustav
von Bergmann nimmt seine Zuflucht zur Welt der sinnvollen Zusammenhiénge ,,im
Innern der menschlichen Seele“, deren Wirklichkeit nach dem von ihm zitierten
Physiker Heisenberg ,nicht weniger kriftig ist als jene andere objektive Wirklich-
keit mit ihren Naturgesetzen, die binden, selbst wenn sie sinnloser Zufall scheinen®
(S. 38). So erfreulich die Absage an den materialistischen Monismus ist, den Gustav
von Bergmann einen ,jammervollen Religionsersatz* nennt (S. 31), den Weg in die
psychologische Subjektivitit kénnen wir bei der Uniersuchung der mystischen Er-
scheinungen nicht gehen, wenn wir nicht doch wieder der Gefahr verfallen wollen,
sie in die Reihe der krankhaften Storungen einzureihen. ’

Davon wollen sich offensichtlich drei neueste medizinisch-psychologische Werke
freihalten, deren Stellungnahme zu Mystik und auBerordentlichen mystischen Er-
scheinungen im folgenden kurz behandelt sei. :



218 Im Spiegel der Zeit

1.

Zuerst mdge ein Blick geworfen werden in das bedeutende Werk des Psychiaters
Konrad Z u c k e r (Heidelberg) iiber die ,,Psychologie des Aberglaubens® (Heidelberg
1948). Es soll an dieser Stelle nicht darauf cingegangen werden, was der Verfasser
unter ,Aberglauben® versteht; nur der Umstand mag betont werden, daB Zudker bei
den vielen Folgen des Aberglaubens, die sich in die christliche Religionsiibung ein-
geschlichen und in ihr — von manchen Gldubigen kaum erkannt— auch eingenistet
haben,wiederholt ausdriicklich hervorhebt, die Kirche kénne nicht dafiir verantwort-
lich gemachi werden, wenn eine mifSbraduchliche Anwendung von Kulten und Gebeten
im magischen Sinne stattfinde (vgl. S. 318). Leider eignet sich der Autor die vom
Ethnologen Frobenius eingefiihrte Scheidung zwischen ,,magisch“ und , mystisch® als
forinlichen Schematismus seiner Untersuchung an. Hierbei kommt das Wort ,,my-
stisch“ ‘natiirlich nicht zu jener Geitung, die es in der christlichen Theologie und
Religionspsychologie besitzt. Es kann den gldubigen Forschern als eine fruchtbare
Anregung dienen, gerade in diesem Zusammenhang einmal griindlich die Frage zu
verfolgen, ob und inwieweit es in den nichtchristlichen Religionen wahre Mystik
gibe. Auch unser Verfasser spricht von ,unio mystica® und sieht darin ,das Auf-
geben aller Ichwiinsche und dann die ersehnte Gottesnahe® (S. 270). Indes ist dieser
Begriff unklar und vermag schlieBlich mit jeder Art von religionsgefirbter Exaltation
oder Ekstase zusammengebracht zu werden. Die Beziehung zwischen Mystik im
Sinne Zuckers und magischem Aberglauben wird zur Wirklichkeit in jenen heid-
nischen Mysterienfeiern und Kultbegehungen, die zur Zeit ihrer Entstehung als
wahrer, vielleicht sogar gehobener Glaube angesehen wurden. Thre Nachwirkungen
und Uberbleibsel (,,superstitio“) kénnen indes von Anhingern gelduterter Religions-
formen mehr im aberglédubischen Sinn festgehalten werden. ,,Der mystische Mensch*,
so lesen wir (S. 88), ,,verlor mit der Heranreifung seiner Personlichkeit seine seelische
Umgebung, die ihn trug wie die Familie das Kind. Die mystischen Kulturen hatten
sich im wahrsten Sinne des Wortes ,iiberlebt*. Nur in China hat sich bis heute ein
Teil davon noch erhalten. Es ist darum auch kein Zufall, daB sich an keiner Stelle
fritherer mystischer Kulturen heute eine kulturelle Bliite mit eigenen Schépfungen
findet“. Es ist ohne weiteres deutlich, daB hier die Namen ,Mystik“ und , mystisch®
in einem Sinne gebraucht werden, der sich nur sehr fern mit unserer theologischen
Mystik, vielleicht noch einigermaBen mit dem religionsgeschichtlichen Mysterium
beriihrt. Die wahre christliche Mystik ist gewi3 auch fiir denjenigen, der an ihrem
tiefsten religitsen Sinn aus irgendeinem Grund vorbeigeht, nicht so sehr der Gefahr
ausgesetzt zum Aberglauben mibraucht zu werden, als wie der Mysterienkult. Der
gut unterrichtete Gldubige, ist sich der Grenze und des Gegensatzes zwischen solcher
Mystik und dem Aberglauben im allgemeinsten Sinne wohl bewufit. Zucker sagt
dariiber (S. 270): ,,Der Gliubige, der aus dem Alltagsleben mit seinen rationalen
Forderungen heraus die Kirche betritt, wird allein schon durch den sakralen Nim-
bus des Hauses und erst recht durch die Kulthandlungen auf seine mystischen Mog-
lichkeiten ausgerichtet. So braucht er selbst diesen notwendigen Wechsel in der
inneren Haltung, der ihm auch kaum so klar bewuBt wird, gar nicht durch willent-
liche Umstellung vorzunehmen. Dieser beachtliche Zug geht vom Kultus aus. Schon
in frithen Jahren wird das katholische Kind, noch bevor eine Belehrung durch Worte
nachhaltige Wirkungen haben kénnten, in der Ausiibung einiger Kulthandlungen
unterwiesen und somit auf das erst spiter lehrbare Wort Gottes in adéaquater Weise
ausgerichtet”.

Wo also unser Verfasser von Mystik spricht, gelangt er iiber die Kultmystik im
Grunde nicht hinaus. Ihr 148t er von seinem Standpunkt aus ohne Zweifel Gerechtig-
keit widerfahren. Auf die christliche Erlebnismystik dagegen geht er nicht ein. Und
das soll angesichts des Zweckes seiner Darstellung kein Vorwurf sein. Nur ist der
Gebrauch des Ausdruckes ,,Mystik“ nicht angebracht.



Im Spiegel der Zeit 219

2.

Viel nédher kommt Hans Jorg Weitbrecht dem Kern des Problems. Seine ,,Bei-
trége zur Religionspsychopathologie, insbesondere zur Psychopathologie der Bekeh-
rung® (Heidelberg 1948) weiten sich zu einer {iberblickenden Gesamtdarstellung der
Religionspsychopathologie aus. Ein eigener psychologischer Teil dient der klinischen
Abhandlung als Grundlage. Weitbrechts Buch ist zweifellos eine bedeutsame Lei-
stung. Sie ist auch fiir den Theologen und Religionspsychologen von fruchtbarer
Wichtigkeit. Aber er muB8 den medizinischen Standpunkt des Verfassers stets im
Auge behalten, darf also auch von ihm im héchsten Falle nur die Anerkennung jener
oben schon bezeichneten Grenze zwischen natiirlich-psychologischem Erleben und
iibernatiirlicher Gnadeneinwirkung erwarten. Wenn wir auch in seinem Buche dieses
Ziel nicht vollkommen erreicht sehen, so miissen wir doch anerkennen, daB es an
einer Reihe von Stellen die Moglichkeit er6ffnet, das unmittelbare Einwirken Gottes
in das Seelenleben des Menschen zu ahnen. Die mystische Erfahrung und ihre hiufi-
gen auBerordentlichen Begleiterscheinungen sind in weitestem Umfange dabei be-
riicksichtigt. Man liberdenke etwa folgende mafBvolle Ausfiihrung (S.1221): ,Die
Frage nach dem Wert mystischer Erfahrungen — iiber Ekstase und Verziicktheit
urteilten einzelne Mystiker sehr verschieden. Allgemein wird der Zustand des Heraus-
gehobenseins aus dem gewdhnlichen Bewulltsein erst durch das unmittelbare
ErfaBtwerden durch das Gottliche und das Teilhaftigwerden der héheren Wirklich-
keit wertvoll — iiberschreitet den Rahmen einer psychologischen Untersuchung. Das
Erlebnis des Gottwerdens beim Mystiker als eine Form des Narzi8mus, als Hochst-
steigerung der Ichsucht anzusehen, ist grundsétzlich schief und verkennt das Wesent-
liche. Storch sagt mit Recht: , Die organische Entwicklung des mystischen Lebens~
weges filihrt also {iber die Gefahren der narzistischen Selbstbespiegelung (die nicht
bestritten werden soll) hinweg zu einer aus der Vertiefung gewonnenen Aktivitdt
und Selbstgestaltung”. Nur so wird es moglich, wie Eckehart will, ,,Gott mitten in den
Dingen“ zu haben. Die ,Leidenschaft des Unendlichkeitssirebens“ (Ideler) des Men-
schen darf nicht in ihrer Bedeutung verkannt werden. So lang die determinierende
Tendenz auf das Religiése gerichtet bleibt, konnen wir psychologisch eine Religiosi-
tétsform als ,echt” bezeichnen (,ihr Wahrheitsgehalt“ steht jenseits psychologischer
Kriterien), auch wenn wir die verschiedensten, teils unverhiillten, teils sublimierten
und verwandelten Triebkrifte bis zu den primitivsten am Werk sehen. Einzelkompo-
nenten eines so komplexen aus den Menschen in seiner Ganzheit stammenden Er-
lebens und Sichwandelns erfassen zu konnen, bedeutet nicht, daB3 solches Erleben,
das sich all seiner Stromungen selten bewuBt ist, unecht wire*.

Weitbrecht bemiiht sich ernstiich, die normalen seelischen Funktionen heraus-
zustellen, die beim mystischen Erleben im AnschluB an die Wandlungs- und die
Bekehrungserfahrungen sich zeigen. In dem psychopathologischen Teil trachtet er
das wahrhaft Religiose von krankhaften, blo8 mystizistischen Erscheinungen zu
scheiden. Fiir uns Theologen und Religionspsychologen ist dabei von Wichtigkeit, die
Merkmale herausgestellt zu finden, durch die wir echtes religitses, vielleicht sogar
mystisches Erleben selbst inmitten geistiger Storungen aufblithen sehen. Bei dem
Studium gerade dieses Teiles ist mir zudem oft die Frage aufgestiegen: Lieflen sich
‘hier nicht eine ganze Reihe von Anhaltspunkten fiir die Losung der Frage entdecken,
inwieweit wirkliche religiose Heiligkeit sich mit geistiger BewuBtseinstriibung oder
gar Stérung vereinbare? Weitbrecht hat diese Frage nicht ausdriicklich gestellf.
Ich glaube, er wiirde einen, ob auch noch so engen Kreis seelischer Krankheit zu um-
reiBen imstande sein, in den wirklich frommes, ja, heiliges Leben gerade noch
einginge.

Was ich an Weitbrechts Darstellung besonders aussetzen mdchte, ist seine Schit-
zung, fast méchte ich sagen, seine Uberschiitzung des Wertes der sogenannten ,expe-
rimentellen“ Religionspsychologie, wie sie namentlich Girgensohn gepflegt hat. Die
These dieses bekannten, protestantischen Religionspsychologen beziiglich der Mystik
lauft darauf hinaus, schon im ,gewdhnlichen“ religiésen Erleben die Grundstruktur
der mystischen Erfahrung zu erkennen. Das ist nach den verbiirgten Erlebnis-



220 Im Spiegel der Zeit

beschreibungen echter Mystiker nur in beschriinktem Umfang richtig. Die mystische
Erfahrung, namentlich in der sogenannten Ekstase, erhebt sich deutlich aus der
»gewohnlichen® Religiositit. Ob sie, theologisch gewerbet, etwas vollkommen Neues
gegeniiber der ,gewshnlichen* religiosen Erfahrung sei, oder die Fortsetzung und
Vollendung derselben, dariiber ist heute der Streit der mystischen Theologen noch
nicht zu Ende.

3.

Der ,experimentellen* Religionspsychologie steht der bedeutende moderne Psych~
iater Hans W. Gruhle scharf ablehnend gegeniiber. Sein neuestes Werk ,,Ver-
stehende Psychologie“; Erlebnislehre (Stuttgart 1948) ist mit seinen 622 Seiten ein
zweifellos achtungsgebietendes Werk der medizinischen Psychologie. Sie will nicht
experimentieren und ist auch weit davon entfernt, den Anspruch der ,Exaktheit* zu
machen. Sie nennt sich mit Recht ,verstehende Psychologie* zum bewuBten Unter-
schied von der rein naturwissenschaftlichen Methode innerhalb der seelenkund-
~ lichen Forschung, in der sie sich unter dem Eindruck des Soziologen Max Weber

besonders an die geistesgeschichtliche Art der psychologischen Deutung anschlieBt.
Gruhle zeigt in erfreulichem Abstand von einer groBen Reihe medizinischer Psycholo-
gen und Psychiater, die sich mit den normalen und anormalen religiésen Erlebnissen
beschiiftigt haben, eine weitgehende Vertrautheit mit dem religionsgeschichtlichen
Material und bekennt offen iiberall da sein Unvermdgen zu einem endgiiltigen,
abschlieBenden Urteil, wo ihm seine Sprach- und Sachkenntnis zu gering erscheint.
Schon mit Riicksicht darauf darf man von ihm, der den weiten Umfang des seelischen
Lebens behandelt, gerade fiir das religiGse, insbesondere fiir das mystische Erlében
die erwiinschte Klarheit der Unterscheidung zwischen natiirlichen und iibernatiir-
lichen Faktoren erwarten. Im groBen und ganzen ist man hier nicht enttduscht, wenn
man auch der gesamten Darstellung didser Probleme mehr positive, rein religitse
Einfiihlung wiinschen méchte. Denn ein wahres ,Verstehen® 148t sich nicht ohne
Zuhilfenahme dieser Einstellung erzielen. Wir finden bei der Behandlung, nament-
lich der auBerordentlichen Erscheinungen, den entscheidenden Satz (S. 261): ,Es
wére unverantwortlich, alle die Ergriffenen, Entziickten, Versenkten, Bekehrten als
seelisch krank oder gar als Zugehérige einer bestimmten Krankheitsform auffassen
zu wollen“. Die sonst leider sehr iiblich gewordene Einfithrung der ,Hysterie“ als
Erklirung ist bei Gruhle nicht zu finden; er gebraucht dieses Wort in seinem ganzen
Werke iiberhaupt selten. Aber muB man nicht hier gleich die Frage stellen: ,,Gibt es
Ergriffene, Entziickte, Bekehrte, Versenkte“ bloB innerhalb der Sphére christlich-
religibsen Erlebens, oder findet sich psychologisch auch auBlerhalb des Christentums
der gleiche seelische Zustand? Fiir unse¢ren Verfasser scheint hier wenigstens kein
wesentlicher Unterschied stattzufinden. Nur auBerordentliche mystische Erscheinun-
gen, wie z. B, die Sfigmatisation, scheint er dem christkatholischen Erlebniskreise
vorzubehalten. Seine Untersuchung iiber die Stigmatisation (S. 265 ff) kann ich nicht
fiir befriedigend erkldren. Ehrlich schreibt er: ,Ich selbst habe nur Anschwellungen
und blasenartige Gebilde (Quaddeln), keine offenen Wunden geschen, aber ich
zweifle nicht daran, da den zahlreichen Beschreibungen eche Phinomene zugrunde
liegen®. :

Gruhle sucht (S. 276 £f) erfreulicherweise den Begriff der echten Mystik zu finden
und aufzuhellen, was seiner gesamten Darstellung sehr zugute kommt. Er ist den
sogenannten ,mystischen“ Schilderungen von Dichtern und Literaten gegeniiber vor-
sichtig. So etwa wenn er der Beschreibung eines ,,mystischen“ Unendlichkeitserleb-
nisses bei Rousseau die kritische Bemerkung anfiigt: ,,Die Ahnlichkeit mit manchen
mystischen Schilderungen ist unverkennbar, aber man traut Rousseau’s AuBerungen
nie, ob sie echt sind, oder Bildungsprodukte. — Bei der Beschreibung dieser aufer-
ordentlichen Erlebnisse durch gebildete Literaten muB man sich natiirlich dessen
bewuBt bleiben, daf} sie oft andere Beschreibungen der Mystiker kennen und daher
ihre eigenen nicht immer original gestalten“. ,

Angesichts dieser Einstellung wird man einigermaBen iiberrascht sein von den der



Im Spiegel der Zeit 221

obigen AuBerung unmittelbar folgenden Sitzen (S. 284): ,Nur von Mystikern und
anderen Heiligen werden auch die Erlebnisse des Hellsechens, der Gedankeniiber-
{fragung, Prophezeiungen, Elevationen usw. berichtet, doch sollen diese Erscheinun-
gen unter Okkultismus behandelt werden. Es ist eine ungliickliche Fragestellung, ob’
Mystik und andere auBergewdhnliche Erlebnisse religissen Erlebens krankhafte
Formen des Seelenlebens seien, besser wiire zu fragen, ob die Triger mystischer Er-
lebnisse psychisch krank oder konstitutionell abnorm seien. DaB unter ihnen seelisch
Kranke vorkommen, erscheint unzweifelhaft, da8 aber alle Mystiker psychotisch
seien, ist eine abwegige Annahme*. Tatsiichlich verbreitet' sich Gruhle seiner An-
kiindigung gemifB iiber die auBerordentlichen mystischen Erscheinungen in dem
Kapitel, das dem Okkultismus gewidmet ist (S. 300/ff). Auch hier tritt seine Objek-
tivitdt und die Ehrlichkeit seiner Forschungsweise klar zu Tage. Die okkultistischen
Erscheinungen sind ihm bislang zu wenig in ihrer Tatsiichlichkeit bezeugt. Wie weit
er unter die Sicherung der Bezeugung auch die mystischen Phiinomene rechnet, er-
hellt aus der Abhandlung freilich nicht vollkommen. Zweifellos erscheint die tat-
sdchliche Feststellung all diesen Dingen gegeniiber immer ais das erste
Problem. Es ist in einer ganzen Reihe von modernen Darstellungen nicht als so wich-
tig empfunden worden; z. B. neuestens bei Alois Wiesinger in seinem Buch ,,Okkulte
Phinomene im Lichte der Theologie“ (Graz 1940; vgl. die Besprechung in dieser Zeit-
schrift: 22 (1949), 79 £f). Auch hier muBite eingewendet werden, da3 die Feststellung
der wirklichen Tatsachen zu wenig erstrebt worden sei. Wenn Wiesinger
als Wurzel der okkulten Erscheinungen das UnterbewuBtsein bezeichnet und die halb
leibfreie Geistseele des Menschen zum Triger dieser seltsamen Erlebnisse macht,
so ist das metaphysische und nicht empirische Psychologie. Sie erinnert an die Auf-
fassung Alois Magers O.S.B,, der in seinem letzten Werke ,,Mystik als seelische Wirk-
lichkeit; eine Psychologie der Mystik“ (Graz-Salzburg 1946) auf die Leibfreiheit der
menschlichen Geistseele im Sinne der aristotelisch-thomistischen Philosophie eine
ebenfalls metaphysische Psychologie der Mystik aufbaut. Damit diirften aber die
wirklich psychologischen Probleme, d. h. die Probleme, die die seelische Erfah -
run g auch hier aufgibt, nicht schlechthin gelSst sein.

_ Wir kénnen uns zwar dem Standpunkt Gruhles nicht anschlieBen und werden auf
keinen Fall die wirklichen, aulerordentlichen mystischen Erscheinungen ohne weite~
res unter die okkultistischen Phénomene zihlen. Aber wir wollen keinesfalls ver-
kennen, daB in der #uBeren Ahnlichkeit und in der seelischen Motivierung dieser
Erscheinungen schwierige Aufgaben der Religionspsychologie liegen. Sie kénnen.
nicht durch irgendwelche Experimente oder Statistiken gelost werden, sondern
Dbediirfen einer tief verstehenden Psychologie.

Damit sei dem Werk Gruhles in der Behandlung der Mystik und der mystlschen
Erscheinungen eine ganz besonders wichtige und forderliche Rolle zugewiesen.





