
217 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Die Mystik im Lichte der neuesten 
medizinischen Psychologie 

Ein kritischer Bericht 

Von Univ.-Professor D.Dr. Georg Wunderle, Würzburg 

Zu Zeiten des blühenden Materialismus und Positivismus hat die Medizin den 
religiösen Erscheinungen, vor allem den mystischen Erfahrungen nur selten ein 
freundliches Auge zugewandt. Für die medizinische Psychologie und namentlich für 
die Psychiatrie stand es damals fest, daß es sich hier um zweifellos pathologische 
Erlebnisse handle. Im Gefolge dieser Ansicht spielten die Begriffe Hysterie, Schizo- 
phrenie usw. eine besondere Rolle. Der Psychiater Ideler in der ersten Hälfte des 
vorigen Jahrhunderts hatte noch von dem •religiösen Wahn" als eigenartiger seeli- 
scher Erkrankung gesprochen. Davon sieht die heutige Psychiatrie im wesentlichen 
ab. Sie reiht alle ihr als anormal erscheinenden Äußerungen unter die allgemein 
üblichen Kategorien psychischer Störungen ein. Noch bis vor verhältnismäßig kurzer 
Zeit rechnete sie namentlich die außergewöhnlichen Erscheinungen des mystischen 
Lebens, also z. B. Glossolalie, Stigmatisation und andere gewissermaßen selbstver- 
ständlich zu den Krankheiten. 

Nun ist der Materialismus, wenn nicht erstorben, so doch ganz wesentlich abgeflaut. 
Damit ist auch die Würdigung der Mystik und namentlich ihrer außerordentlichen 
Phänomene anders geworden. Verständlicherweise wird man in den großen Dar- 
stellungen der medizinischen Psychologie oder der Psychiatrie kaum eine den Theo- 
logen vollauf befriedigende Untersuchung dieser Tatsachen finden. Dafür hängt 
einerseits doch noch zuviel materialistische Tradition an den medizinischen Urteilen 
und anderseits führt die bewußt und ausschließlich empirische Behandlung leicht zu 
einer Aussperrung aller übernatürlichen Möglichkeiten und erst recht aller über- 
natürlichen Tatsachen. Es scheint dem theologischen und religionspsychologischen 
Leser solcher Schriften schon ein großer Fortschritt zu sein, falls in den medizinisch- 
psychologischen Darstellungen wenigstens die Grenze zwischen Natur und Über- 
natur erkannt und anerkannt wird. So wird man wohl denken, wenn man die Äuße- 
rungen eines Internisten vom Range Gustav von Bergmanns in seinem Vortrag über 
•Neues Denken in der Medizin" (München 1947, S. "30) vernimmt: •Verlange ich nun 
mit der Anerkennung sinnvoller Zusammenhänge in der Biologie für die wissen- 
schaftliche Forschung Gott oder die Natur als sinnvolle schöpferische Instanzen, weil 
ich den sinnlosen Zufall ablehne? Nein, die Wissenschaft bleibt auch in ihrem neuen 
Denken in Ehrfurcht stehen vor diesem zweiten Geheimnis". Man erinnert sich dabei 
wohl an das berühmte •Ignoramus, ignorabimus" Dubois-Reymonds. Gustav 
von Bergmann nimmt seine Zuflucht zur Welt der sinnvollen Zusammenhänge ,4m 
Innern der menschlichen Seele", deren Wirklichkeit nach dem von ihm zitierten 
Physiker Heisenberg •nicht weniger kräftig ist als jene andere objektive Wirklich- 
keit mit ihren Naturgesetzen, die binden, selbst wenn sie sinnloser Zufall scheinen" 
(S. 38). So erfreulich die Absage an den materialistischen Monismus ist, den Gustav 
von Bergmann einen •jammervollen Religionsersatz" nennt (S. 31), den Weg in die 
psychologische Subjektivität können wir bei der Untersuchung der mystischen Er- 
scheinungen nicht gehen, wenn wir nicht doch wieder der Gefahr verfallen wollen, 
sie in die Reihe der krankhaften Störungen einzureihen. 

Davon wollen sich offensichtlich drei neueste medizinisch-psychologische Werke 
freihalten, deren Stellungnahme zu Mystik und außerordentlichen mystischen Er- 
scheinungen im folgenden kurz behandelt sei. 



218 Im Spiegel der Zeit 

1. 

Zuerst möge ein Blick geworfen werden in das bedeutende Werk des Psychiaters 
Konrad Zucker (Heidelberg) über die •Psychologie des Aberglaubens" (Heidelberg 
1948). Es soll an dieser Stelle nicht darauf eingegangen werden, was der Verfasser 
unter •Aberglauben" versteht; nur der Umstand mag betont werden, daß Zucker bei 
den vielen Folgen des Aberglaubens, die sich in die christliche Religionsübung ein- 
geschlichen und in ihr • von manchen Gläubigen kaum erkannt• auch eingenistet 
haben,wiederholt ausdrücklich hervorhebt, die Kirche könne nicht dafür verantwort- 
lich gemacht werden, wenn eine mißbräuchliche Anwendung von Kulten und Gebeten 
im magischen,Sinne stattfinde (vgl. S. 318). Leider eignet sich der Autor die vom 
Ethnologen Frobenius eingeführte Scheidung zwischen •magisch" und •mystisch" als 
förmlichen Schematismus seiner Untersuchung an. Hierbei kommt das Wort •my- 
stisch" natürlich nicht zu jener Geltung, die es in der christlichen Theologie und 
Religionspsychologie besitzt. Es kann den gläubigen Forschern als eine fruchtbare 
Anregung dienen, gerade in diesem Zusammenhang einmal gründlich die Frage zu 
verfolgen, ob und inwieweit es in den nichtchristlichen Religionen wahre Mystik 
gäbe. Auch unser Verfasser spricht von •unio mystica" und sieht darin •das Auf- 
geben aller Ichwünsche und dann die ersehnte Gottesnähe" (S. 270). Indes ist dieser 
Begriff unklar und vermag schließlich mit jeder Art von religionsgefärbter Exaltation 
oder Ekstase zusammengebracht zu werden. Die Beziehung zwischen Mystik im 
Sinne Zuckers und magischem Aberglauben wird zur Wirklichkeit in jenen heid- 
nischen Mysterienfeiern und Kultbegehungen, die zur Zeit ihrer Entstehung als 
wahrer, vielleicht sogar gehobener Glaube angesehen wurden. Ihre Nachwirkungen 
und Überbleibsel (•superstitio") können indes von Anhängern geläuterter Religions- 
formen mehr im abergläubischen Sinn festgehalten werden. •Der mystische Mensch", 
so lesen wir (S. 88), •verlor mit der Heranreifung seiner Persönlichkeit seine seelische 
Umgebung, die ihn trug wie die Familie das Kind. Die mystischen Kulturen hatten 
sich im wahrsten Sinne des Wortes •überlebt". Nur in China hat sich bis heute ein 
Teil davon noch erhalten. Es ist darum auch kein Zufall, daß sich an keiner Stelle 
früherer mystischer Kulturen heute eine kulturelle Blüte mit eigenen Schöpfungen 
findet". Es ist ohne weiteres deutlich, daß hier die Namen •Mystik" und •mystisch" 
in einem Sinne gebraucht werden, der sich nur sehr fern mit unserer theologischen 
Mystik, vielleicht noch einigermaßen mit dem religionsgeschichtlichen Mysterium 
berührt. Die wahre christliche Mystik ist gewiß auch für denjenigen, der an ihrem 
tiefsten religiösen Sinn aus irgendeinem Grund vorbeigeht, nicht so sehr der Gefahr 
ausgesetzt zum Aberglauben mißbraucht zu werden, als wie der Mysterienkult. Der 
gut unterrichtete Gläubige, ist sich der Grenze und des Gegensatzes zwischen solcher 
Mystik und dem Aberglauben im allgemeinsten Sinne wohl bewußt. Zucker sagt 
darüber (S. 270): •Der Gläubige, der aus dem Alltagsleben mit seinen rationalen 
Forderungen heraus die Kirche betritt, wird allein schon durch den sakralen Nim- 
bus des Hauses und erst recht durch die Kulthandlungen auf seine mystischen Mög- 
lichkeiten ausgerichtet So braucht er selbst diesen notwendigen Wechsel in der 
inneren Haltung, der ihm auch kaum so klar bewußt wird, gar nicht durch willent- 
liche Umstellung vorzunehmen. Dieser beachtliche Zug geht vom Kultus aus. Schon 
in frühen Jahren wird das katholische Kind, noch bevor eine Belehrung durch Worte 
nachhaltige Wirkungen haben könnten, in der Ausübung einiger Kulthandlungen 
unterwiesen und somit auf das erst später lehrbare Wort Gottes in adäquater Weise 
ausgerichtet". 

Wo also unser Verfasser von Mystik spricht, gelangt er über die Kultmystik im 
Grunde nicht hinaus. Ihr läßt er von seinem Standpunkt aus ohne Zweifel Gerechtig- 
keit widerfahren. Auf die christliche Erlebnismystik dagegen geht er nicht ein. Und 
das soll angesichts des Zweckes seiner Darstellung kein Vorwurf sein. Nur ist der 
Gebrauch des Ausdruckes •Mystik" nicht angebracht. 



Im Spiegel der Zeit 219 

2. 

Viel näher kommt Hans Jörg Weitbrecht dem Kern des Problems. Seine •Bei- 
träge zur Religionspsychopathologie, insbesondere zur Psychopathologie der Bekeh- 
rung" (Heidelberg 1948) weiten sich zu einer überblickenden Gesamtdarstellung der 
Religionspsychopathologie aus. Ein eigener psychologischer Teil dient der klinischen 
Abhandlung als Grundlage. Weitbrechts Buch ist zweifellos eine bedeutsame Lei- 
stung. Sie ist auch für den Theologen und Reiigionspsychologen von fruchtbarer 
Wichtigkeit. Aber er muß den medizinischen Standpunkt des Verfassers stets im 
Auge behalten, darf also auch von ihm im höchsten Falle nur die Anerkennung jener 
oben schon bezeichneten Grenze zwischen natürlich-psychologischem Erleben und 
übernatürlicher Gnadeneinwirkung erwarten. Wenn wir auch in seinem Buche dieses 
Ziel nicht vollkommen erreicht sehen, so müssen wir doch anerkennen, daß es an 
einer Reihe von Stellen die Möglichkeit eröffnet, das unmittelbare Einwirken Gottes 
in das Seelenleben des Menschen zu ahnen. Die mystische Erfahrung und ihre häufi- 
gen außerordentlichen Begleiterscheinungen sind in weitestem Umfange dabei be- 
rücksichtigt. Man überdenke etwa folgende maßvolle Ausführung (S. 122 f): •Dies 
Frage nach dem Wert mystischer Erfahrungen • über Ekstase und Verzücktheit 
urteilten einzelne Mystiker sehr verschieden. Allgemein wird der Zustand des Heraus- 
gehobenseins aus dem gewöhnlichen Bewußtsein erst durch das unmittelbare 
Erfaßtwerden durch das Göttliche und das Teilhaftigwerden der höheren Wirklich- 
keit wertvoll • überschreitet den Rahmen einer psychologischen Untersuchung. Das 
Erlebnis des Gottwerdens beim Mystiker als eine Form des Narzißmus, als Höchst- 
steigerung der Ichsucht anzusehen, ist grundsätzlich schief und verkennt das Wesent- 
liche. Storch sagt mit Recht: •Die organische Entwicklung des mystischen Lebens- 
weges führt also über die Gefahren der narzistischen Selbstbespiegelung (die nicht 
bestritten werden soll) hinweg zu einer aus der Vertiefung gewonnenen Aktivität 
und Selbstgestaltung". Nur so wird es möglich, wie Eckehart will, •Gott mitten in den 
Dingen" zu haben. Die •Leidenschaft des Unendlichkeitsstrebens" (Ideler) des Men- 
schen darf nicht in ihrer Bedeutung verkannt werden. So lang die determinierende 
Tendenz auf das Religiöse gerichtet bleibt, können wir psychologisch eine Religiosi- 
tätsform als •echt" bezeichnen (•ihr Wahrheitsgehalt" steht jenseits psychologischer 
Kriterien), auch wenn wir die verschiedensten, teils unverhüllten, teils sublimierten 
und verwandelten Triebkräfte bis zu den primitivsten am Werk sehen. Einzelkompo- 
nenten eines so komplexen aus den Menschen in seiner Ganzheit stammenden Er- 
lebens und Sichwandeins erfassen zu können, bedeutet nicht, daß solches Erleben, 
das sich all seiner Strömungen selten bewußt ist, unecht wäre". 

Weitbrecht bemüht sich ernstlich, die normalen seelischen Funktionen heraus- 
zustellen, die beim mystischen Erleben im Anschluß an die Wandlungs- und die 
Bekehrungserfahrungen sich zeigen. In dem psychopathologischen Teil trachtet er 
das wahrhaft Religiöse von krankhaften, bloß mystizistischen Erscheinungen zu 
scheiden. Für uns Theologen und Religionspsychologen ist dabei von Wichtigkeit, die 
Merkmale herausgestellt zu finden, durch die wir echtes religiöses, vielleicht sogar 
mystisches Erleben selbst inmitten geistiger Störungen aufblühen sehen. Bei dem 
Studium gerade dieses Teiles ist mir zudem oft die Frage aufgestiegen: Ließen sich 
hier nicht eine ganze Reihe von Anhaltspunkten für die Lösung der Frage entdecken, 
inwieweit wirkliche religiöse Heiligkeit sich mit geistiger Bewußtseinstrübung oder 
gar Störung vereinbare? Weitbrecht hat diese Frage nicht ausdrücklich gestellt. 
Ich glaube, er würde einen, ob auch noch so engen Kreis seelischer Krankheit zu um- 
reißen imstande sein, in den wirklich frommes, ja, heiliges Leben gerade noch 
einginge. 

Was ich an Weitbrechts Darstellung besonders aussetzen möchte, ist seine Schät- 
zung, fast möchte ich sagen, seine Überschätzung des Wertes der sogenannten •expe- 
rimentellen" Religionspsychologie, wie.sie namentlich Girgensohn gepflegt hat. Die 
These dieses bekannten, protestantischen Religionspsychologen bezüglich der Mystik 
läuft darauf hinaus, schon im •gewöhnlichen" religiösen Erleben die Grundstruktur 
der mystischen Erfahrung zu erkennen. Das ist nach   den   verbürgten Erlebnis- 



220 Im Spiegel der Zeit 

beschreibungen echter Mystiker nur in beschränktem Umfang richtig. Die mystische 
Erfahrung, namentlich in der sogenannten Ekstase, erhebt sich deutlich aus der 
•gewöhnlichen" Religiosität. Ob sie, theologisch gewertet, etwas vollkommen Neues 
gegenüber der •gewöhnlichen" religiösen Erfahrung sei, oder die Fortsetzung und 
Vollendung derselben, darüber ist heute der Streit der mystischen Theologen noch 
nicht zu Ende. 

Der •experimentellen" Religionspsychologie steht der bedeutende moderne Psych- 
iater Hans W. Gruhle scharf ablehnend gegenüber. Sein neuestes Werk •Ver- 
stehende Psychologie«; Erlebnislehre (Stuttgart 1948) ist mit seinen 622 Seiten ein 
zweifellos achtungsgebietendes Werk der medizinischen Psychologie. Sie will nicht 
experimentieren und ist auch weit davon entfernt, den Anspruch der •Exaktheit" zu 
machen. Sie nennt sich mit Recht •verstehende Psychologie" zum bewußten Unter- 
schied von der rein naturwissenschaftlichen Methode innerhalb der seelenkund- 
lichen Forschung, in der sie sich unter dem Eindruck des Soziologen Max Weber 
besonders an die geistesgeschichtiiche Art der psychologischen Deutung anschließt. 
Gruhle zeigt in erfreulichem Abstand von einer großen Reihe medizinischer Psycholo- 
gen und Psychiater, die sich mit den normalen und anormalen religiösen Erlebnissen 
beschäftigt haben, eine weitgehende Vertrautheit mit dem religionsgeschichtlichen 
Material und bekennt offen überall da sein Unvermögen zu einem endgültigen, 
abschließenden Urteil, wo ihm seine Sprach- und Sachkenntnis zu gering erscheint 
Schon mit Rücksicht darauf darf man von ihm, der den weiten Umfang des seelischen 
Lebens behandelt, gerade für das religiöse, insbesondere für das mystische Erleben 
die erwünschte Klarheit der Unterscheidung zwischen natürlichen und übernatür- 
lichen Faktoren erwarten. Im großen und ganzen ist man hier nicht enttäuscht, wenn 
man auch der gesamten Darstellung dicker Probleme mehr positive, rein religiöse 
Einfühlung wünschen möchte. Denn ein wahres •Verstehen" läßt sich nicht ohne 
Zuhilfenahme dieser Einstellung erzielen. Wir finden bei der Behandlung, nament- 
lich der außerordentlichen Erscheinungen, den entscheidenden Satz (S. 261): •Es 
wäre unverantwortlich, alle die Ergriffenen, Entzückten, Versenkten, Bekehrten als 
seelisch krank oder gar als Zugehörige einer bestimmten Krankheitsform auffassen 
zu wollen". Die sonst leider sehr üblich gewordene Einführung der •Hysterie" als 
Erklärung ist bei Gruhle nicht zu finden; er gebraucht dieses Wort in seinem ganzen 
Werke überhaupt selten. Aber muß man nicht hier gleich die Frage stellen: •Gibt es 
Ergriffene, Entzückte, Bekehrte, Versenkte" bloß innerhalb der Sphäre christlich- 
religiösen Erlebens, oder findet sich psychologisch auch außerhalb des Christentums 
der gleiche seelische Zustand? Für unseren Verfasser scheint hier wenigstens kein 
wesentlicher Unterschied stattzufinden. Nur außerordentliche mystische Erscheinun- 
gen, wie z. B. die Stigmatisation, scheint er dem christkatholischen Erlebniskreise 
vorzubehalten. Seine Untersuchung über die Stigmatisation (S. 265 ff) kann ich nicht 
für befriedigend erklären. Ehrlich schreibt er: •Ich selbst habe nur Anschwellungen 
und blasenartige Gebilde (Quaddeln), keine offenen Wunden gesehen, aber ich 
zweifle nicht daran, daß den zahlreichen Beschreibungen eche Phänomene zugrunde 
liegen". 

Gruhle sucht (S'. 276 ff) erfreulicherweise den Begriff der echten Mystik zu finden 
und aufzuhellen, was seiner gesamten Darstellung sehr zugute kommt. Er ist den 
sogenannten •mystischen" Schilderungen von Dichtern und Literaten gegenüber vor- 
sichtig. So etwa wenn er der Beschreibung eines •mystischen" Unendlichkeitserleb- 
nisses bei Rousseau die kritische Bemerkung anfügt: •Die Ähnlichkeit mit manchen 
mystischen Schilderungen ist unverkennbar, aber man traut Rousseau's Äußerungen 
nie, ob sie echt sind, oder Bildungsprodukte. • Bei der Beschreibung dieser außer- 
ordentlichen Erlebnisse durch gebildete Literaten muß man sich natürlich dessen 
bewußt bleiben, daß sie oft andere Beschreibungen der Mystiker kennen und daher 
ihre eigenen nicht immer original gestalten". 

Angesichts dieser Einstellung wird man einigermaßen überrascht sein von den der 



Im Spiegel der Zeit 221 

obigen Äußerung unmittelbar folgenden Sätzen (S. 284): •Nur von Mystikern und 
anderen Heiligen werden auch die Erlebnisse des Hellsehens, der Gedankenüber- 
tragung, Prophezeiungen, Elevationen usw. berichtet, doch sollen diese Erscheinun- 
gen unter Okkultismus behandelt werden. Es ist eine unglückliche Fragestellung, ob 
Mystik und andere außergewöhnliche Erlebnisse religiösen Erlebens krankhafte 
Formen des Seelenlebens seien, besser wäre zu fragen, ob die Träger mystischer Er- 
lebnisse psychisch krank oder konstitutionell abnorm seien. Daß unter ihnen seelisch 
Kranke vorkommen, erscheint unzweifelhaft, daß aber alle Mystiker psychotisch 
seien, ist eine abwegige Annahme". Tatsächlich verbreitet' sich Gruhle seiner An- 
kündigung gemäß über die außerordentlichen mystischen Erscheinungen in dem 
Kapitel, das dem Okkultismus gewidmet ist (S. 300'ff). Auch hier tritt seine Objek- 
tivität und die Ehrlichkeit seiner Forschungsweise klar zu Tage. Die okkultistischen 
Erscheinungen sind ihm bislang zu wenig in ihrer Tatsächlichkeit bezeugt. Wie weit 
er unter die Sicherung der Bezeugung auch die mystischen Phänomene rechnet, er- 
hellt aus der Abhandlung freilich nicht vollkommen. Zweifellos erscheint die tat- 
sächliche Feststellung all diesen Dingen gegenüber immer als das erste 
Problem. Es ist in einer ganzen Eeihe von modernen Darstellungen nicht als so wich- 
tig empfunden worden; z. B. neuestens bei Alois Wiesinger in seinem Buch •Okkulte 
Phänomene im Lichte der Theologie" (Graz 1940; vgl. die Besprechung in dieser Zeit- 
schrift: 22 (1949), 79 ff). Auch hier mußte eingewendet werden, daß die Feststellung 
der wirklichen Tatsachen zu wenig erstrebt worden sei. Wenn Wiesinger 
als Wurzel der okkulten Erscheinungen das Unterbewußtsein bezeichnet und die halb 
leibfreie Geistseele des Menschen zum Träger dieser seltsamen Erlebnisse macht, 
so ist das metaphysische und nicht empirische Psychologie. Sie erinnert an die Auf- 
fassung Alois Magers O.S.B., der in seinem letzten Werke •Mystik als seelische Wirk- 
lichkeit; eine Psychologie der Mystik" (Graz-Salzburg 1946) auf die Leibfreiheit der 
menschlichen Geistseele im Sinne der aristotelisch-thomistischen Philosophie eine 
ebenfalls metaphysische Psychologie der Mystik aufbaut. Damit dürften aber die 
•wirklich psychologischen Probleme, d. h. die Probleme, die die seelische Erfah- 
rung auch hier aufgibt, nicht schlechthin gelöst sein. 

Wir können uns zwar dem Standpunkt Gruhles nicht anschließen und werden auf 
feeinen Fall die wirklichen, außerordentlichen mystischen Erscheinungen ohne weite- 
res unter die okkultistischen Phänomene zählen. Aber wir wollen keinesfalls ver- 
kennen, daß in der äußeren Ähnlichkeit und in der seelischen Motivierung dieser 
Erscheinungen schwierige Aufgaben der Religionspsychologie liegen. Sie können, 
nicht durch irgendwelche Experimente oder Statistiken gelöst werden, sondern 
•bedürfen einer tief verstehenden Psychologie. 

Damit sei dem Werk Gruhles in der Behandlung der Mystik und der mystischen 
Erscheinungen eine ganz besonders wichtige und förderliche Rolle zugewiesen. 




