222 Im Spiegel der Zeit

-Russische” Frommigkeit?
Von Heinrich Falk, S. J., Miinchen

Kiirzlich erschien unter dem Titel ,,Russische Frommigkeit. Briefe eines Starzen*t
eine kleine Auswahl aus den Werken des russischen Bischofs und spiteren Ein-
siedlers Theophan Satwérnik, (1815—1894), der zu den hervorragendsten und ein-
fluBreichsten aszetischen Schriftstellern RuBlands gehdrt. Wenn er auch, dhnlich wie
sein geistiges Vorbild, der von der russiscten Staatskirche kanonisierte Tichon
Saddnskij (1724—1783), der mehr mystischen Richtung der Starzenschule des Paisij
(1722—11794) nicht ganz folgt, sondern mehr Gewicht auf aktive Aszese legt, so muf3
er doch wegen seines ungeheuren Einflusses auf alle Volkskreise als ein typischer
Reprisentant und Lehrer der Frommigkeit in Ruland betrachtet werden. Nun hilt
es der Herausgeber fiir angebracht, gerade im Vorwort zu Schriften Theophéans auf
einen groBen Unterschied zwischen ¢stlichem und westlichem Ménchtum bzw. geist-
lichem Streben hinzuweisen; doch moge der Leser selbst dariiber urteilen, wie
,tiefgreifend“ dieser Unterschied in diesem Falle ist: :

Werfen wir zuerst einen kurzen Blick auf Theophans Iebensweise. Als Seminarist
entschied er sich fiir das Ménchtum, wurde Professor und Rektor der Geistlichen
Akademie in Petersburg und im Jahre 1859 zum Bischof geweihi. Doch nahm er
nach siebenjdhriger Titigkeit bereits seinen Abschied, um sich ungehindert dem
Studium und der schriftstellerischen Titigkeit widmen zu kénnen, zu der er sich
berufen glaubte. Als Wohnort wihlte er die Wyschenskaja-Einsiedelei, ein Kloster,
das mit seinen kleinen Hiuschen einer Kartause dhnlich ist. In den ersten sechs
Jahren brach er aber die Verbindung mit der Welt nicht ab, besuchte jeden Sonntag
die Gottesdienste in den Hauptkirchen und machte sogar als Mitglied einer geistlichen
Kommission eine groBe Orientreise, um die Stitten wiederzusehen, die er schon aus
fritheren Jahren kannte. Von 1872 an zog er sich jedoch ganz in sein H#uschen, in
dem er zwei Zimmer bewohnte, zuriick, richtete dort eine kleine Kapelle ein, in der
er tiglich die hl. Messe 1as oder auch sang und zwar ganz allein, ohne jede Assisienz.
Uberhaupt lieB er auBer einem jungen Monch, der ihn bediente, und seinem Beicht-
vater kaum noch jemand zu sich. Trotzdem liebte er es nicht, als , Einsiedler” be- .
zeichnet zu werden. ,,Aus meiner Abriegelung (sapér) hat man ein Einsiedlertum
(satwér) gemacht. Ich bin kein Eremit. Ich habe mich von der Welt zuriickgezogen,
um nicht gestdrt zu werden, nicht zum Zwecke einer strengeren Aszese, sondern um
mich unbehindert dem Studium und der Schriftstellerei widmen zu kénnen“. Trotz
seiner ,,Abriegelung® hatte er eine umfangreiche geistliche Korrespondenz mit Men-
schen aus allen Schichten der Bevilkerung. Viele Stunden des Tages und der Nacht
verbrachte er im Gebete, und was er dann noch an Zeit eriibrigen konnte, benutzte
er dazu, eine Reihe aszetischer Werke zu verfassen, die grole Verbreitung fanden
und viele Auflagen erlebten. Wie beliebt seine Biicher auch heute noch sind, ersieht
man daraus, daB die ersten geistlichen Schriften, welche die russischen Emigranten
nach 1945 in Deutschland druckten, gerade Ausziige aus Theophén Satwdrnik waren,
Auch seine Briefe wurden bereits zu seinen Lebzeiten gedruckt, damit méglichst
viele Menschen daraus geistlichen Nutzen ziehen konnten.. Tag und Nacht verzehrte
ihn der Eifer fiir Gottes FEhre und das Heil der Seelen. Er scheute sich nicht, die
modernsten Mittel der Wissenschaft und Technik in diesen apostolischen Dienst zu
stellen. Man fand in seiner Zelle 19 Binde der Schlosser’schen Weltgeschichte, die
20bindige ,,Geschichte RuBlands* von S. Solowjow, Werke von Hegel, Fichte und
Jacobi. Natiirlich bildeten theologische und aszetische Schriften den Grundstock
seiner Bibliothek, aber es fehlten auch nicht wissenschaftliche Blicher aus allen Ge-
bieten und in allen Sprachen. Besonderes Interesse hegte er fiir Medizin und Geo-
graphie, wie seine zahlreichen Atlanien bezeugten. Ein Fernrohr zur Beobachtung
des Sternenhimmels, ein Mikroskop zur Betrachtung der Kleinwelt und ein photo-
graphischer Apparat — all das fand sich bereits im vorigen Jahrhundert in dieser
,,0stlichen Ménchsklause“!

t Vgl. die Besprechung in , Geist und Leben®, Augustheft 1948,



Im Spiegel der Zeit : 223

Doch gehen wir zu Theophans Aszetik tiber. Aus alter christlicher Tradition stammt.
die Dreiteilung in die Wege der Reinigung, der Erleuchtung und der Einigung. Die
Gnade Gottes ist beim Streben nach Vollkommenheit das erste und notwendigste —
man erlangt sie durch eifriges Gebet —, aber ebenso unerliBlich ist unsere treue
Mitwirkung. Betrachtungen iiber die fundamentalen Wahrheiten des Christentums,
besonders iiber die Schopfung, iiber Gottes Allmacht und die Letzten Dinge sollen
uns zu der klaren Erkenntnis des Zieles fihren, das wir nach Gottes Willen zu er-
reichen haben. Eine Hauptfrucht dieser Betrachtungen mufl die Indifferenz, die
heilige Gelassenheit, die innere Gleichmiitigkeit gegeniiber allem Irdischen sein.
Es wird ausdriicklich betont, dafl alles fiir den Menschen geschaffen, und dafl wir die
irdischen Dinge so gebrauchen sollen, bzw. uns so von ihnen enthalten miissen, wie
es zur Ehre Gottes und damit zu unserm eigenen und des Nichsten Seelenheil am
meisten beitrigt. Die Betrachtung ist durch geistliche Lesung vorzubereiten, aber
dann ohne Buch durchzufithren. Sammlung und Tagesordnung erleichtern den Wan-
del in Gottes Gegenwart. Ein vorziigliches Mittel, das Herz von Siinden zu reinigen,
ist die hiaufige Gewissenserforschung, bei der man nicht nur auf die duleren Fehler,
sondern mehr noch auf secine inneren verkehrten Neigungen zu achten und fiir die
Zukunft vorzusorgen hat. Sehr empfohlen werden hiufige Beicht und hl. Kommu-
nion, auf die man sich durch obige Ubungen vorbereiten soll. Wer glaubt, ohne innere
und auch duBere Abtétung auf dem Wege der Vollkommenheit voranzuschreiten,
tiuscht sich; doch darf man duBlere BuBiiibungen nicht ohne Klugheit und nicht ohne
den Rat des Seelenfiihrers auf sich nehmen. Uberhaupt ist der Gehorsam gegen den:
geistlichen Vater wie auch der Gehorsam gegen jede rechtméBige Obrigkeit fir das
geistliche Leben von grundlegender Bedeutung. Dieser Gehorsam und das Angehen
gegen seine verkehrten Leidenschaften, die beide auf Uberwindung der Selbstsucht
abzielen, gehdren zu den wichtigsten Tugendiibungen. Bei allem aber ist mit Klug-
heit und Vernunft zu verfahren, denn dazu hat uns Gott den Verstand gegeben.

So sollen wir nach dieser Anleitung mit viel Geduld und Gottvertrauen — iiber
Nacht wird man nicht heilig — immer mehr die Wurzel unserer Fehler zu erkennen
suchen, durch eifrige Nachahmung des Tugendbeispiels Christi in der Gnade wach-
sen und damit zur wahren, inneren Freiheit gelangen, die darin bestehe, sich frei-
willig Gottes Geboten unterzuordnen. Der Gipfel christlichen Vollkommenheits-
strebens. sei es, sich als geistiges Brandopfer dem Herrn darzubringen, ihm dadurcr
alle Freiheit zuriickzugeben und sich innerlich mit ihm zu vereinen. Unser ganzes
Streben gehe darauf, die Ehre Gottes zu mehren und sich in apostolischem Eifer der
Selbstheiligung und der Rettung der Mitmenschen zu widmen. Diesen Weg kénnten
wir aber nur gehen in innigster Verbindung mit der Kirche, deren Riten und Ge-
briuche wir hochachten und deren Gebote wir befolgen miiBten. Gerade der Ge-
horsam gegen die Kirche sei zum Seelenheil besonders notwendig.

Die vorstehenden Anweisungen, die aus Theophans Werken ,,Der Weg zur Errettung®,
,,Was ist Geistliches Leben?“ und ,,Auslegung der christlichen Sittenlehre® stammen
und die Hauptpunkte seiner Auffassungen wiedergeben, kénnen unmoglich in Gegen-~
satz zu ,westlicher* Frommigkeit gebracht werden. Im Gegenteil! Gerade Theo-

‘phéns Ménchtum und Aszese wiirden wir als typisch westlich bezeichnen, wenn wir
nicht bedichten, daB jede wirklich christliche Frommigkeit, die an der Hl. Schrift und
den Vitern orientiert ist, im Kern weder westlich noch 8stlich, sondern eben katho-
lisch ist. GewiB ist der ,,6stlichen® Frommigkeit aufs ganze gesehen vor dem Westen
mehr das passive und mystische Element eigen, aber das irifft bei weitem nicht im-
mer zu, wie das vorliegende Beispiel zeigt. Es handelt sich immer nur um Akzent-
verschiebungen, nicht um eigentliche Gegensiitze. Gerade die weitgehende Uber-
einstimmung von Ost und West, nicht nur im Glauben und in den Sakramenten, son-
dern auch in der Frémmigkeit, ist eine der wichtigsten Voraussetzungen der von uns
allen so ersehnten-zukiinftigen Einheit. :





