
222 Im Spiegel der Zeit 

•Russische" Frömmigkeit? 
Von Heinrich F a 1 k, S. J., München 

Kürzlich erschien unter dem Titel •Russische Frömmigkeit. Briefe eines Starzen"1 

eine kleine Auswahl aus den Werken des russischen Bischofs und späteren Ein- 
siedlers Theophän Satwömik, (1815•1894), der zu den hervorragendsten und ein- 
flußreichsten aszetischen Schriftstellern Rußlands gehört. Wenn er auch, ähnlich wie 
sein geistiges Vorbild, der von der russischen Staatskirche kanonisierte Tichom 
Sadönskij (1724•1783), der mehr mystischen Richtung der Starzenschule des Paisij 
(1722•1794) nicht ganz folgt, sondern mehr Gewicht auf aktive Aszese legt, so muß 
er doch wegen seines ungeheuren Einflusses auf alle Volkskreise als ein typischer 
Repräsentant und Lehrer der Frömmigkeit in Rußland betrachtet werden. Nun hält 
es der Herausgeber für angebracht, gerade im Vorwort zu Schriften Theophäns auf 
einen großen Unterschied zwischen östlichem und westlichem Mönchtum bzw. geist- 
lichem Streben hinzuweisen; doch möge der Leser selbst darüber urteilen, wie 
•tiefgreifend" dieser Unterschied in diesem Falle ist: 

Werfen wir zuerst einen kurzen Blick auf Theophäns Lebensweise. Als Seminarist 
entschied er sich für das Mönchtum, wurde Professor und Rektor der Geistlichen 
Akademie in Petersburg und im Jahre 1859 zum Bischof geweiht Doch nahm er 
nach siebenjähriger Tätigkeit bereits seinen Abschied, um sich ungehindert dem 
Studium und der schriftstellerischen Tätigkeit widmen zu können, zu der er sich 
berufen glaubte. Als Wohnort wählte er die Wyschenskaja-Einsiedelei, ein Kloster, 
das mit seinen kleinen Häuschen einer Kartause ähnlich ist. In den ersten sechs 
Jahren brach er aber die Verbindung mit der Welt nicht ab, besuchte jeden Sonntag 
die Gottesdienste in den Hauptkirchen und machte sogar als Mitglied einer geistlichen 
Kommission eine große Orientreise, um die Stätten wiederzusehen, die er schon aus 
früheren Jahren kannte. Von 1872 an zog er sich jedoch ganz in sein Häuschen, in 
dem er zwei Zimmer bewohnte, zurück, richtete dort eine kleine Kapelle ein, in der 
er täglich die hl. Messe las oder auch sang und zwar ganz allein, ohne jede Assistenz. 
Überhaupt ließ er außer einem jungen Mönch, der ihn bediente, und seinem Beicht- 
vater kaum noch jemand zu sich. Trotzdem liebte er es nicht, als •Einsiedler" be- 
zeichnet zu werden. •Aus meiner Abriegelung (sapör) hat man ein Einsiedlertum 
(satwör) gemacht. Ich bin kein Eremit. Ich habe mich von der Welt zurückgezogen, 
um nicht gestört zu werden, nicht zum Zwecke einer strengeren Aszese, sondern um 
mich unbehindert dem Studium und der Schriftstellerei widmen zu können". Trotz 
seiner •Abriegelung" hatte er eine umfangreiche geistliche Korrespondenz mit Men- 
schen aus allen Schichten der Bevölkerung. Viele Stunden des Tages und der Nacht* 
verbrachte er im Gebete, und was er dann noch an Zeit erübrigen konnte, benutzte 
er dazu, eine Reihe aszetischer Werke zu verfassen, die große Verbreitung fanden 
und viele Auflagen erlebten. Wie beliebt seine Bücher auch heute noch sind, ersieht 
man daraus, daß die ersten geistlichen Schriften, welche die russischen Emigranten 
nach 1945 in Deutschland druckten, gerade Auszüge aus Theophän Satwömik waren. 
Auch seine Briefe wurden bereits zu seinen Lebzeiten gedruckt, damit möglichst 
viele Menschen daraus geistlichen Nutzen ziehen konnten.. Tag und Nacht verzehrte 
ihn der Eifer für Gottes Ehre und das Heil der Seelen. Er scheute sich nicht, die 
modernsten Mittel der Wissenschaft und Technik in diesen apostolischen Dienst zu 
stellen. Man fand in seiner Zelle 19 Bände der Schlosser'schen Weltgeschichte, die 
29bändige •Geschichte Rußlands" von S. Solowjöw, Werke von Hegel, Fichte und 
Jacobi. Natürlich bildeten theologische und aszetische Schriften den Grundstock 
seiner Bibliothek, aber es fehlten auch nicht wissenschaftliche Bücher aus allen Ge- 
bieten und in allen Sprachen. Besonderes Interesse hegte er für Medizin und Geo- 
graphie, wie seine zahlreichen Atlanten bezeugten. Ein Fernrohr zur Beobachtung 
des Sternenhimmels, ein Mikroskop zur Betrachtung der Kleinwelt und ein photo- 
graphischer Apparat • all das fand sich bereits im vorigen Jahrhundert in dieser 
•östlichen Mönchsklause"! 

1 Vgl. die Besprechung in •Geist und Leben", Augustheft 1948. 



Im Spiegel der Zeit ' 223 

Doch gehen wir zu Theophäns Aszetik über. Aus alter christlicher Tradition stammt 
die Dreiteilung in die Wege der Reinigung, der Erleuchtung und der Einigung. Die 
Gnade Gottes ist beim Streben nach Vollkommenheit das erste und notwendigste • 
man erlangt sie durch eifriges Gebet •, aber ebenso unerläßlich ist unsere treue 
Mitwirkung. Betrachtungen über die fundamentalen Wahrheiten des Christentums, 
besonders über die Schöpfung, über Gottes Allmacht und die Letzten Dinge sollen 
uns zu der klaren Erkenntnis des Zieles führen, das wir nach Gottes Willen zu er- 
reichen haben. Eine Hauptfrucht dieser Betrachtupgen muß die Indifferenz, die 
heilige Gelassenheit, die innere Gleichmütigkeit gegenüber allem Irdischen sein. 
Es wird ausdrücklich betont, daß alles für den Menschen geschaffen, und daß wir die 
irdischen Dinge so gebrauchen sollen, bzw. uns so von ihnen enthalten müssen, wie 
es zur Ehre Gottes und damit zu unserm eigenen und des Nächsten Seelenheil am 
meisten beiträgt. Die Betrachtung ist durch geistliche Lesung vorzubereiten, aber 
dann ohne Buch durchzuführen. Sammlung und Tagesordnung erleichtern den Wan- 
del in Gottes Gegenwart. Ein vorzügliches Mittel, das Herz von Sünden zu reinigen, 
ist die häufige Gewissenserforschung, bei der man nicht nur auf die äußeren Fehler, 
sondern mehr noch auf seine inneren verkehrten Neigungen zu achten und für die 
Zukunft vorzusorgen hat. Sehr empfohlen werden häufige Beicht und hl. Kommu- 
nion, auf die man sich durch obige Übungen vorbereiten soll. Wer glaubt, ohne innere 
und auch äußere Abtötung auf dem Wege der Vollkommenheit voranzuschreiten, 
täuscht sich; doch darf man äußere Bußübungen nicht ohne Klugheit und nicht ohne 
den Rat des Seelenführers auf sich nehmen. Überhaupt ist der Gehorsam gegen den 
geistlichen Vater wie auch der Gehorsam gegen jede rechtmäßige Obrigkeit für das 
geistliche Leben von grundlegender Bedeutung. Dieser Gehorsam und das Angehen 
gegen seine verkehrten Leidenschaften, die beide auf Überwindung der Selbstsucht 
abzielen, gehören zu den wichtigsten Tugendübungen. Bei allem aber ist mit Klug- 
heit und Vernunft zu verfahren, denn dazu hat uns Gott den Verstand gegeben. 

So sollen wir nach dieser Anleitung mit viel Geduld und Gottvertrauen • über 
Nacht wird man nicht heilig • immer mehr die Wurzel unserer Fehler zu erkennen 
suchen, durch eifrige Nachahmung des Tugendbeispiels Christi in der Gnade wach- 
sen und damit zur wahren, inneren Freiheit gelangen, die darin bestehe, sich frei- 
willig Gottes Geboten unterzuordnen. Der Gipfel christlichen VoUkommenhedts- 
strebens sei es, sich als geistiges Brandopfer dem Herrn darzubringen, ihm dadurch 
alle Freiheit zurückzugeben und sich innerlich mit ihm zu vereinen. Unser ganzes 
Streben gehe darauf, die Ehre Gottes zu mehren und sich in apostolischem Eifer der 
Selbstheiligung und der Rettung der Mitmenschen zu widmen. Diesen Weg könnten 
wir aber nur gehen in innigster Verbindung mit der Kirche, deren Riten und Ge- 
bräuche wir hochachten und deren Gebote wir befolgen müßten. Gerade der Ge- 
horsam gegen die Kirche sei zum Seelenheil besonders notwendig. 

Die vorstehenden Anweisungen, die aus Theophäns Werken •Der Weg zur Errettung", 
•Was ist Geistliches Leben?" und •Auslegung der christlichen Sittenlehre" stammen 
und die Hauptpunkte seiner Auffassungen wiedergeben, können unmöglich in Gegen- 
satz zu •westlicher" Frömmigkeit gebracht werden. Im Gegenteil! Gerade Theo- 

' phäns Mönchtum und Aszese würden wir als typisch westlich bezeichnen, wenn wir 
nicht bedächten, daß jede wirklich christliche Frömmigkeit, die an der Hl. Schrift und 
den Vätern orientiert ist, im Kern weder westlich noch östlich, sondern eben katho- 
lisch ist. Gewiß ist der •östlichen" Frömmigkeit aufs ganze gesehen vor dem Westen 
mehr das passive und mystische Element eigen, aber das trifft bei weitem nicht im- 
mer zu, wie das vorliegende Beispiel zeigt. Es handelt sich immer nur um Akzent- 
verschiebungen, nicht um eigentliche Gegensätze. Gerade die weitgehende Über- 
einstimmung von Ost und West, nicht nur im Glauben und in den Sakramenten, son- 
dern auch in der Frömmigkeit, ist eine der wichtigsten Voraussetzungen der von uns 
allen so ersehnten-zukünftigen Einheit. 




