
224 

LITERATURBERICHT 

Religion und religiöse Erfahrung nach Friedrich von Hügel 

Von Hans Wulf S.J., Hamburg 

Hügel, Friedrich von, Religion als Ganzheit. Aus seinen Werken aus- 
gewählt und übersetzt von Maria Schlüter-Hermkes. Patmos-Verlag, Düsseldorf 1948, 
480 S., gr. 8°. 
• InneresLeben. Herausgegeben von Dr. Maria Schlüter-Hermkes, ebda. 1948, 
46 S. kl. 8°. 
• Vom Leben des Gebetes. Übertragen und eingeleitet von Karlheinz 
Schmidthüs. Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1948 (Sammlung •Zeugen des Wortes"). 

Seit mehr als 20 Jahren werden wir in 
Deutschland mit der Persönlichkeit und 
dem Werk des englischen Religionsphilo- 
sophen Friedrich von Hügel bekannt ge- 
macht. Wir erinnern an die Hochland- 
Aufsätze von Maria Schlüter-Hermkes 
und an die Ausgabe von Hügels •Briefe 
an seine Nichte" in der Herderschen 
Sammlung •Zeugen des Wortes". Nun 
dürfte in der Auswahl •Religion als 
Ganzheit", die Maria Schlüter-Hermkes 
vorlegt, die Rezeption der Arbeiten von 
Hügels für den deutschen Sprachraum 
abgeschlossen sein. 

Was haben wir als Ergebnis der lang- 
jährigen deutschen Bemühungen um Hü- 
gels Arbeiten zu verzeichnen? Wir kön- 
nen diese Frage am besten beantworten, 
wenn wir die Thematik des Werkes des 
englischen Religionsphilosophen erör- 
tern. Es geht um den religiösen Menschen 
in seiner leib-seelischen Ganzheit (Der 
Titel •Religion als Ganzheit" scheint uns 
nicht glücklich gewählt.) Diese Ganzheit 
gliedert sich in der Auffassung von Hü- 
gels in drei Elemente: das institutionelle, 
das rationelle und das mystische Element. 
In dem Werk •Religion als Ganzheit" 
wird in einem ersten Teil, der •Religion 
als Wirklichkeit" überschrieben ist, die 
Art und Weise erörtert, wie der religiöse 
Gegenstand gegeben ist. Wir stellen zu- 
nächst die Ansichten von Hügels zu die- 
sem Thema fest 

Der Autor geht von der Unterscheidung 
in natürliche und übernatürliche Reli- 
gion aus. •Man hat die Religion seit vie- 
len Jahrhunderten und im Ganzen sehr 
fruchtbar in natürliche und übernatür- 
liche Religion eingeteilt" (S. 11). Das 
Gemeinsame der beiden Formen von Re- 
ligion ist der Charakter der Gegebenheit 
ihres Gegenstandes. •Die Tatsache, daß 
beide Arten gegeben sind, ist über den 
Unterschied in der Form der Gegebenheit 
fast vergessen worden" (S. 11). Der Ge- 
genstand der natürlichen Religion wird 

ergriffen, •wenn die menschliche Seele, 
die gerade durch ihre Menschlichkeit mit 
gewissen religiösen Fähigkeiten begabt 
ist, in bewußte Berührung mit den Schön- 
heiten und mit Wechselbezogenheiten der 
äußeren Natur und mit der natürlichen 
Sittlichkeit des Menschenlebens kommt. 
Die so geweckte natürliche religiöse Er- 
kenntnis und Gemütsbewegung und die 
natürlichen und menschlichen Ereignisse, 
die sie hervorgerufen hat, sind beide ge- 
geben; denn die inneren Fähigkeiten 
brauchen den Anstoß durch äußere Ge- 
gebenheiten, damit beide zusammen 
einen Akt oder eine Gewohnheit des re- 
ligiösen Glaubens • in diesem Falle des 
natürlichen Glaubens • möglich machen" 
(S. 11/12). Doch besteht eine natürliche 
Religion im wirklichen Leben nur aus 
•Resten von positiven Religionen" und 
•Abstraktionen". Denn •die geschicht- 
liche Religion erhebt immer den An- 
spruch, nicht vernunftgemäß, sondern of- 
f enbarungshaf t, und nicht natürlich, son- 
dern übernatürlich zu sein; sie ist nie 
rein theistisch, sondern sie hängt immer 
an einem Propheten oder Offenbarer 
Gottes und an einer Gemeinschaft, die 
Gott anbetet und den Offenbarer ver- 
ehrt" (S. 14). Beide Formen von Religion 
bilden eine Einheit, denn •es ist gewiß, 
daß die Umstände, unter denen wir Men- 
schen leben, nicht einfach Natur sind, son- 
dern eine Mischung von Natur und Über- 
natur" (S. 12). 

Wenn man die zitierten Sätze bedenkt, 
wird man erkennen, daß es von Hügel 
nie ganz klar geworden ist, wie sich der 
religiöse Gegenstand dem Menschen dar- 
bietet. Er vertritt eine Art von Intuitio- 
nismus. Gott wird unmittelbar in der In- 
nerlichkeit des Geistes erkannt. •Religion 
(ist) letztlich vollste Selbstoffenbarung 
des unendlich vollkommenen Geistes im 
menschlichen Geist" (S. 16.). Der Mensch 
erkennt Gott, weil es sich •um die seins- 
mäßige Gegenwart des unendlichen Gei- 



Literaturberichte 225 

stes im menschlichen und dessen wirk- 
same Durchdringung durch ihn handelt" 
(S. 184). Die Art der Gegebenheit Gottes 
ist deshalb so schwierig, weil •gerade die 
Nähe und Innerlichkeit der hauptsäch- 
lichen religiösen Einsichten und Erfah- 
rungen ... die klare Erfassung und die 
wahre Erklärung ihres Inhaltes und ihrer 
Bedeutung unter bestimmten wichtigen 
Gesichtspunkten unendlich schwieriger 
als der entsprechende Versuch in bezug 
auf die Außenwelt" machen (S. 16). 

Aus dem Aufriß der Hügel'schen An- 
sichten über die Art der Gegebenheit des 
religiösen Gegenstandes dürfte es klar 
geworden sein, daß der kritische Punkt 
die Theorie des •Intuitionismus" ist. Was 
ist von einer solchen Theorie zu halten? 

Bevor wir zu dieser Frage Stellung 
nehmen, möchten wir noch eine neuere 
und schärfer gefaßte Auffassung intuitio- 
nistischer Gotteserkenntnis erwähnen, 
die z. B. auch von Guardini vertreten 
wird. Diese Auffassung behauptet •dem 
reinen", d. h. dem ganz auf Empfangen 
eingestellten Auge erscheine an den ver- 
schiedenen Wirklichkeitsstufen der Welt 
eine Qualität, die unmittelbar auf Gott 
verweise, ähnlich wie das bewegte Mie- 
nenspiel eines Menschen seine Seele of- 
fenbare. •Die Erscheinung der Dinge 
macht nämlich nicht nur deren jeweiliges 
Wesenseigentliche, sondern hinter die- 
sem noch eine andere Letzt-Eigentlichkeit 
deutlich; hinter allem Einzelsagbaren ein 
Geheimnisvolles und zugleich Tiefver- 
trautes; etwas, das sich von allen Dingen 
unterscheidet und ihnen doch erst ihr 
letztes Seinsgewicht gibt. Es ist bei je- 
dem Ding das gleiche, gelangt aber in 
jedem nach dessen besonderer Art zum 
Ausdruck. Von ihrem unmittelbaren Sein 
her gesehen sind alle Dinge überwertig; 
jedes sagt mehr als es ist, das aber als 
Ursprung, Ausgang, letzter Sinn in die 
Wirklichkeit des Dinges mit hineingehört 
und ohne das dieses Ding dünn, sinnarm, 
unlohnend wäre. Dieses hinter der je- 
weiligen Eigentlichkeit liegende Ürei- 
gentliche und Alleigentliche ist die reli- 
giöse Wirklichkeit. Es ist Gott; sagen wir 
vorsichtiger •Gottes Schöpfungsmacht", 
(Romano Guardini, •Die Schildgenossen", 
Jahrg. 20, Heft 3). In dieser intuitioni- 
stischen Auffassung ist dieses entschei- 
dend: Gott wird von der Welt her nicht 
eigentlich erschlossen, sondern eine Qua- 
lität der Welt verweist unmittelbar auf 
ihn. Friedrich von Hügel geht noch wei- 
ter. Er nimmt irgendeine Art von unmit- • 
telbarem Erschauen Gottes selber an. 

Wenn wirklich Gott an der Welt in 
ähnlicher Weise wie die Seele im Leib un- 
mittelbar erschaut werden könnte, dann 

würde er letztlich zu einem innerwelt- 
lichen Prinzip. Er würde zu einer Art 
•anima mundi". Gewiß kann man von 
der Welt zu Gott aufsteigen. Doch im 
Hinblick auf die Aspekte der Welt, die 
hier in Frage stehen, können wir ihn nur 
insofern erkennen, als die Welt nicht alle 
Gründe ihres faktischen Daseins und So- 
seins in sich selber trägt, nicht selbstver- 
ständlich ist, also einen unbedingten Da- 
seinsgrund fordert. 

Anders ausgedrückt: Gott wird als 
causa exemplaris der Welt nicht unmit- 
telbar erschaut, sondern durch einen 
Schluß mittels des Prinzips von der Not- 
wendigkeit eines hinreichenden Daseins- 
und Soseinsgrundes für alles Sein er- 
schlossen. 

Immerhin verstehen wir das echte An- 
liegen des Intuitionismus, der sich mit 
Recht gegen eine sensualistische These 
wehrt, die behauptet, daß es für den Men- 
schen keine geistige Anschauung gäbe, 
nur der Sinnlichkeit eigne •Anschauung". 
Und somit sei alle geistige Erkenntnis 
allgemein und abstrakt. Hierzu ist zu 
sagen: Zwar gibt es für den Menschen als 
einer Wesenseinheit von Leib und Geist 
keine rein geistige Anschauung, son- 
dern die menschliche Erkenntnis ist im- 
mer eine Einheit von Sinnlichkeit und 
Geist. Doch sind die Erkenntnisgegen- 
stände, wenigstens in ihren Elementen, 
ursprünglich in der geistigen und sinn- 
lichen Intuition gegeben, sind •Gegeben- 
heiten des intellectus", der anschauenden 
Vernehmungskraft des Menschen. Erst 
in einem zweiten Schritt vermag dieser 
das ursprünglich Gegebene •rational" zu 
bearbeiten, d. i. zu vergleichen, zu kom- 
binieren, zu abstrahieren usw. Doch zu 
solcher unmittelbaren Gegebenheit ge- 
hört nicht, wir betonen es noch einmal, 
auf dieser Stufe der nicht mystischen 
Gotteserkenntnis Gott. Sondern unmit- 
telbarer Horizont der menschlichen Er- 
kenntnis ist die Welt. 

Es gibt aber in der Welt Sachverhalte, 
die in ihren positiven Qualitäten für un- 
sere Frage noch mehr hergeben. Auf 
allen Stufen der Wirklichkeit kommen 
Ereignisse vor, die wahrhaft staunens- 
wert sind. Es gibt in der Welt das Au- 
ßerordentliche, das Wunderbare, das 
•miraculum morale" und •physicum". 
Eine genauere Analyse der gemeinten 
wunderbaren Fakten dürfte ergeben, daß 
Potenzen in der Welt wirksam geworden 
sind und immer wieder wirksam werden, 
die die Wirkungsmöglichkeiten des All- 
gemein-Welthaften, nämlich des Stoff- 
lichen, des Lebendigen, des menschlichen 
Geistes überschreiten. Hier erscheint ein 



226 Literaturberichte 

Qualitativ-Neues. Und da diesen Phä- 
nomenen zumeist ein erkennbarer Sinn 
innewohnt, werden sie verursacht durch 
persönliche Pptenzen. Sie sind •Zeichen" 
numinoser Mächte. Immerhin bleibt ihre 
genauere Ausdeutung vom Boden der rei- 
nen Wissenschaft her schwierig. , Hier 
wäre an sich der Ort, die Wirklichkeit 
und die Wirksamkeit Jesu Christi zu er- 
örtern. Christus ist die historische Sicht- 
barkeit Gottes im Zeichen und hat diese 
seine Zeichenhaftigkeit durch das •Si- 
gnum signi", d. i. durch das im auslegen- 
den Wort eindeutig' gemachte Wunder, 
erwiesen. Jesus Christus ist Zeuge Gottes 
und seiner Heilsveranstaltung. Jeder 
Mensch lebt nun im Raum dieses Zeug- 
nisses. Doch davon können wir hier 
nicht weiter handeln. 

Endlich gibt es noch eine religiöse Er- 
fahrung von ganz einzigartiger Art und 
einzigartigem Rang. Wir meinen die 
mystische Erfahrung, die wesentlich dar- 
in besteht, daß der Mensch in der Tiefe 
seiner Seele einen unmittelbaren und 
personalen Kontakt mit dem anwesenden 
Gott erfährt. Doch auch diese Erfah- 
rung, die verschiedene Stufen der Inten- 
sität und Heiligkeit annehmen kann, ge- 
schieht noch im Dunkel. Die mystische 
Erfahrung "Gottes wird erst eindeutig 
durch ihre Interpretation von der Offen- 
barung her. Glaube und Mystik sind 
aufeinander bezogen und fordern ein- 
ander. Der Glaube, der die Einsicht sucht, 
gewinnt sie in hohem Maße in der mysti- 
schen Erfahrung. Und doch gibt es für 
den pilgernden Menschen keine Schauung 
Gottes, die nicht noch im Dunkel des 
Glaubens stünde. 

Im zweiten Teil von •Religon als Ganz- 
heit" werden die drei Elemente, die von 
Hügel als Wesenselemente jeder echten 
Religion erklärt hat, erörtert. Das erste 
Element ist das institutionelle, das in der 
christlichen Religion als Kirche erscheint. 
Zunächst wird darauf hingewiesen, daß 
sich Kunst, Wissenschaft und Ethik nur 
halten und entwickeln können in Institu- 
tionen, in denen sich diese Seinsbereiche 
verobjektivieren. Dann wird •die Tat- 
sache der für den Menschen wesentlichen 
Verbindung von Sinnlichkeit und Geist 
und seiner notwendigen Vergesellschaf- 
tung, (die) immer auf die Dauer eine rein 
individualistische oder rein spirituali- 
stische Religion und jeden dahinzielen- 
den Versuch für die meisten Menschen 
widerlegen und verdrängen (erörtert). 
Aber Leib und Gesellschaft zusammen 
fordern, wenn grundsätzlich als notwen- 
dige Faktoren der Religion zugelassen, 
nichts weniger als die sichtbare Kirche" 
(S. 125). Endlich zeigt die Geschichte der 

Religion, daß •alle großen religiösen 
Persönlichkeiten, deren Vergangenheit, 
Taten und Wirkungen wir überhaupt 
sicher und vollständig nachzeichnen 
können, aus religiösen Institutionen ka- 
men, und sie setzen entweder die beste- 
henden Institutionen fort, oder sie grün- 
den eine andere, oder sie beeinflussen 
zum wenigstens sehr bald die Geschichte 
in institutioneUer Richtung" (S. 125). Das 
letztere gilt auch für diejenige Religion, 
die Jesus Christus begründete. 

Es fällt hier auf, daß von Hügel sehr 
klar und richtig das Institutionelle der 
Religion sowohl aus der Natur der Sache 
wie auch aus der positiven Religionsge- 
schichte erweist. Er macht aber weniger 
darauf aufmerksam, daß das Institutionel- 
le im Christentum, zumal die Institution 
der Kirche, sakramentalen Charakter hat, 
daß in ihr nicht nur eine Lehre und eine 
Ordnung aufbewahrt und im Raum fester 
Institutionen tradiert wird, sondern daß 
die Gnade des Heils, das ist der Heilige 
Geist, selber vermittelt wird durch die 
Sichtbarkeit der geschichtlichen Institu- 
tionen.- 

Im zweiten Grundelement der Reli- 
gion, dem wissenschaftlich-rationalen, 
geht es zuletzt um die Einheit von Wissen 
und Frömmigkeit, also um die Einheit des 
rationalen und mystischen Elementes in 
der Religion. Von Hügel versucht den 
Ort der Wissenschaft ,im ganzen des 
menschlichen Lebens herauszustellen. Die 
Gegenstände der einzelnen Wissenschaft 
ten •müssen alle zunächst gemäß den 
Grundsätzen und Methoden, die ihrem 
Bereich immanent und eigen sind, ent- 
deckt und behandelt werden" (S. 151). In 
dieser Hinsicht ist die Wissenschaft •sich 
selbst genügend mit ihrem eigenen Ziel 
und ihrem eigenen Gesetz" (S. 152). Doch 
die Redlichkeit der Forschung wird dann 
•der ganzen Erfahrung und Auffassung 
von Seele und Leben, von Welt und Gott, 
Tiefe und Geheimnis, Drama und Pathos 
und eine reiche Geistigkeit geben" (S. 
151), so daß Wissenschaft endgültig •nur 
Teil des Ganzen, nur Funktion, eine not- 
wendige, doch vorläufige Funktion im 
menschlichen Ganzen" (S. 152) ist. Dem 
ganzen Abschnitt über das rational-wis- 
senschaftliche Element der Religion 
merkt man die Auseinandersetzung über 
Glaube und Wissen des späteren 19. Jahr- 
hunderts an, so daß dieser Teil des Wer- 
kes eigentlich nur historisches Interesse 
verdient, wenn man einmal von dem 
menschlich ergreifenden Schauspiel der 
Bemühung eines christlichen Gelehrten 
absieht, den Glauben zu behaupten und 
seine Frömmigkeit wider den Ansturm 
der natur- und geisteswissenschaftilchen 



Literaturberichte 227 

Schwierigkeiten   seiner   geschichtlichen 
Epoche zu verteidigen. 

Dem dritten Element der Religion, dem 
•mystischen", gehört die ganze Liebe von 
Hügels. Durch seine eingehenden Stu- 
dien über das Leben der hl. Katharina 
von Genua war er wohl vorbereitet, die- 
sen schweren Gegenstand zu behandeln. 
Was versteht von Hügel unter dem my- 
stischen Element? Wir müssen hier noch 
einmal kurz Fragen erörtern, die schon 
in einem anderen Zusammenhang zur 
Sprache gekommen sind. Mystische Er- 
kenntnis ist die Erkenntnis der •seins- 
mäßigen Gegenwart des unendlichen 
Geistes im menschlichen Geist und seine 
wirksame Durchdringung durch ihn" (S. 
184). Dieser Gegenwart wird der Mensch 
inne in seinen intentionalen Akten, die 
sich auf die Welt beziehen. •Die Gegen- 
wart dieses Geistes (Gott) weckt beim Er- 
kennen oder Wollen zufälliger und end- 
licher Dinge das scharfe Gefühl der Ent- 
täuschung, des Gegensatzes gegenüber 
der Gleichzeitigkeit, dem Bleibenden und 
dem Unendlichen... Wenn die mensch- 
liche Erfahrung von Gott nicht nur eine 
diskursive Schlußfolgerung aus den Sin- 
nesdata ist, so erfährt der menschliche 
Geist den göttlichen Geist und den Geist 
seiner Mitmenschen gelegentlich oder als 
eine Art von Gegensatz, Hintergrund und 
Stützung des In-Tätigkeit-Tretens seiner 
Sinne, seiner Einbildungskraft, seiner 
Vernunft, seines Gefühls und Willens we- 
nigstens zuerst und auf die Dauer und 
nicht anders" (S. 184/85). Mystische Er- 
kenntnis •bedeutet, daß sie in der schein- 
bar zufälligsten Seele und in ihren offen- 
sichtlich nur institutionalen und ge- 
schichtlichen Zustimmungen und Akten 
immer irgendein, wenn auch noch so ein- 
geschlossenes, schwaches, wechselndes 
Gefühl des Unendlichen enthalten ist..." 
(S. 185). Friedrich von Hügel legt sehr 
viel Wert darauf, daß es keine besonders 
abgegrenzte mystische Erfahrung gibt, 
sondern daß diese sich vollzieht inner- 
halb der auf die Welt bezogenen Erkennt- 
nisse und Tätigkeiten des Menschen. 

Die Kritik dieser Theorie ist schon oben 
gegeben worden. Von Hügel dürfte die 
Häufigkeit eigentlich mystischer Erfah- 
rung überschätzen. Relativ selten sind 
die Menschen so sehr bei sich selber, daß 
sie Gott im Grunde ihrer Seele erfahren. 
Zunächst und zumeist wird der Christ 
von Gottes Gegenwart in der Welt und 
im eigenen Innern wissen durch den 
Glauben, den er auf Grund des Zeugnis- 
ses in der Kirche übernimmt. 

Der dritte Teil von •Religion als Ganz- 
heit" enthält eine Reihe von Einzelab- 
handlungen, deren wichtigste wohl "In- 

neres Leben" überschrieben ist. (Dieses 
Kapitel ist auch als Sonderheft unter 
demselben Titel im Patmos-Verlag er- 
schienen und unter dem Titel •Vom Le- 
ben des Gebetes" in der Sammlung •Zeu- 
gen des Wortes" in einer Übersetzung von 
Karlheinz Schmidthüs.) Es werden darin 
•Grundsätze über Gott" und •Grundsätze 
über die Seele, die besonders wichtig für 
das innere Leben sind" entfaltet. Dieser 
geistliche Traktat macht überaus deut- 
lich, wie sehr sich im Leben von Hügels 
die Religion, genauer das innere Leben, 
als Formkraft aller Lebensvollzüge er- 
weist. Friedrich von Hügel war vor allem 
ein betender Mensch und besaß eine 
reiche und tiefe Erfahrung im Gebetsle- 

•ben. So sagt er in einer Ansprache: 
•Nachdem ich etwa 25 Jahre lang eine 
tägliche Betrachtung in drei Punkten ge- 
halten hatte, riet mir der neue von Gott 
gesandte Helfer, daß mein Gebet von nun 
an hauptsächlich unmethodisch sein sollte 
• mehr ein Gebet des ruhigen Typus, daß 
aber morgens und abends kurze münd- 
liche Gebete, zweimal wöchentlich Messe 
und heilige Kommunion, die wöchent- 
liche oder vierzehntägige Beichte beste- 
hen bleiben sollte, und • vielleicht am 
charakteristischen von allem • täglich 
ein Rosenkranzgesetz, dies besonders um 
zu vermeiden, daß mein inneres Leben 
die Berührung mit der Volksfrömmigkeit 
verliere. Nach mehr als dreißig Jahren 
dieses gemischten Regims bin ich von 
dem durchdringenden Scharfsinn dieses 
Rates tief überzeugt" (S. 410). Über die 
ganze Abhandlung hin finden sich sehr 
erwägenswerte Bemerkungen über das 
geistliche Leben, wie es uns überhaupt 
scheinen will, daß auf diesem Feld die 
Bedeutung von Hügels für unsere Zeit 
liegt und weniger in seinen theoretischen 
Erörterungen, die bedingt und belastet 
sind von den Fragestellungen des 19. 
Jahrhunderts. 

In bezug auf seine geistige Doktrin 
fällt ein Zweifaches auf: Einmal eignet 
ihr ein gewisser humanistischer Optimis- 
mus. Die Tatsache, daß sich für den erb- 
sündigen Menschen die christliche Exi- 
stenz in einem •Sterben mit Christus" be- 
gründet, wird weniger artikuliert. Zwei- 
tens ist bemerkenswert, daß in der Fröm- 
migkeit von Hügels die Tatsache einer 
sakramentalen Heilsvermittlung im 
strengen Sinne zu kurz zu kommen 
scheint. Gewiß sagt er: •Die inkarnatio- 
nale Seite der Religion darf niemals ge- 
ring geschätzt oder vergessen werden, 
sondern ihr muß immer eine bestimmte 
Stellung und Macht in unserem geist- 
lichen Leben angewiesen werden. Die 
Annäherung an Gott und die Herablas- 

15» 



228 Literaturberichte 

sung Gottes, des Unsichtbaren Reinen 
Geistes, bei Gelegenheit des Greifbaren 
und Sichtbaren in und mit dem Greif- 
baren und Sichtbaren, dem Geschicht- 
lichen, Traditionellen, Sozialen, Sakra- 
mentalen muß in unserer Seele bestehen 
bleiben und gepflegt werden" (S. 409). 
Und doch kommen, theoretisch und prak- 
tisch, die sakramentalen Heilsmittler: 
Christus, Maria, Kirche usw. nicht ge- 
nügend in den Blick. •Bei Gelegenheit 
des Sichtbaren" kommt Gott, zuletzt in 
einer Unmittelbarkeit des Geistes zum 
menschlichen Geist und nicht eigentlich 

durch das Sichtbare, das Zeichenhafte, 
das Sakrament. Das fromme Leben 
scheint zu sehr bezogen zu sein auf Un- 
mittelbarkeit zum •Unsichtbaren Reinen 
Geist", der in der Tiefe der Seele er- 
scheint. 

Wir freuen uns über die bedeutsame 
Arbeit, die Maria Schlüter-Hermkes in 
der Auswahl und Übersetzung der Werke 
Friedrich von Hügels geleistet hat und 
sind sicher, daß der bedachtsame Leser, 
auch wenn er sich in der einen oder ande- 
ren Ansicht vom Autor entfernt, reiche 
geistige Frucht gewinnen wird. 

Wer ist der Verfasser der Nachfolge Christi? 
Von Dr. Maria Lücker, Bonn. 

1. Paul Hagen: Zwei Urschriften der Imitatio Christi in mittelniederdeutschen 
Übersetzungen, aus Lübeckschen Handschriften. Deutsche Texte des Mittelalters 
Bd. 34, Berlin 1930. 
2. Paul Hagen: Untersuchungen über Buch 2 und 3 der Imitatio Christi. Verh. 
der Kon. Akad. van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks, Deel 34 
Amsterdam 1935. 
3. J. Van Ginneken: Op zoek naar den oudsten tekst en den waren schrijver 
van het eerste boek der Navolging van Christus. Kon. Vlaamsche Academie von 
Wetenschappen 1929. 
4. J. van Ginneken: De Navolging van Christus of het dagboek van Geert 
Groote in den oorspronkelijken Nederlandschen tekst hersteld en met de oudste 
Latijnsche vertaling vergeleken, Brüssel 1929. 
5. J. von Ginneken: Trois textes Prekempistes du second livre de l'imitation, 
Verh. der Koninkl. Nederl. Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, Nieuwe 
Reeks, Deel XLIV, Amsterdam 1940. 
6. J. van Ginneken: Trois texes Prekempistes du second livre de l'imütation, 
Verh. der Koninkl. Nederl. Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, Nieuwe 
Reeks, Deels XLVI, Amsterdam 1941. 
7. J. J. van Ginneken : Die Navolging van Christus, naar de oudste teksten in 
de authenthieke volgorde bewerkt. Medeelingen der Nederl. Akademie v. Wet., Aid. 
Letterk. Nieuwe Reeks, Deel 7, No. 1, Amsterdam 1944. 
8. F. Kern: Die Nachfolge Christi oder das Buch vom innern Trost von Gerrit 
Grote, Ölten 1947. 

Noch immer ist das Büchlein •Von der 
Nachfolge Christi" neben der Bibel das 
meist gelesenste Buch der Welt. Es ist in 
etwa 95 Sprachen übersetzt und in etwa 
3000 verschiedenen Ausgaben veröffent- 
licht. Anspruchsvolle und einfache Leser 
greifen nach ihm und vertiefen sich in 
seine Lebensweisheit, jedem vermag es 
etwas zu bieten. Ignatius von Loyola las 
täglich zwei Kapitel darin und nannte es 
•das kostbarste unter allen Andachts- 
büchern, ganz aus Kraft, Lebenssaft und 
Geist bestehend1. Leibnitz schätzte den 
•Menschen glücklich, der* nach seinen 
Ideen lebt und sich nicht damit begnügt, 
es zu bewundern"2. Auguste Comte las es 

1 Memoriale P. Gonsalvi n. 97 in Monu- 
menta Ignatiana IV 1, 200. 

2 77. Brief. 

täglich, Ampere kannte es auswendig3. 
Heute findet man es ebenso sicher in der 
einfachen Bibliothek des Bauern wie in 
der des Heimatlosen und Ausgebombten, 
denn es ist eines der ersten Bücher, das 
der Besitzlose sich wieder zulegt. 

Bei solcher Verbreitung und überra- 
schenden Anziehungkraft, die das kleine 
Büchlein ausübt, es ist nicht zu verwun- 
dern, daß die nicht leicht zu lösende Ver- 
fasserfrage die Gemüter seit fünf Jahr- 
hunderten heftig bewegt und nach einer 
kurzen Ruhepause in den letzten Jahr- 

3 C. A. Kneller: Zum Büchlein von der 
Nachfolge Christi. Zeitschr. f. Asz. u. 
Mystik, XII, 1937, S. 52. Dieser Aufsatz 
von Kneller bringt noch viele Belege für 
die Bedeutung der Nachfolge Christi im 
Leben großer Männer. 




