224

LITERATURBERICHT

Religion und religiose Erfahrung nach Friedrich von Hugel
Von Hans Wulf S. ‘J., Hamburg

. Hiigel, Friedrich von, Religion als Ganzheit. Aus seinen Werken aus-
gewdhit und iibersetzt von Maria Schluter-Hermkes Patmos-Verlag, Diisseldorf 1948

480 S., gr. 8°.

- InneresLeben. Herausgegeben von Dr. Maria Schliiter-Hermkes, ebda. 1948,

46 S. kl. 8°.
— Vom Leben des Gebetes.

Ubertragen und eingeleitet von XKarlheinz

Schmidthiis. Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1948 (Sammlung ,,Zeugen des Wortes®).

Seit mehr als 20 Jahren werden wir in
Deutschland mit der Perstalichkeit und
dem Werk des englischen Religionsphilo-
sophen Friedrich von Hiigel bekannt ge-
macht. Wir erinnern an die Hochland-
Aufsitze von Maria Schliiter-Hermkes
und an die Ausgabe von Hiigels ,,Briefe
an seine Nichte® in der Herderschen
Sammlung ,Zeugen des Wortes“. Nun
diirfte in der Auswahl ,Religion als
Ganzheit¢, die Maria Schliiter-Hermkes
vorlegt, dle Rezeption der Arbeiten von
Hiigels fiir den deutschen Sprachraum
abgeschlossen sein.

, Was haben wir als Ergebnis der lang-

jdhrigen deutschen Bemiihungen um Hii-
gels Arbeiten zu verzeichnen? Wir kon-
nen diese Frage am besten beantworten,
‘wenn wir die Thematik des Werkes des
englischen Religionsphilosophen eror-
tern. Es geht um den religiosen Menschen
in seiner leib-seelischen Ganzheit (Der
Titel ,,Religion als Ganzheit“ scheint uns
nicht gluck.hch gewidhlt.) Diese Ganzheit
gliedert sich in der Auffassung von Hii-
gels in drei Elemente: das institutionelle,

das rationelle und das mystische Element. .

In - dem Werk ,Religion als Ganzheit*
wird in einem ersten Teil, der ,Religion
als Wirklichkeit“ iiberschrieben ist, die
Art und Weise erortert, wie der religiose
Gegenstand gegeben ist. Wir stellen zu-
nichst die Ansichten von Hiigels zu die-
sem Thema fest.

Der Autor geht von der Unterscheidung
in natiirliche und tiibernatiirliche Reli-
gion aus. ,,Man hat die Religion seit vie-
len Jahrhunderten und im Ganzen sehr
fruchtbar in natiirliche und iibernatiir-
liche Religion eingeteilt® (S. 11). Das
Gemeinsame der beiden Formen von Re-
ligion ist der Charakter der Gegebenheit
ihres Gegenstandes. ,Die Tatsache, daB
beide Arten gegeben sind, ist iiber den
Unterschied in der Form der Gegebenheit
fast vergessen worden“ (S. 11). Der Ge-~
genstand der natiirlichen Religion wird

ergriffen, ,,wenn die menschliche Seele,
die gerade durch ihre Menschlichkeit mit
gewissen religiosen Fihigkeiten begabt
ist, in bewuBte Beriihrung mit den Schén-
heiten und mit Wechselbezogenheiten der
duBeren Natur und mit der natiirlichen
Sittlichkeit des Menschenlebens kommt.
Die so geweckte natiirliche religiose Er~
kenntnis und Gemiitsbewegung und die
natiirlichen und menschlichen Ereignisse,
die sie hervorgerufen hat, sind beide ge-
geben; denn die inneren Fidhigkeiten
brauchen den AnstoB durch #uBere Ge-
gebenheiten, damit beide zusammen
einen Akt oder eine Gewohnheit des re-
ligidsen Glaubens — in diesem Falle des
natiirlichen Glaubens — mdglich machen“
(S. 11/12). Doch besteht eine natiirliche
Religion imm wirklichen Leben nur aus
»Resten von positiven Religionen“ und
nBbstraktionen“. Denn ,die geschicht-
liche Religion erhebt immer den An-
spruch, nicht vernunftgemis, sondern of-
fenbarungshaft, und nicht natiirlich, son-
dern ibernatiirlich zu sein; sie ist nie
rein theistisch, sondern sie hangt immer
an einem Propheten oder Offenbarer
Gottes und an einer Gemeinschaft, die -
Gott anbetet und den Offenbarer ver-
ehrt“ (S. 14). Beide Formen von Religion
bilden eine Einheit, denn ,,es ist gewis,
daB die Umsténde, unter denen wir Men-
schen leben, nicht einfach Natur sind, son-
dern eine Mischung von Natur und Uber-
natur® (S. 12).

Wenn man die zitierten Satze bedenkt,
wird man erkennen, dafl es von Hiigel
nie ganz klar geworden ist, wie sich der
religiose Gegenstand dem Menschen dar-
bietet. Er vertritt eine Art von Intuitio-
nismus. Gott wird unmittelbar in der In-
nerlichkeit des Geistes erkannt. ,,Religion
(ist) letztlich vollste Selbstoffenbarung
des unendlich vollkommenen Geistes im
menschlichen Geist“ (S. 16.). Der Mensch
erkennt Gott, weil es sich ,,um die seins-
miBige Gegenwart des unendlichen Gei-



Literaturberichte

stes im menschlichen und dessen wirk-
same Durchdringung durch ihn handelt*
(S. 184), Die Art der Gegebenheit Gottes
ist deshalb so schwierig, weil ,,gerade die
Nidhe und Innerlichkeit der hauptsich-
lichen religiosen Einsichten und Erfah-
rungen ... die klare Erfassung und die
wahre Erkldrung ihres Inhaltes und ihrer
Bedeutung unter bestimmten wichtigen
Gesichtspunkten unendlich schwieriger
als der entsprechende Versuch in bezug
auf die Auflenwelt“ machen (S. 16).

Aus dem Aufrif der Hiigel’schen An-
sichten iiber die Art der Gegebenheit des
religiosen Gegenstandes diirfte es klar
geworden sein, daB der kritische Punkt
die Theorie des ,, Intuitionismus“ ist. Was
ist von einer solchen Theorie zu halten?

Bevor wir zu dieser Frage Stellung
nehmen, mochten wir noch eine neuere
und scharfer gefalite Auffassung intuitio~
nistischer Gotteserkenntnis erwihnen,
die z.B. auch von Guardini vertreten
wird. Diese Auffassung behauptet ,,dem
reinen®, d. h. dem ganz auf Empfangen
eingestellten Auge erscheine an den ver-
schiedenen Wirklichkeitsstufen der Welt
eine Qualitat, die unmittelbar auf Gott
verweise, dhnlich wie das bewegte Mie-
nenspiel eines Menschen seine Seele of-
fenbare. ,Die Erscheinung der Dinge
macht ndmlich nicht nur deren jeweiliges
Wesenseigentliche, sondern hinter die-
sem noch eine andere Letzt-Eigentlichkeit
deutlich; hinter allem Einzelsagbaren ein
Geheimnisvolles und zugleich Tiefver-
trautes; etwas, das sich von allen Dingen
unterscheidet und ihnen doch erst ihr
letztes Seinsgewicht gibt. Es ist bei je~
dem Ding das gleiche, gelangt aber in
jedem nach dessen besonderer Art zum
Ausdruck. Von ihrem unmittelbaren Sein
her gesehen sind alle Dinge tiberwertig;
jedes sagt mehr als es ist, das aber als
Ursprung, Ausgang, letzter Sinn in die
Wirklichkeit des Dinges mit hineingehort
und ohne das dieses Ding diinn, sinnarm,
unlohnend wire. Dieses hinter der je-
weiligen Eigentlichkeit liegende Urei-
gentliche und Alleigentliche ist die reli-
giose Wirklichkeit. Es ist Gott; sagen wir
vorsichtiger ,,Gottes Schopfungsmacht®,
{(Romano Guardini, ,,Die Schildgenossen“,
Jahrg. 20, Heft 3). In dieser intuitioni-
stischen Auffassung ist dieses entschei-
dend: Gott wird von der Welt her nicht
eigentlich erschlossen, sondern eine Qua-
litdt der Welt verweist unmittelbar auf
ihn. Friedrich von Hiigel geht noch wei-

ter. Er nimmt irgendeine Art von unmit- -

telbarem Erschauen Gottes selber an.
Wenn wirklich Gott an der Welt in

dhnlicher Weise wie die Seele im Leib un-

mitielbar erschaut werden kénnte, dann

15

225

wiirde er letztlich zu einem innerwelt-
lichen Prinzip. Er wiirde zu einer Art
sanima mundi“. Gewi8 kann man von
der Welt zu Gott aufsteigen. Doch im
Hinblick auf die Aspekte der Welt, die
hier in Frage stehen, kdnnen wir ihn nur
insofern erkennen, als die Welt nicht alle

- Griinde ihres faktischen Daseins und So-

seins in sich selber trigt, nicht selbstver-
stédndlich ist, also einen unbedingten Da-
seinsgrund fordert.

Anders ausgedriickt: Gott wird als
causa exemplaris der Welt nicht unmit-
telbar erschaut, sondern durch einen
Schluf3 mittels des Prinzips von der Not-
wendigkeit eines hinreichenden Daseins-
und Soseinsgrundes fir alles Sein er-
schlossen.

Immerhin verstehen wir das echie An-
liegen des Intuitionismus, der sich mit
Recht gegen eine sensualistische These
wehrt, die behauptet, dag es fiir den Men-
schen keine geistige Aunschauung gibe,
nur der Sinnlichkeit eigne ,,Anschauung®.
Und somit sei alle geistige Erkenntnis
allgemein und abstrakt. Hierzu ist zu
sagen: Zwar gibt es flir den Menschen als
einer Wesenseinheit von Leib und Geist
keine rein geistige Anschauung, son-
dern die menschliche Erkenntnis ist im-
mer eine Einheit von Sinnlichkeit und
Geist. Doch sind die Erkenntnisgegen-
stinde, wenigstens in ihren Elementen,
urspriinglich in der geistigen und sinn-
lichen Intuition gegeben, sind ,,Gegeben-
heiten des intellectus®, der anschauenden
Vernehmungskraft des Menschen. Erst
in einem zweiten Schritt vermag dieser
das urspriinglich Gegebene ,,rational“ zu
bearbeiten, d.i. zu vergleichen, zu kom-
binieren, zu abstrahieren usw. Doch zu
solcher unmittelbaren Gegebenheit ge-
hort nicht, wir betonen es noch einmal,
auf dieser Stufe der nicht mystischen
Gotteserkenntnis Gott. Sondern unmit-
telbarer Horizont der menschlichen Er-
kenntnis ist die Welt. .

Es gibt aber in der Welt Sachverhalte,
die in ihren positiven Qualitidten fiir un-
sere Frage noch mehr hergeben. Auf
allen Stufen der Wirklichkeit kommen
Ereignisse vor, die wahrhaft staunens-
wert sind. Es gibt in der Welt das Au-
Berordentliche, das Wunderbare, das
smiraculum morale* und ,physicum¢“.
Eine genauere Analyse der gemeinten
wunderbaren Fakten diirfte ergeben, da3
Potenzen in der Welt wirksam geworden
sind und immer wieder wirksam werden,
die die Wirkungsmoglichkeiten des All-
gemein-Welthaften, nimlich des Stoff-
lichen, des Lebendigen, des menschlichen
Geistes iberschreiten. Hier erscheint ein



226

Qualitativ-Neues. Und da diesen Phéi-
nomenen zumeist ein erkennbarer Sinn
innewohnt, werden sie verursacht durch
persénliche Potenzen. Sie sind ,,Zeichen*
numinoser Michte. Immerhin bleibt ihre
genauere Ausdeutung vom Boden der rei-~
nen Wissenschaft her schwierig., Hier
wiire an sich der Ort, die Wirklichkeit
und die Wirksamkeit Jesu Christi zu er-
értern. Christus ist die historische Sicht-
barkeit Gottes im Zeichen und hat diese
seine Zeichenhaftigkeit durch das ,,si-
gnum signi%, d.i. durch das im auslegen-
den Wort eindeutig gemachte Wunder,
erwiesen. Jesus Christus ist Zeuge Gottes
und seiner Heilsveranstaltung. Jeder
Mensch lebt nun im Raum dieses Zeug-
nisses. Doch davon konnen wir hier
nicht weiter handeln.

Endlich gibt es noch eine religiése Er-
fahrung von ganz einzigartiger Art und
einzigartigem Rang. Wir meinen die
mystische Erfahrung, die wesentlich dar-
in besteht, daB der Mensch in der Tiefe
seiner Seele einen unmittelbaren und
personalen Kontakt mit dem anwesenden
Gott erfiahrt. Doch auch diese Erfah-
rung, die verschiedene Stufen der Inten-
sitat und Heiligkeit annehmen kann, ge-
schieht noch im Dunkel. Die mystische
Erfahrung Gottes wird erst eindeutig
durch ihre Interpretation von der Offen-
barung her. Glaube und Mystik sind
aufeinander bezogen und fordern ein-
ander, Der Glaube, der die Einsicht suchf,
gewinnt sie in hohem Ma@e in der mysti-
schen Erfahrung. Und doch gibt es fiir
den pilgernden Menschen keine Schauung
Gottes, die nicht noch im Dunkel des
Glaubens stiinde.

Im zweiten Teil von ,,Religon als Ganz-
heit* werden die drei Elemente, die von
Hiigel als Wesenselemente jeder echten
Religion erklirt hat, erértert. Das erste

Element ist das institutionelle, das in der

christlichen Religion als Kirche erscheint.
Zunichst wird darauf hingewiesen, dafi
sich Kunst, Wissenschaft und Ethik nur
halten und entwickeln kénnen in Institu-
tionen, in denen sich diese Seinsbereiche
verobjektivieren. Dann wird ,die Tat-

sache der fiir den Menschen wesentlichen |

Verbindung von Sinnlichkeit und Geist
_und seiner notwendigen Vergesellschat~
tung, (die) immer auf die Dauer eine rein
individualistische oder rein spirituali-
stische Religion und jeden dahinzielen-
den Versuch fiir die meisten Menschen
widerlegen und verdringen (erdrtert).
Aber Leib und Gesellschaff zusammen
fordern, wenn grundsitzlich als notwen-
dige Faktoren der Religion zugelassen,
nichts weniger als die sichtbare Kirche*
(S. 125). Endlich zeigt die Geschichte der

" Literaturberichte

Religion, daB ,alle groBen religitsen
Personlichkeiten, deren Vergangenheit,
Taten und Wirkungen wir iberhaupt
sicher und vollstindig nachzeichnen
kénnen, aus religidsen Institutionen ka-
men, und sie setzen entweder die beste-
henden Institutionen fort, oder sie grin-
den eine andere, oder sie beeinflussen
zum wenigstens sehr bald die Geschichte
in institutioneller Richtung® (S. 125). Das
letztere gilt auch fiir diejenige Religion,
die Jesus Christus begriindete.

Es fallt hier auf, daB von Hiigel sehr
klar und richtig das Institutionelle der
Religion sowohl aus der Natur der Sache
wie auch aus der positiven Religionsge-
schichte erweist. Er macht aber weniger
darauf aufmerksam, dag das Institutionel-
le im Christentum, zumal die Institution
der Kirche, sakramentalen Charakter hat,
daB in ihr nicht nur eine Lehre und eine
Ordnung aufbewahrt und im Raum fester
Institutionen tradiert wird, sondern dag
die Gnade des Heils, das ist der Heilige
Geist, selber vermittelt wird durch die
Sichtbarkeit der geschichtlichen Institu-
tionen.

Im zweiten Grundelement der Reli-
gion, dem wissenschaftlich~-rationalen,
geht es zuletzt um die Einheit von Wissen
und Frommigkeit, also um die Einheit des
rationalen und mystischen Elementes in
der Religion. Von Hiigel versucht den
Ort der Wissenschaft im ganzen des
menschlichen Lebens herauszustellen. Die
Gegenstiinde der einzelnen Wissenschaf-
ten ,miissen alle zunichst gem#l den
Grundsitzen und Methoden, die ihrem
Bereich immanent und eigen sind, ent-
deckt und behandelt werden® (S. 151). In
dieser Hinsicht ist die Wissenschaft ,,sich
selbst geniigend mit ihrem eigenen Ziel
und ihrem eigenen Gesetz* (S. 152). Doch
die Redlichkeit der Forschung wird dann
,,der ganzen Erfahrung und Auffassung
von Seele und Leben, von Welt und Gott,
Tiefe und Geheimnis, Drama und Pathos
und eine reiche Geistigkeit geben“ (S.
151), so daB Wissenschaft endgiiltig ,,nur
Teil des Ganzen, nur Funktion, eine not-
wendige, doch vorlaufige Funktion im
menschlichen Ganzen® (S. 152) ist. -Dem
ganzen Abschnitt iiber das rational-wis-
senschaftliche Element der Religion -
merkt man die Auseinandersetzung iiber
Glaube und Wissen des spiteren 19. Jahr-
hunderts an, so daB dieser Teil des Wer-
kes eigentlich nur historisches Interesse
verdient, wenn man einmal von dem
menschlich ergreifenden Schauspiel der
Bemiihung eines christlichen Gelehrten
absieht, den Glauben zu behaupten und
seine Frommigkeit wider den Ansturm
der natur- und geisteswissenschaftlichen



Literaturberichte

‘

Schwierigkeiten seiner geschichtlichen
Epoche zu verteidigen.

Dem dritten Element der Religion, dem
,>mystischen®, gehort die ganze Liebe von
Hiigels. Durch seine eingehenden Stu-
dien iiber das Leben der hl. Katharina
von Genua war er wohl vorbereitet, die-
sen schweren Gegenstand zu behandeln.
Was versteht von Hiigel unter dem my-
‘stischen Element? Wir miissen hier noch
einmal kurz Fragen erdrtern, die schon
in einem anderen Zusammenhang zur
Sprache gekommen sind. Mystische Er-
kenntnis ist die Erkenntnis der ,seins-
méBigen Gegenwart des wunendlichen
Geistes im menschlichen Geist und seine
wirksame Durchdringung durch ihn“ (S.
184). Dieser Gegenwart wird der Mensch
inne in seinen intentionalen Akten, die
sich auf die Welt beziehen. ,Die Gegen-
wart dieses Geistes (Gott) weckt beim Er-
kennen oder Wollen zufilliger und end-
licher Dinge das scharfe Gefiihl der Ent-
tduschung, des Gegensatzes gegeniiber
der Gleichzeitigkeit, dem Bleibenden und
dem Unendlichen... Wenn die mensch-
liche Erfahrung von Gott nicht nur eine
diskursive SchluBfolgerung aus den Sin-
nesdata ist, so erfidhrt der menschliche
Geist den gottlichen Geist und den Geist
seiner Mitmenschen gelegentlich oder als
eine Art von Gegensatz, Hintergrund und
Stiitzung des In-Titigkeit-Tretens seiner
Sinne, seiner Einbildungskraff, seiner
Vernunft, seines Gefiihls und Willens we-
nigstens zuerst und auf die Dauer und
nicht anders® (S. 184/85). Mystische Er-
kenntnis ,,bedeutet, daB sie in der schein-
bar zufilligsten Seele und in ihren offen-
sichtlich nur institutionalen und ge-
schichtlichen Zustimmungen und Akten
immer irgendein, wenn auch noch so ein-
geschlossenes, schwaches, wechselndes
Gefiihl des Unendlichen enthalten ist.. .«
(S. 185). Friedrich von Hiigel legt sehr
viel Wert darauf, daB es keine besonders
abgegrenzte mystische Erfahrung gibt,
sondern daB diese sich vollzieht inner-
halb der auf die Welt bezogenen Erkennt-
nisse und Tatigkeiten des Menschen.

Die Kritik dieser Theorie ist schon oben
gegeben worden. Von Hiigel diirfte die
Héiufigkeit eigentlich mystischer Erfah-
rung lberschitzen. Relativ selten sind
die Menschen so sehr bei sich selber, da8
sie Gott im Grunde ihrer Seele erfahren.
Zunichst und zumeist wird der Christ
von Gottes Gegenwart in der Welt und
im eigenen Innern wissen durch den
Glauben, den er auf Grund des Zeugms-
ses in der Kirche tibernimmt.

Der dritte Teil von ,,Religion als Ganz~
heit* enthilt eine Reihe von Einzelab-
handlungen, deren wichtigste wohl “In-

15

227

neres Leben“ {iberschrieben ist. (Dieses
Kapitel ist auch als Sonderheft unter
demselben Titel im Patmos-Verlag er-
schienen und unter dem Titel ,,Vom Le-
ben des Gebetes* in der Sammlung ,,Zeu-
gen des Wortes* in einer Ubersetzung von
Karlheinz Schmidthiis.) Es werden darin
»Grundsatze iiber Gott“ und ,,Grundsitze
iiber die Seele, die besonders wichtig fiir
das innere Leben sind“ entfaltet. Dieser
geistliche Traktat macht tiberaus deut-
lich, wie-sehr sich im Leben von Hiigels
die Religion, genauer das innere Leben,
als Formkraft aller Lebensvollziige er-
weist. Friedrich von Hiigel war vor allem
ein betender Mensch und besafl eine
reiche und tiefe Erfahrung im Gebetsle-
ben. So sagt er in einer Ansprache:
»Nachdem ich etwa 25 Jahre lang eine
tagliche Betrachtung in drei Punkten ge-
halten hatte, riet mir der neue von Gott
gesandte Helfer, daB mein Gebet von nun
an hauptsichlich unmethodisch sein sollte
— mehr ein Gebet des ruhigen Typus, da
aber morgens und abends kurze miind-
liche Gebete, zweimal woéchentlich Messe
und heilige Kommunion, die woéchent-
liche oder vierzehntigige Beichte beste-
hen bleiben sollte, und — vielleicht am
charakteristischen von allem — téglich
ein Rosenkranzgesetz, dies besonders um
zu vermeiden, ‘daB mein inneres Leben
die Berithrung mit der Volksfrommigkeit
verliere. Nach mehr als dreiBig Jahren
dieses gemischten Regims bin ich von
dem durchdringenden Scharfsinn dieses
Rates tief iiberzeugt® (S. 410). Uber die
ganze Abhandlung hin finden sich sehr
erwigenswerte Bemerkungen iiber das
geistliche Leben, wie es uns -iiberhaupt
scheinen will, dafl auf diesem Feld die
Bedeutung von Hiigels fiir unsere Zeit
liegt und weniger in seinen theoretischen
Erorterungen, die bedingt und belastet
sind von den Fragestellungen des 19.
Jahrhunderts.

In bezug auf seine geistige Doktrin
fallt ein Zweifaches auf: Einmal eignet
jhr ein gewisser humanistischer Optimis-
mus. Die Tatsache, daB sich fiir den erb-
siindigen Menschen die christliche Exi-
stenz in einem ,,Sterben mit Christus“ be-
griindet, wird weniger artikuliert. Zwei-
tens ist bemerkenswert, daB in der From-
migkeit von Hiigels d1e Tatsache einer
sakramentalen - Heilsvermittlung im
strengen Sinne zu kurz zu kommen
scheint. GewiBl sagt er: ,Die inkarnatio-
nale Seite der Religion darf niemals ge-
ring geschitzt oder vergessen werden,
sondern ihr mufl immer eine bestimmte
Stellung und Macht in unserem geist-
lichen Leben angewiesen werden. Die
Anniherung an Gott und die Herablas-



228

sung Gottes, des Unsichtbaren Reinen
Geistes, bei Gelegenheit des Greifbaren
und Sichtbaren in und mit dem Greif-
baren und Sichtbaren, dem Geschicht-
lichen, Traditionellen, Sozialen, Sakra-
mentalen muf} in unserer Seele bestehen
bleiben und gepfiegt werden® (S. 409).
Und doch kommen, theoretisch und prak-
tisch, die sakramentalen Heilsmittler:
Christus, Maria, Kirche usw. nicht ge-
niigend in den Blick. ,Bei Gelegenheit
des Sichtbaren“ kommt Gott, zuletzt in
einer Unmittelbarkeit des Geistes zum
menschlichen Geist und nicht eigentlich

Literaturherichte

durch das Sichtbare, das Zeichenhafte,
das Sakrament. Das fromme Leben
scheint zu sehr bezogen zu sein auf Un-
mittelbarkeit zum ,,Unsichtbaren Reinen
Geist“, der in der Tiefe der Seele er-
scheint.

Wir freuen uns iiber die bedeutsame
Arbeit, die Maria Schliiter-Hermkes in
der Auswahl und Ubersetzung der Werke
Friedrich von Hiigels geleistet hat und
sind sicher, daB3 der bedachtsame Leser,
auch wenn er sich in der einen oder ande-
ren Ansicht vom Autor entfernt, reiche

geistige Frucht gewinnen wird.

Wer ist der Verfasser der Nachiolge Christi?

Von Dr. Maria Liicker, Bonn.

1. Paul Hagen: Zwei Urschriften der Imitatio Christi in mittelniederdeutschen
Ubersetzungen, aus Liibeckschen Handschriften. Deutsche Texte des Mittelalters
Bd. 34, Berlin 1930.

2. Pa ul H a g en : Untersuchungen iiber Buch 2 und 3 der Im1tat1o Christi. Verh.
der Kon. Akad. van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks, Deel 34
Amsterdam 1935.

3.J.Van Ginneken: Op zoek naar den oudsten tekst en den waren schrijver
van het eerste boek der Navolging van Christus. Kon. Vlaamsche Academie von
Wetenschappen 1929.

4.J. van Ginneken: De Navolging van Christus of het dagboek van Geert
Groote in den oorspronkelijken Nederlandschen tekst hersteld en met de oudste
Latijnsche vertaling vergeleken, Briissel 1929.

5. J. von Ginnekén : Trois textes Prékempistes du second livre de I'imitation,
Verh. der Koninkl. Nederl. Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, N1euwe
Reeks, Deel XLIV, Amsterdam 1940.

6. J. van Glnneken Trois texes Prékempistes du second livre de I'imitation,
Verh. der Koninkl. Nederl. Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, Nieuwe
Reeks, Deels XLVI, Amsterdam 1941.

7. J. J van Ginneken: Die Navolging van Christus, naar de oudste teksten in
de authenthieke volgorde bewerkt. Medeelingen der Nederl Akademie v. Wet., Afd.
Letterk. Nieuwe Reeks, Deel 7, No. 1, Amsterdam 1944.

8. F. Kern: Die Nachfolge Chnstl oder das Buch vom innern Trost von Gerrit

Grote, Olten 1947.

Noch immer ist das Biichlein ,,Von der
Nachfolge Christi“ neben der Bibel das
meist gelesenste Buch der Welt. Es ist in
etwa 95 Sprachen iibersetzt und in etwa
3000 verschiedenen Ausgaben veroffent-
licht. Anspruchsvolle und einfache Leser
greifen nach ihm und vertiefen sich in
seine Lebensweisheit, jedem vermag es
etwas zu bieten. Ignatius von Loyola las
taglich zwei Kapitel darin und nannte es
»,das kostbarste unter allen Andachts-
biichern, ganz aus Kraft, Lebenssaft und
Geist bestehend'. I.eibnitz schitzte den
»Menschen glicklich, der® nach seinen
Ideen lebt und sich nicht damit begniigt,
es zu bewundern*?, Auguste Comte las es

1 Memoriale P. Gonsalvi n. 97 in Monu-
menta Ignatiana IV 1, 200.
2 77. Brief.

téglich, Ampére kannte es auswendig?.
Heute findet man es ebenso sicher in der
einfachen Bibliothek des Bauern wie in
der des Heimatlosen und Ausgebombten,
denn es ist eines der ersten Biicher, das
der Besitzlose sich wieder zulegt.

Bei solcher Verbreitung und i#berra-
schenden Anziehungkraft, die das kleine
Biichlein ausiibt, es ist nicht zu verwun-
dern, dafi die nicht leicht zu 16sende Ver-
fasserfrage die Gemiiter seit fiinf Jahr-
hunderten heftig bewegt und nach einer
kurzen Ruhepause in den letzten Jahr-

3 C. A. Kneller: Zum Biichlein von der
Nachfolge Christi. Zeitschr. f. Asz. u.
Mystik, XII, 1937, S. 52. Dieser Aufsatz
von Kneller bringt noch viele Belege fiir
die Bedeutung der Nachfolge Christi im
Leben grofer Ménner.





