
Christliche Lebenserfahrung in heutiger Zeit 

Von Dr. Katharina Schüddekopf, München 

Das Leben in dieser Welt ist Vorbereitung auf das ewige Leben. In der Gnade 
beginnt das ewige Leben schon in dieser Zeit. Durch unsere Mitwirkung 
mit der Gnade gelangen wir zu dem Leben, zu dem uns Christus gerufen hat. 
Der physische Tod ist nur der Verfall des Leibes und der Abschluß des geistig- 
seelischen Strebens. Nach diesem Tode können wir nichts mehr zu unserer 
Vollendung tun. So ist dieses Leben ein Sein zum Tode, aber es geht durch den 
Tod in die Auferstehung hinein. 

Wir sind auf den Namen Christi getauft. Damit sind wir gerufen, Christus 
in unserem Wesen und Leben zu verkörpern. Das Leben nach dem Tode ist nur 
dann selig, wenn wir Christus in diesem Leben gleichförmig geworden sind. 
Christus sagt ganz eindeutig: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben. 

Das Leben Christi hatte den ganz bestimmten Sinn, uns durch seinen Tod 
das Leben zu schenken. Er ging durch den Tod in das Leben zum Vater. Der 
Kreuzestod steht im Mittelpunkt seines Lebens. Auf Tod und Auferstehung 
zielen seine Lehrjahre. Sein apostolisches Wirken hat nur von hier aus gesehen 
Sinn und Bedeutung. Er lehrt sein Leben und lebt seine Lehre. Durch seinen 
Tod sind wir erlöst von dem bloßen Leben zum Tode. Alle, die an ihn glauben, 
sind gerufen, seinen Weg zu gehen. Es wäre einseitig und falsch, das Leben 
Jesu als bloße Tugendlehre aufzufassen, als wiesen nur die christlichen Tugen- 
den den Weg zum ewigen Leben, und als sei der Tod Jesu nur ihm persönlich 
und besonders auserwählten Heiligen überlassen. Noch heute gilt für viele 
Christen der einzelne Tugendakt mehr als der Tod Christi. Man könnte fast 
sagen, daß sie vor lauter Tugendakten den christlichen Sinn ihres Lebens ver- 
gessen, weil sie vor lauter Einzelheiten den Blick für das Ganze nicht mehr 
haben. Wie wäre es sonst möglich, daß so viele Menschen, die sich ehrlich um 
ein gutes christliches Leben bemühen, doch keine Heiligen werden? Wie wäre 
es möglich, daß gerade diese Menschen am Unglück, das ihnen in diesem Leben 
begegnet, scheitern und den Glauben verlieren? Vielleicht liegt der Grund 
darin, daß sie nur ihrem sich selbst vorgeschriebenen Weg gefolgt sind, aber 
nicht dem, der ihnen von Gott gegeben ist. 

Unser Weg und unser Ziel in dieser Welt ist es also, Christus immer ähn- 
licher zu werden. Da Christus durch das Leiden am Kreuz zur Auferstehung 
ging, wird auch notwendig unser Lebensweg durch das Leid gehen müssen. 
Das Erleben des Kreuzes wird individuell und zeitlich verschieden sein. Aber 
vielleicht steht gerade in unserer Zeit für jeden von uns das Kreuz mehr denn 
je im Mittelpunkt des Lebens. 

Heute leiden wir alle unter dem Mangel an Sicherheit unserer Existenz. Die 
materielle und geistige Krise der Zeit hat den meisten von uns die äußere 
Geborgenheit geraubt. Wir glaubten einmal freie Menschen in unserem äuße- 
ren Reichtum zu sein, weil wir den Segen Gottes auf Haus, Arbeit und Familie 
sahen. Doch vielleicht merkten wir auch, daß wir an diesen äußeren Dingen 
hingen und sie nicht missen wollten, daß wir uns nur •frei" meinten, wenn Gott 

16 



242 Dr. Katharina Schüddekopf 

sich unserem Wunsch und Willen nicht entgegenstellte. Wir sind arm geworden. 
Der Krieg hat, ohne Rücksicht auf gut und böse, arm oder reich, Stand oder 
Klasse, Christ oder Heide, kaum einen Menschen geschont. Heimat, Besitz, 
Kulturgüter sind uns genommen, Berufsaussichten sind hoffnungslos, Gesund- 
heit ist gestört, Menschen, die uns nahe standen, sind tot oder fern. Es scheint 
sinnlos, den Kampf gegen das Schicksal aufzunehmen, denn alles, was wir 
beginnen, zerbricht in unseren Händen. Alles, woran wir glauben, wird zer- 
stört. Alles, worauf wir hoffen, zerschellt. Alles, was wir lieben, wird uns 
genommen. Wir haben unseren eigenen Weg verloren und finden in uns keinen 
Rat und keine Kraft, den alten Weg fortzusetzen. Um uns sehen wir nur Leid 
und Elend. Wir sind erstaunt, daß gerade die Menschen bis ins Tiefste getroffen 
sind, die am ehrlichsten und treuesten ihren Weg zu Gott suchten. 

Wo ist der gute Gott, der sich um den Lauf der Welt kümmert? Wo der 
gerechte, der die richtet, die es verdienen, der das Gute belohnt und das Böse 
bestraft? Hat Gott Sein eigenes Werk zerstört? Wir wollen fliehen vor ihm, weil 
wir ihn nicht mehr sehen, und wir fliehen nur in ein tieferes Leid hinein und 
merken, daß wir vor Gott nicht fliehen können. Wir wissen nicht mehr von 
ihm, als daß er es war, der uns arm machte. Gott ist in undurchdringliche Ferne 
gerückt. Unser Glaube an Gott kann sich nicht mehr auf unseren Verstand 
verlassen, denn Gott hat selbst die Grenzen unseres Erkennens gesprengt. Die 
Hoffnung zerbricht, weil der Wille erfährt, daß er aus eigener Kraft nichts 
vermag. Die Liebe scheint tot, weil sie von der religiösen Atmosphäre nicht 
mehr getragen wird. 

Es gab zu allen Zeiten Menschen, die freiwillig arm wurden um des Gottes- 
reiches willen. Wir haben diese Menschen bewundert, aber sie nachzuahmen 
fühlten wir uns nicht berufen. Wir haben sie auch erst dann bewundern gelernt, 
wenn von ihnen eine nicht mehr menschliche Kraft ausging und auf ihre Zeit- 
genossen überströmte, und wenn Jahrhunderte von ihrer Kraft und ihrem 
inneren Reichtum erzählten. Namen wie Franziskus, Ignatius von Loyola, Vin- 
zenz von Paul tauchen vor uns auf. Wir dagegen haben uns begnügt, •die Ge- 
bote zu halten". Und doch waren wir auch wieder entzündet für Christus und 
sein Reich, konnten uns nicht genug tun, seinem Herzen unsere Liebe zu 
gestehen und seinem Banner die Treue zu schwören. Wir haben oft das Meß- 
opfer mitgefeiert und haben täglich gebetet: adveniat regnum tuum! Wie, 
wenn uns Gott jetzt beim Wort genommen hätte? Wenn er das, was wir an 
seinen Heiligen bewundern, auch uns geben wollte? Wenn Gott das, was wir 
einmal, mehr oder weniger aus unserer religiösen Begeisterung heraus, achtlos 
mit den Lippen beteten, jetzt wirklich von uns gefordert hätte? Wenn er uns 
statt des Reichtums der Erde den Reichtum des ewigen Lebens geben wollte? 
Als der reiche Jüngling zu Christus kam und fragte, was er tun solle, um das 
ewige Leben zu erwerben, antwortete Christus: •Halte die Gebote und liebe 
den Nächsten wie dich selbst". Und als der Jüngling meinte, das hätte er schon 
immer getan, schaute Christus ihn an und sagte: •Wenn du noch mehr tun 
willst, dann verkaufe alles, was du hast und folge mir nach". Der Jüngling 
aber ging traurig hinweg, denn er wollte auf seine Reichtümer nicht verzichten. 
Wie, wenn wir selbst die Rolle des Jünglings gespielt hätten, und wenn Gott 



Christliche Lebenserfahrung in heutiger Zeit 243 

uns alles genommen hätte, um uns zu helfen, um uns den Weg Christi gehen zu 
lassen? Der Weg Christi aber ging durch das Kreuz, und'für viele von uns 
besteht das Kreuz, das Sterben im Leben zunächst in dem Verzicht auf irdische 
Reichtümer. Wenn wir auf den Namen Christi getauft sind, dann sind wir auch 
auf seinen Tod getauft. Wir müssen also • ob freiwillig oder unfreiwillig • 
den Tod Christi sterben, damit wir Christus gleichgestaltet werden und nicht 
mehr Kinder des Fleisches, sondern des Geistes sind. 

Sterben ist das Aufgeben alles natürlichen Besitztums, aller natürlichen 
Kräfte und Fähigkeiten. Wenn wir einmal bereit waren, den Weg Christi zu 
gehen, dann müssen wir auch Ja sagen zum Kreuzestod Christi, denn nur durch 
das Leid werden wir Christus gleichgestaltet und nur durch die Gleich- 
gestaltung mit Christus werden wir reif für das ewige Leben. Das Kreuz ist 
immer schwer. Es war auch für Christus schwer, der es bewußt und freiwillig 
trug. Vielleicht wird uns das Leid leichter, wenn wir es tragen wie Christus, 
wenn wir es bewußt und freiwillig bejahen. Leiden und Sterben ist nicht immer 
Kreuz Christi. Aber es kann, wenn wir es bejahen und lernen, es von Gott aus 
zu sehen, Leiden und Sterben des Herrn werden. Auch das zeitige und tägliche 
Sterben in diesem Leben führt dann in die Auferstehung hinein, in die Gleich- 
gestaltung mit Christus, der das Leben ist. Sterben in diesem Leben heißt 
•Christus anziehen"; zu denken, wie er denkt, zu besitzen, wie er besitzt, zu 
leben, wie er lebt und zu lieben, wie er liebt. 

Das Leiden in dieser Welt ist Sterben zu Gott hin. Es wächst aus allem Leid 
das Leben zu Gott, wenn das Leid von Gott aus gesehen und bejaht wird. Leid 
bejahen ist nicht Resignation, ist nicht Gleichgültigkeit oder Passivität, sondern 
Tapferkeit im Tragen und Durchhalten in einem Kampf mit einem Stärkeren 
als wir. Wir wissen, daß wir aus diesem Kampf als besiegte Sieger hervorgehen, 
denn wir werden gerade durch unsere Unterlegenheit reich. Solange wir uns 
gegen etwas Unabänderliches sträuben, bleiben wir verhärtet. Wir sehen dann 
nur auf uns, auf den Verlust irdischer Güter, die uns doch einmal genommen 
werden. Wir verkrampfen uns in unser enges Ich und verzweifeln an der Aus- 
sichtslosigkeit des Kampfes gegen die stärkere Macht. Wenn wir aber unser 
Leid bejahen, wenn wir es als von Gott geschenkte Gnade betrachten, dann 
wächst aus dem Kreuz ein Reichtum, der größer ist als aller irdische Besitz. 
Kreuz ist Gnade und Liebe. Je mehr wir unser Leid positiv als Gnade und Liebe 
Gottes sehen, desto froher werden wir auch auf diesem Wege werden. Wenn 
wir einmal auf unseren Lebensweg zurückschauen, dann erkennen wir, daß 
alles zu seiner Zeit kam, Leid und Freude, daß wir schließlich doch immer die 
Kraft hatten, das Leid zu tragen, auch wenn es manchmal größer schien als 
wir, • und daß es auch auf diesem Weg Freuden gab, die gerade aus dem Leid 
erwuchsen. 

Wenn Gott uns alles genommen hat, woran wir in diesem Leben hingen: 
Kultur, Heimat, Besitz, Beruf, Freunde, Gesundheit, Ehre und Ruf, dann sind 
wir arm. Wenn wir uns dann nicht aufbäumen gegen Gott, sondern das Unab- 
änderliche als von Gott gegeben hinnehmen, dann werden wir ganz offen für 
ihn, um uns von seinem Reichtum füllen zu lassen. Gott nimmt nie, ohne wieder 
zu schenken. Es kann der Verlust irdischer Güter ein endgültiges Verzichten- 

16* 



244 Dr. Katharina Schüddekopf 

müssen bedeuten. Gott versprach nicht die Reichtümer dieser Erde. Aber er 
sprach durch Pauli Wort zu uns: •In allem sind wir bedrängt, aber wir werden 
nicht mutlos; wir sind in Nöten, aber wir verzagen nicht. Wir leiden Ver- 
folgung, aber werden nicht preisgegeben. Wir werden niedergeworfen, aber 
wir gehen nicht zugrunde. Immerdar tragen wir die Tötung Jesu an unserem 
Leibe, damit auch das Leben Jesu an unserem Leibe offenbar werde" (2 Kor 4, 
8•10). 

Gerade im Leid sind wir von Gott getragen. Gott läßt keinen Menschen aus 
seiner Hand fallen, der sich ehrlich um ihn bemüht. Er gibt uns immer, was 
wir im Leben brauchen. So kann auch die Lebenserfahrung des Leides eine 
christliche werden, wenn sie die Erfahrung des Kreuzes, des direkten Weges zu 
Gott hin, ist. Dann sehen wir die Welt nicht mehr mit unseren Augen, sondern 
sind reif geworden, weil Christus in uns lebt. Dann ist unser Glaube an Gott 
gewachsen, weil er sich nicht mehr auf unseren menschlichen Verstand verläßt. 
Die Hoffnung hat sich vermehrt, weil sie nur auf Gott baut und nicht mehr auf 
irdische Mächte oder auf den Eigenwillen. Die Liebe liebt nicht mehr die 
religiöse Atmosphäre, sondern Gott. 

Der Glaube an Gott ist abhängig von der Erkenntnis des Menschen. So- 
lange wir im Reichtum dieser Welt lebten, fiel uns der Kinderglaube leicht. 
Es war selbstverständlich, daß wir uns mühten, die Gebote zu halten, den 
Nächsten zu lieben, Predigten hörten und unseren Glauben durch Bücher zu 
vertiefen suchten, daß wir gern über Fragen des Glaubens sprachen und uns 
freuten, anderen im Wissen darin überlegen zu sein. Wir hielten uns für sehr 
gute Christen. Jetzt dagegen scheint es, als habe uns Gott den sicheren Weg 
des Glaubens versperrt. Wir spüren, daß wir mit allem Wissen um die Religion 
noch keine guten Christen sind. Die Grenzen der menschlichen Erkenntnis sind 
in unseren Verstand selbst gefallen, verwirren die Klarheit unserer Zielsicher- 
heit und verdunkeln die Folgerichtigkeit unseres Denkens. Gott ist der mensch- 
lichen Erkenntnis unbegreiflich und fern. Er läßt uns die Grenzen unseres 
Geistes erkennen, damit wir sie bejahen, über sie hinausschreiten, zunächst in 
das Dunkel des göttlichen Geistes hinein. 

Hier muß die persönliche Entscheidung fallen. Es ist die Entscheidung für 
oder gegen Gott, die keinem Christen erspart bleibt, der sich um den rechten 
Glauben müht. Denn Gott hat uns die Freiheit der Entscheidung im Denken 
und Handeln gelassen. Er weiß um diese Freiheit und achtet sie, denn sie ist 
groß. Es ist die gleiche Freiheit der Entscheidung, die Gott den Engeln nach 
der Erschaffung der Welt ließ und in der sich ein Teil von ihnen gegen ihn 
entschied. Der Fall der Engel war begründet in der verneinenden Haltung 
gegen Gott, in dem bewußten Nichtanerkennen eines Größeren und damit in 
der Gleichstellung des Geschöpfes mit dem Schöpfer. Die Entscheidung des 
Menschen im Glauben liegt auf der gleichen Ebene. Der Glaube ist das 
demütige Anerkennen eines Größeren, von dem wir abhängig sind, dessen 
Wege nicht unsere Wege und dessen Gedanken nicht unsere Gedanken sind, 
dem wir uns in unserem Denken und Handeln zu unterwerfen haben. Sein Geist 
hat uns nicht nur die Grenzen unseres Verstandes gesetzt, sondern er zerbricht 
sie auch, damit unser Geist hineinwachse in den göttlichen Geist und aus ihm 



Christliche Lebenserfahrung in heutiger Zeit 245 

heraus lebe. Das Nichtanerkennen Gottes ist die freie Entscheidung zur Gleich- 
stellung des Geschöpfes mit dem Schöpfer. Wenn wir Gott nur von unserem 
eigenen Verstand aus begreifen wollen, so ziehen wir ihn zu uns herab und 
stellen uns schon damit auf die gleiche Stufe, denn der menschliche Verstand 
wird immer nur das Menschliche verstehen und beweisen können, wird aber 
nie die ,prof unda Dei' ergründen. Unsere Entscheidung darf also nur Anerken- 
nung eines größeren Geistes sein, der unseren menschlichen Verstand nicht 
aufhebt oder ihm widerspricht, sondern ihn aus seiner Fülle ergänzt und in 
sich begreift. 

Auch durch die Entscheidung für Gott ist unsere Freiheit nicht aufgehoben. 
Sie ist im Gegenteil um so größer und ist erst dann vollwertig, je mehr wir in 
Gott stehen. Ja, der Mensch ist nur dann frei, wenn er an Gott gebunden ist. 
Die Entscheidung für den Glauben • mag sie einmal und endgültig sein oder 
immer wieder neu vollzogen werden • bedeutet zunächst immer einen Sprung 
in die Unsicherheit und bleibt somit ein Wagnis. Aber nur wer diesen Sprung 
wagt und die menschliche Sicherheit verläßt und sich in Gott hineinfallen läßt, 
wird erkennen, daß gerade in der menschlichen Unsicherheit die Ruhe in Gott 
zu finden ist. Es" werden sich aus dem bewußten, reinen Glauben heraus die 
Grenzen der menschlichen Erkenntnis weiten, und wir werden mit und aus 
dem Geist Gottes erkennen,was wir mit unserem menschlichen Verstand nicht 
begreifen konnten. 

Die Entscheidung für oder gegen Gott ist für uns nicht eine einmalige wie 
bei den Engeln. Die freie Entscheidung aus dem Glauben zu leben, stellt viel- 
mehr die Forderung, sich immer wieder offen zu halten für die rätselhaften 
Wege dessen, der größer ist als wir. Nichts scheint dem modernen Menschen 
so mühsam wie das Einbauen seiner Eigenständigkeit und selbstherrlichen 
Zielsetzung in den •unbekannten" Gott hinein. Wer es aber, von der Gnade 
dazu befähigt, tut, ist im Glauben zugleich auf die Hoffnung gestellt. 

Die Hoffnung auf den Herrn ist die zweite christliche Lebenshaltung, 
die dem Leben nur von Gott aus gesehen seinen Sinn beimißt. Die Krankheit 
unserer Zeit scheint weniger ein Mangel an Glaube und Liebe, sondern gerade 
die Hoffnungslosigkeit, die zur Verzweiflung führt. Verzweiflung ist nichts 
anderes, als das Anerkennen einer stärkeren Macht, gegen die man sich auf- 
lehnt, weil sie unsere Wege und Ziele durchkreuzt. Vielleicht ist die trostlose 
Lage unserer Zeit ein Hinweis Gottes, daß wir ohne ihn nicht leben können. 
Wir sehen an unserer Hoffnungslosigkeit, wie weit sich die Deutung unseres 
Daseins und unsere Lebensgestaltung vom eigentlich christlichen Denken ent- 
fernt hat. Wir selbst legen oft einen Sinn in unser Leben hinein und werten 
ihn nach unserem eigenen kurzsichtigen Gutdünken. 

Unser ganzes Leben ist ein Warten auf den Herrn. Wer ihn sucht, wird ihn 
finden, und jedes Gottfinden bedeutet auf dieser Erde ein weiteres Gottsuchen. 
Wir müssen einmal ganz zerbrochen werden, um zu erkennen, daß Gott es ist, 
der zerbricht. Er zerbricht aber nie, um uns im Tode zu lassen, sondern um uns 
Leben zu geben. Unser Leben ist bestimmt zur ewigen Erfüllung dieser Hoff- 
nung. Jedes Leid dieser Erde öffnet die Enge unserer Seele, öffnet den Blick 
für die Ewigkeit und wird zum Warten auf den Herrn. Eine Mutter, die ihr 



246 Dr. Katharina Schüddekopf 

Kind erwartet, ist zugleich einsam und verbunden mit dem Kind. So sind auch 
wir, wenn wir auf Gott hoffen, einsam und vereint mit ihm. Gerade dann sind 
wir einsam vor Gott, wenn wir eng mit ihm verbunden sind. Wir müssen einmal 
bis an den Abgrund der Verzweiflung gerissen werden, bis an die Grenzen 
unserer Erkenntnis und bis an die Vernichtung unseres Begehrens, dann wer- 
den wir erfahren, daß dieses Leben nicht ein Sein zum Tode, sondern zur Auf- 
erstehung ist. Dann werden die Fesseln der Seele gesprengt, und die Seele 
wird frei zur ewigen Hoffnung. Wer immer nur die Güter dieser Welt besaß, 
wer immer nur erreichte, was er wollte und ersehnte, der weiß nicht, wer Gott 
ist. Wer nur lebte, um auf Erden zufrieden zu sein und nie die Erschütterung 
der Seele duldete, wer nie die menschliche Ausweglosigkeit des Leides erfuhr 
und nicht die Hoffnungslosigkeit alles Irdischen, der kennt Gott nicht. Wer 
durch Leid bis an die Grenzen aller menschlichen Hoffnung getragen wurde, 
hat auch erfahren, daß eben durch dieses Leid die Kleinheit des Bewußtseins 
aufgestoßen wurde. Er weiß, was es heißt, auf Gott zu hoffen, der niemanden 
enttäuscht, der auf ihn vertraut. Der auf Gott Hoffende weiß auch um den 
buchstäblichen Sinn des Wortes: •Suchet zuerst das Reich Gottes und seine 
Gerechtigkeit, alles andere wird euch zugegeben werden." Durch das unbe- 
dingte Vertrauen auf Gott lernen wir, über unser kleines Ich, über unsere 
engen Wünsche und Ziele hinwegzusehen, um nur von ihm den Sinn unseres 
Lebens zu erwarten. So wird das Hoffen auf Gottes Hilfe ein Warten auf den 
Herrn selbst, damit er sein Antlitz leuchten lasse über uns, und wir sagen 
können: Gott allein genügt, Gott, der alles in sich begreift. Der Weg zu Gott 
ist schwer, denn er ist der Weg des Kreuzes Christi. Aber in dem Vertrauen 
auf Gott allein werden wir zugleich die Geduld und Kraft erhalten, die wir 
brauchen, und werden schon in diesem Leben erfahren, daß Gott die Fülle 
alles Lebens ist. 

Wenn der Glaube das demütige Anerkennen des größeren Gottes ist und die 
Hoffnung ein Harren auf den Herrn, so ist die Liebe als dritte gottgeschenkte 
Tugend der schon beginnende persönliche Besitz Gottes selbst. Sie ist die wich- 
tigste Grundhaltung des Christen, denn Gott ist die Liebe. L i e b e ist die Kraft, 
sich vorbehaltlos Gott hingeben zu können und in der Hingabe an das Du die 
Erfüllung der eigenen Bestimmung zu finden. 

Trieb und Sinne hat der Mensch mit dem Tier gemeinsam. Er ist dem Tier 
durch den Geist überlegen. Gott gab darüber hinaus dem Menschen seinen 
Geist, damit er aus diesem Geist und in diesem Geist lebe. Je mehr der Mensch 
durch den Glauben die Grenzen seines Verstandes überschreitet, je mehr er in 
der Hoffnung alles eigene Planen und Vorausschauen hinter sich läßt, um so 
geöffneter werden seine Augen für den göttlichen Geist und um so stärker 
wird er nach diesem Geist verlangen. In der Liebe zu diesem Geist, in der Liebe 
zur Liebe schlechthin, zur göttlichen Liebe, gibt nun der Mensch vollends die 
Erde und ihre Reichtümer preis, verzichtet er in radikaler Weise auf eine inner- 
weltliche Erfüllung, um eben dadurch aber zugleich alles zu gewinnen. 

Der Mensch ist das, was er liebt. Er wird nicht Gott, aber durch die Teil- 
nahme am göttlichen Leben wird er vergöttlicht. Er erkennt Gott, wie er ist. 
Dadurch wird sein Erkennen gleichsam unendlich; denn nur Gleiches erkennt 



Christliche Lebenserfahrung in heutiger Zeit 247 

Gleiches. Und durch die Teilnahme am göttlichen Leben wird er befähigt, so zu 
lieben, wie Gott selbst liebt. Wie aber Gott alle Geschöpfe nur in sich selber 
lieben kann und um seinetwillen, so kann auch derjenige, der sich einmal der 
Liebe Gottes ganz hingegeben hat und von ihr erfüllt wurde, in steigendem 
Maße nur noch alles in Gott lieben und um seinetwillen. Das gibt diesen Men- 
schen einen überirdischen Glanz und eine Unberührbarkeit, die den Hauch der 
Ewigkeit an sich trägt. 

Dennoch wird der Mensch dadurch nicht Übermensch, sondern bleibt ganz 
Mensch. Ja, jetzt erst ist er Mensch nach dem Willen Gottes, Sein Ebenbild. 
Und als Mensch bleibt er auf dieser Erde, bis Gott ihn abberuft, bleibt ihm die 
Erde aufgegeben, bleibt er den Menschen zugeordnet. 

Jeder, der Gott liebt, wird darum auch eine große Liebe zu den Menschen 
haben, denn Gott hat uns zuerst geliebt und hat uns so sehr geliebt, daß er 
durch den Tod ging, um uns das Leben zu geben. Darum muß auch unsere Liebe 
zu den Menschen groß und weit sein wie die göttliche Liebe zu uns. An der 
Liebe zu den Menschen erkennen wir, wie groß unsere Liebe zu Gott ist. Die 
Liebe ist nicht weich und nachgiebig. Sie ist nicht selbstsüchtig, fordert nichts 
für sich, weil sie Gott in den Mittelpunkt eines jeden Lebens stellt und weiß, 
daß jeder Mensch von Gott geliebt und zu Gott gerufen ist. Jede Liebe muß 
auf Gott gerichtet sein. Wir müssen auch ertragen können, daß Gott einem 
Menschen, den wir lieben, das irdische Glück nimmt, um ihn näher an sich zu 
ziehen. Es ist größer, einen Menschen heilig, als ihn glücklich werden zu sehen, 
denn Heiligkeit schließt jedes Glück in sich. Wenn wir jedem Menschen das 
Leid abnehmen wollen, dann nehmen wir ihm nur zu oft die Gottesliebe, denn 
letztlich ist jedes große Leid, mag es verschuldet oder unverschuldet sein, Liebe 
und Gnade Gottes. Auch die Schuld kann ein Weg zu Gott sein. Wer nie im 
Leben Versuchung oder Schuld begegnet ist, weiß wenig von der Liebe Gottes, 
der für Sünder gestorben ist und nicht für Gerechte. Wer immer nur erhaben 
und verachtend auf schuldige Mitmenschen blickt, weiß nicht, was für Kräfte 
in ihm liegen, die ihn herabziehen können und weiß auch nicht, daß der Weg 
zu Gott notwendig und für jeden Menschen durch die Barmherzigkeit Gottes 
führt. •Wenn ich allen Glauben hätte, so daß ich Berge versetzen könnte, die 
Liebe aber nicht habe, so bin ich nichts", sagt der hl. Paulus. 

Es ist die Liebe das größte Gebot, denn in ihr allein sind Glaube und Hoff- 
nung enthalten. Glaube, Hoffnung und Liebe sind es, die durch den Tod zur 
Auferstehung führen, wie Christus durch das Kreuz uns das Leben gab. 

Darum sollte die Lebenserfahrung des Christen in dieser Zeit eine Gottes- 
erfahrung sein, sofern sie eine Erfahrung des Kreuzes ist. Denn das Leid 
der Welt führt • christlich gesehen • zur Gleichgestaltung mit Christus durch 
den reinen Glauben, durch die reine Hoffnung und durch die reine Liebe, die 
uns schon in diesem Leben die Teilnahme am göttlichen Leben ermöglichen. 




