Christliche Lebenseriahrimg in heutiger Zeit

Von Dr. Katharina Schiiddekopf, Miinchen

Das Leben in dieser Welt ist Vorbereitung auf das ewige Leben. In der Gnade
beginnt das ewige Leben schon in dieser Zeit. Durch unsere Mitwirkung
mit der Gnade gelar{gen wir zu dem Leben, zu dem uns Christus gerufen hat.
Der physische Tod ist nur der Verfall des Leibes und der AbschluB des geistig-
seelischen Strebens. Nach diesem Tode konnen wir nichts mehr zu unserer
Vollendung tun. So ist dieses Leben ein Sein zum Tode, aber es geht durch den
Tod in die Auferstehung hinein.

Wir sind auf den Namen Christi getauft. Damit sind wir gerufen, Christus
in unserem Wesen und Leben zu verkérpern. Das Leben nach dem Tode ist nur
dann selig, wenn wir Christus in diesem Leben gleichférmig geworden sind.
Christus sagt ganz eindeutig: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.

Das Leben Christi hatte den ganz bestimmten Sinn, uns durch seinen Tod
das Leben zu schenken. Er ging durch den Tod in das Leben zum Vater. Der
Kreuzestod steht im Mittelpunkt seines Lebens. Auf Tod und Auferstehung
zielen seine Lehrjahre. Sein apostolisches Wirken hat nur von hier aus geseheh
Sinn und Bedeutung. Er lehrt sein Leben und lebt seine 'Lehre. Durch seinen
Tod sind wir erldst von dem bloBen Leben zum Tode. Alle, die an ihn glauben,
sind gerufen, seinen Weg zu gehen. Es wire einseitig und falsch, das Leben
Jesu als bloBe Tugendlehre aufzufassen, als wiesen nur die christlichen Tugen-
den den Weg zum ewigen Leben, und als sei der Tod Jesu nur ihm persénlich
und besonders auserwihlten Heiligen iiberlassen. Noch heute gilt fiir viele
Christen der einzelne Tugendakt mehr als der Tod Christi. Man konnte fast
sagen, daB sie vor lauter Tugendakten den christlichen Sinn ihres Lebens ver-
gessen, weil sie vor lauter Einzelheiten den Blick fiir das Ganze nicht mehr
haben. Wie wire es sonst moglich, daB so viele Menschen, die sich ehrlich- um
ein gutes christliches Leben bemiihen, doch keine Heiligen werden? Wie wire
es moglich, daB gerade diese Menschen am Ungliick, das ihnen in diesem Leben
begegnet, scheitern und den Glauben verlieren? Vielleicht liegt der Grund
darin, daB sie nur ihrem sich selbst vorgeschriebenen Weg gefolgt sind, aber
nicht dem, der ihnen von Gott gegeben ist.

Unser Weg und unser Ziel in dieser Welt ist es also, Christus immer 4hn-
licher zu werden. Da Christus durch das Leiden am Kreuz zur Auferstehung
ging, wird auch notwendig unser Lebensweg durch das Leid gehen miissen.
_ Das Erleben des Kreuzes wird individuell und zeitlich verschieden sein. Aber

vielleicht steht gerade in unserer Zeit fiir jeden von uns das Kreuz mehr denn
je im Mittelpunkt des Lebens. '

Heute leiden wir alle unter dem Mangel an Sicherheit unserer Existenz. Die
materielle und geistige Krise der Zeit hat den meisten von uns die duBere
Geborgenheit geraubt. Wir glaubten einmal freie Menschen in unserem dufle-
ren Reichtum zu sein, weil wir den Segen Gottes auf Haus, Arbeit und Familie
sahen. Doch vielleicht merkten wir auch, daBl wir an diesen #uBeren Dingen

) hingen und sie nicht missen wollten, daB wir uns nur ,,frei“ meinten, wenn Gott

16



242 Dr. Katharina Schiiddekopf

sich unserem Wunsch und Willen nicht entgegenstellte. Wir sind arm geworden.
Der Krieg hat, ohne Riicksicht auf gut und bése, arm oder reich, Stand oder
Klasse, Christ oder Heide, kaum einen Menschen geschont. Heimat, Besitz,
Kulturgiiter sind uns genommen, Berufsaussichten sind hoffnungslos, Gesund-
heit ist gestért, Menschen, die uns nahe standen, sind tot oder fern. Es scheint
sinnlos, den Kampf gegen das Schicksal aufzunehmen, denn alles, was wir
beginnen, zerbricht in unseren Hidnden. Alles, woran wir glauben, wird zer-
stort. Alles, worauﬁ wir hoffen, zerschellt. Alles, was wir lieben, wird uns
genommen. Wir haben unseren eigenen Weg verloren und finden in uns keinen
Rat und keine Kraft, den alten Weg fortzusetzen. Um uns sehen wir nur Leid
und Elend. Wir sind erstaunt, daBl gerade die Menschen bis ins Tiefste getroffen
sind, die am ehrlichsten und treuesten ihren Weg zu Gott suchten.

Wo ist der gute Gott, der sich um den Lauf der Welt kiimmert? Wo der
gerechte, der die richtet, die es verdienen, der das Gute belohnt und das Bése
bestraft? Hat Gott 8ein eigenes Werk zerstért? Wir wollen fliehen vor ihm, weil
wir ihn nicht mehr sehen, und wir flichen nur in ein tieferes Leid hinein und
merken, daB wir vor Gott nicht flichen kénnen. Wir wissen nicht mehr von
ihm, als daB er es war, der uns arm machte. Gott ist in undurchdringliche Ferne
geriickt. Unser Glaube an Gott kann sich nicht mehr auf unseren Verstand
verlassen, denn Gott hat selbst die Grenzen unseres Erkennens gesprengt. Die
Hoffnung zerbricht, weil der Wille erfihrt, daB er aus eigener Kraft nichts
vermag. Die Liebe scheint tot, weil sie von der i‘eligiﬁsen Atmosphire nicht
mehr getragen wird. '

Es gab zu allen Zeiten Menschen, die freiwillig arm wurden um des Gottes-
reiches willen. Wir haben diese Menschen bewundert, aber sie nachzuahmen
fiihlten wir uns nicht berufen. Wir haben sie auch erst dann bewundern gelernt,
wenn von ihnen eine nicht mehr menschliche Kraft ausging und auf ihre Zeit-
genossen iiberstrémte, und wenn Jahrhunderte von ihrer Kraft und ihrem
inneren Reichtum erzihlten. Namen wie Franziskus, Ignatius von Loyola, Vin-
zenz von Paul tauchen vor uns auf. Wir dagegen haben uns begniigt, ,die Ge-
bote zu halten¥. Und doch waren wir auch wieder entziindet fiir Christus und
sein Reich, konnten uns nicht genug tun, seinem Herzen unsere Liebe zu
gestehen und seinem Banner die Treue zu schworen. Wir haben oft das Mes-
opfer mitgefeiert und haben téglich gebetet: adveniat regnum tuum! Wie,
wenn uns Gott jetzt beim - Wort genommen hétte? Wenn er das, was wir an
seinen Heiligen bewtndern, auch uns geben wollte? Wenn Gott das, was wir_
einmal, mehr oder weniger aus unserer religiosen Begeisterung heraus, achtlos
mit den Lippen beteten, jetzt wirklich von uns gefordert hétte? Wenn er uns
statt des Reichtums der Erde den Reichtum des ewigen Lebens geben wollte?
Als der reiche Jiingling zu Christus kam und fragte, was er tun solle, um das
ewige Leben zu erwerben, antwortete Christus: ,Halte die Gebote und liebe
den Nichsten wie dich selbst“. Und als der Jiingling meinte, das hétte er schon
immer getan, schaute Christus ihn an und sagte: ,,Wenn du noch mehr tun
willst, dann verkaufe alles, was du hast und folge mir nach“. Der Jiingling
aber ging traurig hinweg, denn er wollte auf seine Reichtiimer nicht verzichten.
Wie, wenn wir selbst die Rolle des Jiinglings gespielt hitten, und wenn Gott



Christliche Lebenserfahrung in heutiger Zeit 243

uns alles genommen hitte, um uns zu helfen, um uns den Weg Christi gehen zu

lassen? Der Weg Christi aber ging durch das Kreuz, und: fiir viele von uns

besteht das Kreuz, das Sterben im Leben zunichst in dem Verzicht auf irdische

Reichtiimer. Wenn wir auf den Namen Christi getauft sind, dann sind wir auch

auf seinen Tod getauft. /'Wir miissen also — ob freiwillig oder unfreiwillig —

" den Tod Christi sterben, damit wir Christus gleichgestaltet werden und nicht
mehr Kinder des Fleisches, sondern des Geistes sind.

Sterben ist das Aufgeben alles natiirlichen Besitztums, aller natiirlichen
Krafte und Fihigkeiten. Wenn wir einmal bereit waren, den Weg Christi zu
gehen, dann miissen wir auch Ja sagen zum Kreuzestod Christi, denn riur durch
das Leid werden wir Christus gleichgestaliet und nur durch die Gleich-

. gestaltung mit Christus werden wir reif fiir das ewige Leben. Das Kreuz ist
immer schwer. Es war auch fiir Christus schwer, der es bewuBt und freiwillig
trug. Vielleicht wird uns das Leid leichter, wenn wir es tragen wie Christus,
wenn wir es bewu8t und freiwillig bejahen. Leiden und Sterben ist nicht immer
Kreuz Christi. Aber es kann, wenn wir es bejahen und lernen, es von Gott aus
zu sehen, Leiden und Sterben des Herrn werden. Auch das zeitige und tégliche

-Sterben in diesem Leben fiihrt dann in die Auferstehung hinein, in die Gleich-
gestaltung mit Christus, der das Leben ist. Sterben in diesem Leben heifit
»Christus anziehen“; zu denken, wie er denkt, zu besitzen, wie er besitzt, zu
leben, wie er lebt und zu lieben, wie er liebt.

Das Leiden in dieser Welt ist Sterben zu Gott hin. Es wichst aus allem Leid
.das Leben zu Gott, wenn das Leid von Gott aus gesehen und bejaht wird. Leid
bejahen ist nicht Resignation, ist nicht Gleichgiiltigkeit oder Passivitit, sondern
Tapferkeit im Tragen und Durchhalten in einem Kampf mit einem Stirkeren
als wir. Wir wissen, daB wir aus diesem Kampf als besiegte Sieger hervorgehen,
denn wir werden gerade durch unsere Unterlegenheit reich. Solange wir uns
‘gegen etwas Unabinderliches striuben, bleiben wir verhirtet. Wir sehen dann
nur auf uns, auf den Verlust irdischer Giiter, die uns doch einmal genommen
werden. Wir verkrampfen uns in unser enges Ich und verzweifeln an der Aus-
sichtslosigkeit des Kampfes gegen die stirkere Macht. Wenn wir aber unser
Leid bejahen, wenn wir es als von Gott geschenkte Gnade betrachten, dann
wichst aus dem Kreuz ein Reichtum, der gréfer ist als aller irdische Besitz.
Kreuz ist Gnade und Liebe. Je mehr wir unser Leid positiv als Gnade und Liebe
Gottes sehen, desto froher werden wir auch auf diesem Wege werden. Wenn
wir einmal auf unseren Lebensweg zuriickschauen, dann erkennen wir, daB
alles zu seiner Zeit kam, Leid und Freude, dafl wir schlieBlich doch immer die
Kraft hatten, das Leid zu tragen, auch wenn es manchmal gréfier schien als
wir, — und daB es auch auf diesem Weg Freuden gab, die gerade aus dem Leid
erwuchsen.

Wenn Gott uns alles genommen hat, woran wir in diesem Leben hingen:
Kultur, Heimat, Besitz, Beruf, Freunde, Gesundheit, Ehre und Ruf, dann sind
wir arm. Wenn wir uns dann nicht aufbdumen gegen Gott, sondern das Unab-
#nderliche als von Gott gegeben hinnehmen, dann werden wir ganz offen fir
ihn, um uns von seinem Reichtum fiillen zu lassen. Gott nimmmt nie, ohne wieder
zu schenken. Es kann der Verlust irdischer Giiter ein endgiiltiges Verzichten-

16*



244 Dr. Katharina Schiiddekopf

miissen bedeuten. Gott versprach nicht die Reichtiimer dieser Erde. Aber er
sprach durch Pauli Wort zu uns: ,,In allem sind wir bedringt, aber wir werden
nicht mutlos; wir sind in N&ten, aber wir verzagen nicht. Wir leiden Ver-
folgung, -aber werden nicht preisgegeben. Wir werden niedergeworfen, aber
wir gehen nicht zugrunde. Immerdar tragen wir die Tétung Jesu an unserem
Leibe, damit auch das Leben Jesu an unserem Leibe offenbar werde“ (2 Kor 4, -
8—10).

Gerade im Leid sind wir von Gott getragen Gott 148t keinen Menschen aus
seiner Hand fallen, der sich ehrlich um ihn bemiiht. Er gibt uns immer, was
wir im Leben brauchen. So kann auch die Lebenserfahrung des Leides eine
christliche werden, wenn sie die Erfahrung des Kreuzes, des direkten Weges zu
Gott hin, ist. Dann sehen wir die Welt nicht mehr mit unseren Augen, sondern
sind reif geworden, weil Christus in uns lebt. Dann ist unser Glaube an Gott
gewachsen, weil er sich nicht mehr auf unseren menschlichen Verstand verliBt.
Die Hoffnung hat sich vermehrt, weil sie nur auf Gott baut und nicht mehr auf
irdische Méchte oder auf den Eigenwillen. Die Liebe liebt nicht mehr die
religiose Atmosphire, sondern Gott.

Der Glaube an Gott ist abhéngig von der Erkenntnis des Menschen. So-
lange wir im Reichtum dieser Welt lebten, fiel uns der Kinderglaube leicht.
Es war selbstverstindlich, da wir uns miihten, die Gebote zu halten, den
Nachsten zu lieben, Predigten horten und unseren Glauben durch Biicher zu
vertiefen suchten, daB wir gern iiber Fragen des Glaubens sprachen und uns
freuten, anderen im Wissen darin iiberlegen zu sein. Wir hielten uns fiir sehr
gute Christen. Jetzt dagegen scheint es, als habe uns Gott den sicheren Weg
des Glaubens versperrt. Wir spiiren, daB wir mit allem Wissen um die Religion
noch keine guten Christen sind. Die Grenzen der menschlichen Erkenntnis sind
in unseren Verstand selbst gefallen, verwirren die Klarheit unserer Zielsicher-
heit und verdunkeln die Folgerichtigkeit unseres Denkens. Gott ist der mensch-
lichen Erkenntnis unbegreiflich und fern. Er 148t uns die Grenzen unseres
Geistes erkennen, damit wir sie bejahen, iiber sie hinausschreiten, zunichst in
das Dunkel des géttlichen Geistes hinein. _

Hier mufl die personliche Entscheidung fallen. Es ist die Entscheidung fiir
oder gegen Gott, die keinem Christen erspart bleibt, der sich um den rechten
Glauben miiht. Denn Gott hat uns die Freiheit der Entscheidung im Denken
und Handeln gelassen. Er weill um diese Freiheit und achtet sie, denn sie ist
groB3. Es ist die gleiche Freiheit der Entscheidung, die Gott den Engeln nach
der Erschaffung der Welt lieB und in der sich ein Teil von ihnen gegen ihn
entschied. Der Fall der Engel war begriindet in der verneinenden Haltung
gegen Gott, in dem bewuBlten Nichtanerkennen eines GréBleren und damit in
der Gleichstellung des Geschépfes mit dem Schopfer. Die Entscheidung des
Menschen im Glauben liegt auf der gleichen Ebene. Der Glaube ist das
demiitige Anerkennen eines GréBeren, von dem wir abhingig sind, dessen
Wege nicht unsere Wege und dessen Gedanken nicht unsere Gedanken sind,
dem wir uns in unserem Denken und Handeln zu unterwerfen haben. Sein Geist
hat uns nicht nur die Grenzen unseres Verstandes gesetzt, sondern er zerbricht
sie auch, damit unser Geist hineinwachse in den gattlichen Geist und aus ihm



Christliche Lebenserfahrung in heutiger Zeit : 245

heraus lebe. Das Nichtanerkennen Gottes ist die freie Entscheidung zur Gleich-
stellung des Geschipfes mit dem Schopfer. Wenn wir Gott nur von unserem
eigenen Verstand aus begreifen wollen, so ziehen wir ihn zu uns herab und
stellen uns schon damit auf die gleiche Stufe, denn der menschliche Verstand
wird immer nur das Menschliche vérstehen und beweisen kénnen, wird aber
nie die ,profunda Dei‘ ergriinden. Unsere Entscheidung darf also nur Anerken-
nung eines gréBeren Geistes sein, der unseren menschlichen Verstand nicht
aufhebt oder ihm widerspricht, sondern ihn aus seiner Fiille ergiinzt und in
sich begreift. i
Auch durch die Entscheidung fiir Gott ist unsere Freiheit nicht aufgehoben.
- Sie ist im Gegenteil um so gréf8er und ist erst dann vollwertig, je mehr wir in
Gott stehen. Ja, der Mensch ist nur dann frei, wenn er an Gott gebunden ist.
Die Entscheidung fiir den Glauben — mag sie einmal und endgiiltig sein oder
immer wieder neu vollzogen werden — bedeutet zunichst immer einen Sprung
in die Unsicherheit und bleibt somit ein Wagnis. Aber nur wer diesen Sprung
wagt und die menschliche Sicherheit verlait und sich in Gott hineinfallen 148t,
wird erkennen, daBl gerade in der menschlichen Unsicherheit die Ruhe in Gott
zu finden ist. Es*werden sich aus dem bewuBten, reinen Glauben heraus die
Grenzen der menschlichen Erkenntnis weiten, und wir werden mit und aus
dem Geist Gottes erkennen,was wir mit unserem menschlichen Verstand nicht
begreifen konnten.

Die Entscheidung fiir oder gegen Gotf ist fiir uns nicht eine einmalige wie
bei den Engeln. Die freie Entscheidung aus dem Glauben zu leben, stellt viel-
mehr die Forderung, sich immer wieder offen zu halten fiir die ritsethaften
Wege dessen, der gréBer ist als wir. Nichts scheint dem modernen Menschen
so mithsam wie das Einbauen seiner Eigenstindigkeit und selbstherrlichen
Zielsetzung in den ,unbekannten“ Gott hinein. Wer es aber, von der Gnade
dazu befihigt, tut, ist im Glauben zugleich auf die Hoffnung gestellt.

Die Hoffnung auf den Herrn ist die zweite christliche Lebenshaltung,
die dem Leben nur von Gott aus gesehen seinen Sinn: beimifit. Die Krankheit
unserer Zeit scheint weniger ein Mangel an Glaube und Liebe, sondern gerade

~die Hoffnungslosigkeit, die zur Verzweiflung fithrt. Verzweiflung ist nichts
anderes, als das Anerkennen einer stdrkeren Machf, gegen die man sich auf-
lehnt, weil sie unsere Wege und Ziele durchkreuzt. Vielleicht ist die trostlose
Lage unserer Zeit ein Hinweis Gottes, daB wir ohne ihn nicht leben konnen.
Wir sehen an unserer Hoffnungslosigkeit, wie weit sich die Deutung unseres
Daseins und unsere Lebensgestaltung vom eigentlich christlichen Denken ent- .
fernt hat. Wir selbst legen oft einen Sinn in unser Leben hinein und werten
ihn nach unserem eigenen kurzsichtigen Gutdiinken.

Unser ganzes Leben ist ein Warten auf den Herrn. Wer ihn sucht, wird ihn
finden, und jedes Gottfinden bedeutet auf dieser Erde ein weiteres Gottsuchen.
Wir miissen einmal ganz zerbrochen werden, um zu erkennen, dafi Gott es ist,
der zerbricht. Er zerbricht aber nie, um uns im Tode zu lassen, sondern um uns
Leben zu geben. Unser Leben ist bestimmt zur ewigen Erfiillung dieser Hoff-
nung. Jedes Leid dieser Erde 6ffnet die Enge unserer Seele, 6ffnet den Blick
ﬁil" die Ewigkeit und wird zum Warten auf den Herrn. Eine Mutter, die ihr



246 Dr. Katharina Schiiddekopf

Kind erwartet, ist zugleich einsam und verbunden mit dem Kind. So sind auch
wir, wenn wir auf Gott hoffen, einsam und vereint mit ihm. Gerade dann sind
wir einsam vor Gott, wenn wir eng mit ihm verbunden sind. Wir miissen einmal
bis an den Abgrund der Verzweiflung gerissen werden, bis an die Grenzen
unserer Erkenntnis und bis an die Vernichtung unseres Begehrens, dann wer-
den wir erfahren, dafl dieses Leben nicht ein Sein zum Tode, sondern zur Auf-
erstehung ist. Dann werden die Fesseln der Seele gesprengt, und die Seele
wird frei zur ewigen Hoffnung. Wer immer nur die Giliter dieser Welt besaB,
wer immer nur erreichte, was er wollte und ersehnte, der wei} nicht, wer Gott
ist. Wer nur lebte, um auf Erden zufrieden zu sein und nie die Erschiitterung
der Seele duldete, wer nie die menschliche Ausweglosigkeit des Leides erfuhr
und nicht die Hoffnungslosigkeit alles Irdischen, der kennt Gott nicht. Wer

- durch Leid bis an die Grenzen aller menschlichen Hoffnung getragen wurde,
hat auch erfahren, daB eben durch dieses Leid die Kleinheit des BewuBtseins
aufgestofien wurde. Er weil3, was es heifit, auf Gott zu hoffen, der niemanden
enttduscht, der auf ihn vertraut. Der auf Gott Hoffende weiB auch um den
buchstiblichen Sinn des Wortes: ,,Suchet zuerst das Reich Gottes und seine
Gerechtigkeit, alles andere wird euch zugegeben werden.“ Durch das unbe-
dingte Vertrauen auf Gott lernen wir, {iber unser kleines Ich, iiber unsere
engen Wiinsche und Ziele hinwegzusehen,‘um nur von ihm den Sinn unseres
Lebens zu erwarten. So wird das Hoffen auf Gottes Hilfe ein Warten auf den
Herrn selbst, damit er sein Antlitz leuchten lasse iiber uns, und wir sagen
kénnen: Gott allein geniigt, Gott, der alles in sich begreift. Der Weg zu Gott
ist schwer, denn er ist der Weg des Kreuzes Christi. Aber in dem Vertrauen
auf Gott allein werden wir zugleich die Geduld und Kraft erhalten, die wir
brauchen, und werden schon in diesem Leben erfahren, dal Gott die Fiille
alles Lebens ist. '

Wenn der Glaube das demiitige Anerkennen des gréBeren Gottes ist und die
Hoffnung ein Harren auf den Herrn, so ist die Liebe als dritte gottgeschenkte
Tugend der schon beginnende persénliche Besitz Gottes selbst. Sie ist die wich-
tigste Grundhaltung des Christen, denn Gott ist die Liebe. Liie b e ist die Kraft,
sich vorbehaltlos Gott hingeben zu kénnen und in der Hingabe an das Du die
Erfillung der eigenen Bestimmung zu finden.

Trieb und Sinne hat der Mensch mit dem Tier gemeinsam. Er ist dem Tier
durch den Geist iiberlegen. Gott gab dariiber hinaus dem Menschen seinen
Geist, damit er aus diesem Geist und in diesem Geist lebe. Je mehr der Mensch
durch den Glauben die Grenzen seines Verstandes iiberschreitet, je mehr er in
der Hoffnung alles eigene Planen und Vorausschauen hinter sich 148t, um so
gedffneter werden seine Augen fiir den géttlichen Geist und um so stirker
wird er nach diesem Geist verlangen. In der Liebe zu diesem Geist, in der Liebe
zur Liebe schlechthin, zur géttlichen Liebe, gibt nun der Mensch vollends die
Erde und ihre Reichtiimer preis, verzichtet er in radikaler Weise auf eine inner-
weltliche Erfiillung, um eben dadurch aber zugleich alles zu gewinnen.

Der Mensch ist das, was er liebt. Er wird nicht Gott, aber durch die Teil-
nahme am géttlichen Leben wird er vergottlicht. Er erkennt Gott, wie er ist.
Dadurch wird sein Erkennen gleichsam unendlich; denn nur Gleiches erkennt



Christliche Lebenserfahrung in heutiger Zeif 247

Gleiches. Und durch die Teilnahme am gottlichen Leben wird er befihigt, so zu
lieben, wie Gott selbst liebt. Wie aber Gott alle Geschépfe nur in sich selber
lieben kann und um seinetwillen, so kann auch derjenige, der sich einmal der
Liebe Gottes ganz hingegeben hat und von ihr erfiillt wurde, in steigendem
MaBe nur noch alles in Gott lieben und um seinetwillen. Das gibt diesen Men-
schen einen tiberirdischen Glanz und eine Unberiihrbarkeit, die den Hauch der
Ewigkeit an sich {ragt.

Dennoch wird der Mensch dadurch nicht Ubermensch, sondern bleibt ganz
Mensch. Ja, jetzt erst ist er Mensch nach dem Willen Gottes, Sein Ebenbild.
Und als Mensch bleibt er auf dieser Erde, bis Gott ihn abberuft, blelbt ihm die
Erde aufgegeben, bleibt er den Menschen zugeordnet.

Jeder, der Gott liebt, wird darum auch eine groBe Liebe zu den Menschen
haben, denn Gott hat uns zuerst geliebt und hat uns so sehr geliebt, daB er
durch den Tod ging, um uns das Leben zu geben. Darum muB auch unsere Liebe
zu den Menschen groB und weit sein wie die géttliche Liebe zu uns. An der
Liebe zu den Menschen erkennen wir, wie grof8 unsere Liebe zu Gott ist. Die
Liebe ist nicht weich und nachgiebig. Sie ist nicht selbstsiichtig, fordert nichts
fiir sich, weil sie Gott in den Mittelpunkt eines jeden Lebens stellt und weil,
daB jeder Mensch von Gott geliebt und zu Gott gerufen ist. Jede Liebe muB
auf Gott gerichtet sein. Wir miissen auch ertragen kénnen, daB Gott einem
Menschen, den wir lieben,-das irdische Gliick nimmt, um ihn niher an sich zu
ziehen. Es ist grofer, einen Menschen heilig, als ihn gliicklich werden zu sehen,
denn Heiligkeit schlieBt jedes Gliick in sich. Wenn wir jedem Menschen das
Leid abnehmen wollen, dann nehmen wir ihm nur zu oft die Gottesliebe, denn
letztlich ist jedes groBe Leid, mag es verschuldet oder unverschuldet sein, Liebe
und Gnade Gottes. Auch die Schuld kann ein Weg zu Gott sein. Wer. nie im

" Leben Versuchung oder Schuld begegnet ist, weiBl wenig von der Liebe Gottes,
der fiir Stinder gestorben ist und nicht fiir Gerechte. Wer immer nur erhaben
und verachtend auf schuldige Mitmenschen blickt, wei3 nicht, was fiir Krifte
in ihm liegen, die ihn herabziehen kénnen und weiBl auch nicht, daB der Weg
zu Gott notwendig und fiir jeden Menschen durch die Barmherzigkeit Gottes
fihrt. ,Wenn ich allen Glauben hitte, so daB ich Berge versetzen kénnte, die
Liebe aber nicht habe, so bin ich nichts“, sagt der hl. Paulus.

Es ist die Liebe das gréte Gebot, denn in ihr allein sind Glaube und Hoff-
nung enthalten. Glaube, Hoffnung und Liebe sind es, die durch den Tod zur
Auferstehung fithren, wie Christus durch das Kreuz uns das Leben gab.

Darum sollte die Lebenserfahrung des Christen in dieser Zeit eine Gottes--
erfahrung sein, sofern sie eine Erfahrung des Kreuzes ist. Denn das Leid
der Welt fiihrt — christlich gesehen — zur Gleichgestaltung mit Christus durch
den reinen Glauben, durch die reine Hoffnung und durch die reine Liebe, die
uns schon in diesem Leben die Teilnahme am goéttlichen Leben erméglichen.





