
248 

Ein Verkünder der Hoffnung: 
Der Seelsorger Friedrich von Spee1 

Von Dr. Isabella Rüttenauer.St. Quirin. (Tegernsee) 

Als Friedrich von Spee am 25.xFebruar des Jahre 1591 in Kaiserswerth zur 
Welt kam, ging ein Jahrhundert zu Ende, das dem christlichen Abendlande, die 
erste große Wunde geschlagen hatte: das Jahrhundert der Reformation. Es hatte 
gerade Deutschland in zwei Lager gespalten und auch Spees engere Heimat 
das Rheinland, war schwer von dieser Spaltung betroffen worden. Zugleich 
waren mit diesem Jahrhundert erst für den Blick des Abendlandes die großen 
Erdteile im Osten und im Westen aus dem unbekannten Meere empor- 
getaucht und es empfing einen neuen Auftrieb aus dem Bewußtsein 
seiner Sendung ihnen gegenüber, seiner Aufgabe, ihnen das Christen- 
tum zu verkünden. So vollzog sich sein Dasein in der Spannung zwischen dem 
Streit und der Not im eigenen Innern und dem machtvollen Drängen in die 
Ferne. Auch Spees Leben wird mitten in diese Spannung hineingestellt. 

Als ältester Sohn des Amtmanns von Kaiserswerth war Friedrich vermutlich 
zu dessen Nachfolger bestimmt und sollte deshalb die Rechte studieren. Aber 
bald nachdem er in Köln das Gymnasium beendet hatte, im September des 
Jahres 1610, meldete er sich im Kölner Jesuitenkolleg zum Eintritt in die Ge- 
sellschaft Jesu. Zu diesem Schritt, der die Pläne seiner Familie durchkreuzte, 
müssen ihn persönliche Gründe bewogen haben; und ein Brief, den er sieben 
Jahre später geschrieben hat, im November 1617, gibt über die Gründe Auf- 
schluß. Damals hatte Friedrich von Spee schon die beiden ersten Noviziats jähre 
hinter sich, das dreijährige Studium der Philosophie vollendet und, dem Brauch 
des Ordens gemäß, an den Jesuitengymnasien in Speyer und in Mainz Unter- 
richt erteilt. Er bezieht sich in diesem Brief auf ein Schreiben des Generals vom 
2. Januar 1617, in welchem dieser die Ordensgefährten aufgefordert hatte, in 
die japanischen und indischen Missionen zu gehen, und bittet ihn, er möge ihn, 
Spee, als Missionar nach Indien schicken. Denn Indien habe sein Herz ver- 
wundet. Schon während er als Knabe dem Spielen oblag, sei er von der Sehn- 
sucht danach getroffen worden; zwar hätten die Eltern versucht, seinen Geist 
abzulenken, aber vergebens; die Wunde sei immer wieder aufgebrochen und 
nichts anderes als das Verlangen, als Missionar nach Indien zu gehen, sei die 
Ursache für seinen Eintritt in den Orden gewesen. Jetzt nähme er das Schreiben 
des Generals als ein Zeichen, sein Schweigen über dieses Verlangen zu brechen 
und sich ihm zu offenbaren. •Während ich bei mir nachdenke, welches Talent 
ich für die indische Mission besitze, kann ich nur eines finden, nämlich vom 
ersten Anfang meines geistlichen Lebens an wünsche und denke ich nichts 
anderes, als aus Liebe zum Gekreuzigten sehr viel zu leiden, und von allen 
Dingen, die unter der Sonne und unter dem Monde sind, nichts zu besitzen 
und nichts zu erstreben. Auf den Knien schreibe ich dieses und bitte bei der 
Liebe Christi um die Erlaubnis, dorthin zu gehen, wo mein Herz ist, doch nur 

1 Vgl zum folgenden die demnächst in der Reihe •Zeugen Gottes" des Verlages. 
Herder, Freiburg, erscheinende Schrift der Verfasserin über Friedrich von Spee. 



Ein Verkünder der Hoffnung: Der Seelsorger Friedrich von Spee 249 

dann, wenn es der Wille Gottes ist, den ich mit so feuriger Liebe zu erfüllen 
suche, daß ich gar nichts so Hartes, Niedriges, Qualvolles auszudenken vermag, 
was ich nicht unter seiner Leitung zu ertragen bereit-bin." 

Hätte der General damals Spees Bitte erfüllt und ihn in die Indienmission 
geschickt, so wäre der Orden wahrscheinlich um einen Missionar reicher ge- 
worden, der als Märtyrer endete; so würde der Name Friedrich von Spee viel- 
leicht heute gleichzeitig mit dem des heiligen Franz Xaver genannt werden, 
der sein glühend verehrtes Vorbild war. Aber Spee war eine andere Aufgabe 
beschieden. Der General ließ ihm durch den Rektor des Wormser Kollegs 
folgende Antwort zuteil werden: •Vor kurzem hat mir aus Ihrem Kolleg 
Friedrich Spee geschrieben und sich für Indien angeboten, nach dem er sich 
schon lange sehne. Euer Hochwürden möge ihm mitteilen, daß mir sein Aner- 
bieten sehr angenehm war, aber ich könne ihm augenblicklich nichts ver- 
sprechen, weil sich sehr große Schwierigkeiten dagegen erheben, daß noch 
mehr aus den deutschen Provinzen nach Indien reisen, teils weil andere aus 
nähergelegenen Ländern vorhanden sind, teils weil der Gesellschaf t in Deutsch- 
land ein großes Arbeitsfeld offensteht, von dessen Pflege die notwendigen 
Arbeiter nicht abberufen werden dürfen. Auf die Bestellung dieses Feldes 
möge er selbst all seinen Fleiß verwenden und sich überzeugt halten, daß er 
von Gott keinen geringeren Lohn erhalten werde als die, welche im Gehorsam 
in Indien arbeiten, wenn er selbst sich mit gleichem Eifer an der Bekehrung 
der Häretiker abgemüht habe. Dazu möge ihm der gute Jesus die reiche Hilfe 
seiner Gnade verleihen." 

Wir wissen nichts darüber, welches Opfer des Gehorsams es Spee gekostet 
hat, das Wunschbild aufzugeben, das er sich von seinem Leben gemacht hatte, 
und sich der Aufgabe zuzuwenden, die der General ihm zugedacht hatte. Wir 
wissen nicht, wie schwer es ihm geworden sein mag, die Sehnsucht nach der 
unbekannten Ferne und den unbekehrten Seelen der Heiden in sich zu ver- 
schließen und sich der nüchternen, liebevollen Arbeit am Nahen und Nächsten 
zuzuwenden. Doch im Verzicht auf seinen Lieblingswunsch wurde seine Hin- 
gabe an Gottes Willen geläutert und seine Liebe gewann jene Tiefe und Glut, 
die aus seinen schönsten Liedern und aus den besten Stellen seiner Prosawerke 
klingt; es war die Liebe zu Gott und nicht weniger die Liebe zu den Menschen; 
Liebe zum Herrn und zu dem Weinberge, in welchen der Herr ihn als Arbeiter 
gestellt hatte. Der General hatte Spee auf das Arbeitsfeld in Deutschland hin- 
gewiesen • auf das altgewohnte, wohlbekannte, uninteress'ante; nichts hatte 
es, was sich mit der Größe, dem Glanz und dem Ruhm, der Mühseligkeit und 
den Gefahren der Missionsarbeit in der Ferne auch nur annähernd vergleichen 
ließe; die Seelsorger liehe Arbeit in Deutschland war unscheinbar, als sei sie 
etwas Geringes. Freilich hatte der General betont, daß die bescheidene Arbeit 
in der Heimat, wenn sie in Treuen verrichtet würde, vor Gott nicht weniger 
gelte als die Arbeit in den fernen Missionen. Und daran wird Spee sich gehalten 
haben: er wurde ein Seelsorger in der Heimat. Zwar war er in der Folgezeit, 
nachdem er das theologische Studium vollendet und zum Priester geweiht wor- 
den war, die größte Zeit seines Lebens als akademischer Lehrer im Orden tätig, 
und diese Tätigkeit beanspruchte seine Zeit und seine Arbeitskraft am meisten; 



250 Dr. Isabella Rüttenauer 

aber wenn man seinen Lebensweg und sein Wirken im einzelnen verfolgt, so 
stößt man immer wieder auf Zeugnisse seiner besonderen Hingabe an die seel- 
sorgerlichen Aufgaben. Es hat, was immer seine Hauptbeschäftigung war, 
keinen Ort seines Wirkens gegeben, an dem er nicht zugleich als Seelsorger 
tätig war. In dem Nekrolog, der von seinen Ordensbrüdern für ihn abgefaßt 
wurde, wird ihm nachgerühmt, •obgleich er Ämter gehabt, die den ganzen 
Mann in Anspruch genommen, habe er doch noch immer Zeit für die Seelsorge 
gefunden, sei es um Beicht zu hören, sei es um Verurteilte zu trösten, sei es um 
Kranke und Bedrängte zu stärken mit leiblicher und geistlicher Hilfe. Uner- 
müdlich in der Arbeit, sei ihm kein Haus und keine Hütte zu eng, kein Kran- 
kenzimmer zu ekelhaft, kein Kerker zu abschreckend gewesen; kein Schmutz 
und keine Pest habe seinen Eifer zurückhalten können." 

Drei literarische Werke von P. Friedrich von Spee sind auf uns gekommen: 
die •Cautio criminalis", das ist Spees machtvoller Einspruch gegen die'zu seiner 
Zeit tobenden Hexenverfolgungen; die •Trutznachtigall", das ist eine Samm- 
lung von geistlichen Liedern und Gedichten in deutscher Sprache, denen, 
wie die neueste Forschung gezeigt hat, eine größere Anzahl von Kirchenliedern 
anzureihen ist, die namenlos weitergelebt haben, deren Verfasser aber nur 
Spee sein kann; und schließlich das •Güldene Tugendbuch". Von diesen steht das 
letzte ganz im Dienste der Seelsorge: es ist eine Anweisung zur Vertiefung des 
religiösen Lebens durch tägliche Betrachtungen und Übungen der drei gött- 
lichen Tugenden, des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, vorwiegend für 
Laien gedacht. Spee übernimmt dabei eine Form, die durch die Praxis der 
Seelenführung nahegelegt wurde, die er aber auch schon als eine beliebte 
literarische Form des aszetischen Schrifttums vorfand, nämlich die eines Zwie- 
gespräches zwischen dem Seelenführer und dem Geführten, dem Beichtvater 
und dem Beichtkind. Was er in diesen Gesprächen abhandelt, ist, obwohl er 
durchaus in der noch jungen Überlieferung der ignatianischen Frömmigkeit 
steht, sein Eigen, ja es ist in seinen besten Teilen sein persönliches Wort, seine 
Botschaft, die gleiche, die auch in seinen schönsten Liedern zum Ausdruck 
kommt. 

Schon in der Vorrede, in welcher der Beichtvater das Beichtkind über das 
Wesen der drei göttlichen Tugenden unterrichtet, klingt diese Botschaft un- 
überhörbar auf: •Durch den Glauben halten wir festiglich, daß ein Gott seie 
(Hebr. 11), und daß er in seinen Reden wahrhaftig seie: der weder betrogen 
werden, noch auch betrügen kann. Und derohalben fallen wir mit ganzem Herzen 
bei und glauben unbeweglich alles das, was er ins alten und neuen Testaments 
Zeiten geoffenbaret und uns durch die heilige Kirche Christi zu glauben vor- 
gestellt hat, es sei gleich in der Bibel zu finden oder nit... Durch die Hoffnung 
seind wir Gottes als unsers Guts begierig; wir warten, verlangen, seufzen nach 
ihm (Ps 41); wir hoffen und begehren alles Guts von ihm: wir trauen und bauen 
auf ihn und verlassen uns ganz und gar auf ihn; wir denken oft, ja stets Tag 
und Nacht auf ihn: wir seind immer unruhig (S. August, lib. 1 conf.. cap. 1), 
bis wir endlich ihn erlangen, und in ihm ruhen mögen ... Begierig seind wir 
der Wollust ... In Gott ist alle Wollust. Begierig seind wir der Freuden. In 
Gott ist alle Freud. Begierig seind wir der Schöne. In Gott iät alle Schöne. 



Ein Verkünder der Hoffnung: Der Seelsorger Friedrich von Spee 251 

O Gott! O Gott! mein Gott und alles! wer wollte nicht nach dir dürsten, o du 
Brunnquell alles Guts!... Durch die Liebe wollen und wünschen wir ihm alles 
Guts aus einer herzlichen Neigung zu ihm. Wir erfreuen uns, daß er ein solcher 
Gott und Herr ist; wir wollten gern, daß doch alle Kreaturen ihn recht lieben 
und loben möchten; und wann solchs geschieht, da springet uns das Herz vor 
Freuden, da frohlocken wir, da seind wir wohl zufrieden... Ja, wollten auch 
uns selber gern und alle Kreaturen ihm gänzlich und vollkommentlich auf die 
allerbeste Weis übergeben und gleichsam einverleiben und vereinigen, damit 
ihm ja also (weil wir ihm alles Guts wollen) das Geringste nicht abgehe, son- 

. dem er nur alles, alles, alles habe, und nach allen seinem Lust und Gefallen 
alles desto fertiger bereit finde und gebrauchen könne. Und dieses zwar wün- 
schen wir ihm nicht darum, weil er uns etwan viel Wohltaten bewiesen hat 
(wiewohl wir hiedurch auch zu dieser Lieb angereizt werden), sondern wann 
wir schon solches nicht gedenken, von wegen seines fürtrefflichen hohen We- 
sens oder Natur; weil er ein solcher hoher und fürtrefflicher Gott ist, der aller 
solcher Liebe wert ist." 

Das ist einfaches Katechismus wissen; aber die Weise, in der Spee es dar- 
bietet, macht die altbekannten Glaubenswahrheiten zu neuen; er gebraucht, um 
sie zu kennzeichnen, nicht so sehr Begriffe des Verstandes wie Empfindungen 
und Aufwallungen des Herzens; er legt seine eigene gläubige Leidenschaft in 
sie hinein, und so können sie wieder auf das Herz des Hörenden wirken und 
ihn zur gleichen Stärke und Bewegtheit des Empfindens mitreißen, das heißt 
aber, zum Vollzug der Tugenden, deren Wesen er betrachtet. Dieses Bestreben, 
den Hörer mit emporzureißen, kennzeichnet Spee als Seelsorger; in ihm prägt 
sich seine eigene Frömmigkeit aus mit ihrem Verlangen, sich zu steigern, über 
das alltägliche Maß hinauszugelangen, und zugleich der Wunsch, seine Hörer 
mit der gleichen Glut zu entflammen. Weil das Güldene Tugendbuch diese 
Frömmigkeit und dieses Verlangen in großer Echtheit und Reinheit bezeugt, 
wohnt ihm eine Kraft inne, die bewirkt, daß es nicht nur auf die Men- 
schen wirken konnte, zu deren Zeit es geschrieben wurde, sondern auch Men- 
schen ganz anderer Zeiten und eines gewandelten religiösen Empfindens, auch 
uns noch anzusprechen vermag. Diese Einsicht bewog ihren ersten Heraus- 
geber in neuerer Zeit, Clemens Brentano, es, allerdings mit großen und, wie 
uns scheinen will, recht willkürlichen sprachlichen Veränderungen, •nicht als 
ein Schaustück, sondern als ein gangbares Almosen" in die Hände der Leser 
zu geben; wir werden bescheidener sagen, daß heutzutage das Ganze wohl kein 
gangbares Almosen mehr sein kann: schwerlich wird ein Leser es zu seiner 
Erbauung und Belehrung mit Freude und Gewinn von Anfang bis zu Ende 
durcharbeiten; dazu ist es doch allzu sehr im Zeitgeschmack befangen. Aber 
es enthält einzelne Teile, die von einer geradezu erstaunlichen Wirksamkeit 
über die Zeiten hinaus sind, und die, von der etwas ungewohnten Sprache 
abgesehen, ein heutiger Seelsorger nicht besser und eindrucksvoller schreiben 
könnte. Es sind das gerade die Stücke, in denen Spee sein Bestes hergibt, näm- 
lich die, welche Gottes Liebe und Barmherzigkeit zu den Menschen und die 
dieser entsprechende Haltung der Menschen betreffen. Sie finden sich weniger 
im ersten Teil des Güldenen Tugendbuches, der ja vom Glauben handelt, als 



252 Dr. Isabella Küttenauer 

in den beiden folgenden Teilen von der Hoffnung und von der liebe, vor- 
wiegend und am kennzeichnendsten in der •Übung der Hoffnung". Und wo es 
darum geht, Spees Eigenart als Seelsorger zu erkennen, ist es ratsam, vor allen 
Dingen diese zugrunde zu legen. 

P. Spee will in den Herzen der Menschen, und zwar gerade der Sünder und 
der Verzagenden, die Hoffnung entzünden, indem er ihnen die frohe Botschaft 
von der Barmherzigkeit Gottes verkündet. Er zeichnet ihnen Gott nicht als den 
strengen Richter, den Herrn der Gerechtigkeit, an den sie nur4 mit Furcht und 
Zittern denken könnten, sondern als den Gütigen, den Erbarmenden, den 
Liebenden, dem man sich nur ohne Widerstand hinzugeben braucht, ohne Angst 
auch vor dem Widerstand im eigenen Herzen, der Sünde. Es liegt P. Spee daran, 
nicht etwa noch Hoffnungslosigkeit, Skrupel, Gewissens- und Sündenangst im 
Bewußtsein der Gläubigen zu verstärken, sondern sie im Gegenteil durch die 
Erkenntnis der erbarmenden Liebe Gottes zu der frohen, zuversichtlichen 
Freiheit der Kinder Gottes zu führen. Dafür findet er sehr eindringliche Gleich- 
nisse: •Stelle dir vor einen großen Haufen trucknes (Schieß-) Pulvers, so groß, 
als die ganze Welt ist: Wann nun dieses Pulver ein wenig zu nahe an einen 
Funken Feurs gehalten würde, mein Gott, wie würde das Feuer also bald 
wirken und in einem Lauf alles in lichter Flamme stehen und den ganzen Häuf 
verzehren, wann er schon tausendmal größer wäre! Dieses, sprech ich, bilde 
dir für zum Fundament. Darnach merke diese drei Punkten: Erstens merk, 
gleichwie das Pulver eine gar taugliche Matery ist zum Anzünden, also ist auch 
alle Armseligkeit des Menschen und sonderlich die Sünde eine rechte und taug- 
liche Matery der Erbarmung. Ja, je größer und mehr der Sünden seind, je fähi- 
ger und dürftiger ist der Mensch der Erbarmnis. 2. Merk, daß Gott der allmäch- 
tig tausend und tausendmal, ja unendlichmal mehr von Natur geneigt ist zum 
Erbarmen, als das Feuer von Natur geneigt ist zum Anzünden... 3. Merk: als- 
dann haltet man seine Sünde nahe zu der Barmherzigkeit Gottes (im Fall, daß 
einem der Sakramenten Brauch benommen wäre), wann sie einem recht miß- 
fallen, und wann man sie den Augen Gottes fürstellet, und recht ernstlich 
begehret der Erbarmung: Dann ist alle Hindernis hinweggenommen, und ist 
nichts übrig, als daß das Feur anfange zu wirken." 

Die Methode, die P. Spee hier anwendet, ist die seit den ältesten Zeiten von 
den besten Volkspredigern und Lehrern, einschließlich des Herrn selbst, 
geübte: er gibt eine Anschauung, die den Hörer packt (man stelle sich vor, daß 
die Erfindung des Schießpulvers für seine Zeitgenossen noch eine ungefähr 
ebenso erregende Tatsache war wie für uns heute die Entdeckung der Atom- 
energie, und beurteile danach die Bildkräftigkeit dieser Anschauung!) und 
wendet diese auf die Glaubenswahrheit an, die er ihnen klarmachen will. Daß 
es aber gerade die Glaubenswahrheit von der Barmherzigkeit Gottes mit den 
Sündern ist, die ihm ein solches wirksames Gleichnis eingibt und ihn auch zu 
so leidenschaftlichen Worten hinreißt wie den folgenden: •O ihr Sünder und 
Sünderinnen der ganzen weiten Welt, wollet doch nit verzagen, wann ihr nur 
noch von diesem Augenblick ein neues Leben anfangen wollet: Es ist noch Zeit, 
es ist noch Zeit, so wahr ein treuer Gott im Himmel lebt! Kommet alle her und 
lernet euren Gott erkennen!" • das ist kein Zufall: diese Wahrheit stand im 



Ein Verkünder der Hoffnung: Der Seelsorger Friedrich von Spee 253 

Mittelpunkte seiner religiösen Botschaft. Er hat sie nicht nur den Sündern ver- 
kündet, die unter dem Bewußtsein ihrer Sündhaftigkeit leiden und sich nach 
der Versöhnung mit Gott sehnen, sondern auch, und fast noch eindringlicher, 
allen denen, die überhaupt in der Gefahr stehen, zu verzagen und zu ver- 
zweifeln. P. Spee weiß gut, daß es geschehen kann, daß ein religiöser Mensch 
infolge von äußeren oder inneren schweren Erlebnissen in einen Abgrund der 
Traurigkeit gerät und damit in die Versuchung, an sich und an Gottes Liebe 
zu sich selbst zu verzweifeln. Zu einem solchen betrübten Herzen läßt er in 
einer Betrachtung den Herrn vom Kreuze herab so sprechen: •Nun könnte ich 
gleichwohl deine Traurigkeit in einem Augenblick in Freude verkehren; ich 
könnte dir dein Herz in lauter Rosen setzen, aber es dient dir nicht, und mein 
Wohlgefallen ist es, daß du weinest und für Traurigkeit zerschmelzest; solches 
ist mein Lust und Freude, daß ich meine Kinder, die ich liebe, hin und wieder 
treibe, übe und exerziere; was wolltest du mir meine Lust mißgönnen? Ich weiß, 
warzu es dienet, und was es ihnen nutzet, lasse du mich mit dir gewerden! 
Mein, mein sollest du sein und bleiben ewiglich. Dich will ich brauchen, wie 
ich will, und nicht, wie du willst. Ich will dich werfen in den Abgrund der 
Traurigkeit, wer will mir's wehren? Ich will dich plagen Tag und Nacht, eine 
ganze Woch, ohn Unterlaß, wer will mir's widersprechen? Ich will dein Herz 
dermaßen pressen, daß du vergehest wie der Schaum auf dem Wasser; was 
hast du mich anzumurren? Halte dich ein und leide, ich will es haben, es gefällt 
mir, ist meine Kurzweil. Du sollst und mußt es leiden. Wann ich aufhören will, 
stehet bei mir, und solltest du schon von Herzenleid zerspringen. Wann ich dich 
trösten will, stehet bei mir; wann ich dich kreuzigen will, stehet bei mir; wann 
ich dich schlagen und werfen, trollen und rollen will, stehet bei mir; wann ich 
dir etwas geben will, stehet bei mir; wann ich dir's wieder nehmen will, stehet 
auch bei mir. Dann du bist mein und bleibest mein, mein Gut und Eigentum 
mit Leib und Seel vom Haupt bis zu den Füßen. Kannst du nun nichts beten, 
nichts betrachten? schadet nichts; setze dich nur still oder lege dich und leide! 
Kannst du nichts anf ahen in der Haushaltung? bleibt alles stehen? ist dir alles 
zuwider? dünket dich, es sei alles zu eng, Himmel und Erden? schadet nichts, 
setze dich nur und leide! Stoßen dir zu Herzen allerhand Gedanken? Meinst, 
du könntest nicht mehr leben? weißt nicht, wo du dich endlich hinkehren und 
wenden sollst? schadet alles nichts; fahre nur immer fort, setze dich und leide! 
es wird in kurzer Zeit vergehen. Du hast noch nie geschmecket, wie es tue, 
wann man sich hart leiden muß: Nun schmecke es fein tapfer und ersättige dich 
mit Betrübnis bis aufs Mark deiner Bein! Ein schlechtes, armes und blödes Herz 
ist es, so nicht ein Handvoll Traurigkeit und Betrübnis einfressen und ver- 
dauen kann. Eja tapfer, liebes Kind: verbeiße dich, schlecke es ein, lasse das 
Herz nur frei aufschwellen, laß es sieden, laß quellen und wallen, es wird nicht 
ewig währen! Seufze nur und weine, so viel und so stark du immer magst, aus 
tiefem Grund des Herzens; es wird sich allgemach verlieren. Ich gebe dir nur 
acht Tage, ist ja eine geringe Zeit, alsdann wirst du viel anders befinden." 

Diese so eigentümlich inbrünstigen und doch in ihrem Inhalt sehr einfachen 
Worte zeigen, daß P. Spee wirklich befähigt und befugt war, gefährdeten 
Seelen den Ausweg aus ihrer Not zu weisen und ihnen den einzig wirksamen 



254 Dr. Isabella Rüttenauer 

geistlichen Rat zu geben, wie sie in ihrer •sehr großen Betrübnis des Herzens" 
die Hoffnung üben können. Er rät den Verzagenden nicht an, ihre Betrübnis 
auf eine heroische Weise zu überwinden; das wäre eine im religiösen Sinn recht 
fragwürdige Lösung, von ihrem Gelingen ganz abgesehen, weil sie viel zu 
stark die eigene Leistung des Menschen in den Vordergrund stellte. Dagegen 
rät P. Spee, die Betrübnis aus Gottes Hand entgegenzunehmen und anzuneh- 
men als eine Anfechtung, die gerade ein Zeichen seiner Liebe ist; sich in die 
Betrübnis zu ergeben und ihr stillzuhalten aus Gehorsam gegen Gottes Willen 
in der Zuversicht, daß er weiß, wozu sie gut ist. 

In einer anderen Übung der Hoffnung behandelt P. Spee einen Sonderfall 
dieser Anfechtung, nämlich die Unsicherheit, Verzagtheit .und schließlich auch 
Verzweiflung, in die ein Mensch geraten kann, wenn er in seiner Umgebung 
auf Verständnislosigkeit, ja auf Anfeindungen stößt. P. Spee läßt darin den 
Beichtvater fragen: •Mein Kind, gedenkst du auch, was Christus sagt, daß wer 
ihm folgen will zum himmlischen Jerusalem, der müsse sich auf dieser Welt 
keine Mühe verdrießen lassen, der müsse gern veracht und verworfen sein; der 
müsse sich alles menschlichen Trosts begeben; der müsse nur tapfer und stand- 
haftig fortgehen; der müsse sich aller Trübsal und Verfolgung seiner Liebe 
willen erfreuen und nie verzagen, sollte schon alle Welt sich' ihme widersetzen? " 
Mit dieser scheinbar so schlichten Frage deckt Spee einen Abgrund mensch- 
licher Not und Verlassenheit auf, in welchem der bedrängten Seele jeder Halt 
von außen entschwindet • auch der, dessen sie vielleicht am meisten bedarf: 
die Gewißheit, daß andere Menschen sie nicht verloren geben, sondern liebend 
und verstehend ihren Weg mit ihr gehen. Einen Halt findet sie dann nur, wenn 
sie sich an das Vertrauen auf Gott allein wie an ein Rettungsseil anklammert. 
So lautet denn auch die Antwort des Beichtkindes: •Ich habe mein Herz in 
Gottes Herz befestiget, da hab ich mein Vertrauen, als einen starken Anker, 
eingeworfen, daß ich hoffe, es werde kein einziger Wind der Versuchung so 
gewaltig sein, der mich hinreißen werde." 

Diese Worte entsprechen in ihrer einprägsamen Bildhaftigkeit genau dem 
seelischen Erlebnis des Dahintreibens auf dem Meere der Verzweiflung, aus 
dem einen nur der mitten in Gottes Liebe hineingeworfene Glaube retten kann. 
Daher geht auch eine lebendige Kraft von ihnen aus: sie wirken wie manche 
erprobte Gebetsformeln, welche selbst helfen, das zu vollziehen, was in ihnen 
ausgedrückt ist. Es ist ein Geschenk der Gnade, wenn einem Seelenführer ein 
solches Wort gelingt, durch das er dem Verzagenden Trost spenden, dem Rat- 
losen einen Weg weisen kann. Wenn einer sich willig von Spee leiten läßt, 
zumal wenn er selbst eine ähnliche weite Spannung von Verzagtheit und Be- 
friedung in Gott erfahren hat, wie sie hier beschrieben ist, dann kann er durch 
das Hören und Mitvollziehen von Spees Worten zu einer getrösteten Zuversicht 
gelangen, zur gläubigen Freudigkeit auch inmitten aller Not. Das aber ist wirk- 
lich eine Übung der Hoffnung. 

Wie mag P. Spee gerade zu diesen geistlichen Einsichten kommen, und aus 
welchen Gründen wird gerade die Verkündung der Hoffnung auf Gott zum 
eigentlichen Mittelpunkt seiner Botschaft? • Es ist möglich, diese Frage in 
aller Behutsamkeit andeutend zu beantworten: Einerseits hatte er während 



Ein Verkünder der Hoffnung: Der Seelsorger Friedrich von Spee 255 

seiner Tätigkeit als Beichtvater der Opfer des Hexenwahns die Seelenqualen 
der Verzweifelten mitansehen müssen und erkannt, daß es nur ein Heilmittel 
für sie gibt, nämlich sie die Hoffnung auf Gott zu lehren. Seine Cautio Crimina- 
lis gibt manches beredte Zeugnis davon. Andrerseits muß die Hoffnung auf 
Gottes Barmherzigkeit auch ganz im Mittelpunkt seines persönlichen religiösen 
Lebens gestanden haben. Es geht ihn selbst an, was er da von den Verzagenden 
und den von der Verzweiflung Gefährdeten schreibt. Wir wissen aus seinem 
Lebensgang, daß er viel unter Verdächtigungen und Anfeindungen zu leiden 
hatte, die nicht irgend etwas Unwesentliches betrafen, sondern sein religiöses 
Leben selbst. Er wurde zum Beispiel beschuldigt, strengere Ansichten über die 
Armut zu äußern, als sie zu dieser Zeit im Orden üblich waren, und einen un- 
günstigen Einfluß auf seine Schüler auszuüben. Und seit dem Erscheinen seiner 
Cautio Criminalis, der Kampfansage gegen die Hexenprozesse, deren Berech- 
tigung und Handhabung im Orden selbst nicht weniger umstritten wurde als 
außerhalb, war es Jahre hindurch fraglich, ob er überhaupt im Orden bleiben 
könnte. Gerade in den kritischsten Jahren der Anfeindungen aber hat er den 
größten Teil seines Güldenen Tugendbuches verfaßt. Sollte er nicht in dieser 
Zeit alle die Bedrängnisse kennengelernt haben: die Traurigkeit, die Verzagt- 
heit, die übergroße Angst vor der eigenen Sündhaftigkeit, den Zweifel an der 
Gnade Gottes, schließlich die Verzweiflung? Wenn er aber selbst sie erfahren 
und im gläubigen Vertrauen auf die Gnade Gottes überwunden hatte, dann 
konnte er freilich auch als Seelsorger das lösende und erlösende Wort für die 
Menschen finden, die ähnliche Schwierigkeiten durchmachten. Denn vielleicht 
kann nur einer die Barmherzigkeit Gottes wirksam verkünden, der selbst von 
ihr lebt; und vielleicht kann einer nur dann das Vertrauen in Gottes Güte und 
die Hoffnung auf ihn predigen, wenn er selbst die Abgründe der Not kennt, in 
die der Mensch stürzt, wenn er sein Leben ohne sie zu fristen versucht^ 

Den angeführten Betrachtungen und Übungen läßt Spee in seinem Güldenen 
Tugendbuch mehrere geistliche Lieder folgen. Eines davon nennt er •Eine 
christliche Seel muntert sich auf im Abgang ihrer Traurigkeit": 

O Traurigkeit des Herzens, 
wann wirst du nehmen ab? 
April kommt auf den Märzen, 
der Winter geht zu Grab. 
Natur war auch in Schmerzen 
den trüben Wintertag, 
nun wend't sie sich zum Scherzen, 
allweil's die Zeit vermag ... 
Ade, laßt Trauren fahren 
zur wilden Wüst hinein, 
bald Wagen her und Karren, 
lad't auf all' Qual und Pein, 
führt hin so schnöde Waren 
weit aus dem Herzen mein, 
will Fröhlichkeit nit sparen 
beim lieben Sonnenschein! 



256 Dr. Isabella Rüttenauer 

Ein anderes Lied heißt: •Jubel einer christlichen Seele nach überwundener 
Traurigkeit": 

O, wie scheinbar Trost von oben 
endlich durch die Wolken bricht! 
Nie noch keine Strahlen gaben 
noch Kristall so reines Licht. 
O, wie wohl wird meinem Herzen! 
O, wie klar mein Angesicht! 
Weichet, weichet, Angst und Schmerzen, 
darf nun eurer weiter nicht. 

Diese Lieder stehen an dieser Stelle, um die Seele in der Übung der Hoffnung 
zu festigen und zu bestärken: es kommt aufs gleiche hinaus, ob sie eine der 
angeführten prosaischen Ermahnungen und Belehrungen des Güldenen Tu- 
gendbuches liest oder eines dieser Lieder. Immer wieder fügt Spee solche Lie- 
der in sein Tugendbuch ein; einen Teil davon hat er auch in seine Trutznach- 
tigall übernommen. Das ist ein unüberhörbarer Hinweis darauf, wie er sie und 
seine Lieddichtung überhaupt auffaßte und wie er sie von seinen Lesern und 
Hörern verstanden wissen wollte: sie ist eine Dichtung, die ganz im Dienste der 
Seelsorge steht. Spee wünscht sich, wie er im Vorwort zur Trutznachtigall sagt, 
daß •deren Menschen Herz, so es lesen oder hören werden, in Gott und gött- 
lichen Sachen ein Genügen und Frohlocken schöpfen". Sie ist also ihrem Wesen 
nach eine Gebrauchsdichtung, wie die Kirchenlieder auch, nur nicht für den 
Gebrauch beim Gottesdienst, sondern zur Erhebung der einzelnen Seele be- 
stimmt und geeignet. Aber es wäre grundfalsch sich vorzustellen, daß Spee die 
Lieder seiner Trutznachtigall und seines Güldenen Tugendbuches vordringlich 
aus seelsorgerlichen Absichten verfaßt hätte. Er war ein wahrhafter Dichter, 
dem das Lied lebendig aus dem Herzen strömte; dieses Herz freilich war das 
eines großen Frommen und großen Seelsorgers. So wahrhaft war Spee ein 
Dichter, daß es ihm geschenkt war, in seinen Liedern noch mehr, noch Tieferes 
auszusprechen als selbst in den innigsten Teilen seines Güldenen Tugendbuches. 
Und hatte das Güldene Tugendbuch seine Höhepunkte in der Übung der Hoff- 
nung, so steigt seine Dichtung dort zu ihrer größten Höhe an, wo sie ein Zeugnis 
seiner Liebe zu Gott ist. So etwa in den folgenden Versen: 

Die Liebe ist Feur, 
O Abenteur! 
Ist Wasser auch im gleichen; 
bringt Herzenleid, 
bringt Herzensfreud, 
muß eins dem andern weichen. 
Oft mannigfalt 
ich bin mißstalt, 
werd um und um getrieben; 
hätt nie gedacht 
an solche Macht, 
als ich fing an zu lieben. 



Ein Verkünder der Hoffnung: Der Seelsorger Friedrich von Spee 257 

All mein Gemüt, 
all mein Geblüt 
mir tut vor Freuden wallen, 
so nur allein,' 
o Gott, mir dein 
Gedächtnis ein kommt fallen ... 

Nimm vollends hin 
all meine Sinn, 
nimm alles weg zur Stunden, 
bin lauter dein 
und gar nit mein, 
geb ganz mich überwunden! 

In diese Liebe aber ist Hoffnung eingebettet. 

Schließlich ist auch Spees Cautio Criminalis trotz all ihrer juristischen Ge- 
lehrsamkeit nicht eine rechtswissenschaftliche Arbeit, sondern das Werk eines 
Seelsorgers, eingegeben von der Sorge um das Heil derer, die für die Greuel 
der Hexenprozesse verantwortlich waren und vom Erbarmen mit den Seelen, 
die maßloses Unrecht erleiden mußten; von dem Verlangen, sie vor der Ver- 
zweiflung zu bewahren und in ihnen die Zuversicht auf die Liebe und Barm- 
herzigkeit Gottes zu entfachen. Blitzartig erhellt das schon aus Spees Bemer- 
kungen über die Aufgaben des Beichtvaters bei den Hexenprozessen; ihre 
Stelle sei weder auf Seiten der Richter noch auf Seiten der Angeklagten, son- 
dern •zwischen den Beklagten und Gott dem Allmächtigen, damit sie, die Be- 
klagten, sie seien schuldig oder unschuldig, dennoch selig werden mögen". Der 
Beichtvater sollte daher die Unglücklichen, die im Angesichte der Folter und 
des Feuertodes stehen, nicht noch mit der Ausmalung der Sündenstrafen äng- 
stigen, sondern ihnen vor allem die Liebe und Barmherzigkeit Gottes verkün- 
den, mit seiner Predigt •die steinernen Herzen gleichsam zermalmen" und sie 
dadurch zur wahren, aufrichtigen Reue führen; das wäre wichtiger, als daß er 
ein bloßes Sündenbekenntnis von ihnen erreichte. Der Beichtvater solle •ein 
rechter getreuer Nachfolger Christi bei diesem Handel sein", das heißt, ihnen 
mit all dem Erbarmen und der liebenden Hinneigung entgegenkommen, mit 
denen Christus den Sündern begegnet ist. Das sind Aufgaben, die Spee aus 
seiner eigenen Tätigkeit als Hexenbeichtvater kannte. Die schmerzlichen Er- 
fahrungen, die er dabei gemacht hatte, haben ihn im Gewissen genötigt, seine 
Mahnung zur Revision der Hexenprozesse abzufassen. Er bekennt darin von sich: 
•Die christliche Liebe hat mich entzündet und brennt mich in meinem Herzen, 
daß ich's nicht lassen kann, mich nach meinem Vermögen ins Mittel zu legen, 
damit nicht dieses Feuer (der Hexenverfolgungen) durch unruhige Leute weiter 
aufgeblasen und auch auf die Unschuldigen getrieben werde". 

Diese Worte könnten nicht allein über der Cautio Criminalis, sondern über 
Spees ganzem Lebenswerk stehen: es war das Leben und das Wirken eines 
Mannes, der von sich sagen konnte: •die christliche Lieb' hat mich entzündet". 

17 




