258

Versenkungsstufen in der Betrachtung
Von Dr. Alfons Bolley, Essen

Im folgenden legen wir das Teilergebnis einer groferen psychologischen Un-
tersuchung vor. Das Material stammt aus systematischen Erhebungen — wenn
man will: experimenteller Art — tiber die Betrachtung. Wir glauben nicht, das
Recht zu streng empirischer Erforschung des religiosen Seelenlebens, wofern
man nur taktvoll und behutsam vorgeht, noch verteidigen zu miissen. Es sei
eigens bemerkt, dafl unsere Untersuchung, die sich zum Ziel die religidse
Betrachtung setzte, den Rahmen doch so weit spannte, dafl religiése Erlebnisse
nicht direkt gefordert wurden, daher leicht umgangen werden konnten und
letzten Endes nicht zu Protokoll gegeben zu werden brauchten. Wenn sich in
der weitschichtigen Fiille des Stoffes aber wohl immer wieder Aussagen iiber
Erlebnisse solch intimen Charakters fanden, so durfte man darin nicht nur
einen Vertrauensbeweis gegeniiber dem Verfasser sehen, sondern um so eher
auch von der Zuverlisigkeit der Protokolle {iberzeugt sein. Diejenigen, die sich
als Beobachter zur Verfiigung stellten, waren durchweg religiése Menschen
und — was wichtig ist — meistens psychologisch geschult und erprobte Selbst-
beobachter. Die Methode bestand in der Hauptsache darin, dal den Beobach-
* tern Texte und Bilder mit religitsem un d indifferentem Inhalt vorgelegt wur-
den mit der Instruktion, die Vorlage zur Kenntnis zu nehmen, dann fortzulegen
und sich dariiber ,,Gedanken zu machen*“. Die ,Gedanken®, d. h. das ganze Er-
lebnis im psychologischen Sinne sollte dann zu Protokoll gegeben werden mit
Ausnahme solcher Momente, die wiederzugeben peinlich wéire. Im ganzen
haben 18 Beobachter und Beobachterinnen weit iiber tausend Protokolle ge-
liefert. Das Studium der Aussagen lieB erkennen, daB in der Reakt\ion auf die:
gestellte Aufgabe drei Erlebnisweisen auftraten, die sich deutlich voneinander
abhoben. Wir wollen sie unter der Bezeichnung Versenkung zusammen-
fassen, indem wir eine objektive, eine reflexive und eine transzendente Ver-
senkung unterscheiden.

I. Die objektive Versenkung

Es handelt sich hier zunichst um eine Art geistiger Arbeit, die an die
Text- oder Bildvorlage gebunden ist. Man entnimmt der Darstellung z. B. einen
Sachverhalt und macht ihn zum Ausgangspunkt des Denkens. Vorlagen, die in
rein abstrakter Form einen bestimmten Kerngedanken behandeln, sind den
Beobachtern sehr willkommen. Oftmals sucht man nach abstrakten Gedanken:
so wird ein in einer Erzdhlung erwihnter allgemeiner Grundsatz heraus-
gehoben und zum Ausgangspunkt der Denkarbeit gemacht; oder man fat den
Inhalt irgendwie gedanklich zusammen. Weist aber die Vorlage ausdriicklich
. nichts Begriffliches auf, dann schafft der Beobachter sich eine entsprechende
Ausgangsvorstellung. Er entnimmt den erzidhlenden Texten ein Wort oder
einen Satz und den Bildern eine allgemeine Idee. Von Erzdhlungen bleiben als
Ausgangsvorstellungen z. B. die Ideen Menschenfreund, Einsamkeit, Freiheit,
eine neue Zeit; gegeniiber einer bildlichen Darstellung der Steinigung des



Versenkungsstufen in der Betrachtung 259

hl. Stephanus denkt ein Berichterstatter iiber die Todesstrafe {iberhaupt nach,
ohne die konkrete Situation des Bildes zu beriicksichtigen. Das nunmehr ein-
setzende Denken vollzieht sich vielfach in der Form der freien Vorstellungs-
bewegung, d.h. der Beobachter fixiert den Ausgangsgedanken und iiberliBt sich
den Einféllen. Oft wird indessen der Vorstellungsverlauf in eine bestimmte
Richtung geleitet durch die vom Ich sich selbst gestellte Frage, das antizipie-
tvende Schema der neueren Denkpsychologie.

Die Denkprozesse und -produkte, die aus der Frage und ihrer Beantwortung
hervorgehen, sind nach ihrem Charakter sehr verschieden. Die einfachsten
Erscheinungen bilden die Reproduktionsfragen: das Ich fragt sich im AnschluB-
an die Vorlage nach Dingen, die es im Gedéchtnis zu haben glaubf, und sucht
sie hervorzuziehen. Einen groBen Raum nehmen solche Fragen ein, durch die
das Ich zu gedanklichen Neuschopfungen kommt. Das hat mehr Reiz und ist
gewoéhnlich der Fall, wenn ein Sachverhalt der Vorlage oder ein Punkt inner-
halb des.Denkverlaufs die Natur des Auffilligen oder des Paradoxen hat. Dann
kommt die Wie- oder Warumfrage auf mit jeweils eigentiimlichen Denk-
operationen. Die dabei erzielte Losung wird in jedem Fall nach logischen Ge-
sichtspunkten getroffen. So bildet z. B. der Bericht der Apostelgeschichte iiber
die Bekehrung Pauli ein dankbares Objekt solch gedanklicher Betrachtung.
Schier zahllos sind die Wesensfragen, die der Klirung von Begriffen dienen,
wie etwa: Was ist Idealismus? Man vergleiche im folgenden einige Protokoll-
beispiele liber diese Art von Betrachtung.

Beobachter: II, 16. (Vorlage: Die Bibelstelle {iber die Verleugnung Petri). ,,... Als
Petrus den Herrn verleugnete, sah Christus ihn an, und in diesem Moment fillt dem
Petrus die Vorhersage des Herrn ein. Nun frage ich mich: Warum hat Chri-
stus, der den Hergang genau voraussah, dem Petrus nicht die notwendigen Gnaden
verliehen, um ihm diese Schmach zu ersparen Der Herr wollte den Petrus zur
Selbsterkenntnis flihren. Denn nur die Selbsterkenntnis fiihrt zur richtigen Ein-
schétzung seiner Krifte und zur Anspannung derselben. Er hitte niemals der Triger
der Christus-Idee und der Vorsitzende des Apostelkollegiums werden kdnnen, wenn
er nicht vorher den Weg der Selbst-Einsicht gegangen wiire. Nun Analogie-Beispiele:
Das heutige deutsche Volk kann erst durch Selbstbesinnung, die durch die bitteren
Erfahrungen der Wirklichkeit nach dem verlorenen Kriege gekommen ist, zum Auf-
stieg kommen. . .“

Beobachter: II 23. (Vorlage: Ein Text iiber das Martyrium der hl. Perpetua).
»+.. Nach dem Lesen folgende Gedanken: Es ist auffallend, daB Perpetua
trotz ihrer Mutterschaft, trotz der Not, die sie gelitten, doch dem Christentum treu
blieb, obschon sie die Strafe vor Augen sah. Sie wei3 mit einer einfachen, fiir Frauen
seltenen Logik den Vater zu iiberzeugen, da8 sie nicht anders handeln kann. Ist zu
erkléren wie bei’anderen Martyrern aus der urwiichsigen Kraft des ersten Chri-
stentums, das wie ein Sturm damals die Geister durcheinanderriittelte und das An-
gesicht der Erde erneuerte, das besonders die soziale Not der damaligen Zeit an der
richtigen Wurzel faite, indem es das Verhéltnis des Menschen zu einem hoheren
Wesen und zu seinen Mitmenschen regelte. Ich habe mir nun die Frage
gestellt: Wire es heute noch méglich, da wir bei den Menschen Perpetua-Geist
fénden, bei vielen, nicht bei einem oder zwei? Ist das Christentum noch Lebensform
fiir den modernen Menschen? Wenn man die Frage so stellt, hat sie bei den Zeit-
genossen manchmal die Antwort zu erwarten, da8 der moderne Mensch andere Per-
spektiven vor sich hat als damals, und da8 er nach neuen Ideen suchen muB, die
besonders durch Sozialismus, Spiritismus oder sonstwie gekennzeichnet werden. In

17+



260 Dr. Alfons Bolley

N

Wirklichkeit ‘aber glaube ich, daB die Frage so gestellt werden muf3: Warum ist das
Christentum nicht mehr die Lebensform fiir den heutigen Menschen? Die Antwort
scheint mir darin zu liegen, dafl viele die Idee des Christéntums nicht kennen ...

Die Eigentiimlichkeiten der eben skizzierten betrachtenden Behandlung einer
Vorlage sind also folgende: Der Vorstellungsverlauf geht in dynamischer Weise
vonstatten, eine Vorstellung ergibt sich aus der anderen nach funktions-psycho-
logischen Gesetzen und unter logischen Gesichtspunkten. Es handelt sich um
ein wirkliches, rationales, objektiv ausgerichtetes Denken,
ohne dafB3 das Ich ndher beriihrt wire.

Das wird anders in dem nunmehr zu besprechenden Verfahren. Wohl spielt
auch hier die Vorlage stark in den Betrachtungsvorgang hinein, woméglich
noch mehr als vorher, insofern sie in ihren Einzelheiten eingehend beachtet und
nicht selten direkt auswendig gelernt wird. Aber jetzt lehnt das Ich die eigent-
liche Denkarbeit ab und geht dafiir mit den verschiedensten Methoden der an -
schaulichen Vergegenwértigung und Ausmalungin die Vor-
lage ein, um die Situation mitzuerleben bzw. miterlebend zu verstehen.
NaturgemiB sind Vorlagen erzdhlenden Inhalts und Bilder die am meisten an-
sprechenden Objekte, doch bleibt die Moglichkeit miterlebender oder ver-
stehender Einfiihlung auch bei anderen Texten, wofern sie nur , Seele“
enthalten. Typisch ist die folgende Bemerkung einer Beobachterin. Gegeniiber
einer poetischen Meeresschilderung, die in dem Wort ausklingt: So sei — so
schaffe! womit das allgemeine Schema eines Vergleichs von Meer und Mensch
gegeben war, sagt sie: ,,... der Gedanke, was das mit dem Sein und Schaffen
zu tun habe, war mir unangenehm. Ich habe nicht nachgedacht, ob ich den Zu-
sammenhang finde, sondern mir war licber, mich dem NaturgenuS8
hinzugeben* (V,8).

Betrachten wir vorerst die Fille, in denen ein erzidhlender Text vorlag. Hier
wird die Einfiihlung zunéchst bewirkt durch intensive Vergegenwirtigung in
der Vorstellung. Man hat den Text gelesen, ihn fortgelegt und spricht ihn dann
innerlich nach, hebt die besondere Situation hervor, um so zu erleben, was das
Verhalten der jeweiligen Person bedeutet. ,, Welche Gemiitsleistung, in solcher
Lage so zu sprechen!“ erklirt ein Beobachter im AnschluB an die Vorlage, die
von der Unterhaltung der hl. Perpetua mit ihrem Vater vor ihrem Martertode
erzihlt. Eine andere Methode ist die anschauliche Ausmalung der Text-Situa-
tion, wobei optische und akustische Vorstellungen vorherrschen, Raum und
Bewegungen imaginir stark erlebt werden. Die Personen der Vorlage werden
in Physiognomie, Haltung und Handlungen so gemalt, wie, die Beobachter es
sich ,,denken®. Man vergleiche folgende Aussagen:

VI, 7. (Vorlage: Die hl. Perpetua und ihr Vater). ,,Mit dem Namen Perpetua wurde
ich sofort in die Arena versetzt, wo Perpetua und Felizitas zusammen-
standen in Erwartung dessen, was kommen soll. Ich sah die groBe Menge der R6mer
da sitzen, die wilden Tiere hereinstiirmen, die die beiden zerrissen. Dann versetzte
ich mich zuriick ins Gefingnis, ein tiefes, dun}des Loch. Den Vaterstellte ich
mir vor als alten Mann mit Kummer- und Sorgenfalten im
Gesicht Dachte dann, ob sie allein im Gefingnis wire oder ob Felizitas bei ihr in
derselben Zelle gewesen widre. Dann sah ich, wie der Vater sich alle Miihe gab,

sie zu tiberreden, und vor allem fiel es mir auf, dafB sie aus dem Motiv der Wahrheits-
liebe dem Vater eine abschligige Antwort gab. Dag sie sich ganz chne Kampfe zu dem



Versenkungsstufen in der Betrachtung . 261

Entschlu3 hatte emporringen kénnen, ist nicht wahrscheinlich, da auf der einen Seite
der Vater und die ganze Familie stand. Und wenn sie an das Todesurteil dachte, muf3
ihr die Sorge um das Kind das Hirteste gewesen sein... Ich sah den Vater
ganz trostlos und verzweifelt das Gefdngnis verlassen. Dann
erinnerte ich mich auch noch der bangen Sorgen und der Angst, die ihre Angehérigen
zu Hause woh! um das Ergebnis hatten, das Ergebnis der Verhandlung des Vaters mit
Perpetua.“

XI1, 1. (Vorlage: Eine Erzihlung von der Begegnung des hl. Franz mit dem Aus-
sdtzigen). ,, ... nach dem Lesen fielen mir diese Gedankenginge wieder ein. Ich sah
das Bild des hl. Franziskus, wie man die Figur in der Kirche sieht,
stellte mir vor, wie er durch die Wiiste ritt, an dem Aussétzigen vorbeikam,
zuriickschreckte beim ersten Anblick und dann so die Zihne zusammenbi3, doch ab-
stieg trotz des widerlichen Anblicks, um dem Armen zu helfen.“

V,12. (Vorlage: Der Bericht von der Bekehrung Pauli). ,, ... Als ich mich nach dem
Lesen an den Text erinnern wollte, merkte ich, da8 nur Bilder vor-
handen waren, und zwar zwei getrennte. Der Ritt nach Damaskus ist irgendwo
 anders als die Begebenheit selbst. Mit dem zweiten Bild kam mir wieder der Text zu
dem Vorgang, und zwar in dem Satz: Saulus, warum verfolgst du mich? Ich hérte
d a s undeutlich, aber mit besonders tiefer, unartikulierter Stimme, ungefihr wie das
Rollen eines fernen Donners. Das Stiirzen vom Pferd hat mir diesmal Schrecken ein-
gefliBt, so als kénnte dabei ein Ungliick geschehen. Ich sehe den Saulus auf
den Hinterkopf vom Pferd gleiten. Das Pferd selbst ist ein dicker Schimmel. In dem
Aufrichten des Saulus, in dem ruhigen Aufrichten liegt das Wort: Herr, was willst du,
dafl ich tun soll? Dieses Umwandeln von Haf in die Hingebung driickt sich in seiner
ganzen Erscheinung aus, durch Ruhe und Gelassenheit. Das Rild hat sich entfalten
konnen, bis Paulus wieder aufstand und. das Pferd in ruhigen Trab setzt. An ein
Umkehren habe ich nicht gedacht. Paulus geht in der gleichen Richtung weiter.“

Wenn der Betrachtungsgegenstand ein Bild ist, wo Physiognomie, Haltung
und Handlungen und Réume bereits anschaulich gegeben sind, dann wird die
»Seele* der Situation zuweilen durch intensive vorstellungsmiBige Vergegen-
wiirtigung des Bildes und Formulierung des Stimmungsgehaltes erlebt, manch~
mal auch durch intensives Eindringen in die Empfindungswelt der dargestellten
Personen. _

VIL, 32. (Vorlage: Ein Bild: Nach dem Sturm —drei besorgtie Frauen am Meeres-
strand). ,,Das Bild sprach mich nach Darstellung und Inhalt an. Ich mu8 es als ein
religioses Bild bezeichnen. Ich betrachtete es im einzelnen und stellte es mir
nachher wieder vor: Den gelb-braunen Diinensand, die drei schwarzen
Frauengestalten mit den weilen Hauben, die zwei mit dem weiBen Kragen, die griine
Meeresbucht, den Wolkenhimmel, der noch vom Sturm erzidhlt. Die verschiedene
Stellung der drei Frauen fiel mir auf. Die in sich gekriimmte dlteste, bei
der das Gebet auch duBerlich stark hervortritt — siehe den Rosenkranz — mit dem
arg besorgten Gesichtsausdruck. Danndie zweife, die da sitzt, mehr abwar-
tend, etwas resigniert im Ausdruck, und die dritte aufrecht-
stehende, die mutigste und seelenvollste Gestalt im Ausdruck
des Gesichtes, mit dem Blick in die Ferne, der ausspiht und wissen will, wie es
da drauflen auf dem Meere ergangen ist.“

Das Miterleben der Stimmung einer Bildperson kann zu produktiven Phan~
tasieleistungen fithren. Man versetzt sich, wie ein Beobachter sagt, in die Ge-
danken der Person und gewinnt durch allerhand freie Annahmen ein psycho-
logisches Verstindnis fiir die Bildsituation — eine Feststellung, die vielleicht
die Bedingungen dichterischen Schaffens beriihrt.

VI, 25. (Bildvorlage: Iphigenie von Feuerbach). ,, Jm ersten Moment dachte ich an die
hl. Monika in dem Augenblick, als Augustin sie ochne ihr Wissen verlassen hatte und



262 » Dr. Alfons Bolley

nach Italien gesegelt war. Wie sie dann jeden Tag am Meere stand und sehnsiichtig
Ausschau hielt nach ihrem Sohn. Dann dachte ich: Es kann aber auch eine andere
Mutiter oder Gattin sein, deren Mann oder Sohn in der Fremde ist. Ich versetzte
mich dann in ihre Gedanken, wie sie ihn vielleichf schon wochen- und
monatelang erwartet hat, wie ihre Hoffnung immer schwicher wird und allmahlich
die Ahnung sie iiberfillt, daB er vielleicht {iberhaupt nicht mehr zuriickkommt. Es
kam mir dann der Gedanke, wo der Sohn oder Gatte vielleicht sein mochte in dem
Augenblick, ob er auf dem Meere ist oder der Heimat zusteuert, oder vielleicht in
einem fernen Lande irgendwie beschiéftigt ist, vielléicht als Forscher, oder sonstwie
Arbeit angenommen hat, und wie die beiden sich in Gedanken oft nahe sind. Dann:
Wie sie jeden Tag hier nach ihm Ausschau hilt, wird er jeden Tag an die Geliebte
zuriickdenken, und je grofier jetzt die Sehnsucht ist, um so gréBer wird auch wohl
spéter die Freude des Wiedersehens sein.“

War es hier eine Person, die in ihrer Haltung vom Ich miterlebend gedeutet
wurde, so daB zu der Person ein Text entstand, dann findet sich auch das Gegen-
stiick, daB nédmlich zu einem Text eine imaginire Person geschaffen wird, um
den Text psychologisch versténdlich zu machen. Es handelt sich hierbei um
Texte, denen irgendeine Stimmung zugrunde lag. Jetzt geht das Ich in den
Text ein, indem es in der Konstruktion einer Personlichkeit den seelischen
Hintergrund sucht, aus dem die Worte stammen kénnten, womit wiederum der
dichtenden Phantasie reiche Moglichkeiten gegeben sind. Es werden personliche
Erinnerungen mit willkiirlichen Annahmen in freier Weise verbunden, um
einen Personlichkeitstyp zu schaffen, wie man ihn im Augenblick braucht.

VI, 14: ,Bei dem ersten Spruch dachte ich ganz unw/i,llkiirlich an die Analogie mit
Faust, der auch alles erlebt und studiert und doch kein Gliick gefunden hatte. Dann
stellte ich mir einen alten Mann vor, der im Freien auf einer Bank
saf und iiber sein Leben nachdachte, wie nichts ihn befriedigt hatte und der jetzt von
dem Wunsche durchdrungen war, sein Leben noch einmal beginnen zu kénnen, um es
anders zu gestalten. Er sah all die Leute vorbeiziehen, die sich freuten und ihren
Vergniigungen nachgingen, wihrend er ganz neidlos auf sie herabsah. Er hat nur den
‘einen Wunsch, sich von all dem frei zu machen und nach Héherem zu streben. Dabei
lief ihm in den Sinn, dafl das ganze menschliche Streben doch nur ein unvollkommenes
sei und daf3 er wohl kaum, auch wenn er nochmals jung wire, die Sache so gleich-
giiltig und teilnahmslos anschauen wiirde, wie er es sich jetzt dachte. Denn der
Mensch wirft immer einen Blick auf das vergangene Leben und sieht es immer mit
anderen Augen an, als er es sich frither vorgestellt hat.«

Die den Text versténdlich machende imaginire Person kann aber auch mit
dem Ich identisch sein. Beobachter XII, 6 schafft zu der Vorlage, die iiber die
Pflicht der Aufmerksamkeit auch gegeniiber einem schlechten Redner spricht,
die konkrete Situation einer unruhigen Versammlung mit dem Beobachter als
Zuhorer. Der Sinn dieser Vorstellung ist zweifellos, die Mahnung des Textes
als angebracht zu erleben.

XII, 6: ,,Wahrend des Lesens sah ich mich in einer Versammlung und in der Kirche.
Ich sah in der Versammlung den Redner am Pult und den Prediger auf dem Predigt-
stuhl gleichzeitig, der Prediger war etwas undeutlich. Danry sah ich auch schon die
Handbewegungen beim Sprechen. Dann fiihlte ich gleichsam, wie in der Versamm-
lung Gerdusche waren und ein Stock fiel, wie ich dann innerlich aufgebracht und
entriistet dariiber war, weil ich durch diese Gerdusche nichts hérte und fiihlte, daf
dadurch der Vortragende gestort werden kénnte; und in der Kirche horte ich Husten,
und es war mir so, als wenn ich eine Bewegung machte mit den Armen und rufen
wollte, man sollte doch ruhig sein. Dann sah ich auch ganz deutlich die Bewegungen
der Vortragenden wihrend des Vortrages und der Predigt und ich fiihlte bei manchem



Versenkungsstufen in der Betrachtung 263

meine Zustimmung — es war mir so, als wenn ich sagte: So ist es richtig; ein Gefiihl
der Befriedigung —, wie ich genau hinhérte, auch so mit den Schultern zuckte, wenn
mir etwas zweifelhaft erschien.

Auch ein Bild ohne Personen kann, wenn es nur Stimmung enthilt, eine
innige Ich-Hingabe bewirken. Man vergleiche nur die beiden folgenden Aus-
sagen zu derselben Bildvorlage ,,Waldkapelle“. Wihrend im ersten Fall die
blofle Vergegenwirtigung des Bildes in der Vorstellung geniigt, um das Ich
sohne alle Gedanken“ gefithlsmiBig zu fesseln, geht im zweiten Fall das Ich
vorstellungsméBig aus sich heraus und in die Landschaft ein, um sie zu erleben.

VII, 25: ,Habe das Bild sofort als sehr schén empfunden, und mein Auge wandte
sich besonders der Landschaft zu, dem Waldweg mit den hervorragenden bljulichen
Wipfeln im Hintergrund, und ich erinnerte mich, daB ich oft dhnliche Wege gegangen
bin, und ich wiinschte mich augenblicklich auch in einen solchen Wald, ohne daB da
bestimmte Vorstellungen gewesen wiren ... Das Bild atmet fiir mich Frieden und
‘Erhabenheit, und ich dachte, ein solches Bild ist zu schade, als daBl es Gegenstand des
Experimentes wird, und wenn du nicht in der Versuchseinstellung wirest, wiirdest
-du es anders ansehen. Wihrend des Nachdenkens schaute ich immer noch
die Landschaft, ohne daB mir viel Gedanken kamen. Dachte
auch: Warum fehlen dir die Gedanken? Ich fand es selbstverstindlich, weil die An-
schauung des Bildes mich so ausfiillte. Hatte eine recht lebhafte Vorstellung, aber
keine besonderen Gedanken dariiber als die, welche schon wihrend des Betrachtens
«da waren.“

V, 22: Dasselbe Bild . .., Wihrend des Anschauens schon hatte ich besondere Freude
an dem Bild und instinktiv den Wunsch, es lange betrachten zu kénnen ... Wihrend
des Anschauens sind mir die Teile des Bildes: Im Vordergrund die Kapelle, dann der
Weg, die zwei Rehe, der Wald ziemlich nacheinander ins BewuBtsein getreten, ge-
déchtnismaBig, anschaulich, aber plétzlich tiberraschte mich der Anblick des Berges
im Hintergrund. Nach dem Anschauen kam wieder die freudige Stimmung {iber die
‘Entdeckung des Berges, und es wollte anscheinend so etwas aufsteigen wie Heimweh,
und ich bemerkte eine abwehrende Ausdrucksbewegung zwischen den Gedankengang
hinein zur Abwehr der Gefiihlsentwicklung ... Unmittelbar vorher kam mir so un-
gefdhr in den Sinn, als ginge ich auf diesem Waldweg, daB er sehr
steinig sei, und ich horte, so wie man ungefihr auf Kies geht, dieses Knirschen. Dabei
fiel mir plétzlich das Lied ein: ,,Wie lieblich schallt’s durch Busch und Wald“, und
zwar im Marschtempo, entsprechend dem Gang, den ich eben auf dem Waldweg
machte. Entsprechend den Lauten, die ich durch den Kies zu héren glaubte, hérte ich
auch die Melodie des Liedes; es ging ineinander iiber. ..«

Es diirfte klar geworden sein, daB mit den beschriebenen Erlebnissen ein
Verfahren namhaft gemacht worden ist, das viel mehr als das rationale Denken
an das Ich heranfiihrt. Drum wiire es verkehrt, die verschiedenen Methoden der
Vergegenwirtigung, der Formulierung, der optischen und akustischen Vor-
stellungen, der Raumvorstellungen, der dichtenden Schépfung fiir sich zu
betrachten; sie dienen vielmehr alle dem einen groBen ProzeB der miterle-
benden Einfiihlung, deren Sinn einmal lediglich darin liegt, daB der
Beobachter sich den Stimmungsgehalt der Vorlage aneignet, ein andermal, da
der Betrachtende zum Verstéindnis der Vorlage kommt. Wenn dieser Art Be-
trachtung mit der erstgenannten, dem eigentlichen Denken, die Bindung an die
Vorlage eigen ist, und wir sie darum zudemob jek tiv en Verfahren rechnen -
konnten, so hat sie doch mehr als die erste den Charakter der Versenkung. Aber
auch diese Versenkung teilt mit dem Denken noch die Eigentiimlichkeit, da8



264 Dr. Alfons Bolley

sie nicht den Personkern erfafit. Das Ich — so sehr es auch im Erleben mit-
schwingt — bleibt im Grunde anonym. Die folgenden Darlegungen werden Er-
lebnisse bringen, in denen das Ich sich zu erkennen gibt.

II. Diereflexive Versenkung

Der Schwerpunkt der Betrachtung liegt jetzt im Ich. Die Vorlage ist gleich-
sam der Spiegel, in dem das Ich sich selber schaut und ausspricht. Einmal ist es
ihr Ideengehalt im ganzen, oft eine Teilabstraktion, manchmal nur ein Wort,
wodurch der Berichterstatter so affiziert wird, daB er den Blick nach innen
richtet und auf die Vorlage in ihrem konkreten Inhalt mehr oder weniger ver-
gifit. Es sind immer Vorlagen religios-sittlicher Natur, die eine entsprechende
charakterliche Beschaffenheit des Ich anriihren. Damit st68t die Betrachtung in
eine sonst wohlbehiitete Tiefenschicht der Persdnlichkeit vor.

Man schaut das eigenereligis-sittliche Sein, man refiektiert tiber das religids-
sittliche Streben, und schlieBlich treten bedeutungsvolle persinliche Erlebnisse
wieder ins BewuBtsein, die u. U. den inneren Blick derart bannen, daBl das Zeit-
bewuBtsein dem Beobachter verlorengeht. Wir werden feststellen, daB eine
solche Versenkung sich fiir das Ich ungemein schépferisch auswirken kann:
Hier werden Werte erkannt und erfafit, der Wille angeregt. DaB auch die Ge-
fiihlswelt oft stark anklingt, ist ohne weiteres zu erwarten. Die auslésende
Funktion der Vorlage vollzieht sich im Erlebnis des Kontrastes und der Har-
monie.

Beginnen wir mit der Deutung der Reaktionsweisen im Sinne des Kon -
trastes. Beobachterin V, 6 hatte den Text vom Martyrium der hl. Perpetua
zu behandeln. Die Vorlage spricht nicht ausdriicklich vom Gottvertrauen der
Heiligen. B. gewinnt diesen Begriff durch eingehende Betrachtung der he-
roischen Haltung Perpetuas. Sie kommt immer wieder auf diesen Gedanken
zuriick, wobei sie feststellt, daB ihr das Gottvertrauen ermangele und eben des-
wegen bei Perpetua so stark auffalle. Offenbar bedeutet das Gottvertrauen
dem Ich ein hoher Wert, den es im Grunde erstrebt.

Im folgenden Protokoll steht das ganze Erlebnis unter der kontrastierenden Wir-
kung der Vorlage. II, 53, (Vorlage: Eine Erzidhlung von dem ruhigen Tode eines
Klosterbruders). ,,... Im selben Moment, wo ich das dachte, kam die Frage: Wenn
ich nun mal sterbe, was wirst du dir dann holen lassen kénnen, um davon zu sagen,
es ist dein Himmelsschliissel? Da kam eine derartige Fiille von Gedanken, wie man
sie nach einem Exerzitienvortrag zu haben pfiegt, die ich aber jetzt wegen der beson-
deren Intimitét nicht wiedergeben will, z. B. Bibliothek, Brevier, Beichtstuhl, Sakra~
mentenspendung, Jugendseelsorge, Unterricht, alles das in reichgedrangter Fiille und
ich hatte in mir ein gewisses Gefiihl der Bangigkeit, daf3 ich mir sagte: Ob wohl etwas

da ist, was du wirklich als Himmelsschliissel im Sinne des Bruders betrachten
kénntest?“

Das Ich ist sich bewuBt, daB3 ihm im Text ein aszetisches Ideal entgegentritt,
verwirklicht durch einen schlichten Laienbruder. Gleichzeitig erwacht in B.II
der Priester, der éhnlich wie der Laienbruder eingestellt sein muBl — aber sich
bewuBt ist, einen so hohen Stand noch nicht erreicht zu haben. Das Gefiihl der
Bangigkeit zeigt, daBl es dem Ich wohl um aszetisches Streben geht.

Von solchem Aufgeriitteltsein ist es nicht weit bis zum konkreten Vorsatz
einer Lebensdnderung. — Das nichste Protokoll 148t besonders deutlich die



Versenkungsstufen in der Betrachtung 265

schépferische Wirkung des Kontrast-Erlebens erkennen. Im Spiegel der Vor-
lage, die einen Paulus-Text iiber die Nichstenliebe bringt, mufl das Ich fest-
stellen, dafl es ihm an der geforderten praktischen Nichstenliebe noch fehlt.
Um sie zu erreichen, werden ganz konkrete Mittel erwogen. '

V,43: ,,... Dann fiel mir ein, wie not es einem eigentlich tut, die Aufmerksamkeit
auf den Punkt Néchstenliebe zu richten, denn es wire eine allgemein bekannte Tat-
sache, daB der Punkt Nichstenliebe am schnellsten und uniiberlegtesten verletzt wird.
Dabei fiel mir mein Verhalten zu den Schwestern im Hause ein, das ich nun fiir nicht
richtig hielt, gemessen an der Forderung, den Nichsten zu lieben. Ich legte den
gleichen MaBstab an in bezug auf die Studentinnen im Hause und ich hatte sofort
das erleichternde Gefiihl, dafl ich denen gegeniiber weniger in Gefahr komme, die
Nichstenliebe zu verletzen. Ein guter Humor und die gleiche Gesinnung, in der man
sich sieht, kimen einem dabei zu Hilfe. Ich fand es fiir mich als beson-
ders’ wichtig und im allgemeinen als ein sehreinfaches Mit-
tel, gegen den Nichsten nicht verletzend zu werden dadurch, da man gar nicht
merken 146t, wenn man innerlich gereizt ist. Man sollte sich lieber in einem Scherz
Luft machen, dann ginge selbst einmal ein etwas uniiberlegtes Wort mit gréflerer

. Leichtigkeit wieder hinweg. Auch das Schweigen im Sinne von Voriibergehenlassen
schien mir als ein gutes Mittel in den Fallen, wo einem ein Mensch besonders unan-
genehm wird, und ich hielt es fiir gut, sich dabei bewu8t vorzuhalten, da8 das jetzt
ein voriibergehender Moment sei und dafl sozusagen auch wieder andere Augenblicke
kommen.*

Vgl auch L, 32. (Vorlage: Der Bibeltext vom verlorenen Sohn). ,, ... Dann versuchte
ich, das ganze Bild auf mich selbst zu iibertragen. Geschah unwillkiirlich, unaus-
weichlich ... Dann merkte ich, da8 es mir sehr schwer fiel, mich selbst in die Lage
des verlorenen Sohnes zu versetzen und die Stimmung mitzuerleben, da ich mich
eigentlich mehr mit dem anderen Sohn identifizierte. Das paite mir nicht. Jetzt wird’s
perstnlich. Ich sagte mir: Das ist dein Hochmut und dein Mangel an Selbsterkennt-
nis, dal du ‘dich nicht in die Lage und die Stellung des verlorenen Sohnes hineinver-
setzen kannst. .. dabei der Wunsch und das Streben, mich doch hineinzuversetzen.
Es war etwas Krampfhaftes dabei... Dann sagte ich mir: Deine innerlich verlorene
Lage besteht eben darin, dafl du keine Selbsterkenntnis und eine zu gute Vor-
stellung von dir selber hast. Das wurde zugleich mit dem Wunsch,
vielleicht mit der Bitte verbunden, in die Stellung des ver-
lorenen Sohnes, worin ich d1e richtige Be21ehung zu Gott
erblicke, hineinzukommen.

Man beachte, da3 im Erlebnis des Kontrastes mancherlei Beziehungen zwi-
schen Vorlage und Beobachter offenbar werden. Die Vorlage wirkt als Anruf
im Sinne-einer Wertwelt, die die Beobachter im Grunde bejahen, tatséchlich
aber nicht besitzen bzw. vernachlissigt haben. Die ethische Ubereinstimmung
filhrt aber nicht zum Erlebnis der Ubereinstimmung, sondern des Kontrastes.

Wenden wir uns nunmehr den Erlebnissen zu, die im Zeichen der Uberein-
stimmung zwischen Ich und Vorlage stehen. Das Wort Ubereinstimmung meint
hier nicht etwa die Gleichheit zweier Ansichten, die theoretische Zustimmung
des Beobachters zum Text, sondern das Erlebnis einer Einsfiihlung im
psychologischen Sinne von der Art, da der Beobachter sich selbst in der Vor-
lage wiederfindet, sei es in seiner Person, seinem Streben, seiner persénlichen
Erfahrung. Die Einsfiihlung kann psychologisch echt sein und doch ein nega~
tives Vorzeichen haben, so, wenn eine Beobachterin sich eins weiff mit dem
hl. Petrus im Augenblick der Verleugnung; deshalb kinn die Willenseinstellung
der Beobachter, religios gesehen, durchaus positiv gerichtet sein, wie sich aus



266 Dr. Alfons Bolley

Gefithlen der.Depression, die dieses Erlebnis aufweist, deutlich ergibt. Die
innerlich positiv bestimmte Einsfiihlung 148t nun das Ich nicht ruhen in dem
Bewufitsein der Harmonie mit einem Vorbild oder einer Forderung oder einer
Wahrheit der Vorlage, sie bewirkt vielmehr auch stdrkste innere Konzentra-
tion, stellenweise ausgedehnte und innerliche Gedankengéinge, fithrt zu wert-
vollen Gefiihlen, zu Willensimpulsen und zu religiéser Sinnrichtung.

" Wir bringen zwei Beispiele fiir eine innerlich negative Einsfiihlung.

I, 14. (Vorlage: Die Verleugnung Petri). ,,... Dann kam sofort — das Ganze war
davon durchtrinkt — das Miterleben der Stimmung Christi und Petri, der Gegensatz
zwischen der Lage und dem Verhalten des Heilands und der Schwiche Petri, der der
Situation nicht gewachsen war,unddaf3 ich als Mensch mich etwas mit
Petrus identifizierte ... Das Gefiihl der Tragik war tief und stark erlebt,
das andere schien mir kiinstlich. Als ich mich mit Petrus identifizierte, klang mit, daB
man- nicht in der Lage ist, die grofien Gedanken durchzufithren, die man sich vor-
nimmt, und ebenso ist es mit der Erfiillung der Anforderungen, die an einen gestellt
werden. Der Gegensatz zwischen der Armseligkeit und Schwiiche des Petrus und
meiner selbst gegeniiber der Erhabenheit und der Tragik in der Situation...*

XVIIL, 51. (Vorlage: Ein Text {iber das Thema: Gott kampft mit der Seele). ,Der
Text war mir gleich vertraut wiemein zweites Ich. Wie oft bin '
ich diesen Weg gegangen, den Weg des Striubens gegen das, was kam, und den Weg
des Vorwurfs, weil ich nicht mitgegangen bin. Mir ist der Text vielleicht darum so
lebensnah, weil ich weiBl und erlebt habe, wie bitter es sich richt, wenn man gegen
die Einsprechungen des Hl Geistes — denn das sind die Waffen, die der Herr ge-
braucht — angeht oder sie sogar iiberhort. Der letzte Satz: ,Gliicklich die Seele, die
im entscheidenden Augenblick sich Gott ergibt!, kommt mir fast wie ein Hohn vor.
Ich glaube nicht daran — und dies Gefiihl war sehr stark in mir —, daB ein Mensch,
der sich immer gegen Gott gewehrt hat, sich im entscheidenden Augenblick Gott
ergibt.. .«

In beiden Fillen stellt das Ich in.der Einsfiithlung mit der Vorlage einen
Mangel bei sich selber fest. Da8 es unter diesem BewuBtsein leidet, ist aus den

Worten klar zu ersehen.

Fiir die positive Einsfiihlung vergleiche man folgende Protokollabschnitte:

XVIIIL, 64. (Vorlage: Pauli Bekehrungserlebnis). , Tlir und Tor meiner
Seele waren fiir den Text geéffnet. Habe nur fliichtig zu lesen brau-
chen ... Ich muBlte unwillkiirlich an andere Menschen denken und an meine Er-
fahrungen, da einmal in jedem Menschenleben'der Herr kommt und einen jeden
fragt, und dag datm jeder Mensch dieselbe Antwort gibt wie Paulus Was willst du,
Herr, dafl ich tun soll?.. .«

XVIII, 20. (Vorlage: Pharisder und Zéllner im Tempel). ,,... Wenn man dies alles
in ihm sieht, dann ist er nicht mehr der Z&llner aus der Schriftstelle, sondern der
Vertreter all derer, die in gleicher Verfassung leben, wie er, und dazu gehore
auch ich...Ich verstand den Zdllner so gut, und er lebt in
mir so lebendig, ich sah gleichsam alle Ziige seines Gesichtes und die Not in
seiner Seele, weil in meinem Leben solche Stunden gewesen sind, in denen man die
GroBe Gottes am Rande menschlicher Fassungskraft ahnte und sich selbst verloren
hatte.. .“

XVIII, 56. (Vorlage: Leib und Seele im Kampf gegeneinander). ,DerTexthielt
mich gefangen und loste gleich eine Reihe Vorstellungen und Gefiihle in mir
aus, weil er ein Stiick meines eigenen Ich ist und weil man ihn
tagtiglich praktizieren mufi .. .“

XVIII, 49, (Vorlage: Das Leben ein Kreuzweg). ,Der Text war mir gleich
lieb und vertraut, weil er eine Lebensfrage so treffend be-



Versenkungsstufen in der Betrachtung 267

riihrt, die in jedem Menschen nach Erlésung ringt und i n meinem Lebe n)
lange Jahre eine Kernfrage war . '

In beiden Fillen wirkt die E1nsfuh1ung sehr produktiv. Sie brmgt zunichst
wertvolle Gedankenginge und neue persénlichkeitsbildende Erkenntnisse. Dazu
vergleiche man das folgende Protokoll.

XVIIL 31. (Vorlage: Bildliche Darstellung einer Frau auf stiirmischer See). ,,Alsich
das Bild betrachtete, habe ich mich gefreut, daBl gerade eine Frau das Schiff steuert
und sich dem Sturm entgegensetzt. Von dem Bild selbst, seiner Aufmachung und
seinen Farben ist wenig in mir haften gebliehen, sondern es waren direkt eine Reihe
Vorstellungen in mir aus dem eigenen Leben und aus dem Leben anderer
auf Grund meiner Beobachtungen und Erfahrungen.Ich weif3, daB ichin den
zwanziger Jahren diesen Sturm gesucht und heilB geliebt
habe und daB es mir das grofite Vergniigen bereitete, allen Gewalten zu trotzen
Dann kamen Niederlagen, aber immer zwischendurch bis auf den heutigen Tag ist
das heiBe Begehren geblieben, mich gegen alle Gewalten zu stemmen, gleichsam eine
Mauer zu bilden und das zu verteidigen, was ich verteidigen mufl. Aber nur eins ist
mir immer klarer geworden, und das stand lebhaft vor mir. 4a man sich gegen dieses
Gefiih], gegen eine Wand einzurennen, wehren mu. Denn immer, wenn man das
sieghafte Gefiih] des Bezwingens in sich trigt und wenn man glaubt, man kénne
gegen eine ganze Welt Front machen, dann kamen Schlige, die einem beweisen. da8
wir es nicht kénnen. Es ist kein Beweis dafiir, daB diese Urgewalt, wie ich es nenne,
nicht in uns leben darf. Aber es ist wohl ein Beweis dafiir, daB sie richtig fundiert
sein mufl. Und es stand vor mir der Gedanke: ,Ich kann alles in dem,
der mich stirkt‘, alle Gewalten iiberwinden, wenn ich es in ihm tue und nur fiir ihn.“
(Gemeint ist Gott.)

Man beachte, wie im Gegensatz zu anderen Bearbeitungen desselben Bildes
die konkrete Vorlage zuriicktritt zugunsten der Reflexion iiber die Konformi-
tit der Vorlage mit dem Ich: Dort die Frau im Sturm — in ihr das eigene Ich;
auf dieses geht die folgende Betrachtung, die indessen die eigene Haltung revi-
diert und neu, d. h. iibernatiirlich begriindet.

Wie die Einsfithlung die Gefiihlswelt zu wecken vermag, zeigt die néchste -
Aussage.

XVIHI, 45. (Vorlage: Mensch und trinenvolle Seele — das gehdrt zusammen). ,Mir
war, als ginge ich durch eine didmmerige Landschaft, herbstlich, mit blauen Nebel-
schleiern. Die Schwere des Staubes, die Dornen der Erde, Last, Schmerzen, Angste,
wie ich es im Text gelesen, zogen sich am Rande des Weges hin, Gestriipp, bereit, um
fest zu halten und weh zu tun. Und ich dachte: Was wire wohl der arme Mensch,
wenn ihm nicht ein Lied mitgegeben wiire, das groBe Lied der Sehnsucht. Diese Sehn-
sucht, die ihn begleitet wie ein scheuer Vogel oder wie ein kleiner Stern, nicht immer
sichtbar, doch hier und da wie ein mahnender Bote zu ihm kommt. Ich habe
manchmal sehr unter dieser Sehnsucht gelitten und diesen
Schmerz empfand ich deutlich beim Lesen der Zeilen. Ich
habe so darunter gelitten, daB ich krank davon wurde, aber ich méchte lieber daran
sterben als sie missen; denn Menschen, denen diese Sehnsucht nicht eigen ist, sind wie
Tagel6hner, die nach dem Futtertrog laufen und nicht die Sterne sehen. Ich habe in
jungen Jahren dieses Heimweh und diese Sehnsucht nicht begriffen. Heute weiB ich,
daB es nicht das Heimweh nach Menschen, nach der Heimat und nach der Liebe ist,
sondern dafB3 es lediglich das Heimweh nach Gott ist, die Sehnsucht, sich in dem

. wiederzufinden, von dem ich ausgegangen bin...*

Die Einsfithlung mit dem Text weckte in der Beobachterin ein Gefiihl der

Sehnsucht, offenbar heérvorgerufen durch die Ubereinstimmung zwischen dem

Text und der persénlichen Situation. Neu ist hier die Wertung der Sehnsucht,



268 Dr. Alfons Bolley

indem die Ber1chterstatter1n erklart, lieber sterben als die Sehnsucht missen zu
wollen.

Im nichsten Beispiel regte die Einsfiihlung einen religios ausgerichteten
Willensentschluf3 an.

IL 43. (Vorlage. Ein Bild des Ritters Georg). ,,Direkt als ich das Bild sah, kam mir
wiederum durch den Farbenton des Hintergrundes, der neben dem weilen Pferd ab-
sticht und besonders in Erscheinung tritt, ein Gefiihl freudiger Stimmung. Direkt fiel
mir dabei in Beziehung auf den Ritter das Motto ein: Gott, dir habe ich mich ergeben!
Wihrend des Nachdenkens habe ich dieses Gefiihl der frohen Gottergebenheit aus-
gewertet. Der Ritter hebt sein blutbeflecktes Schwert in stiller Einsamkeit zu seinem
Herrgott, entbléBten Hauptes. Er ist hier seinem Gott allein gegeniiber, in der Ein-
samkeit fiihlt er sich klein vor seinem Schopfer. Es ist wie ein kindliches Grauen, das
iiber ihn kommt, das ihn dazu zwingt, sein Schwert, das Symbol seiner Pflicht-
erfillung, emporzuheben zu dem, vor dem er sich verantworten muB. Direkt daran
anschlieBend: Sowill auch ich abseitsvonderMenschheit gehen,
wenn ich aus der Tiefe emporrufe zu Gott. Es kam der Psalm: Denn die Menschen
verstehen einen nicht immer. In der seelischen Einsamkeit, da fiihle ich meinen Gott
mir nahe, da mochte ich meinen Geist, meine Seele, mein Herz emporheben zum
Herrgott. Zwar es blutet, vielleicht war der Kampf nicht immer ehrlich, vielleicht
klebt das Blut gekriankter und falsch behandelter Mitmenschen daran, aber ich will
in dem Bewufltsein meiner Verantwortung vor Gott weiterkdmpfen, ritterlich; ist das
Schwert auch blutbefieckt, es ist nicht gebrochen.*

Durch die Einsfiihlung kann das Ich innerlich stirkstens gefesselt werden.
Dazu vergleiche:

1L, 75. (Vorlage: Ein Text tiber die khngende Memnonsséule). ,,Ich muf3 bemerken:
Wihrend der Gedanken kam eine gewisse Unruhe, die drei Minuten gingen zu schnell
herum. Dachte: Wenn es linger dauerte, kbnnte man mehr herausholen... Dann
kamen Bilder von dem Tage meiner Priesterweihe, wo ich im Hofe des Priester-
seminars meine Mutter begriiite und ganz unter dem Eindruck der Weihe stehe. Ich
sehe ganz genau, wie die Mutter da steht, wie sie angezogen ist, wie sie Tréinen in den
Augen hat, und wie ich ihr entgegeneile, das Herz so voller Ideale. Dann sehe ich mich
nach meiner ersten hl. Messe im Dom bei der Gratiarum Actio, wie ich vollstindig in
Trinen aufgelést bin und innerlich so ganz und gar das Gliick erlebe, den Herrgott
soeben in meinen Hinden gehalten zu haben. Ich weifl noch gut, was ich betete,
welche Vorsitze ich fiir mein Leben fafite, und das Erlebnis der Stunde war so stark,
daB ich betete: Herr, 1aB mich kalt werden, daB mich das Gliick nicht krank macht;
denn . ich hatte Herzklopfen vor Erregung. Das waren die Bilder. Habe mich besonders
in das letzte Bild so vertieft, da ich gar nicht absichtlich die Tendenz zur Aufgabe-
stellung aufnahm, sondern mich fragte: Wie ist das Klingen in meiner Seele ge-
blieben? Die Praxis, das Leben hat manches geldutert, aber das Erleben der Gottes-
stimme ist stirker geworden sowohl nach der positiven Seite hin in Erfiillung der
Pilichten als auch nach der negativen Seite hin in der Abwigung von Schuld und
Fehltritt. Da war ich gerade am Nachdenken, wie das weiter gekommen wire, da
war Schlufl. Hatte mich in dieses Bild einfach vertieft, hatte nur den Gedanken: Die
drei Minuten werden doch nicht zu schnell umgehen!«

IIl. Die transzendente Versenkung

Im folgenden wollen wir an Hand von drei Aussagen einen nur kurzen Ein-
blick in das Herz aller Betrachtung geben'. Was geschieht in der Seele, wenn sie
Gott begegnet? Von einer Begegnung mit Gott, wie es hier gemeint ist, nimlich

1 Mit Riicksicht auf den zur Verfligung stehenden Raum stellen wir eine eingehende
Behandlung des Gotterlebens in der Betrachtung fiir ein spiteres Heft zuriick.



Versenkungsstufen in der Betrachtung 269

im Sinne einer erlebnismaBigen Begegnung, konnte bisher nicht die Rede sein.
Weder ein Denken tiber Gott noch €in anschauliches Bild von Gott vermag der
Versenkung den Charakter des eigentlichen Gotterlebens zu verleihen. Dem-
gegeniiber beweisen zahlreiche Aussagen, dafi ein Gotterleben nur auf der
Basis einer eigentﬁmlichen polaren Beziehung zwischen Gott und Ich mdéglich
ist, dann namlich, wenn das Ich sich in einer spezifischen Verfassung vor Gott
selbst erlebt. So wird der gerechte Gott nur erlebt, wenn das Ich sich
gleichzeitig als den Forderungen der Gerechtigkeit nicht entsprechend erlebt.
Wir greifen zur Erlauterung hier nur ein paar Fille heraus, in denen die
Beobachter auf Grund der Einsfiihlung mit der Vorlage in eine transzendente
Versenkung kamen.

I, 20. (Vorlage: Ein Text aus dem Buche Job: Ist wohl der Mensch gerecht vor Gott?)
» ... Sagte mir: Es hat keinen Zweck, Urieile iiber andere Menschen heranzuziehen,
sondern, dafl du dich selbst zum Subjekt der Vorstellung machst. Dann tauchte zuerst
eine Situation auf, die ich sofort unterdriickt habe. Dann suchte ich mir wieder was
aus, was zu dem Text passen wiirde. Dann fiel mir wieder eine kleine Szene ein, die
ich heute erlebt habe. Das erste, was sich dabei aufdringte, waren optische Farb-
vorstellungen von einem Gegenstand, den ich heute morgen gekauft habe. Deshalb
blieb ich bei dieser Szene. Sagte: Es eignet sich ja. Es war ein Reise-
Necessaire, so aus dunkelrotem, glénzendem Leder mit Litzeneinfassung ... Weshalb
mir das Ganze auftauchte, waren Gewissensbisse, weil ich das Ganze gekauft hatte,
weil ich in der ganzen letzten Zeit mir Gedanken dariiber machte, dal ich zuviel
Geld ausgebe fiir Sachen, die nicht notwendig sind, und weil ich den ganzen Weg tiber
mich vor mir selbst zu rechtfertigen gesucht habe und ich das Necessaire den Meini-
gen nicht zeigen wollte, damit sie sich nicht drgerten. Dazu tauchten ganz unbestimmt
die Beziehungen zu meiner Freundin auf, die in schwierigen Geldverhiltnissen ist

und die ich méglichst zu schonen suche, damit sie den Unterschied zwischen sich und

mir nicht empfinde, und ein starkes Gefiihl der Beschimung, da8 ich Geld ausgebe
fiir nicht Notwendiges, wihrend sie nicht Geld fiir Notwendiges hat. .. Dann fiel mir
wieder ein, daB ich beim ersten Lesen ein Gefiihl des Argers tiber diese Gottesvor-
stellung hatte. Dann wollte ich die Sache so auf mich wirken lassen, wie sie gemeint
war. Dann tauchte die Vergegenwirtigung an Gott auf Stand
zuletzt im Vordergrund des Erlebnisses. War sehr stark. Die Uberleitung war, wie
ich in dieser Handlungsweise vor Gott stiinde. Dann dieses Ge-
fiihl, Gott als gerechten und sehr strengen Beurteiler ansehen zu miissen, was eigent-
lich gar nicht zu meiner gew6hnlichen Gottesvorstellung paBt. Wurde immer inten-
siver, und es iiberkam mich eine gewisse Angst und Ehrfurcht und starke religiése
Stimmung. Zugleich das BewuBtsein, daf3 ich hier im Experiment bin!“

Die Instruktion hatte urspriinglich eine optische Wiedergabe der Vorlage
verlangt. Die Beobachterin greift zu dem Zweck den Kerngedanken der Vor-
lage, den des wesensmiBig ungerechten Menschen heraus und findet in der per-
sénlichen Erinnerung vom Tage einen geeigneten Stoff: Sie selbst ist ein unge-
rechter Mensch. IThre Gewissensbisse wegen des unnétigen, kostspieligen Ein-
kaufs waren zuerst nicht religids motiviert, entsprangen vielmehr natiirlichen
Griinden, der Riicksicht auf die Angehérigen und die bediirftige Freundin. Erst
ein nochmaliges Uberdenken des Textes bringt das religiése Erlebnis. Es tritt

spontan auf, beinahe gegen den Willen der Beobachterin, Denn wie sie selbst’

bemerkt, hatte sie beim Lesen vorher ein Gefiihl des Argers tiber die strenge
Gottesauffassung der Vorlage. Nun aber erlebt sie sich vor Gott und erlebt
Gott, und zwar als den streng beurteilenden Gott. Das Erlebnis ist stark, ge-



270 Dr. Alfong Bolley

{ragen von Gefiihlen der Nichtigkeit, der Demut und der Furcht. Gott selbst
wird nicht anschaulich vorgestellt, wohl als Wirklichkeit bewuBt. Zweifellos
liegt dem Erlebnis der Glaubensgedanke zugrunde, daBl Gott der Richter ist
auch fiir den die Beobachterin belastenden Einkauf. Das elgenthche Erlebnis
aber greift erst in die letzte Tiefe der Persénlichkeit ein.

Vergleiche ‘auch IL, 71, (Vorlage: Ein Text iiber: Sagt ja zu allen Schmerzen!) ,Das
Ding hat mich stark innerlich gepackt. Denn es war genau dasselbe, was ichdurch
eigene Erfahrung selbst erlebt habe... Die Stimmung war die: Ich kénnte
jetzt, wenn ich mir nicht Zwang antite und nicht unménnlich erscheinen wollte, in
ein Nebenzimmer gehen und mich nach Herzenslust ausweinen ... Auch jetz{ war es
das Gefiithl der Dankbarkeit gegen Gott, weil ich durch die-
ses Erlebnis in meinem Seelenleben soreich geworden bin...
Das Gefiihl ist so sii3-sauer, die aus bitterer Erfahrung gewonnene Freude, innerlich
etwas erreicht zu haben, und zwar durch Vertrauen auf Gott. Es waren efwas Organ-
empfindungen da wie bei aufsteigenden Trénen...“

Die aus der Einsfiihlung mit dem Text entsprungene Reflexion erregt das Ich
in hohem MaBe. In der Erinnerung erlebt es noch einmal die bitteren Stunden
des angedeuteten Geschehens, weiff aber auch, dafi es im Vertrauen auf Goit
den Sturm gemeistert hat. In diesem BewuBtsein findet es im Augenblick wie-
der eine lebensmiBige Beziehung zu Gott. Es ist sich bewuBt, daB Gott das
schmerzliche Erlebnis zum Guten gewandt hat, woraus sich das akute Erlebnis
der Dankbarkeit gegeniiber Gott ergibt. )

Zum SchluB bringen wir noch ein besonders treffendes Beispiel. Als Vorlage
diente ein Bild, wie der hl. Petrus auf dem See von Christus gehalten wird.

I, 30. ,Hatte das Bild eben schon gesehen und empfunden, dag es ein sehr schdnes
Christusbild war. Hatte Freude, diese Bilder gefallen mir &sthetisch besser als die
Schwind-Bilder. Dann kurzes Uberblicken des ganzen Bildes, erkannte das Schiff,
die diinne Mondsichel, die aufgeregte Bewegung des einen Apestels auf dem Schiff
und hatte eine schwache Mitempfindung der dort herrschenden Stimmung. Dann hatte
ich sofort das Bestreben, mich auf den Hauptinhalt zu konzentirieren, und schon
wihrend des Anschauens erfolgte das Zurlickdriangen der dargestellten Situation und
die Beziehung auf mich selbst. Das wird mir zum Ekel, weil ich mir sage: Was miissen
Sie fiir eine Vorstellung von mir haben. Dann habe ich die Augen zugemacht, und da-
mit bin ich selbst in der Situation. Ein weiches Dunkel umfingt mich, das eine stér-
kere Wirme hat wie das Bild auBer mir; es ist dunkler als die Dunkelheit auf dem
Bilde. Die Heilandsgestalt steht als helle Lichtgestalt ohne Einzelheiten vor mir, ohne
Vorstellung des Gesichtes. Im ersten Augenblick kommt ganz schwach eine innere
Bewegung des die Arme-um-~ihn-Schlingens. Das Umschlagen aus der Aulenwelt ins
Innere beim AugenschlieBen war stark bemerkbar, auch mit einer wirmeren Stim-
mung verbunden. Zugleich die Empfindung, daB dieses Bild sehr zu meiner Lage
und inneren Stimmung paBt: Gefiithl der inneren Ratlosigkeit und
Hilflosigkeit, das zugleich mit dem festen Vertrauen ver-
bunden ist, dafl ich an Gott Halt finde. Ich versuche wieder, zur
Situation selbst zuriickzufinden. Zu Petrus, mich in seine Stimmung zu versetzen,
mit dem Gedanken verbunden, dem Gefiihl der Verpflichtung, mich auch mal in
andere hineinversefzen zu miissen, komme aber ganz von selbst wieder zu der Be-
ziehung auf mich selbst. Das Heilandsbild hat eine gewisse Verschwommenheit, und
ich sage mir, daB ich eine Scheu empfinde, ihn mir konkret vorzustellen, eine
Scheu, die etwas von Ehrfurchthat und Angst, welche dem
Gefiihl der eigenen Wertlosigkeit entsprang, dall es nimlich eine
unwiirdige Intimitit wire, mir seine Person so nahe und sichtbar zu denken. Das ist
ein Gedanke, der mir in diesen Tagen schon einmal aufgetaucht ist. Dieser Gedanke



Versenkungsstufen in der Betrachtung ‘ 271

war verbunden mit Erinnerungen. Eine gewisse innere Ruhe und Verweilen bei
diesem Bild und ein wirklich tiefes Erleben, Versenken kénnte man sagen, in den
Gegenstand, hatte kein Bediirfnis weiterzugehen. Der Grundgedanke war, da dieses
Bild ganz meiner augenblicklichen seelischen Lage entspricht. Hatte auch den Gedan-
ken dabei, das Experiment mal unberiicksichtigt zu lassen und wollte mir vorstellen,
in der Kirche zu sein. Habe es aber nicht getan, habe aber trotzdem die Sache ernst-
haft aufgefait und erlebt. War liberrascht, als Sie ,Schlufi‘ sagten. ..«

Die Einsfiihlung mit der Vorlage, d. h. mit der Situation des hl. Petrus, wird
von der Beobachterin wiederholt betont und dahin erliutert, daB sie sich in
innerer Ratlosigkeit und Hilflosigkeit befinde. Von hier aus findet sie Kontakt
mit Christus in dem Vertrauen, daBl Gott ihr Halt gibt. Das Erlebnis wirkt sich
in einer lebhaften, anschaulichen Vorstellung aus und bringt das psychische
Leben in einer ungemein starken Konzentration der Aufmerksambkeit zur Ruhe.
Wenn die Anschaulichkeit des Heilandsbildes in der Vorstellung von der
Beobachterin reduziert wird, so gibt sie als Grund dafiir an, daB sie aus dem
Gefiihl der eigenen Wertlosigkeit und der sich daraus ergebenden Ehrfurcht
nicht gewagt habe, sich Christus so nahe zu denken. Damit wird ein zweites
Gotterleben festgestellt, das des unnahbaren Gottes; und dieser unnahbare
Gott wird wiederum erlebt im Selbsterleben des Ich als einer wertlosen
Kreatur.

IV. Ergebnis

Eine vergleichende Gesamtbetrachtung der beschriebenen Versenkungs-
stufen innerhalb der Betrachtung mag uns ihre Eigentiimlichkeiten noch ein-
mal kurz vor Augen fiihren. Religionspsychologisch gesehen, steht das einfache
rationale Denken am weitesten im Vordergrund des religiosen Erlebens.
Es fiihrt zwar zu mannigfachen Erkenntnissen, bleibt aber sachlich und unper-
sonlich. Néher ans Ich heran fiihrt die miterlebende Einfiihlung. Wie
wir gesehen, wird das Ich durch den Gegenstand so affiziert, dal es mit den
verschiedensten Methoden in den Gegenstand eindringt, ihn erlebnisméBig zu
verstehen sucht, ihn verkostet. Auch hier ist das Ich in der Ak tion, es bleibt
sachlich gerichtet, es steht noch neutral {iber dem seelischen Geschehen. Da-
gegen bringt die Einsfiihlung in der partiellen wie in der totalen Form
eine Reaktion aus der Tiefe des Ich heraus. Dem Ich erscheint sein eigenes
‘Bild, es ,wird erkannt“, wird entlarvt und erschiittert, freilich auch in seinem
guten Wollen bestitigt. Dieses geschieht in einer weit tieferen Schicht der Per-
sénlichkeit, in der Schicht der Werte und des Wollens. In allen Fillen kann die
Einstithlung sich schépferisch sehr auswirken, indem sie das Ich zu klirenden
und vertiefenden Gedankengéngen fiihrt und zur Wertverwirklichung antreibt.
Die Einsfiihlung 6ffnet aber zuweilen auch den tiefsten seelischen Bezirk, den
desGotterlebens. Dieletzten Aussagen haben wohl hinreichend dargetan,
daB das Selbsterleben eine Voraussetzung fiir das Gotterleben ist, mag man
Gott als den strengen Richter oder als Vater oder als Halt in der Not ansehen —
als entscheidend hat sich herausgestellt, daB das Ich sich selbst in einer ent-
sprechenden Verfassung weif3. Dieser Zustand des akuten Gott-Selbsterlebens
ergreift das Ich in allen Schichten der Person, von der geistigen iiber die see-
lische bis in die leibliche hinein. Man erinnere sich an die Berichte tiber kér-
perliche Empfindungen. Keine andere der oben dargestellten Erlebnisweisen



272 Dr. Alfons Bolley

ist derart umfassend und so intensiv bewufit. Es ist in Wahrheit existenzielles
Erleben, d. h. das Ich weifl sich machtlos, nichtig, ausgeliefert, und doch auch
wieder gerettet und gehalten. Dieses letzte Erleben k a nn auf dem Boden des
Selbsterlebens entstehen, wohlgemerkt, es kann entstehen, nicht etwa miiBte
es entstehen oder konnte es erarbeitet werden. Dafiir sprechen unsere Proto-
kolle zu deutlich. Gott erlebnismiBig finden, ist ein Geschenk.

Jede religiose Betrachtung hat als letztes, erbetetes Ziel die Beriihrung mit
Gottim Zwiegesprdch mit Thm. Daher muBl die Bearbeitung des Betrach-~
tungsgegenstandes im Grunde personlich sein, weil nur so die entscheidende
Disposition geschaffen wird. Es ergibt sich die Frage, ob diese Voraussetzung
nicht auf anderen Wegen erreicht werden kann als gerade im Erlebnis der Eins-
fliihlung mit der Vorlage. Konnte nicht zum Beispiel das einfache Denken iiber
Gott, die Person Christi oder gar das miterlebende Einfiihlen oder eine reiche
anschauliche Vorstellung direkt zum gleichen Ergebnis fithren? Wir glauben es
nicht, solange die Einstellung sachlich bleibt, selbst wenn starke Gefiihle mit-
schwingen sollten. Freilich haben diese Verfahrensweisen auch ihren Platz in
der Betrachtung. Sie scheinen uns sogar relativ notwendig zu sein, insofern wir
mit psychischen Strukturverschiedenheiten bei den Betrachtenden rechnen
.miissen. Je nach Anlage wird das eine oder andere Verfahren immer wieder
stark zur Geltung kommen, wobei man aber nicht vergessen darf, daB in diesem
peripheren Geschehen der Sinn der Betrachtung sich nicht erfiillt. Es kann sich
nur um eine Vorbereitung der letzten Versenkung handeln. Es muB der Punkt
gefunden werden, wo das Ich in seiner Tiefe gepackt wird. Hier aber beginnt
das eigentliche Problem. Ein Mann von der Genialitdt des hl. Ignatius konnte
mit lapidaren Hinweisen die Persénlichkeit der Menschen, die sich ihm nahten,
erschlieBlen, und in seinem Geiste konnten und kénnen es andere charismatisch
begabte Seelenfiihrer. Aber wie soll der alleinstehende Priester, wie der ganz
auf sich selbst gestellte Christ in der Welt es anfangen, seine tigliche Betrach-
tung immer wieder fruchtbar zu machen? Der Betrachtungsbiicher gibt es Le-
gion, und doch bedeutet das Bemiihen um eine rechte Betrachtung ein wahres
Kreuz selbst fiir viele fromme Priester. Was unseres Erachtens nottut, ist eine
frithzeitige und eingehende Schulung in den Methoden des inneren Gebetes.
Statt ausgefiihrter Betrachtungen aus der Erlebniswelt fremder Persénlich-
keiten darzubieten, tite man besser, den Menschen, denen die Betrachtung das
Brot des téglichen Lebens sein soll, {iber die psychologischen Bedingtheiten des
inneren Gebetes Aufklirung zu geben und anzuleiten, ihre, jeweils per-
sonliche Methode zu finden.

Freilich niitzt die beste Schulung nichts, wenn nicht ein anderes Moment
dazukommt; die schopferische Mufle. Der moderne Mensch, als Kind seiner
Zeit, ist eng an die duBeren Dinge verhaftet und wird in einem unerbittlichen
Rhythmus vom Leben hin und hergetrieben. Sein innerer Mensch ist nur allzu
oft. das Widerspiel des dufleren. Objekt- und zweckgebundenes Denken be-
herrscht ihn fast den ganzen Tag. Vielleicht kénnte er mit dem hl. Augustinus
vor Gott klagen: ,Du warst in meinem Inneren, aber ich war drauBen“. Will er
Gottes teilhaftig werden, dann muB er Ruhe und Konzentration haben, muf bei
sich selbst sein kénnen.



Die Frommigkeit des altséchsischen Heliand 273

RegelmiBig und 6fters bei sich selbst sein, sich selbst erleben, diirfte auch,
rein charakterologisch gesehen, einen hohen Wert haben. Ist nicht das moderne
Neurosentum in seinen unzihligen Formen die Rache fiir die Vernachlidssigung
des Ich? Der moderne Neurotiker ist krank am Ich, aber — eine Ironie mensch-
lichen Schicksals — infolge zu starker Ichbetonung; was er versdumt hat, ist die
rechte Ichpflege bzw. Icherzichung. Es ist bekannt, daB er oft unfihig, auch
nicht gewillt ist, sich selbst ins Angesicht zu sehen. Vielleicht wiirde eine Be-
trachtung in ruhiger Stunde im Spiegel echter Werte ihn sein wahres Antlitz
erkennen lassen und sein Inneres zu Liuterung und Heilung fithren. Der philo-
sophische Ausdruck fiir die Not des modernen Menschen, die Existenzphiloso-
phie, scheint uns schlieflich in diesem Zusammenhang der Beachtung wert.
Allenthalben, wo sie zum Durchbruch kommt, in der wissenschaftlichen Lite-
ratur wie in der schéngeistigen Welt, beweist sie, dal die Menschheit in der
Betrachtung steht und mit tiefem Ernst ihre FragWﬁrdigke;it erlebt. Mag auch
noch viel an Hybris, Verbitterung und religiéser Abstumpfung da sein und den
Weg zu Gott versperren, vielleicht erscheint dem modernen Menschen im Be-
wuBtsein seiner Nichtigkeit doch einmal wieder die ,Kraft und die Herr-
lichkeit“.

Die Frommigkeit des altsdchsischen ,Heliand"
Von Friedrich Wulf, S.J., Miinchen

Wenn sich die Literarhistoriker der vergangenen Jahrzehnte mit besonderem
Eifer und viel Gelehrsamkeit der Erforschung und Deutung der ,germani-
schen“ und altdeutschen Literatur zuwandten, so wurde diese Bewegung nicht
zuletzt durch die allgemeine Kulturkrise ausgelost, die der ungliickliche Aus-
gang des ersten Weltkrieges offensichtlich gemacht hatte. Der villige Zusam-
menbruch einer fiir so fortschrittlich und unverginglich gehaltenen Epoche
regte viele von ihnen zu einer Neubesinnung auf die Wurzelkrifte an, die das
unverlierbare, geistige Erbe unseres Volkes geschaffen hatten. Es war darum
'die aufrichtige Uberzeugung einiger Gelehrten, zu einer der urspriinglichen
Lebensquellen dieses Volkes zuriickgekehrt zu sein, wenn sie als Frucht neu
angeregter wissenschaftlicher Bemiihungen von einer ,,Germanischen Wieder-
erstehung*! sprachen. Man muB diese Tatsache vorausschicken, um davon jene
zweckbetonten und darum oft so dilettantenhaften Versuche der letzten andert-
halb Jahrzehnte, die das Germanische um jeden Preis suchten und als Héchst-
wert hinstellten, deutlich abzuheben.

So sehr wir nun gerade als Christen die Irrtiimer und Verkrampfungen die-
ser jlingsten Vergangenheit ablehnen, so enthebt uns dennoch auch heute der
Glaube keineswegs der Pflicht, die geschichtlichen Grundlagen unserer Kultur
kennenzulernen und fiir unser gesamtes Leben von neuem fruchtbar zu machen.

1 H. Nollau, Germanische Wiedererstehung, Heidelberg 1926. Eine Zusammen-
fassung der wichtigsten Literatur zu diesem Thema seit dem Ausgang des ersien
Weltkrieges siehe bei Hermann Schneider, Geschichte der deutschen Literatur, I. Bd,
Heidelberg 1943, S. 543 ff.

18





