
258 

Versenkungsstufen in der Betrachtung 
Von Dr. Alfons B o 11 e y, Essen 

Im folgenden legen wir das Teilergebnis einer größeren psychologischen Un- 
tersuchung vor. Das Material stammt aus systematischen Erhebungen • wenn 
man will: experimenteller Art • über die Betrachtung. Wir glauben nicht, das. 
Recht zu streng empirischer Erforschung des religiösen Seelenlebens, wofern 
man nur taktvoll und behutsam vorgeht, noch verteidigen zu müssen. Es sei 
eigens bemerkt, daß unsere Untersuchung, die sich zum Ziel die religiöse 
Betrachtung setzte, den Rahmen doch so weit spannte, daß religiöse Erlebnisse 
nicht direkt gefordert wurden, daher leicht umgangen werden konnten und 
letzten Endes nicht zu Protokoll gegeben zu werden brauchten. Wenn sich in 
der weitschichtigen Fülle des Stoffes aber wohl immer wieder Aussagen über 
Erlebnisse solch intimen Charakters fanden, so durfte man darin nicht nur 
einen Vertrauensbeweis gegenüber dem Verfasser sehen, sondern um so eher 
auch von der Zuverläsigkeit der Protokolle überzeugt sein. Diejenigen, die sich 
als Beobachter zur Verfügung stellten, waren durchweg religiöse Menschen 
und • was wichtig ist • meistens psychologisch geschult und erprobte Selbst- 
beobachter. Die Methode bestand in der Hauptsache darin, daß den Beobach- 
tern Texte und Bilder mit religiösem und indifferentem Inhalt vorgelegt wur- 
den mit der Instruktion, die Vorlage zur Kenntnis zu nehmen, dann fortzulegen 
und sich darüber •Gedanken zu machen". Die •Gedanken", d. h. das ganze Er- 
lebnis im psychologischen Sinne sollte dann zu Protokoll gegeben werden mit 
Ausnahme solcher Momente, die wiederzugeben peinlich wäre. Im ganzen 
haben 18 Beobachter und Beobachterinnen weit über tausend Protokolle ge- 
liefert. Das Studium der Aussagen ließ erkennen, daß in der Reaktion auf die 
gestellte Aufgabe drei Erlebnisweisen auftraten, die sich deutlich voneinander 
abhoben. Wir wollen sie unter der Bezeichnung Versenkung zusammen- 
fassen, indem wir eine objektive, eine reflexive und eine transzendente Ver- 
senkung unterscheiden. 

I. Die objektive Versenkung 

Es handelt sich hier zunächst um eine Art geistiger Arbeit, die an die 
Text- oder Bildvorlage gebunden ist. Man entnimmt der Darstellung z. B. einen 
Sachverhalt und macht ihn zum Ausgangspunkt des Denkens. Vorlagen, die in 
rein abstrakter Form einen bestimmten Kerngedanken behandeln, sind den 
Beobachtern sehr willkommen. Oftmals sucht man nach abstrakten Gedanken: 
so wird ein in einer Erzählung erwähnter allgemeiner Grundsatz heraus- 
gehoben und zum Ausgangspunkt der Denkarbeit gemacht; oder man faßt den 
Inhalt irgendwie gedanklich zusammen. Weist aber die Vorlage ausdrücklich 
nichts Begriffliches auf, dann schafft der Beobachter sich eine entsprechende 
Ausgangsvorstellung. Er entnimmt den erzählenden Texten ein Wort oder 
einen Satz und den Bildern eine allgemeine Idee. Von Erzählungen bleiben als 
Ausgangsvorstellungen z. B. die Ideen Menschenfreund, Einsamkeit, Freiheit, 
eine neue Zeit; gegenüber einer bildlichen Darstellung der Steinigung des. 



Versenkungsstufen in der Betrachtung 259 

hl. Stephanus denkt ein Berichterstatter über die Todesstrafe überhaupt nach, 
ohne die konkrete Situation des Bildes zu berücksichtigen. Das nunmehr ein- 
setzende Denken vollzieht sich vielfach in der Form der freien Vorstellungs- 
bewegung, d.h. der Beobachter fixiert den Ausgangsgedanken und überläßt sich 
den Einfällen. Oft wird indessen der Vorstellungsverlauf in eine bestimmte 
Richtung geleitet durch die vom Ich sich selbst gestellte Frage, das antizipie- 
rende Schema der neueren Denkpsychologie. 

Die Denkprozesse und -produkte, die aus der Frage und ihrer Beantwortung 
hervorgehen, sind nach ihrem Charakter sehr verschieden. Die einfachsten 
Erscheinungen bilden die Reproduktionsfragen: das Ich fragt sich im Anschluß 
an die Vorlage nach Dingen, die es im Gedächtnis zu haben glaubt, und sucht 
sie hervorzuziehen. Einen großen Raum nehmen solche Fragen ein, durch die 
das Ich zu gedanklichen Neuschöpfungen kommt. Das hat mehr Reiz und ist 
gewöhnlich der Fall, wenn ein Sachverhalt der Vorlage oder ein Punkt inner- 
halb des Denkverlaufs die Natur des Auffälligen oder des Paradoxen hat. Dann 
kommt die Wie- oder Warumfrage auf mit jeweils eigentümlichen Denk- 
operationen. Die dabei erzielte Lösung wird in jedem Fall nach logischen Ge- 
sichtspunkten getroffen. So bildet z. B. der Bericht der Apostelgeschichte über 
die Bekehrung Pauli ein dankbares Objekt solch gedanklicher Betrachtung. 
Schier zahllos sind die Wesensfragen, die der Klärung von Begriffen dienen, 
wie etwa: Was ist Idealismus? Man vergleiche im folgenden einige Protokoll- 
beispiele über diese Art von Betrachtung. 

Beobachter: II, 16. (Vorlage: Die Bibelstelle über die Verleugnung Petri). • ... Als 
Petrus den Herrn verleugnete, sah Christus ihn an, und in diesem Moment fällt dem 
Petrus die Vorhersage des Herrn ein. Nun frage ich mich: Warum hat Chri- 
stus, der den Hergang genau voraussah, dem Petrus nicht die notwendigen Gnaden 
verliehen, um ihm diese Schmach zu ersparen Der Herr wollte den Petrus zur 
Selbsterkenntnis führen. Denn nur die Selbsterkenntnis führt zur richtigen Ein- 
schätzung seiner Kräfte und zur Anspannung derselben. Er hätte niemals der Träger 
der Christus-Idee und der Vorsitzende des Apostelkollegiums werden können, wenn 
er nicht vorher den Weg der Selbst-Einsicht gegangen wäre. Nun Analogie-Beispiele: 
Das heutige deutsche Volk kann erst durch Selbstbesinnung, die durch die bitteren 
Erfahrungen der Wirklichkeit nach dem verlorenen Kriege gekommen ist, zum Auf- 
stieg kommen..." 

Beobachter: 11,23. (Vorlage: Ein Text über das Martyrium der hl. Perpetua). 
• ... Nach dem Lesen folgende Gedanken: Es ist auffallend, daß Perpetua 
trotz ihrer Mutterschaft, trotz der Not, die sie gelitten, doch dem Christentum treu 
blieb, obschon sie die Strafe vor Augen sah. Sie weiß mit einer einfachen, für Frauen 
seltenen Logik den Vater zu überzeugen, daß sie nicht anders handeln kann. I s t z u 
erklären wie bei'anderen Märtyrern aus der urwüchsigen Kraft des ersten Chri- 
stentums, das wie ein Sturm damals die Geister durcheinanderrüttelte und das An- 
gesicht der Erde erneuerte, das besonders die soziale Not der damaligen Zeit an der 
richtigen Wurzel faßte, indem es das Verhältnis des Menschen zu einem höheren 
Wesen und zu seinen Mitmenschen regelte. Ich habe mir nun die Frage 
gestellt: Wäre es heute noch möglich, daß wir bei den Menschen Perpetua-Geist 
fänden, bei vielen, nicht bei einem oder zwei? Ist das Christentum noch Lebensform 
für den modernen Menschen? Wenn man die Frage so stellt, hat sie bei den Zeit- 
genossen manchmal die Antwort zu erwarten, daß der moderne Mensch andere Per- 
spektiven vor sich hat als damals, und daß er nach neuen Ideen suchen muß, die 
besonders durch Sozialismus, Spiritismus oder sonstwie gekennzeichnet werden. In 

17» 



260 Dr. Alfons Bolley 

Wirklichkeit aber glaube ich, daß die Frage so gestellt werden muß: Warum ist das 
Christentum nicht mehr die Lebensform für den heutigen Menschen? Die Antwort 
scheint mir darin zu liegen, daß viele die Idee des Christentums nicht kennen ..." 

Die Eigentümlichkeiten der eben skizzierten betrachtenden Behandlung einer 
Vorlage sind also folgende: Der Vorstellungsverlauf geht in dynamischer Weise 
vonstatten, eine Vorstellung ergibt sich aus der anderen nach funktions-psycho- 
logischen Gesetzen und unter logischen Gesichtspunkten. Es handelt sich um 
ein wirkliches, rationa 1 es, objektiv ausgerichtetes Denken, 
ohne daß das Ich näher berührt wäre. 

Das wird anders in dem nunmehr zu besprechenden Verfahren. Wohl spielt 
auch hier die Vorlage stark in den Betrachtungsvorgang hinein, womöglich 
noch mehr als vorher, insofern sie in ihren Einzelheiten eingehend beachtet und 
nicht selten direkt auswendig gelernt wird. Aber jetzt lehnt das Ich die eigent- 
liche Denkarbeit ab und geht dafür mit den verschiedensten Methoden der an- 
schaulichen Vergegenwärtigung und Ausmalung in die Vor- 
lage ein, um die Situation mitzuerleben bzw. miterlebend zu verstehen. 
Naturgemäß sind Vorlagen erzählenden Inhalts und Bilder die am meisten an- 
sprechenden Objekte, doch bleibt die Möglichkeit miterlebender oder ver- 
stehender Einfühlung auch bei anderen Texten, wofern sie nur •Seele" 
enthalten. Typisch ist die folgende Bemerkung einer Beobachterin. Gegenüber 
einer poetischen Meeresschilderung, die in dem Wort ausklingt: So sei • so 
schaffe! womit das allgemeine Schema eines Vergleichs von Meer und Mensch 
gegeben war, sagt sie: • ... der Gedanke, was das mit dem Sein und Schaffen 
zu tun habe, war mir unangenehm. Ich habe nicht nachgedacht, ob ich den Zu- 
sammenhang fände, sondern mir war lieber, mich dem Naturgenuß 
hinzugeben" (V, 8). 

Betrachten wir vorerst die Fälle, in denen ein erzählender Text vorlag. Hier 
wird die Einfühlung zunächst bewirkt durch intensive Vergegenwärtigung in 
der Vorstellung. Man hat den Text gelesen, ihn fortgelegt und spricht ihn dann 
innerlich nach, hebt die besondere Situation hervor, um so zu erleben, was das 
Verhalten der jeweiligen Person bedeutet. •Welche Gemütsleistung, in solcher 
Lage so zu sprechen!" erklärt ein Beobachter im Anschluß an die Vorlage, die 
von der Unterhaltung der hl. Perpetua mit ihrem Vater vor ihrem Martertode 
erzählt. Eine andere Methode ist die anschauliche Ausmalung der Text-Situa- 
tion, wobei optische und akustische Vorstellungen vorherrschen, Raum und 
Bewegungen imaginär stark erlebt werden. Die Personen der Vorlage werden 
in Physiognomie, Haltung und Handlungen so gemalt, wie, die Beobachter es 
sich •denken". Man vergleiche folgende Aussagen: 

VI, 7. (Vorlage: Die hl. Perpetua und ihr Vater). •Mit dem Namen Perpetua wurde 
ich sofort in die Arena versetzt, wo Perpetua und Felizitas zusammen- 
standen in Erwartung dessen, was kommen soll. Ich sah die große Menge der Römer 
da sitzen, die wilden Tiere hereinstürmen, die die beiden zerrissen. Dann versetzte 
ich mich zurück ins Gefängnis, ein tiefes, dunkles Loch. Den Vaterstellte ich 
mir vor als alten Mann mit Kummer- und Sorgenfalten im 
Gesicht. Dachte dann, ob sie allein im Gefängnis wäre oder ob Felizitas bei ihr in 
derselben Zelle gewesen wäre. Dann sah ich, wie der Vater sich alle Mühe gab, 
sie zu überreden, und vor allem fiel es mir auf, daß sie aus dem Motiv der Wahrheits- 
liebe dem Vater eine abschlägige Antwort gab. Daß sie sich ganz ohne Kämpfe zu dem 



Versenkungsstufen in der Betrachtung 261 

Entschluß hatte emporringen können, ist nicht wahrscheinlich, da auf der einen Seite 
der Vater und die ganze Familie stand. Und wenn sie an das Todesurteil dachte, muß 
ihr die Sorge um das Kind das Härteste gewesen sein ...loh sah den Vater 
ganz trostlos und verzweifelt das Gefängnis verlassen. Dann 
erinnerte ich mich auch noch der bangen Sorgen und der Angst, die ihre Angehörigen 
zu Hause wohl um das Ergebnis hatten, das Ergebnis der Verhandlung des Vaters mit 
Perpetua." 

XII, 1. (Vorlage: Eine Erzählung von der Begegnung des hl. Franz mit dem Aus- 
sätzigen). • ... nach dem Lesen fielen mir diese Gedankengänge wieder ein. Ich sah 
das Bild des hl. Franziskus, wie man die Figur in der Kirche sieht, 
stellte mir vor, wie er durch die Wüste ritt, an dem Aussätzigen vorbeikam, 
zurückschreckte beim ersten Anblick und dann so die Zähne zusammenbiß, doch ab- 
stieg trotz des widerlichen Anblicks, um dem Armen zu helfen." 

V, 12. (Vorlage: Der Bericht von der Bekehrung Pauli). • .. .'Als ich mich nach dem 
Lesen an den Text erinnern wollte, merkte ich, daß nur Bilder vor- 
handen waren, und zwar zwei getrennte. Der Ritt nach Damaskus ist irgendwo 
anders als die Begebenheit selbst. Mit dem zweiten Bild kam mir wieder der Text zu 
dem Vorgang, und zwar in dem Satz: Saulus, warum verfolgst du mich? Ich hörte 
das undeutlich, aber mit besonders tiefer, unartikulierter Stimme, ungefähr wie das 
Rollen eines fernen Donners. Das Stürzen vom Pferd hat mir diesmal Schrecken ein- 
geflößt, so als könnte dabei ein Unglück geschehen. Ich sehe den Saulus auf 
den Hinterkopf vom Pferd gleiten. Das Pferd selbst ist ein dicker Schimmel. In dem 
Aufrichten des Saulus, in dem ruhigen Aufrichten liegt das Wort: Herr, was willst du, 
daß ich tun soll? Dieses Umwandeln von Haß in die Hingebung drückt sich in seiner 
ganzen Erscheinung aus, durch Ruhe und Gelassenheit. Das Bild hat sich entfalten 
können, bis Paulus wieder aufstand und. das Pferd in ruhigen Trab setzt. An ein 
Umkehren habe ich nicht gedacht. Paulus geht in der gleichen Richtung weiter." 

Wenn der Betrachtungsgegenstand ein Bild ist, wo Physiognomie, Haltung 
und Handlungen und Räume bereits anschaulich gegeben sind, dann wird die 
•Seele" der Situation zuweilen durch intensive vorstellungsmäßige Vergegen- 
wärtigüng des Bildes und Formulierung des Stimmungsgehaltes erlebt, manch- 
mal auch durch intensives Eindringen in die Empfindungswelt der dargestellten 
Personen. 

VII, 32. (Vorlage: Ein Bild: Nach dem Sturm •drei besorgte Frauen am Meeres- 
strand). •Das Bild sprach mich nach Darstellung und Inhalt an. Ich muß es als ein 
religiöses Bild bezeichnen. Ich betrachtete es im einzelnen und stellte es mir 
nachher wieder vor: Den gelb-braunen Dünensand, die drei schwarzen 
Frauengestalten mit den weißen Hauben, die zwei mit dem weißen Kragen, die grüne 
Meeresbucht, den Wolkenhimmel, der noch vom Sturm erzählt. Die verschiedene 
Stellung der drei Frauen fiel mir auf. Die in sich gekrümmte älteste, bei 
der das Gebet auch äußerlich stark hervortritt • siehe den Rosenkranz • mit dem 
arg besorgten Gesichtsausdruck. Dann die zweite, die da sitzt, mehr abwar- 
tend, etwas resigniert im Ausdruck, und die dritte aufrecht- 
stehende, die mutigste und seelenvollste Gestalt im Ausdruck 
des Gesichtes, mit dem Blick in die Ferne, der ausspäht und wissen will, wie es 
da draußen auf dem Meere ergangen ist." 

Das Miterleben der Stimmung einer Bildperson kann zu produktiven Phan- 
tasieleistungen führen. Man versetzt sich, wie ein Beobachter sagt, in die Ge- 
danken der Person und gewinnt durch allerhand freie Annahmen ein psycho- 
logisches Verständnis für die Bildsituation • eine Feststellung, die vielleicht 
die Bedingungen dichterischen Schaffens berührt. 

VI, 25. (Bildvorlage: Iphigenie von Feuerbach). •Im ersten Moment dachte ich an die 
hl. Monika in dem Augenblick, als Augustin sie ohne ihr Wissen verlassen hatte und 



262 Dr. Alfons Bolley 

nach Italien gesegelt war. Wie sie dann jeden Tag am Meere stand und sehnsüchtig 
Ausschau hielt nach ihrem Sohn. Dann dachte ich: Es kann aber auch eine andere 
Mutter oder Gattin sein, deren Mann oder Sohn in der Fremde ist. Ich versetzte 
mich dann in ihre Gedanken, wie sie ihn vielleicht schon wochen- und 
monatelang erwartet hat, wie ihre Hoffnung immer schwächer wird und allmählich 
die Ahnung sie -überfällt, daß er vielleicht überhaupt nicht mehr zurückkommt. Es 
kam mir dann der Gedanke, wo der Sohn oder Gatte vielleicht sein möchte in dem 
Augenblick, ob er auf dem Meere ist oder der Heimat zusteuert, oder vielleicht in 
einem fernen Lande irgendwie beschäftigt ist, vielleicht als Forscher, oder sonstwie 
Arbeit angenommen hat, und wie die beiden sich in Gedanken oft nahe sind. Dann: 
Wie sie jeden Tag hier nach ihm Ausschau hält, wird er jeden Tag an die Geliebte 
zurückdenken, und je größer jetzt die Sehnsucht ist, um so größer wird auch wohl 
später die Freude des Wiedersehens sein." 

War es hier eine Person, die in ihrer Haltung vom Ich miterlebend gedeutet 
wurde, so daß zu der Person ein Text entstand, dann findet sich auch das Gegen- 
stück, daß nämlich zu einem Text eine imaginäre Person geschaffen wird, um 
den Text psychologisch verständlich zu machen. Es handelt sich hierbei um 
Texte, denen irgendeine Stimmung zugrunde lag. Jetzt geht das Ich in den 
Text ein, indem es in der Konstruktion einer Persönlichkeit den seelischen 
Hintergrund sucht, aus dem die Worte stammen könnten, womit wiederum der 
dichtenden Phantasie reiche Möglichkeiten gegeben sind. Es werden persönliche 
Erinnerungen mit willkürlichen Annahmen in freier Weise verbunden, um 
einen Persönlichkeitstyp zu schaffen, wie man ihn im Augenblick braucht. 

VI, 14: •Bei dem ersten Spruch dachte ich ganz unwillkürlich an die Analogie mit 
Faust, der auch alles erlebt und studiert und doch kein Glück gefunden hatte. Dann 
stellte ich mir einen alten Mann vor, der im Freien auf einer Bank 
saß und über sein Leben nachdachte, wie nichts ihn befriedigt hatte und der jetzt von 
dem Wunsche durchdrungen war, sein Leben noch einmal beginnen zu können, um es 
anders zu gestalten. Er sah all die Leute vorbeiziehen, die sich freuten und ihren 
Vergnügungen nachgingen, während er ganz neidlos auf sie herabsah. Er hat nur den 
einen Wunsch, sich von all dem frei zu machen und nach Höherem zu streben/Dabei 
lief ihm in den Sinn, daß das ganze menschliche Streben doch nur ein unvollkommenes 
sei und daß er wohl kaum, auch wenn er nochmals jung wäre, die Sache so gleich- 
gültig und teilnahmslos anschauen würde, wie er es sich jetzt dachte. Denn der 
Mensch wirft immer einen Blick auf das vergangene Leben und sieht es immer mit 
anderen Augen an, als er es sich früher vorgestellt hat." 

Die den Text verständlich machende imaginäre Person kann aber auch mit 
dem Ich identisch sein. Beobachter XII, 6 schafft zu der Vorlage, die über die 
Pflicht der Aufmerksamkeit auch gegenüber einem schlechten Redner spricht, 
die konkrete Situation einer unruhigen Versammlung mit dem Beobachter als 
Zuhörer. Der Sinn dieser Vorstellung ist zweifellos, die Mahnung des Textes 
als angebracht zu erleben. 

XII, 6: •Während des Lesens sah ich mich in einer Versammlung und in der Kirche. 
Ich sah in der Versammlung den Redner am Pult und den Prediger auf dem Predigt- 
stuhl gleichzeitig, der Prediger war etwas undeutlich. Dann; sah ich auch schon die 
Handbewegungen beim Sprechen. Dann fühlte ich gleichsam, wie in der Versamm- 
lung Geräusche waren und ein Stock fiel, wie ich dann innerlich aufgebracht und 
entrüstet darüber war, weil ich durch diese Geräusche nichts hörte und fühlte, daß 
dadurch der Vortragende gestört werden könnte; und in der Kirche hörte ich Husten, 
und es war mir so, als wenn ich eine Bewegung machte mit den Armen und rufen 
wollte, man sollte doch ruhig sein. Dann sah ich auch ganz deutlich die Bewegungen 
der Vortragenden während des Vortrages und der Predigt und ich fühlte bei manchem 



Versenkungsstuf en in der Betrachtung 263 

meine Zustimmung • es war mir so, als wenn ich sagte: So ist es richtig; ein Gefühl 
der Befriedigung •, wie ich genau hinhörte, auch so mit den Schultern zuckte, wenn 
mir etwas zweifelhaft erschien." 

Auch ein Bild ohne Personen kann, wenn es nur Stimmung enthält, eine 
innige Ich-Hingabe bewirken. Man vergleiche nur die beiden folgenden Aus- 
sagen zu derselben Bildvorlage •Waldkapelle". Während im ersten Fall die 
bloße Vergegenwärtigung des Bildes in der Vorstellung genügt, um das Ich 
•ohne alle Gedanken" gefühlsmäßig zu fesseln, geht im zweiten Fall das Ich 
vorstellungsmäßig aus sich heraus und in die Landschaft ein, um sie zu erleben. 

VII, 25: •Habe das Bild sofort als sehr schön empfunden, und mein Auge wandte 
sich besonders der Landschaft zu, dem Waldweg mit den hervorragenden bläulichen 
Wipfeln im Hintergrund, und ich erinnerte mich, daß ich oft ähnliche Wege gegangen 
bin, und ich wünschte mich augenblicklich auch in einen solchen Wald, ohne daß da 
bestimmte Vorstellungen gewesen wären ... Das Bild atmet für mich Frieden und 
Erhabenheit, und ich dachte, ein solches Bild ist zu schade, als daß es Gegenstand des 
Experimentes wird, und wenn du nicht in der Versuchseinstellung wärest, würdest 
•du es anders ansehen. Während des Nachdenkens schaute ich immer noch 
die Landschaft, ohne daß mir viel Gedanken kamen. Dachte 
auch: Warum fehlen dir die Gedanken? Ich fand es selbstverständlich, weil die An- 
schauung des Bildes mich so ausfüllte. Hatte eine recht lebhafte Vorstellung, aber 
keine besonderen Gedanken darüber als die, welche schon während des Betrachtens 
«da waren." 

V, 22: Dasselbe Bild... •Während des Anschauens schon hatte ich besondere Freude 
an dem Bild und instinktiv den Wunsch, es lange betrachten zu können ... Während 
des Anschauens sind mir die Teile des Bildes: Im Vordergrund die Kapelle, dann der 
Weg, die zwei Rehe, der Wald ziemlich nacheinander ins Bewußtsein getreten, ge- 
dächtnismäßig, anschaulich, aber plötzlich überraschte mich der Anblick des Berges 
im Hintergrund. Nach dem Anschauen kam wieder die freudige Stimmung über die 
Entdeckung des Berges, und es wollte anscheinend so etwas aufsteigen wie Heimweh, 
und ich bemerkte eine abwehrende Ausdrucksbewegung zwischen den Gedankengang 
hinein zur Abwehr der Gefühlsentwicklung ... Unmittelbar vorher kam mir so un- 
gefähr in den Sinn, als ginge ich auf diesem Waldweg, daß er sehr 
steinig sei, und ich hörte, so wie man ungefähr auf Kies geht, dieses Knirschen. Dabei 
fiel mir plötzlich das Lied ein: •Wie lieblich schallt's durch Busch und Wald", und 
zwar im Marschtempo, entsprechend dem Gang, den ich eben auf dem Waldweg 
machte. Entsprechend den Lauten, die ich durch den Kies zu hören glaubte, hörte ich 
auch die Melodie des Liedes; es ging ineinander über ..." 

Es dürfte klar geworden sein, daß mit den beschriebenen Erlebnissen ein 
Verfahren namhaft gemacht worden ist, das viel mehr als das rationale Denken 
an das Ich heranführt. Drum wäre es verkehrt, die verschiedenen Methoden der 
Vergegenwärtigung, der Formulierung, der optischen und akustischen Vor- 
stellungen, der Raumvorstellungen, der dichtenden Schöpfung für sich zu 
betrachten; sie dienen vielmehr alle dem einen großen Prozeß der miterle- 
benden Einfühlung, deren Sinn einmal lediglich darin liegt, daß der 
Beobachter sich den Stimmungsgehalt der Vorlage aneignet, ein andermal, daß 
der Betrachtende zum Verständnis der Vorlage kommt. Wenn dieser Art Be- 
trachtung mit der erstgenannten, dem eigentlichen Denken, die Bindung an die 
Vorlage eigen ist, und wir sie darum zu dem objektiven Verfahren rechnen 
konnten, so hat sie doch mehr als die erste den Charakter der Versenkung. Aber 
auch diese Versenkung teilt mit dem Denken noch die Eigentümlichkeit, daß 



264 Dr. Alfons Bolley 

sie nicht den Personkern erfaßt. Das Ich • so sehr es auch im Erleben mit- 
schwingt • bleibt im Grunde anonym. Die folgenden Darlegungen werden Er- 
lebnisse bringen, in denen das Ich sich zu erkennen gibt. 

II. Die reflexive Versenkung 

Der Schwerpunkt der Betrachtung liegt jetzt im Ich. Die Vorlage ist gleich- 
sam der Spiegel, in dem das Ich sich selber schaut und ausspricht. Einmal ist es 
ihr Ideengehalt im ganzen, oft eine Teilabstraktion, manchmal nur ein Wort, 
wodurch der Berichterstatter so affiziert wird, daß er den Blick nach innen 
richtet und auf die Vorlage in ihrem konkreten Inhalt mehr oder weniger ver- 
gißt. Es sind immer Vorlagen religiös-sittlicher Natur, die eine entsprechende 
charakterliche Beschaffenheit des Ich anrühren. Damit stößt die Betrachtung in 
eine sonst wohlbehütete Tiefenschicht der Persönlichkeit vor. 

Man schaut das eigene religiös-sittliche Sein, man reflektiert über das religiös- 
sittliche Streben, und schließlich treten bedeutungsvolle persönliche Erlebnisse 
wieder ins Bewußtsein, die u. U. den inneren Blick derart bannen, daß das Zeit- 
bewußtsein dem Beobachter verlorengeht. Wir werden feststellen, daß eine 
solche Versenkung sich für das Ich ungemein schöpferisch auswirken kann: 
Hier werden Werte erkannt und erfaßt, der Wille angeregt. Daß auch die Ge- 
fühlswelt oft stark anklingt, ist ohne weiteres zu erwarten. Die auslösende 
Funktion der Vorlage vollzieht sich im Erlebnis des Kontrastes und der Har- 
monie. 

Beginnen wir mit der Deutung der Reaktionsweisen im Sinne des Kon- 
trastes. Beobachterin V, 6 hatte den Text vom Martyrium der hl. Perpetua 
zu behandeln. Die Vorlage spricht nicht ausdrücklich vom Gottvertrauen der 
Heiligen. B. gewinnt diesen Begriff durch eingehende Betrachtung der he- 
roischen Haltung Perpetuas. Sie kommt immer wieder auf diesen Gedanken 
zurück, wobei sie feststellt, daß ihr das Gottvertrauen ermangele und eben des- 
wegen bei Perpetua so stark auffalle. Offenbar bedeutet das Gottvertrauen 
dem Ich ein hoher Wert, den es im Grunde erstrebt. 

Im folgenden Protokoll steht das ganze Erlebnis unter der kontrastierenden Wir- 
kung der Vorlage. II, 53. (Vorlage: Eine Erzählung von dem ruhigen Tode eines 
Klosterbruders). •... Im selben Moment, wo ich das dachte, kam die Frage: Wenn 
ich nun mal sterbe, was wirst du dir dann holen lassen können, um davon zu sagen, 
es ist dein Himmelsschlüssel? Da kam eine derartige Fülle von Gedanken, wie man 
sie nach einem Exerzitienvortrag zu haben pflegt, die ich aber jetzt wegen der beson- 
deren Intimität nicht wiedergeben will, z. B. Bibliothek, Brevier, Beichtstuhl, Sakra- 
mentenspendung, Jugendseelsorge, Unterricht, alles das in reichgedrängter Fülle und 
ich hatte in mir ein gewisses Gefühl der Bangigkeit, daß ich mir sagte: Ob wohl etwas 
da ist, was du wirklich als Himmelsschlüssel im Sinne des Bruders betrachten 
könntest?" 

Das Ich ist sich bewußt, daß ihm im Text ein aszetisches Ideal entgegentritt, 
verwirklicht durch einen schlichten Laienbruder. Gleichzeitig erwacht in B. II 
der Priester, der ähnlich wie der Laienbruder eingestellt sein muß • aber sich 
bewußt ist, einen so hohen Stand noch nicht erreicht zu haben. Das Gefühl der 
Bangigkeit zeigt, daß es dem Ich wohl um aszetisches Streben geht. 

Von solchem Aufgerütteltsein ist es nicht weit bis zum konkreten Vorsatz 
einer Lebensänderung. • Das nächste Protokoll läßt besonders deutlich die 



Versenküngsstuf en in der Betrachtung 265 

schöpferische Wirkung des Kontrast-Erlebens erkennen. Im Spiegel der Vor- 
lage, die einen Paulus-Text über die Nächstenliebe bringt, muß das Ich fest- 
stellen, daß es ihm an der geforderten praktischen Nächstenliebe noch fehlt. 
Um sie zu erreichen, werden ganz konkrete Mittel erwogen. 

V, 43: • ... Dann fiel mir ein, wie not es einem eigentlich tut, die Aufmerksamkeit 
auf den Punkt Nächstenliebe zu richten, denn es wäre eine allgemein bekannte Tat- 
sache, daß der Punkt Nächstenliebe am schnellsten und unüberlegtesten verletzt wird. 
Dabei fiel mir mein Verhalten zu den Schwestern im Hause ein, das ich nun für nicht 
richtig hielt, gemessen an der Forderung, den Nächsten zu lieben. Ich legte den 
gleichen Maßstab an in bezug auf die Studentinnen im Hause und ich hatte sofort 
das erleichternde Gefühl, daß ich denen gegenüber weniger in Gefahr komme, die 
Nächstenliebe zu verletzen. Ein guter Humor und die gleiche Gesinnung, in der man 
sich sieht, kämen einem dabei zu Hilfe. Ich fand es für mich als beson- 
ders wichtig und im allgemeinen als ein sehreinfaches Mit- 
tel, gegen den Nächsten nicht verletzend zu werden dadurch, daß man gar nicht 
merken läßt, wenn man innerlich gereizt ist. Man sollte sich lieber in einem Scherz 
Luft machen, dann ginge selbst einmal ein etwas unüberlegtes Wort mit größerer 
Leichtigkeit wieder hinweg. Auch das Schweigen im Sinne von Vorübergehenlassen 
schien mir als ein gutes Mittel in den Fällen, wo einem ein Mensch besonders unan- 
genehm wird, und ich hielt es für gut, sich dabei bewußt vorzuhalten, daß das jetzt 
ein vorübergehender Moment sei und daß sozusagen auch wieder andere Augenblicke 
kommen." 

Vgl. auch 1,32. (Vorlage: Der Bibeltext vom verlorenen Sohn). • ... Dann versuchte 
ich, das ganze Bild auf mich selbst zu übertragen. Geschah unwillkürlich, unaus- 
weichlich ... Dann merkte ich, daß es mir sehr schwer fiel, mich selbst in die Lage 
des verlorenen Sohnes zu versetzen und die Stimmung mitzuerleben, daß ich mich 
eigentlich mehr mit dem anderen Sohn identifizierte. Das paßte mir nicht. Jetzt wird's 
persönlich. Ich sagte mir: Das ist dein Hochmut und dein Mangel an Selbsterkennt- 
nis, daß du dich nicht in die Lage und die Stellung des verlorenen Sohnes hineinver- 
setzen kannst... dabei der Wunsch und das Streben, mich doch hineinzuversetzen. 
Es war etwas Krampfhaftes dabei... Dann sagte ich mir: Deine innerlich verlorene 
Lage besteht eben darin, daß du keine Selbsterkenntnis und eine zu gute Vor- 
stellung von dir selber hast. Das wurde zugleich mit dem Wunsch, 
vielleicht mit der Bitte verbunden, in die Stellung des ver- 
lorenen Sohnes, worin ich die richtige Beziehung zu Gott 
erblicke,  hineinzukommen..." 

Man beachte, daß im Erlebnis des Kontrastes mancherlei Beziehungen zwi- 
schen Vorlage und Beobachter offenbar werden. Die Vorlage wirkt als Anruf 
im Sinne einer Wertwelt, die die Beobachter im Grunde bejahen, tatsächlich 
aber nicht besitzen bzw. vernachlässigt haben. Die ethische Übereinstimmung 
führt aber nicht zum Erlebnis der Übereinstimmung, sondern des Kontrastes. 

Wenden wir uns nunmehr den Erlebnissen zu, die im Zeichen der Überein- 
stimmung zwischen Ich und Vorlage stehen. Das Wort Übereinstimmung meint 
hier nicht etwa die Gleichheit zweier Ansichten, die theoretische Zustimmung 
des Beobachters zum Text, sondern das Erlebnis einer Einsfühlung im 
psychologischen Sinne von der Art, daß der Beobachter sich selbst in der Vor- 
lage wiederfindet, sei es in seiner Person, seinem Streben, seiner persönlichen 
Erfahrung. Die Einsfühlung kann psychologisch echt sein und doch ein nega- 
tives Vorzeichen haben, so, wenn eine Beobachterin sich eins weiß mit dem 
hl. Petrus im Augenblick der Verleugnung; deshalb kann die Willenseinstellung 
der Beobachter, religiös gesehen, durchaus positiv gerichtet sein, wie sich aus 



266 Dr. Alfons Bolley 

Gefühlen der Depression, die dieses Erlebnis aufweist, deutlich ergibt. Die 
innerlich positiv bestimmte Einsfühlung läßt nun das Ich nicht ruhen in dem 
Bewußtsein der Harmonie mit einem Vorbild oder einer Forderung oder einer 
Wahrheit der Vorlage, sie bewirkt vielmehr auch stärkste innere Konzentra- 
tion, stellenweise ausgedehnte und innerliche Gedankengänge, führt zu wert- 
vollen Gefühlen, zu Willensimpulsen und zu religiöser Sinnrichtung. 

Wir bringen zwei Beispiele für eine innerlich negative Einsfühlung. 
1,14. (Vorlage: Die Verleugnung Petri). •... Dann kam sofort • das Ganze war 

davon durchtränkt • das Miterleben der Stimmung Christi und Petri, der Gegensatz 
zwischen der Lage und dem Verhalten des Heilands und der Schwäche Petri, der der 
Situation nicht gewachsen war, und daß ich als Mensch mich etwas mit 
Petrus identifizierte... Das Gefühl der Tragik war tief und stark erlebt, 
das andere schien mir künstlieh. Als ich mich mit Petrus identifizierte, klang mit, daß 
man nicht in der Lage ist, die großen Gedanken durchzuführen, die man sich vor- 
nimmt, und ebenso ist es mit der Erfüllung der Anforderungen, die an einen gestellt 
werden. Der Gegensatz zwischen der Armseligkeit und Schwäche des Petrus und 
meiner selbst gegenüber der Erhabenheit und der Tragik in der Situation..." 

XVIII, 51. (Vorlage: Ein Text über das Thema: Gott kämpft mit der Seele). •D e r 
Text war mir gleich vertraut wie mein zweites Ich. Wie oft bin 
ich diesen Weg gegangen, den Weg des Sträubens gegen das, was kam, und den Weg 
des Vorwurfs, weil ich nicht mitgegangen bin. Mir ist der Text vielleicht darum so 
lebensnah, weü ich weiß und erlebt habe, wie bitter es sieh rächt, wenn man gegen 
die Einsprechungen des Hl. Geistes • denn das sind die Waffen, die der Herr ge- 
braucht • angeht oder sie sogar überhört. Der letzte Satz: ,Glücklich die Seele, die 
im entscheidenden Augenblick sich Gott ergibt', kommt mir fast wie ein Hohn vor. 
Ich glaube nicht daran • und dies Gefühl war sehr stark in mir •, daß ein Mensch, 
der sich immer gegen Gott gewehrt hat, sich im entscheidenden Augenblick Gott 
ergibt..." 

In beiden Fällen stellt das Ich in-der Einsfühlung mit der Vorlage einen 
Mangel bei sich selber fest. Daß es unter diesem Bewußtsein leidet, ist aus den 
Worten klar zu ersehen. 

Für die positive Einsfühlung vergleiche man folgende Protokollabschnitte: 
XVIII, 64. (Vorlage: Pauli Bekehrungserlebnis). •Tür und Tor meiner 

Seele waren für den Text geöffnet. Habe nur flüchtig zu lesen brau- 
chen ... Ich mußte unwillkürlich an andere Menschen denken und an meine Er- 
fahrungen, da einmal in jedem Menschenleben'der Herr kommt und einen jeden 
fragt, und daß dann jeder Mensch dieselbe Antwort gibt wie Paulus: Was willst du, 
Herr, daß ich tun soll? ..." 

XVIII, 20. (Vorlage: Pharisäer und Zöllner im Tempel). • ... Wenn man dies alles 
in ihm sieht, dann ist er nicht mehr der Zöllner aus der Schriftstelle, sondern der 
Vertreter all derer, die in gleicher Verfassung leben, wie er, und dazu gehöre 
auch ich... Ich verstand den Zöllner so gut, und er lebt in 
mir so lebendig, ich sah gleichsam alle Züge seines Gesichtes und die Not in 
seiner Seele, weü in meinem Leben solche Stunden gewesen sind, in denen man die 
Größe Gottes am Rande menschlicher Fassungskraft ahnte und sich selbst verloren 
hatte..." 

XVIII, 56. (Vorlage: Leib und Seele im Kampf gegeneinander). •DerTexthielt 
mich gefangen und löste gleich eine Reihe Vorstellungen und Gefühle in mir 
aus, weil er ein Stück meines eigenen Ich ist und weil man ihn 
tagtäglich praktizieren muß ..." 

XVIII, 49. (Vorlage: Das Leben ein Kreuzweg). •DerText war mir gleich 
lieb und vertraut, weil er eine Lebensfrage so treffend be- 



Versenkungsstufen in der Betrachtung 267 

rührt, die in jedem Menschen nach Erlösung ringt und in meinem Leben 
lange Jahre eine Kernfrage war..." 

In beiden Fällen wirkt die Einsfühlung sehr produktiv. Sie bringt zunächst 
wertvolle Gedankengänge und neue persönlichkeitsbildende Erkenntnisse. Dazu 
vergleiche man das folgende Protokoll. 

XVIII, 31. (Vorlage: Bildliche Darstellung einer Frau auf stürmischer See). •Als.ich 
das Bild betrachtete, habe ich mich gefreut, daß gerade eine Frau das Schiff steuert 
und sich dem Sturm entgegensetzt. Von dem Bild selbst, seiner Aufmachung und 
seinen Farben ist wenig in mir haften geblieben, sondern es waren direkt eine Reihe 
Vorstellungen in mir aus dem eigenen Leben und aus dem Leben anderer 
auf Grund meiner Beobachtungen und Erfahrungen. Ich weiß, daß ich in den 
zwanziger Jahren diesen Sturm gesucht und heiß geliebt 
habe und daß es mir das größte Vergnügen bereitete, allen Gewalten zu trotzen 
Dann kamen Niederlagen, aber immer zwischendurch bis auf den heutigen Tag ist 
das heiße Begehren geblieben, mich gegen alle Gewalten zu stemmen, gleichsam eine 
Mauer zu bilden und das zu verteidigen, was ich verteidigen muß. Aber nur eins ist 
mir immer klarer geworden, und das stand lebhaft vor mir. daß man sich gegen dieses 
Gefühl, gegen eine Wand einzurennen, wehren muß. Denn immer, wenn man das 
sieghafte Gefühl des Bezwingens in sich trägt und wenn man glaubt, man könne 
gegen eine ganze Welt Front machen, dann kamen Schläge, die einem beweisen, daß 
wir es nicht können. Es ist kein Beweis dafür, daß diese Urgewalt, wie ich es nenne, 
nicht in uns leben darf. Aber es ist wohl ein Beweis dafür, daß sie richtig fundiert 
sein muß. Und es stand vor mir der Gedanke: ,Ich kann alles in dem, 
der mich stärkt', alle Gewalten überwinden, wenn ich es in ihm tue und nur für ihn." 
(Gemeint ist Gott.) 

Man beachte, wie im Gegensatz zu anderen Bearbeitungen desselben Bildes 
die konkrete Vorlage zurücktritt zugunsten der Reflexion über die Konformi- 
tät der Vorlage mit dem Ich: Dort die Frau im Sturm • in ihr das eigene Ich; 
auf dieses geht die folgende Betrachtung, die indessen die eigene Haltung revi- 
diert und neu, d. h. übernatürlich begründet. 

Wie die Einsfühlung die Gefühlswelt zu wecken vermag, zeigt die nächste 
Aussage. 

XVIII, 45. (Vorlage: Mensch und tränenvolle Seele • das gehört zusammen). •Mir 
war, als ginge ich durch eine dämmerige Landschaft, herbstlich, mit blauen Nebel- 
schleiern. Die Schwere des Staubes, die Dornen der Erde, Last, Schmerzen, Ängste, 
wie ich es im Text gelesen, zogen sich am Rande des Weges hin, Gestrüpp, bereit, um 
fest zu halten und weh zu tun. Und ich dachte: Was wäre wohl der arme Mensch, 
wenn ihm nicht ein Lied mitgegeben wäre, das große Lied der Sehnsucht. Diese Sehn- 
sucht, die ihn begleitet wie ein scheuer Vogel oder wie ein kleiner Stern, nicht immer 
sichtbar, doch hier und da wie ein mahnender Bote zu ihm kommt. Ich habe 
manchmal sehr unter dieser Sehnsucht gelitten und diesen 
Schmerz empfand ich deutlich beim Lesen der Zeilen. Ich 
habe so darunter gelitten, daß ich krank davon wurde, aber ich möchte lieber daran 
sterben als sie missen; denn Menschen, denen diese Sehnsucht nicht eigen ist, sind wie 
Tagelöhner, die nach dem Futtertrog laufen und nicht die Sterne sehen. Ich habe in 
jungen Jahren dieses Heimweh und diese Sehnsucht nicht begriffen. Heute weiß ich, 
daß es nicht das Heimweh nach Menschen, nach der Heimat und nach der Liebe ist, 
sondern daß es lediglich das Heimweh nach Gott ist, die Sehnsucht, sich in dem 
wiederzufinden, von dem ich ausgegangen bin..." 

Die Einsfühlung mit dem Text weckte in der Beobachterin ein Gefühl der 
Sehnsucht, offenbar hervorgerufen durch die Übereinstimmung zwischen dem 
Text und der persönlichen Situation. Neu ist hier die Wertung der Sehnsucht, 



268 Dr. Alfons Bolley 

indem die Berichterstatterin erklärt, lieber sterben als die Sehnsucht missen zu 
wollen. 

Im nächsten Beispiel regte die Einsfühlung einen religiös ausgerichteten 
Willensentschluß an. 

II, 43. (Vorlage. Ein Bild des Ritters Georg). •Direkt als ich das Bild sah, kam mir 
wiederum durch den Farbenton des Hintergrundes, der neben dem weißen Pferd ab- 
sticht und besonders in Erscheinung tritt, ein Gefühl freudiger Stimmung. Direkt fiel 
mir dabei in Beziehung auf den Ritter das Motto ein: Gott, dir habe ich mich ergeben! 
Während des Nachdenkens habe ich dieses Gefühl der frohen Gottergebenheit aus- 
gewertet. Der Ritter hebt sein blutbeflecktes Schwert in stiller Einsamkeit zu seinem 
Herrgott, entblößten Hauptes. Er ist hier seinem Gott allein gegenüber, in der Ein- 
samkeit fühlt er sich klein vor seinem Schöpfer. Es ist wie ein kindliches Grauen, das 
über ihn kommt, das ihn dazu zwingt, sein Schwert, das Symbol seiner Pflicht- 
erfüllung, emporzuheben zu dem, vor dem er sich verantworten muß. Direkt daran 
anschließend: So will auch ich abseitsvon der Menschheit gehen, 
wenn ich aus der Tiefe emporrufe zu Gott. Es kam der Psalm: Denn die Menschen 
verstehen einen nicht immer. In der seelischen Einsamkeit, da fühle ich meinen Gott 
mir nahe, da möchte ich meinen Geist, meine Seele, mein Herz emporheben zum 
Herrgott. Zwar es blutet, vielleicht war der Kampf nicht immer ehrlich, vielleicht 
klebt das Blut gekränkter und falsch behandelter Mitmenschen daran, aber ich will 
in dem Bewußtsein meiner Verantwortung vor Gott weiterkämpfen, ritterlich; ist das 
Schwert a>uch blutbefleckt, es ist nicht gebrochen." 

Durch die Einsfühlung kann das Ich innerlich stärkstens gefesselt werden. 
Dazu vergleiche: 

II, 75. (Vorlage: Ein Text über die klingende Memnonssäule). •Ich muß bemerken: 
Während der Gedanken kam eine gewisse Unruhe, die drei Minuten gingen zu schnell 
herum. Dachte: Wenn es länger dauerte, könnte man mehr herausholen... Dann 
kamen Bilder von dem Tage meiner Priesterweihe, wo ich im Hofe des Priester- 
seminars meine Mutter begrüßte und ganz unter dem Eindruck der Weihe stehe. Ich 
sehe ganz genau, wie die Mutter da steht, wie sie angezogen ist, wie sie Tränen in den 
Augen hat, und wie ich ihr entgegeneile, das Herz so voller Ideale. Dann sehe ich mich 
nach meiner ersten hl. Messe im Dom bei der Gratiarum Actio, wie ich vollständig in 
Tränen aufgelöst bin und innerlich so ganz und gar das Glück erlebe, den Herrgott 
soeben in meinen Händen gehalten zu haben. Ich weiß noch gut, was ich betete, 
welche Vorsätze ich für mein Leben faßte, und das Erlebnis der Stunde war so stark, 
daß ich betete: Herr, laß mich kalt werden, daß mich das Glück nicht krank macht; 
denn ich hatte Herzklopfen vor Erregung. Das waren die Bilder. Habe mich besonders 
in das letzte Bild so vertieft, da ich gar nicht absichtlich die Tendenz zur Aufgabe- 
stellung aufnahm, sondern mich fragte: Wie ist das Klingen in meiner Seele ge- 
blieben? Die Praxis, das Leben hat manches geläutert, aber das Erleben der Gottes- 
stimme ist stärker geworden sowohl nach der positiven Seite hin in Erfüllung der 
Pflichten als auch nach der negativen Seite hin in der Abwägung von Schuld und 
Fehltritt. Da war ich gerade am Nachdenken, wie das weiter gekommen wäre, da 
war Schluß. Hatte mich in dieses Bild einfach vertieft, hatte nur den Gedanken: Die 
drei Minuten werden doch nicht zu schnell umgehen!" 

III. Die transzendente Versenkung 

Im folgenden wollen wir an Hand von drei Aussagen einen nur kurzen Ein- 
blick in das Herz aller Betrachtung geben1. Was geschieht in der Seele, wenn sie 
Gott begegnet? Von einer Begegnung mit Gott, wie es hier gemeint ist, nämlich 

1 Mit Rücksicht auf den zur Verfügung stehenden Raum stellen wir eine eingehende 
Behandlung des Gotterlebens in der Betrachtung für ein späteres Heft zurück. 



Versenkungsstufen in der Betrachtung 269 

im Sinne einer erlebnismäßigen Begegnung, konnte bisher nicht die Rede sein. 
Weder ein Denken über Gott noch ein anschauliches Bild von Gott vermag der 
Versenkung den Charakter des eigentlichen Gotterlebens zu verleihen. Dem- 
gegenüber beweisen zahlreiche Aussagen, daß ein Gotterleben nur auf der 
Basis einer eigentümlichen polaren Beziehung zwischen Gott und Ich möglich 
ist, dann nämlich, wenn das Ich sich in einer spezifischen Verfassung vor Gott 
selbst erlebt. So wird der gerechte Gott nur erlebt, wenn das Ich sich 
gleichzeitig als den Forderungen der Gerechtigkeit nicht entsprechend erlebt. 
Wir greifen zur Erläuterung hier nur ein paar Fälle heraus, in denen die 
Beobachter auf Grund der Einsfühlung mit der Vorlage in eine transzendente 
Versenkung kamen. 

I, 20. (Vorlage: Ein Text aus dem Buche Job: Ist wohl der Mensch gerecht vor Gott?) 
• ... Sagte mir: Es hat keinen Zweck, Urteile über andere Menschen heranzuziehen, 
sondern, daß du dich selbst zum Subjekt der Vorstellung machst. Dann tauchte zuerst 
eine Situation auf, die ich sofort unterdrückt habe. Dann suchte ich mir wieder was 
aus, was zu dem Text passen würde. Dann fiel mir wieder eine kleine Szene ein, die 
ich heute erlebt habe. Das erste, was sich dabei aufdrängte, waren optische Farb- 
vorstellungen von einem Gegenstand, den ich heute morgen gekauft habe. Deshalb 
blieb ich bei dieser Szene. Sagte: Es eignet sich ja. Es war ein Reise- 
Necessaire, so aus dunkelrotem, glänzendem Leder mit Litzeneinfassung ... Weshalb 
mir das Ganze auftauchte, waren Gewissensbisse, weil ich das Ganze gekauft hatte, 
weil ich in der ganzen letzten Zeit mir Gedanken darüber machte, daß ich zuviel 
Geld ausgebe für Sachen, die nicht notwendig sind, und weil ich den ganzen Weg über 
mich vor mir selbst zu rechtfertigen gesucht habe und ich das Necessaire den Meini- 
gen nicht zeigen wollte, damit sie sich nicht ärgerten. Dazu tauchten ganz unbestimmt 
die Beziehungen zu meiner Freundin auf, die in schwierigen Geldverhältnissen ist 
und die ich möglichst zu schonen suche, damit sie den Unterschied zwischen sich und 
mir nicht empfinde, und ein starkes Gefühl der Beschämung, daß ich Geld ausgebe 
für nicht Notwendiges, während sie nicht Geld für Notwendiges hat... Dann fiel mir 
wieder ein, daß ich beim ersten Lesen ein Gefühl des Ärgers über diese Gottesvor- 
stellung hatte. Dann wollte ich die Sache so auf mich wirken lassen, wie sie gemeint 
war. Dann tauchte die Vergegenwärtigung an Gott auf. Stand 
zuletzt im Vordergrund des Erlebnisses. War sehr stark. Die Überleitung war, wie 
ich in dieser Handlungsweise vor Gott s t ü n d e. Dann dieses Ge- 
fühl, Gott als gerechten und sehr strengen Beurteiler ansehen zu müssen, was eigent- 
lich gar nicht zu meiner gewöhnlichen Gottesvorstellung paßt. Wurde immer inten- 
siver, und es überkam mich eine gewisse Angst und Ehrfurcht und starke religiöse 
Stimmung. Zugleich das Bewußtsein, daß ich hier im Experiment bin!" 

Die Instruktion hatte ursprünglich eine optische Wiedergabe der Vorlage 
verlangt. Die Beobachterin greift zu dem Zweck den Kerngedanken der Vor- 
lage, den des wesensmäßig ungerechten Menschen heraus und findet in der per- 
sönlichen Erinnerung vom Tage einen geeigneten Stoff: Sie selbst ist ein unge- 
rechter Mensch. Ihre Gewissensbisse wegen des unnötigen, kostspieligen Ein- 
kaufs waren zuerst nicht religiös motiviert, entsprangen vielmehr natürlichen 
Gründen, der Rücksicht auf die Angehörigen und die bedürftige Freundin. Erst 
ein nochmaliges Überdenken des Textes bringt das religiöse Erlebnis. Es tritt 
spontan auf, beinahe gegen den Willen der Beobachterin, Denn wie sie selbst 
bemerkt, hatte sie beim Lesen vorher ein Gefühl des Ärgers über die strenge 
Gottesauffassung der Vorlage. Nun aber erlebt sie sich vor Gott und erlebt 
Gott, und zwar als den streng beurteilenden Gott. Das Erlebnis ist stark, ge- 



270 Dr. Alfons Bolley 

tragen von Gefühlen der Nichtigkeit, der Demut und der Furcht. Gott selbst 
wird nicht anschaulich vorgestellt, wohl als Wirklichkeit bewußt. Zweifellos 
liegt dem Erlebnis der Glaubensgedanke zugrunde, daß Gott der Richter ist 
auch für den die Beobachterin belastenden Einkauf. Das eigentliche Erlebnis 
aber greift erst in die letzte Tiefe der Persönlichkeit ein. 

Vergleiche auch II, 77. (Vorlage: Ein Text über: Sagt ja zu allen Schmerzen!) •Das 
Ding hat mich stark innerlich gepackt. Denn es war genau dasselbe, was ich durch 
eigene Erfahrung selbst erlebt habe... Die Stimmung war die: Ich könnte 
jetzt, wenn ich mir nicht Zwang antäte und nicht unmännlich erscheinen wollte, in 
ein Nebenzimmer gehen und mich nach Herzenslust ausweinen... Auch jetzt war es 
das Gefühl der Dankbarkeit gegen Gott, weil ich durch die- 
ses Erlebnis in meinem Seelenleben so reich geworden bin... 
Das Gefühl ist so süß-sauer, die aus bitterer Erfahrung gewonnene Freude, innerlich 
etwas erreicht zu haben, und zwar durch Vertrauen auf Gott. Es waren etwas Organ- 
empfindungen da wie bei aufsteigenden Tränen..." 

Die aus der Einsfühlung mit dem Text entsprungene Reflexion erregt das Ich 
in hohem Maße. In der Erinnerung erlebt es noch einmal die bitteren Stünden 
des angedeuteten Geschehens, weiß aber auch, daß es im Vertrauen auf Gott 
den Sturm gemeistert hat. In diesem Bewußtsein findet es im Augenblick wie- 
der eine lebensmäßige Beziehung zu Gott. Es ist sich bewußt, daß Gott das 
schmerzliche Erlebnis zum Guten gewandt hat, woraus sich das akute Erlebnis 
der Dankbarkeit gegenüber Gott ergibt. 

Zum Schluß bringen wir noch ein besonders treffendes Beispiel. Als Vorlage 
diente ein Bild, wie der hl. Petrus auf dem See von Christus gehalten wird. 

1,30. •Hatte das Bild eben schon gesehen und empfunden, daß es ein sehr schönes 
Christusbild war. Hatte Freude, diese Bilder gefallen mir ästhetisch besser als die 
Schwind-Bilder. Dann kurzes Überblicken des ganzen Bildes, erkannte das Schiff, 
die dünne Mondsichel, die aufgeregte Bewegung des einen Apostels auf dem Schiff 
und hatte eine schwache Mitempflndung der dort herrschenden Stimmung. Dann hatte 
ich sofort das Bestreben, mich auf den Hauptinhalt zu konzentrieren, und schon 
während des Anschauens erfolgte das Zurückdrängen der dargestellten Situation und 
die Beziehung auf mich selbst. Das wird mir zum Ekel, weil ich mir sage: Was müssen 
Sie für eine Vorstellung von mir haben. Dann habe ich die Augen zugemacht, und da- 
mit bin ich selbst in der Situation. Ein weiches Dunkel umfängt mich, das eine stär- 
kere Wärme hat wie das Bild außer mir; es ist dunkler als die Dunkelheit auf dem 
Bilde. Die Heilandsgestalt steht als helle Lichtgestalt ohne Einzelheiten vor mir, ohne 
Vorstellung des Gesichtes. Im ersten Augenblick kommt ganz schwach eine innere 
Bewegung des die Arme-um-ihn-Schlingens. Das Umschlagen aus der Außenwelt ins 
Innere beim Augenschließen war stark bemerkbar, auch mit einer wärmeren Stim- 
mung verbunden. Zugleich die Empfindung, daß dieses Bild sehr zu meiner Lage 
und inneren Stimmung paßt: Gefühl der inneren Ratlosigkeit und 
Hilflosigkeit, das zugleich mit dem festen Vertrauen ver- 
bunden ist, daß ich an Gott Halt finde. Ich versuche wieder, zur 
Situation selbst zurückzufinden. Zu Petrus, mich in seine Stimmung zu versetzen, 
mit dem Gedanken verbunden, dem Gefühl der Verpflichtung, mich auch mal in 
andere hineinversetzen zu müssen, komme aber ganz von selbst wieder zu der Be- 
ziehung auf mich selbst. Das Heilandsbild hat eine gewisse Verschwommenheit, und 
ich sage mir, daß ich eine Scheu empfinde, ihn mir konkret vorzustellen, eine 
Scheu, die etwas von Ehrfurchthat und Angst, welche dem 
Gefühl der eigenen Wertlosigkeit entsprang, daß es nämlich eine 
unwürdige Intimität wäre, nur seine Person so nahe und sichtbar zu denken. Das ist 
ein Gedanke, der mir in diesen Tagen schon einmal aufgetaucht ist. Dieser Gedanke 



Versenkungsstufen in der Betrachtung 271 

war verbunden mit Erinnerungen. Eine gewisse innere Ruhe und Verweilen bei 
diesem Bild und ein wirklich tiefes Erleben, Versenken könnte man sagen, in den 
Gegenstand, hatte kein Bedürfnis weiterzugehen. Der Grundgedanke war, daß dieses 
Bild ganz meiner augenblicklichen seelischen Lage entspricht. Hatte auch den Gedan- 
ken dabei, das Experiment mal unberücksichtigt zu lassen und wollte mir vorstellen, 
in der Kirche zu sein. Habe es aber nicht getan, habe aber trotzdem die Sache ernst- 
haft aufgefaßt und erlebt. War überrascht, als Sie .Schluß' sagten..." 

Die Einsfühlung mit der Vorlage, d. h. mit der Situation des hl. Petrus, wird 
von der Beobachterin wiederholt betont und dahin erläutert, daß sie sich in 
innerer Ratlosigkeit und Hilflosigkeit befinde. Von hier aus findet sie Kontakt 
mit Christus in dem Vertrauen, daß Gott ihr Halt gibt. Das Erlebnis wirkt sich 
in einer lebhaften, anschaulichen Vorstellung aus und bringt das psychische 
Leben in einer ungemein starken Konzentration der Aufmerksamkeit zur Ruhe. 
Wenn die Anschaulichkeit des Heilandsbildes in der Vorstellung von der 
Beobachterin reduziert wird, so gibt sie als Grund dafür an, daß sie aus dem 
Gefühl der eigenen Wertlosigkeit und der sich daraus ergebenden Ehrfurcht 
nicht gewagt habe, sich Christus so nahe zu denken. Damit wird ein zweites 
Gotterleben festgestellt, das des unnahbaren Gottes; und dieser unnahbare 
Gott wird wiederum erlebt im Selbsterleben des Ich als einer wertlosen 
Kreatur. 

IV. Ergebnis 

Eine vergleichende Gesamtbetrachtung der beschriebenen Versenkungs- 
stufen innerhalb der Betrachtung mag uns ihre Eigentümlichkeiten noch ein- 
mal kurz vor Augen führen. Religionspsychologisch gesehen, steht das einfache 
rationale Denken am weitesten im Vordergrund des religiösen Erlebens. 
Es führt zwar zu mannigfachen Erkenntnissen, bleibt aber sachlich und unper- 
sönlich. Näher ans Ich heran führt die miterlebende Einfühlung. Wie 
wir gesehen, wird das Ich durch den Gegenstand so äffiziert, daß es mit den 
verschiedensten Methoden in den Gegenstand eindringt, ihn erlebnismäßig zu 
verstehen sucht, ihn verkostet. Auch hier ist das Ich in der A k t i o n, es bleibt 
sachlich gerichtet, es steht noch neutral über dem seelischen Geschehen. Da- 
gegen bringt die Einsfühlung in der partiellen wie in der totalen Form 
eine Reaktion aus der Tiefe des Ich heraus. Dem Ich erscheint sein eigenes 
Bild, es •wird erkannt", wird entlarvt und erschüttert, freilich auch in seinem 
guten Wollen bestätigt. Dieses geschieht in einer weit tieferen Schicht der Per- 
sönlichkeit, in der Schicht der Werte und des Wollens. In allen Fällen kann die 
Einsfühlung sich schöpferisch sehr auswirken, indem sie das Ich zu klärenden 
und vertief enden Gedankengängen führt und zur Wertverwirklichung antreibt. 
Die Einsfühlung öffnet aber zuweilen auch den tiefsten seelischen Bezirk, den 
des Gotterlebens. Die letzten Aussagen haben wohl hinreichend dargetan, 
daß das Selbsterleben eine Voraussetzung für das Gotterleben ist, mag man 
Gott als den strengen Richter oder als Vater oder als Halt in der Not ansehen • 
als entscheidend hat sich herausgestellt, daß das Ich sich selbst in einer ent- 
sprechenden Verfassung weiß. Dieser Zustand des akuten Gott-Selbsterlebens 
ergreift das Ich in allen Schichten der Person, von der geistigen über die see- 
lische bis in die leibliche hinein. Man erinnere sich an die Berichte über kör- 
perliche Empfindungen. Keine andere der oben dargestellten Erlebnisweisen 



272 Dr. Alfons Bolley 

ist derart umfassend und so intensiv bewußt. Es ist in Wahrheit existenzielles 
Erleben, d. h. das Ich weiß sich machtlos, nichtig, ausgeliefert, und doch auch 
wieder gerettet und gehalten. Dieses letzte Erleben kann auf dem Boden des 
Selbsterlebens entstehen, wohlgemerkt, es kann entstehen, nicht etwa müßte 
es entstehen oder könnte es erarbeitet werden. Dafür sprechen unsere Proto- 
kolle zu deutlich. Gott erlebnismäßig finden, ist ein Geschenk. 

Jede religiöse Betrachtung hat als letztes, erbetetes Ziel die Berührung mit 
Gott im Zwiegespräch mit Ihm. Daher muß die Bearbeitung des Betrach- 
tungsgegenstandes im Grunde persönlich sein, weil nur so die entscheidende 
Disposition geschaffen wird. Es ergibt sich die Frage, ob diese Voraussetzung 
nicht auf anderen Wegen erreicht werden kann als gerade im Erlebnis der Eins- 
fühlung mit der Vorlage. Könnte nicht zum Beispiel das einfache Denken über 
Gott, die Person Christi oder gar das miterlebende Einfühlen oder eine reiche 
anschauliche Vorstellung direkt zum gleichen Ergebnis führen? Wir glauben es 
nicht, solange die Einstellung sachlich bleibt, selbst wenn starke Gefühle mit- 
schwingen sollten. Freilich haben diese Verfahrensweisen auch ihren Platz in 
der Betrachtung. Sie scheinen uns sogar relativ notwendig zu sein, insofern wir 
mit psychischen Strukturverschiedenheiten bei den Betrachtenden rechnen 
müssen. Je nach Anlage wird das eine oder andere Verfahren immer wieder 
stark zur Geltung kommen, wobei man aber nicht vergessen darf, daß in diesem 
peripheren Geschehen der Sinn der Betrachtung sich nicht erfüllt. Es kann sich 
nur um eine Vorbereitung der letzten Versenkung handeln. Es muß der Punkt 
gefunden werden, wo das Ich in seiner Tiefe gepackt wird. Hier aber beginnt 
das eigentliche Problem. Ein Mann von der Genialität des hl. Ignatius konnte 
mit lapidaren Hinweisen die Persönlichkeit der Menschen, die sich ihm nahten, 
erschließen, und in seinem Geiste konnten und können es andere charismatisch 
begabte Seelenführer. Aber wie soll der alleinstehende Priester, wie der ganz 
auf sich selbst gestellte Christ in der Welt es anfangen, seine tägliche Betrach- 
tung immer wieder fruchtbar zu machen? Der Betrachtungsbücher gibt es Le- 
gion, und doch bedeutet das Bemühen um eine rechte Betrachtung ein wahres 
Kreuz selbst für viele fromme Priester. Was unseres Erachtens nottut, ist eine 
frühzeitige und eingehende Schulung in den Methoden des inneren Gebetes. 
Statt ausgeführter Betrachtungen aus der Erlebniswelt fremder Persönlich- 
keiten darzubieten, täte man besser, den Menschen, denen die Betrachtung das 
Brot des täglichen Lebens sein soll, über die psychologischen Bedingtheiten des 
inneren Gebetes Aufklärung zu geben und anzuleiten, ihre, jeweils per- 
sönliche Methode zu finden. 

Freilich nützt die beste Schulung nichts, wenn nicht ein anderes Moment 
dazukommt; die schöpferische Muße. Der moderne Mensch, als Kind seiner 
Zeit, ist eng an die äußeren Dinge verhaftet und wird in einem unerbittlichen 
Rhythmus vom Leben hin und hergetrieben. Sein innerer Mensch ist nur allzu 
oft das Widerspiel des äußeren. Objekt- und zweckgebundenes Denken be- 
herrscht ihn fast den ganzen Tag. Vielleicht könnte er mit dem hl. Augustinus 
vor Gott klagen: •Du warst in meinem Inneren, aber ich war draußen". Will er 
Gottes teilhaftig werden, dann muß er Ruhe und Konzentration haben, muß bei 
sich selbst sein können. 



Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 273 

Regelmäßig und öfters bei sich selbst sein, sich selbst erleben, dürfte auch, 
rein charakterologisch gesehen, einen hohen Wert haben. Ist nicht das moderne 
Neurosentum in seinen unzähligen Formen die Rache für die Vernachlässigung 
des Ich? Der moderne Neurotiker ist krank am Ich, aber • eine Ironie mensch- 
lichen Schicksals • infolge zu starker Ichbetonung; was er versäumt hat, ist die 
rechte Ichpflege bzw. Icherziehung. Es ist bekannt, daß er oft unfähig, auch 
nicht gewillt ist, sich selbst ins Angesicht zu sehen. Vielleicht würde eine Be- 
trachtung in ruhiger Stunde im Spiegel echter Werte ihn sein wahres Antlitz 
erkennen lassen und sein Inneres zu Läuterung und Heilung führen. Der philo- 
sophische Ausdruck für die Not des modernen Menschen, die Existenzphiloso- 
phie, scheint uns schließlich in diesem Zusammenhang der Beachtung wert. 
Allenthalben, wo sie zum Durchbruch kommt, in der wissenschaftlichen Lite- 
ratur wie in der schöngeistigen Welt, beweist sie, daß die Menschheit in der 
Betrachtung steht und mit tiefem Ernst ihre Fragwürdigkeit erlebt. Mag auch 
noch viel an Hybris, Verbitterung und religiöser Abstumpfung da sein und den 
Weg zu Gott versperren, vielleicht erscheint dem modernen Menschen im Be- 
wußtsein seiner Nichtigkeit doch einmal wieder die •Kraft und die Herr- 
lichkeit". 

Die Frömmigkeit des altsächsischen •Heliand" 
Von Friedrich W u 1 f, S. J., München 

Wenn sich die Literarhistoriker der vergangenen Jahrzehnte mit besonderem 
Eifer und viel Gelehrsamkeit der Erforschung und Deutung der •germani- 
schen" und altdeutschen Literatur zuwandten, so würde diese Bewegung nicht 
zuletzt durch die allgemeine Kulturkrise ausgelöst, die der unglückliche Aus- 
gang des ersten Weltkrieges offensichtlich gemacht hatte. Der völlige Zusam- 
menbruch einer für so fortschrittlich und unvergänglich gehaltenen Epoche 
regte viele von ihnen zu einer Neubesinnung auf die Wurzelkräfte an, die das 
unverlierbare, geistige Erbe unseres Volkes geschaffen hatten. Es war darum 
'die aufrichtige Überzeugung einiger Gelehrten, zu einer der ursprünglichen 
Lebensquellen dieses Volkes zurückgekehrt zu sein, wenn sie als Frucht neu 
angeregter wissenschaftlicher Bemühungen von einer •Germanischen Wieder- 
erstehung"1 sprachen. Man muß diese Tatsache vorausschicken, um davon jene 
zweckbetonten und darum oft so dilettantenhaften Versuche der letzten andert- 
halb Jahrzehnte, die das Germanische um jeden Preis suchten und als Höchst- 
wert hinstellten, deutlich abzuheben. 

So sehr wir nun gerade als Christen die Irrtümer und Verkrampfungen die- 
ser jüngsten Vergangenheit ablehnen, so enthebt uns dennoch auch heute der 
Glaube keineswegs der Pflicht, die geschichtlichen Grundlagen unserer Kultur 
kennenzulernen und für unser gesamtes Leben von neuem fruchtbar zu machen. 

1 H. Nollau, Germanische Wiedererstehung, Heidelberg 1926. Eine Zusammen- 
fassung der wichtigsten Literatur zu diesem Thema seit dem Ausgang des ersten 
Weltkrieges siehe bei Hermann Schneider, Geschichte der deutschen Literatur, I. Bd. 
Heidelberg 1943, S. 543 ff. 

38 




