Die Frommigkeit des altséchsischen Heliand 273

RegelmiBig und 6fters bei sich selbst sein, sich selbst erleben, diirfte auch,
rein charakterologisch gesehen, einen hohen Wert haben. Ist nicht das moderne
Neurosentum in seinen unzihligen Formen die Rache fiir die Vernachlidssigung
des Ich? Der moderne Neurotiker ist krank am Ich, aber — eine Ironie mensch-
lichen Schicksals — infolge zu starker Ichbetonung; was er versdumt hat, ist die
rechte Ichpflege bzw. Icherzichung. Es ist bekannt, daB er oft unfihig, auch
nicht gewillt ist, sich selbst ins Angesicht zu sehen. Vielleicht wiirde eine Be-
trachtung in ruhiger Stunde im Spiegel echter Werte ihn sein wahres Antlitz
erkennen lassen und sein Inneres zu Liuterung und Heilung fithren. Der philo-
sophische Ausdruck fiir die Not des modernen Menschen, die Existenzphiloso-
phie, scheint uns schlieflich in diesem Zusammenhang der Beachtung wert.
Allenthalben, wo sie zum Durchbruch kommt, in der wissenschaftlichen Lite-
ratur wie in der schéngeistigen Welt, beweist sie, dal die Menschheit in der
Betrachtung steht und mit tiefem Ernst ihre FragWﬁrdigke;it erlebt. Mag auch
noch viel an Hybris, Verbitterung und religiéser Abstumpfung da sein und den
Weg zu Gott versperren, vielleicht erscheint dem modernen Menschen im Be-
wuBtsein seiner Nichtigkeit doch einmal wieder die ,Kraft und die Herr-
lichkeit“.

Die Frommigkeit des altsdchsischen ,Heliand"
Von Friedrich Wulf, S.J., Miinchen

Wenn sich die Literarhistoriker der vergangenen Jahrzehnte mit besonderem
Eifer und viel Gelehrsamkeit der Erforschung und Deutung der ,germani-
schen“ und altdeutschen Literatur zuwandten, so wurde diese Bewegung nicht
zuletzt durch die allgemeine Kulturkrise ausgelost, die der ungliickliche Aus-
gang des ersten Weltkrieges offensichtlich gemacht hatte. Der villige Zusam-
menbruch einer fiir so fortschrittlich und unverginglich gehaltenen Epoche
regte viele von ihnen zu einer Neubesinnung auf die Wurzelkrifte an, die das
unverlierbare, geistige Erbe unseres Volkes geschaffen hatten. Es war darum
'die aufrichtige Uberzeugung einiger Gelehrten, zu einer der urspriinglichen
Lebensquellen dieses Volkes zuriickgekehrt zu sein, wenn sie als Frucht neu
angeregter wissenschaftlicher Bemiihungen von einer ,,Germanischen Wieder-
erstehung*! sprachen. Man muB diese Tatsache vorausschicken, um davon jene
zweckbetonten und darum oft so dilettantenhaften Versuche der letzten andert-
halb Jahrzehnte, die das Germanische um jeden Preis suchten und als Héchst-
wert hinstellten, deutlich abzuheben.

So sehr wir nun gerade als Christen die Irrtiimer und Verkrampfungen die-
ser jlingsten Vergangenheit ablehnen, so enthebt uns dennoch auch heute der
Glaube keineswegs der Pflicht, die geschichtlichen Grundlagen unserer Kultur
kennenzulernen und fiir unser gesamtes Leben von neuem fruchtbar zu machen.

1 H. Nollau, Germanische Wiedererstehung, Heidelberg 1926. Eine Zusammen-
fassung der wichtigsten Literatur zu diesem Thema seit dem Ausgang des ersien
Weltkrieges siehe bei Hermann Schneider, Geschichte der deutschen Literatur, I. Bd,
Heidelberg 1943, S. 543 ff.

18



’

274 , Friedrich Wulf S. J.

Insbesondere sollten sich die ersten christlichen Literaturdenkméler deutscher
Sprache unseres Interesses und unserer Wertschitzung erfreuen, da sie uns,
hier-und da wenigstens, die Art wiedergeben, in der unsere Vorfahren den
neuen Glauben ergriffen. Solche Erkenntnisse sind darum so wertvoll, weil
wir im allgemeinen iiber den inneren Vorgang der Christianisierung der Ger-
manen sehr wenig unterrichtet sind. Von jeher schien nun der altsidchsische
»Heliand“ aus der Mitte des neunten Jahrhunderts durch seine Verbindung
von christlichem Gehalt und germanischem Formempfinden (Stab-
- reim) fiir diese Frage besonders aufschluBreich zu sein. Die dargebotenen
Lésungen lagen allerdings oft weit genug auseinander; man sprach ebenso von
einém Zeugnis echt heidnischer, d. h. germanischer Frommigkeit, wie auch von
einem Dokument altkirchlichen Glaubens und unverfédlschter karolingischer
Theologie. Nachdem nun heute eine Beruhigung auf dem Kampffeld der Mei-
nungen eingetreten ist und nicht mehr tendenzitse Polemik die Frage ent-
scheidet, verlohnt es sich einmal, das Ergebnis der bisherigen literarhistori-
schen Forschung zu liberschauen und von daher einen neuen Versuch zu wagen,
die Eigenart der Frommigkeit des Heliand herauszustellen.

I. Die angebliche Germanisierung des Christentums

im Heliand

1. Schon A. F. C. Vilmar? meinte in einer viel beachteten Untersuchung
zu dem Ergebnis gekommen zu sein, der Heliand lasse auf Schritt und Tritt eine
noch ungebrochene germanische Vorstellungswelt wiedererkennen, ja es kimen
in ihm allenthalben Anschauungen echter germanischer Religiositat zum Vor-
schein. Vorsichtiger wurde man in der Beurteilung dieser Frage erst, als man
den Vorlagen des Helianddichters genauer nachging. Man konnte erweisen, da
auBer der dem T atian zugeschriebenen, in einer lateinischen Fassung vor-
gelegenen Evangelienharmonie®, der Matthduskommentar des Hrabanus
Maurus,derJ ohanneskommentar Alk uinsund die Kommentare Bed as,
also die meistgelesenen Bibelkommentare der Karolingerzeit benutzt worden
waren. Neuere Arbeiten erginzten und vervollstindigten nur das einmal ge-
wonnene Bild'. So bestitigte sich immer mehr die Ansicht, der Dichter des
Heliand sei ein Kleriker gewesen, der mit der Theologie seiner Zeit wohlver-
traut war. Das meiste von dem, was man fiir germanischen Ursprungs gehalten
und worin man etwas von germanischer Sitte und Religion zu entdecken ge-
glaubt hatte, konnte nun bedeutend einfacher aus den christlichen Quellen
erklirt werden. Immerhin schien doch noch genug {iibrig zu bleiben, um von
einer ,Germanisierung der Evangelien® im Heliand zu sprechen.

2 Deutsche Altertiimer im Heliand als Einkleidung der evangelischen Geschichte.
Beitrige zur Erklirung des altsichsischen Heliand und zur inneren Geschichte der
Einfithrung des Christentums in Deutschland, Marburg? 1862.

3 Tatian, Lateinisch und altdeutsch, herausgegeben von Eduard Sievers Paderbom,
1872 (Bibl. der #ltesten deutschen theraturdenkmaler, V. Band).

4 Bine Zusammenfassung der Literatur zur Quellenfrage des Heliand siehe in der
Textausgabe von Behaghel® 1933, Einleitung. .



v Die Frommigkeit des altsichsischen Heliand : s

Den Stand dieser Entwicklung gibt Albert Hauck im zweiten Band seiner Kirchen-
geschichte Deutschlands gut wieder. Dort heiBt es®: ,Man wiederholt einen oft aus-
gesprocherien Satz, wenn man sagt, daB8 die ganze Umgebung, in welche der Heliand
Christus versetzt, deutsch ist. Deutsch ist das Land mit seinen dichten Wildern, durch
welche einsame Wege fiihren, deutsch ist die Flur, die sich weit um das Haus aus-
breitet, deutsch der hiufig bewodikte Himmel und der Sturmwind, der von Westen her
die See gegen das Land treibt. Liest man von den umwallten Burgen, von dem Ding-
haus, in dem Gericht gehalten wird, von dem Zimmer mit Bank und Bett und von der
weiten Halle, in der die Helden sitzen und Met frinken, so ist ein Stiick deutschen
Lebens gezeichnet. Deutsch sind nun auch die Menschen, die in dieser Umgebung
leben, fiihlen, handeln und leiden.“ — Uber diese allgemeine Charakterisierung geht
nun Hauck aber noch wesentlich hinaus. Der Dichter, so sagt er, knne sich das Leben
nicht denken ohne die ethischen Médchte, auf denen die Volkssittlichkeit
beruhe. Zu solchen zihle er das Volksrecht und die Volkssitte, Sippengemeinschaft
und Gefolgschaftswesen. — Damit rdumt Hauck der ,Germanisierung der Evange-
lien“ einen Umfang ein, von dem auch ihr Inhalt wesentlich beriihrt wird, so daB er
selbst von einer ,Umwandlung” spricht, ,welche die theologischen Gedanken er-
fuhren, wenn man sie dem Volke vortrug, wenn man religits, nicht wissenschaftlich
durch sie wirken wollte“. _

2. Von dieser Auffassung ist man heute in unvoreingenommenen Kreisen
ziemlich weit abgeriickt. Literarhistoriker wie Gustav Ehrismann und
Julius Schwietering betonen mit aller Entschiedenheit, der theolo-
gische Gehalt des Heliand, der dogmatische wie auch der ethische, sei durch
und durch christlich und entspreche, sowohl in der Auswahl wie auch in der
Vorbefonung bestimmter Lehren, in jeder Weise der zeitgendssischen theolo-~
gischen Tradition des Frithmittelalters. Moge auch der Wortschatz noch so sehr
an germanische Einrichtungen und Gebréuche erinnern und vieles auch wirk-
lich mit germanischen Farben gemalt sein, der christliche Gehalt werde davon
in keiner Weise beriihrt. ,Ein geistlicher Dichter konnte an der religitsen.
Grundlage nichts dndern*®. ,Der Helianddichter steht auf dem dogmatischen
Grunde der karolingischen und vorkarolingischen Theologie*’. ,Nirgends hat
er das Dogma der alten Kirche einer germanisierenden Form zuliebe geopfert®’.

In jiingster Zeit haben sich H. Schneider und W. Baetke noch einmal
zum vorgenannten Thema geduBert®’. Beide stimmen darin iiberein, dafl man
von einer ,Germanisierung der Evangelien“ im Ernst nicht sprechen kénne.

»Der Heliand“, sagt Baetke, ,ist eine Leistung der Seelsorge, nicht die Schépfung
eines sichsischen Volksséngers, der seiner Frommigkeit spontanen Ausdruck verleiht.

- Wir konnen aus ihm wie aus den iibrigen Gedichten dieser Art viel mehr liber die
Theologie der Zeit, wie sie sich in den Képfen der Weltgeistlichen ausnahm, als fiir
die Volksfrommigkeit lernen“?, Heidnische Vorstellungen seien in ihm nicht ent-
halten. Zumal von einem wirklichen Schicksalsglauben sei in ihm nichts zu finden®.
,Wir wissen ja liber den germanischen Schicksalsglauben iiberhaupt sehr wenig. Ob

5 Wir benutzen die 5. (4.) Auflage, Leipzig 1935, S. 795.

6 . Ehrismann, Geschichte der deutschen Literatur bis zum Ausgang des Mittel-
alters, 1. Munchen 1918, S. 160.

7 J. Schwietering, D1e deutsche Dichtung des Mlttelalters, Handbuch der Literatur-
wissenschaft, Potsdam o. J. S. 7 und S, 8. — Vgl. auch H. Schneider, aaO. S. 87f. .

§ H. Schnelder aa0. S. 83 ff. 97 ff. — Walter Baetke, Die Aufnahme des Christen-
tums durch die Germanen, in: Vom Geist und Erbe Thules, Aufsitze zur nordischen
und deutschen Geistes- und Glaubensgeschichte, Géttingen, o. J. (1944), S. 82 ff.

¢ W. Baetke, aaO. S. 98.

10 Selbst Ehrismann glaubte noch deutliche Spuren eines solchen Schicksalsglaubens
feststellen zu knnen; dagegen iiberzeugender Baetke, aa0. S. 98 £.

18*



276 Friedrich Wulf S. J.

- wir den Fatalismus, der uns in einigen eddischen Liedern und in gewissen Sagas ent-
gegentritt, zuriickdatieren und in ihm einen Wesenszug germanischer Frommigkeit
sehen diirfen, das ist zum mindesten fraglich“!l, Ahnlich stehe es mit dem sogenann-
ten ,Freundgottglauben®, den man gleichfalls in den Heliand habe ubertragen wollen,
»obgleich wir ihn nur aus Zeugnissen der Wikingerzeit kennen und uns fragen
miissen, ob er nicht erst in der Ubergangszeit — vielleicht sogar unter christlichen
Einﬁﬁssen — als spétes Reis am Stamme der nordischen Volksreligion erwachsen
istelt,

3. Ganz besonders wendet sich Baetke gegen die vielfach auch heute noch
vertretene Ansicht, die Gestalt Christi im Heliand und sein Verhalt-
nis zu den Jiingern sei in erster Linie von der germanischen Gefolg-
scha ft her zu begreifen und stehe damit in einem nicht unerheblichen Gegen-
satz zur Tradition der griechisch-rémischen Theologie!®. Mit der bloBen Ter-
minologie, sagt er, sei hier nichts auszumachen. AuBer drohtin gebe der Dichter
Christus noch viele andere Namen: kuning, heban-kuning, thiod-kuning, ferner
thiodan, hérro, fré6ho. Und selbst drohtin habe nicht mehr den eindeutigen Sinn
des Gefolgsherrn. Es erlebe schon friih eine Bedeutungserweiterung von An-
fiihrer einer Kriegerschar, Herzog, Heerkénig, Kriegsherr zu: Kénig, Herrscher
wnd ganz allgemein Herr. ,,In diesem Sinne ist das Wort in der angelséchsischen
christlichen Dichtung als Ubersetzung von lateinisch dominus auf Gott an-
gewandt und in derselben Verwendung ins Deutsche und Nordische iibernommen
worden“!®, Folgerichtig gebrauche auch der Helianddichter drohtin nur fiir
Gott-Vater und fiir Christus, dessen Kénigtum, entsprechend der spitantiken
und friihmittelalterlichen Theologie, gar nicht irdischer, sondern geistlicher Art

sei't,

Gewil moégen einzelne Ziige des germanischen Gefolgschaftswesens in der Dar-
stellung des Verhiltnisses Christi zu seinen Jiingern einen Niederschlag gefunden
haben, so die starke Betonung gegenseitiger Treue — obwohl auch sie an die biblische
Vorlage ankniipfen konnte — und ihrer Verletzung in der ,Meintat“, die als ein
schimpfliches und verachtungswiirdiges  Vergehen verurteilt wird (1016, 3995 ff.,
4577 {1., 4610), ebenso die hiufige Herausstellung des Lohngedankens, das Dienen um
die Huld des Herrn, das Hoffen auf seine Freigebigkeit (1199 ff.), das Suchen seines
»Schutzes® und seines ,,Friedens® wider die bosen Geister, und dementsprechend die
Zeichnung der Gestalt Christi als eines ,,Schutzherrn® (mundboro) der Menschen
(1011, 1216, 1241 £f., 1274, 4116 £f., 4768 £f., 4774), der ihnen ,Frieden*“ vor ihren Feinden
verleiht — interessant genug, dafl Petrus nur darum in Siinde fiel, weil er den
»Schutz* (mundburd) seines Herrn verschméihte (4697).

- Aber das alles bleibt doch mehr oder weniger Rankenwerk oder iiberkommenes
Stilmittel. DaB der germanische Gefolgschaftsgedanke den Grund- und Schliissel-

11 Baetke, aaO., S. 98 und 99. ]

12 So mehr oder weniger H. B6hmer, in: Theol. Studien und Kritiken, Germ. Chri-
stensturm 86 (1913), S. 207; H. Naumann, in: Wandlung und Erfiillung, Reden und
Aufsitze zur germanisch-deutschen Geistesgeschichte, Stutigart 1933 (vgl. das Kapitel
tiber die Berufung der Jiinger); — Theophil Melicher, Die germanische Gefolgschaft
im Heliand, Mitteilungen des Osterr. Instituts fiur Geschichtsforschung, 51 (1937),
S. 431 f; Helmut Lother, Die Christusauffassung der Germanen, 1937. — Zuviel Ge-
wicht messen dem Gefolgschaftsgedanken im Christusbild des Heliand auch bei:
Ludwig Wolff, Germanisches Frithchristentum, in: Ztschr. £. Deutschkunde 49 (1935),
S. 37 £f. (vgl. S. 46 £ff.) und Hulda Gohler, Das Christusbild in Otfrids Evangelienbuch
und im Heliand, in: Ztschr. f. deutsche Philologie 59 (1935), S. 1 ff. (vgl. S. 38 ff.).

13 Baetke, aaO. S. 100.

14 Zum Gedanken des geistlichen Koénigtums vgl. ebd. S. 99, J. Schwietering, aaO.
S. 71., Hulda Goéhler, aaO. S. 36 {f.



Die Frommigkeit des altsichsischen Heliand 277

begriff fiir das Verstindnis des biblischen Méister—Jiinger—Verhéiltnisses abgebe, da-
von kann keine Rede sein. Was man némlich sonst noch zugunsten der Gefolgschafts-
idee im Heliand anfiihrt, geht viel einfacher auf die Vorlage der evangelischen Be-
richte zuriick. Anderes steht ihr sogar direkt entgegen, so wenn Christus in der
Berufung seiner Jiinger der allein Erwihlende und Begnadende ist, und man seinem
Ruf unbedingt Folge zu leisten hat, oder aber die Tatsache, daB man ihm nicht nur
wie ein Freund dem Freunde gegentiibersteht, sondern mehrnoch als Diener und Knecht
— wie groB wird die Distanz gezeichnet zwischen dem Gottessohn und den Men-
schen —, der in Demut und Reue die Verzeihung seiner Siinden erbitten muB.

Vollends ,fehlt in der christlichen Vorstellung die wichtigste Eigenschaft der
germanischen Helden: die Tapferkeit und ihr héchstes Ziel: der Ruhm, es fehlt
ihr Lebenselement: der Krieg*!’, Es werden Christus nicht die heldischen
Attribute, der kiiene, der snelle, der starke, beigelegt, von denen die mittel-
hochdeutsche Literatur. so reichlich Gebrauch macht®. , Der Heiland hat nicht
die Ziige eines Konigs der germanischen Saga wie etwa Hrodgar im Beowulf-
liede, oder wie sie selbst Otfrid in seiner Widmung Ludwig dem Deutschen ver-
leiht. Das Christusbild trégt das milde Antlitz des Friedenskénigs” (fridubarn,
héliand, neriandi)'é, und dieser ist in erster Linie Lehrer der Wahrheit, wun-
derbarer Helfer und Erloser des Menschengeschlechtes. Wie sehr widerspricht
es dem Ethos germanischer Herrscher, wenn Christus einmal von sich sagt:
»Nicht deshalb kam ich diesem Volk, daf3 die Séhne der Zeit um mich litten,
mir dienten diese Leute; nicht das will ich begehren, von dem Volke erflehen:
jhnen zum Frommen will ich werden, ihnen demiitig dienen“!? (3533 ff.). Schir-
fer konnte der Gegensatz zu Ehre und Ruhm als den héchsten und erstrebens-
wertesten Glitern eines germanischen Heerfithrers nicht betont werden.

Aber da haben wir doch jenen beriihmten Ausspruch des Schwertdegen Tho-
mas (3992 f1.), die beteuernden Worte Petri (4673 ff.) und die blutig-kriegerische
Szene bei der Gefangennahme Jesu (4865 ff.). Konnten denn noch stéarker Mut
und Treue und Tapferkeit gepriesen werden? — Kein Zweifel, daB hier, iiber
die Vorlage der Evangelien hinaus, das Ethos der Gefolgschaft anklingt: der
Preis der unzerreiBbaren Bande persoénlicher Treue, die Liebe zu Kampf und
Ruhm. Dennoch ist zu betonen, da8l diese wenigen Stellen véllig vereinzelt da- .
stehen und im iibrigen die pathetische Sprache, die sich gern an klingenden
Worten berauscht, dem Dichter ein willkommenes Stilmittel ist, um Gemiits-
erregungen hervorzurufen und Anteilnahme zu erwecken. Einen Grundzug des
ganzen Werkes kann man schwerlich aus diesen wenigen Sétzen herauslesen.

Ein Vergleich des Heliand mit der um die Mitte des neunten Jahr-
hunderts entstandenen Evangeliendichtung in rheinfrinkischer Mundart, dem
~Krist“ des WeiBenburger Monchs Otfrid, aus der Fuldaer Schule Hrabans,
zeigt noch deutlicher, wie wenig bei ersterem von einer ,Heroisierung® des christ- R
lichen Glaubens, insbesondere des Christusbildes die Rede sein kann. Der angeblich
Lweichliche Monch“ Otfrid, sagt mit Recht H. Schneider?s, sei viel weniger beflissen,
demiitige Gesinnung einzuprigen und kénne viel unbefangener von Kampf und Ge-
walt sprechen. Wihrend der Helianddichter das ,Selig sind die Friedfertigen“ als
ausdriickliches Verbot deute, Fehde zu fithren, wende Otfrid diese Stelle ins Geistige.

% Ehrismann, aaO. S. 160.

16 Ehrismann, aaO. S. 167.

17 Dije Zitate hier und im folgenden meist nach der Ubersetzung von Simrock (ed.
A. Heusler).

18 2a0. S. 97; die folgende Stelle ebd. S. 88.



278 ) Friedrich Wulf S. J.

Ahnlich stoBe jener seine Zuhérer noch &fter vor den Kopf, indem er das Unerhorte
und Fremdartige des neuen Glaubens in keiner Weise verharmlose, sondern vielmehr
hervorhebe und betone. Spreche er von denen, die von Gott verworfen wiirden und
in die Holle kimen, dann kennzeichne er sie ganz allgemein als solche, die waldad,
Mordwerk, veriibt haben (2607). ,,Das Wort ist mit Bedacht gewahlt: ehemals fithrte -
Waltat und Zugehérigkeit zur Wal in den Himmel“18, — Uberhaupt scheint der Dich-~
ter allem Kimpferischen abhold zu sein. So fehlen bei ihm die Drohungen des Tiu-~.
fers, die Wehrufe Jesu iiber die ungliubigen Stidte Galildas, seine Streitgespriche
mit den Phariséern oder auch das harte Wort vom Schwert, das Christus auf die Erde zu
bringen gekommen sei}; obwohl dies alles bei Tatian zu lesen war. Anderen Stellen
wird die Schirfe genommen, so z. B. wenn Christus dem Petrus nicht zornerfiillt sein:
»Weg von mir, Satan! Du bist mir ein Argernis“ (Mtth 16, 23) entgegenhiilt, sondern
das viel abgeschwiichtere: ,,Was, Du widersetzest Dich meinem Willen, meiner Kim-
pen bester?!“ — Zu all dem paBt, daB die Vorlagen der Hl. Schrift fiir einen ak {1i~
ven Kampf gegen Satan kaum ausgenutzt werden, weder in der Versuchungsszene
noch in der Passion!®. Wenn Otfrid z. B., nach dem Vorbild der theologischen Uber-
lieferung, den Gekreuzigten mit einem Riesen vergleicht, mit einem Giganten, der
Satan, den Fiirsten dieser Welt im Kampfe niederringt und in Bande legt (IV. 12,

59 ££.), so hat das Leiden des Herrn im Heliand nie eine solche »rHeroisierung® er-
fahren. i

4. Hier sind es vielmehr die passiven Tugenden, die Christus auszeichnen
und ihn zum Erléser der Menschen werden lassen. Wie oft und eindringlich —
eindringlicher alsselbstin der H1. Schrift—ist vom geduldigen Ertragen die Rede
(Bergpredigt, Passion), von der Verwerflichkeit jeglicher Rache und von der
Feindesliebe (vor allem 1533 ff., 1453 ff., 1492 ££.), als ob man der Rauflust, dem
Migtrauen und der fast angeborenen Feindschaft der Germanen gegen jeden
Ungenossen, als schier unausrottbaren Erbiibeln, ganz besonders zu Leibe
riicken miisse. Das Wort Christi an Petrus, sein Schwert in die Scheide zu
stecken, wird in der schirfsten Form ausgelegt. ,,Wir sollen alles erdulden, was
dieses Volk uns Bitteres bringt. Wir sollen iiber ihren Angriff nicht einmal
erziirnen.“ (4894).

Gewil} durchzieht das Kampfesmotiv die ganze Dichtung, das soll keineswegs
iibersehen werden. Die wachsende Feindschaft der siindigen Menschen, vor
allem der ungldubigen Juden gegen Christus wird fortlaufend verfolgt und in
steigender Erregung geschildert, das Leben des Herrn, wie auch das Leben der
Menschen wird als bestdndig von Feinden bedroht dargestellt, von Satan und
seinen Geistern, den ,leidigen Wichtern“. Bezeichnenderweise bedeutet dem
Dichter darum auch die Passion ,,ein Stehen unter Feinden®. Aber diese stete .
Bedringnis wird doch nicht im Angriff abgewehrt, sondern durch ein inneres
Widerstehen, durch geduldiges Tragen und gldubiges Standhalten, in der Hoff-
nung auf Gottes Hilfe. Wie Christus in der Not nach seinem Vater ruft, so ist

-auch der Mensch ohne die rettende Hilfe und den stirkenden Schutz Christi.
verloren. So und nur so sollte die Menschheit erlést werden. ,,JThm war solche
Angstqual nicht zu dulden not, nicht ertragen muBt er solche Marter: fiir die
Menschen tat ers, erlosen wollt er der Leute Kinder. .. Darum wehrt er nicht
ab, was ihr arger Wille ihm antun wollte* (4920 ££.). ,Da stand der Sohn Gottes
fest unter den Feinden, mit gefesselten Hénden, ertrug in Geduld, was ihm der

. tobende Trof3 auch Bitteres brachte, entbrannte nicht in Zorn wider die Wider-
sacher* (5119 £f. vgl. 5302 ff., 5883 ff.). Gerade darin zeigte sich seine géttliche
"1 330. Baetke S. 102 1.



Die Frommigkeit des altsichsischert Heliand 279

GréBe und Uberlegenheit, daB er, standhaltend dem Leiden, den Hohnrufen
seiner Feinde und den Lockungen Satans — der noch in letzter Minute den Tod
von ihm abzuwehren suchte, um ihm den schon sicheren Erfolg zu entreifien
{5427 f£.), — an dem Willen festhielt, , die Riegel vom Héllentor zu entfernen“
(5773) und den Menschen den Weg zum Himmel zu 6ffnen. \

Eindrucksvoll und bildhaft weil der Dichter sogar das Geheimnis der géttlichen
Schwiche anschaulich zu machen. In der duBersten Finsternis, in der Stunde des
Todes, da Christus, ,aller Konige kréftigster, am Kreuze hingend, an den Armen
gefesselt, zu Gott aufschrie: Allméchtiger Vater, was verlidssest Du mich... Ich stehe
hier unter Feinden maBlos gemartert® (5633), 1iB8t der Dichter den Nebel, der das
ganze Land in Dunkel gehiillt hatte, zergehen, das Gewdlk sich teilen, ,Sonnenlicht
'schien wieder glinzend am Himmel®, um anzudeuten, daB gerade durch Christi Lei-
den und Tod der Himmel den Menschen wieder gedffnet sei und sein Licht ihnen-
wieder strahle. — Um auch jeden Schein von feiger Schwiche vom Sohne Gottes
fern zu halten, wird oftmals betont, er habe sein Leiden freiwillig auf sich genommen
{4918 ff., 5383 ff., 5659 ff.); darum konnte er auch nie im Herzen wankend werden;
sein Geist blieb stark, nur der Leib ward schwach und zitterte in Todesfurcht (4752 ff.,
4782 ff.). Ebenso wenig durften den Jiingern schimpflicher Verrat und feige Furcht
anhaften: ,,Bléde Furcht war es nicht, daB sie den Geborenen Gottes, den lieben ver-
lieflen; lange zuvor schon war’s der Wahrsager Wort, daB es so werden wiirde; drum
mochten sie es nicht meiden* (4933 ££.). ,

5. . Galt es auf den letzten Seiten das MiBverstindnis abzuwehren, im Heliand
sei, gegeniiber dem {liberlieferten Ethos des Christentums mit seiner starken
Betonung der Demut, des Duldens, des Verzeihens und der Friedensliebe, viel
arspringlicher ein aktives, ja heroisches, eben dem germanischen Empfinden
eigentiimliches Ethos durchzuspiiren, so liegt ein zweites MiBverstindnis darin,
im Heliand, im Gegensatz zur ,, ménchischen Askese der Weltverneinung®, eine
noch ungebrochene Weltbejahung und -freude wiederzufinden. Auch hierin
glaubte man den Anteil germanischen Geistes und germanischer Religiositit zu
entdecken. '

»Auch die Stimmung®, sagt A. Hauck?, , die im Gedichte herrscht, die Freude am
Leben und an der Welt, die es erfiilit, darf man als deutschen Zug in Anspruch neh-
men. Die Welt ist fiir den Dichter die wunderschéne Weilt ... Man wird schwerlich ein
zweites poetisches Werk finden, in welchem die Freude an der blendenden Schonheit
des Lichtes so hiufig ausgesprochen wire als im Heliand ... Von asketischer An-
schauung ist nicht viel in diesem Werke: die einzige Stelle, in der sie ausgesprochen
wird (1655 ff.), zeigt recht deutlich, wie fremd sie dem Dichter und dann gewif§ auch
seinen Hérern war ... Wendet man sich von dem Heliand zum Krist, so ist der Unter~
schied groB genug... Von der naiven Freude an der Erde, die im Heliand herrscht,
ist bei Otfrid nichts zu finden: er war Ménch, und der Dichter spricht als Monch. ..
Wenn man die beiden Gedichte von diesem Gesichtspunkt aus betraphtet,'so stellen
sie die beiden Extreme dar, die in der Stimmung des deutschen Volkes im neunten
-Jahrhundert vorhanden waren: den Blick fiir das Licht und fiir den Schatten, die noch
ungebrochene Freude am Irdischen und die asketische Verurteilung desselben.

Mag man immerhin einige Unterschiede im Stimmungsgehalt der beiden

. Dichtungen feststellen kénnen, inhaltlicher Art sind sie auch hier nicht. Beide
bestimmen das Verhiltnis von Diesseits und Jenseits in wesentlich gleicher
Weise, nicht anders némlich als sie es in der Theologie ihrer Zeit vorfanden.
Das ,,Unum est necessarium® (Luk 10, 42), das Heil der Seele und.der Erwerb
des Himmelreiches ist so sehr das Bestimmende in der Lehre Christi und soll

2 aa0. S. 797 f. Eine dhnliche Ansicht vertritt Ludwig Wolff, aaO. S. 51 f.



280 Friedrich Wulf S. J.

darum auch so stark das Leben der Menschen beherrschen, daB davor die dies-
seitige Welt mit ihren immanenten Werten als reichlich belanglos zuriicktritt.
Wenn auf die vielen Gefahrenquellen, die dem Menschen auf Erden fiir das
Heil seiner Seele drohen, aufmerksam gemacht wird, so ist damit allerdings
noch kein Gesamturteil iiber diese Welt und die in ihr enthaltenen Dinge und
Einrichtungen ausgesprochen. Ein solches liegt ganz auBlerhalb des Gesmhts-
kreises der christlichen Schriftsteller.

Von hierher gesehen ist es nur zu selbstverstidndlich — und man sollte eigent-
lich gar kein Aufhebens davon machen —, daBl auch der Helianddichter oft
genug die Verginglichkeit dieser Welt herausstellt und im Gegensatz dazu die
letztlich einzig erstrebenswerte Herrlichkeit der zukilinftigen. Nichts wird den
Lesern von den betreffenden Lehrern der Bergpredigt erspart. ,Selig sind, die
ihr Unrecht beweinen, sie diirfen Freude gewartigen, Trost in demselben Reich.
»Selig sind, die das Rechte wollen und darum von den Méchtigen Hafl und
Harmrede dulden: ihnen auch ist im Himmel Gottes Au gegdnnt.“ ,Selig seid
Ihr, wenn Euch beschuldigen im Lande die Leute und zu Leide sprechen, Euch
zum Hohn haben und Harmes viel Euch erwirken in dieser Welt und Weh be-
reiten... Ihr érlangt Entschidigung in Gottes Reiche fiir der Gliter jegliches:
GroB und mannigfalt gegeben wird sie Euch, weil Ihr hier ehbevor Arbeit er-
duldetet, Weh in dieser Welt.«

Fast programmatisch wird das Los der Menschen bei der Auslegung des Wunders
der Blindenheilung geschildert, und diese Stelle scheint uns bezeichnend fiir den
lehrhaften Dichter zu sein. ,,An leidige Stitte in diesem Mittelraum wurden die Men-
schen geworfen, duldeten im Dunkel Drangsal und Miihsal, in der bitteren Verban-
nung der Wonnen verlustig ... Da ward die Welt so verwirrt, in Dunkel gezwéangt
und dienstvolle Drangsal, in des Todes Tiler. Nun saflen sie an der StraBe des Herrn,
Jammer im Herzen, Gottes Hilfe heischend .. .“ (3500 ff. vgl. 4723 f£.). An solche Leh-
ren schlieSt sich durchaus organisch die von Hauck als fremdartig empfundene Ge-
geniiberstellung von ,Lust dieser Welt® und ,,Ewigem Leben® (1657 £f)) an: ,So selig
ist niemand, daB er beides gewinne in dieser breiten Welt, auf dieser Erde im Uber-
fluB zu leben in allen Weltliisten, und doch dem waltenden Gott zu Dank zu dienen,
sondern unter den Dingen muf} er einem von beiden auf immer entsagen, den Liisten
des Leibes oder ewigem Leben®. Das ist nichts anderes, als was auch im Evangelium
zu lesen war und was so und so oft in der christlichen Literatur ausgesprochen wurde.
Dieselbe Anschauung kehrt darum auch noch mehrfach wieder, so im Bilde vom
schmalen und breiten Weg wie auch in der Parabel vom reichen Prasser und armen
Lazarus. Alles ist auf den Jingsten Tag hingeordnet; dort £illt die Entscheidung iiber
ein ewiges 'Leben oder aber den ewigen Tod. An diesen Tag soll man darum stets
mit Sorge denke;l. (2607, 4375).

Wenn man schon nach einem Unterschied in der Stimmung der beiden Dich-
tungen sucht, dann kann man ihn nur aus ihrem verschiedenen Zweck, sowie
aus dem subjektiven Empfinden der beiden Dichter, wie es sich in ihren Stil-
eigentiimlichkeiten offenbart, ableiten. Otfrids Werk ist lehrhaft, eine poetische
Bearbeitung der Evangelien fiir den Schulgebrauch, der Helianddichter will
werben; er erzdhlt in breiter, verschlungener Ausfiithrlichkeit; seine Wort-
malerei und Variationstechnik gewihren dem subjektiven, gemiithaften Emp-
finden groéBere Moglichkeiten. Sein ,Realismus®, von dem noch zu sprechen
sein wird, mag zwar den Eindruck erwecken, als sei auch seine Religiositit
irdischer und weltnaher. Das ist eine Tduschung. Die Liebe zu Welt und Dingen,



s
Die Frommigkeit des alfsiichsischen Heliand . 281

die sich z. B. in den bekannten Naturbeschreibungen #uBert, bleibt im rein
Sinnenhaften. Im Grunde huldigt er demselben ,Spiritualismus*“ wie auch
Otfrid.

II. Die charakteristischen Ziige der Fréommigkeit des
Heliand

Der Ansatz fiir die Beantwortung der Frage, worin die Eigenart der From-
migkeit des Heliand zu finden sei, kann nach dem bisher Gesagten nicht in
einer Auseinandersetzung zwischen Germanentum und Christentum zu suchen
sein, wenn unter ersterem ein mehr oder weniger Inhaltliches verstanden wird,
das der christlichen Tradition entgegensteht, sondern allein in der subjektiven
Art und Weise, die Evangelien zu schauen und zu empfinden. Diese kann selbst-
verstandlich durch Volkscharakter und Landschaft des Dichters erheblich be-
einfluft worden sein. Wenn man will, kann man auch unter dieser Voraus-
setzung noch von einer ,,Germanisierung des Christentums* sprechen. — Durch
drei Stichworte méchten wir, ein wenig typisierend und vereinfachend, die
psychologische Eigenart des Helianddichters kennzeichnen: Realismus, Subjek-
tivitdt und Lehrhaftigkeit.

1.- Realigmus: Darunter verstehen wir zun#chst einmal die Vorliebe des
Dichters fiir das den Sinnen Naheliegende, fiir das Begrenzte, UmfafBbare und
Uberschaubare. Sie zeigt sich schon im formalen Aufbau des ganzen Werkes.
Es ist einfach und iibersichtlich gegliedert: die einzelnen Fitten® sind in sich
abgeschlossen und oft im Vergleich zur Vorlage einheitlicher gestrafft. Die
5 Hauptteile heben sich deutlich voneinander ab. — Ebenso ist auch der innere
Gang der Ereignisse einfach und umgrenzt, trotz des pathetischen Tons, trotzder
Vorliebe fiir das Verschlungene, das Ineinandergreifen und kontinuierlich Da-
hinflieBende im Stil, trotz des dadurch bedingten oft schwerfélligen und schlep-
penden Ganges der Erzdhlung. Ja, die Eigenart dieses Stiles gibt gerade den
Dingen und Menschen etwas Erdnahes, Schweres und fiir die Sinne Greif-
bares. Das Pathos ist langsam ansteigend und meist verhalten; bricht es aber .
einmal plétzlich und mit groBer Heftigkeit durch, dann hilt es lange an und
kehrt nur sehr trige wieder in seine Gleichgewichtslage zuriick. )

Auch die erregtesten seelischen Bewegungen sind klar und durchschaubar.
Der Dichter kennt keine Probleme und quélenden Fragen, am allerwenigsten
das der Pridestination, wie manche gemeint haben. Freiheit der menschlichen
Entscheidung und darum -auch Verantwortung der schicksalhaft scheinenden
Handlyng (Verleugnung Petri) stehen unvermittelt neben der alles bestimmen-
den Souveridnitit des géttlichen Willens. Eine innere Ldsung des Problems
wird nicht gesucht. Dem Dichter geniigt es, zu wissen, daB Gott die Schwéche
und Siinde des Petrus zulieB um eines groferen Gutes willen. ,,Drum darf es
der Leute Kinder nicht wundernehmen, weshalb es Gott wollte, daf} so liebem
Manne solch Leid geschah... Das lieB der Herr geschehen uns Menschen zum
Frommen. Er wollt ihn zum Fiirsten machen, zum hoéchsten, iiber sein Haus.

21 Der Heliand ist in 71 Abschnitte eingeteilf, die nach einer geschichtlich vielleicht
echten Vorrede: vifteae oder lectiones genannt werden. v



282 Friedrich Wulf S. J.

Der heilige Herr lieB ihn erkennen, wie wenig Kraft der Menschen Gemiit hat
ohne Gottes Macht. Er lieB ihn siindigen, daB er eher den Leuten glaube, wie
lieb es ist der Menschen jeglichem, der ein Mein veriibte, daB man ihm erlasse
die leidige Tat, Schuld und Siinde, wie ihm selber erlieB der Herr des Himmel-
reiches sein harmwertes Tun* (5025 £f.).

Fiir alles hat der Dichter eine Erkldrung, eine sehr eingéingige, wie es scheint,
die einfachen Gemiitern gentigen mag: Die Flucht der Jiinger bedeutet ihm dar-
um keine Schmach, weil sie vorhergesagt und darum nicht zu vermeiden war
(4933 11.). Taucht die Frage auf, warum nur der Sohn Gottes, der méchtige
Christ so viel Schmach schweigend erdulden mubBte, so weil er auch darauf
eine ihn befriedigende Anwort: ,Er (Christus) wollte die Welt mit seinem Lei-
den erldsen. Darum lie er die Leidigen ihm wunderbar wehe tun, wie es ihr
Wille war. Er wollt es nicht 6ffentlich allen verkiinden, den Judenleuten, daf
er Gott selber wir, denn wiiBten sie in Wahrheit, da er Gewalt habe iber
diesen Mittelkreis, ihnen wiirde der Mut in der Brust erbléden, an den Gebo-
renen Gottes legten sie die Hénde nicht; aber das Himmelreich bliecbe dann,
der Lichter lichtestes, den Leuten verschlossen® (5385 f£.).

Trotz dieser scheinbar so einsichtigen Erklarung heifit es dennoch gleich dar-
auf: ,,Das Verhiingnis nahte durch die hehre Macht Gottes, die Mitte des Tages,
da sie die Todesqual an ihm wirken sollten®.

Man sieht, das Néchstliegende muBl auf jeden Fall psychologisch ,erklért”
werden. Dabei falt der Dichter immer nur eine Tatsache ins Auge, die ihn
gerade in besonderer Weise beschéftigt, ohne zu beachten, dafl durch seine Er-
kldarung ein anderes Problem u. U. eine wesentliche Verscharfung erfihrt. Und
auch Gott denkt wie er, in menschlicher Begrenzthelt Dieser Gott steht
den Menschen wirklich nahe, man kann ihn verstehen und begreifen — und
dennoch, in diesen Gott werden, ohne es vielleicht zu wollen, alle Geheimnisse
hineinverlegt. Dabei macht sich der Dichter keine weiteren Gedanken dariiber,
was hinter dem Schleier menschlicher Erfahrung liegt. Eine innere Verbindung
zwischen der Immanenz Gottes in der Welt und seiner Transzendenz sucht er
nicht mehr. Das ist eine wesentliche Schwiiche seines ,,Realismus®, der im rein
Sinnénhaften stecken bleibt.

Eine dhnliche Beobachtung kénnen wir bei der bekannten Neigung des Dich-
ters zum Anschaulichen und Bildhaften machen. Man hat hier bisweilen von
einer epischen Kleinmalerei gesprochen. Nicht alles ist zwar wirklich geschaut,
vieles wirkt floskelbaft, allgemein und farblos. Der Dichter hat offensichtlich
mit der Form gerungen, aber seine Grundeinstellung ist doch klar, und eben
diese gilt es durch die Maniriertheit der Form hindurch aufzndecken. Ihmist das
Leben Jesu nicht nur ein Ereignis der Vergangenheit, sondern eine Tatsache
von lebendigster Gegenwartsnihe. Er will nicht nur objektiv berichten, son-
dern werben und Anteilnahme erwecken. Der Leser soll es spiiren, Christus ist
auch mein Lehrer und Helfer, m ein Heiland und Schutzherr auf dem Wege
zum Himmel. ‘

Darum schildert der Dichter unbewuBt so, als sei er selbst als Augenzeuge
bei allem mit dabei gewesen. Die genrehaften Partien malt er breit aus. Hier
steht er auf wohlvertrautem Boden, jeder Winkel ist ihm bekannt. Darstellun-



Die Frommigkeit des altsédchsischen Heliand 283

gen wie die der Hochzeit zu Kana oder des Gastmahles in der Herodesburg
wirken darum besonders lebendig und farbenfroh. Ahnliches gilt von den
Beobachtungen in der Natur. Wenn der Seesturm beschrieben wird: , Im Wir-
belwind stiegen die Wogen, Nacht schwang sich schwarz hinab, die See kam in
Aufruhr, Wind und Wasser kiampften* — dann gewinnt man den Eindruck,
der Dichter habe selbst oft genug ein solches Schauspiel miterlebt.

Sein Blick ist vor allem geschirft fiir scheinbar nebenséichliche Umstiénde, die aber
“den Bildern erst Leben und Gegenwartsnihe verleihen. Das eine Mal erw#hnt er,

wie der Tag schon gen Westen schritt und die Sonne zur Neige ging (4503 f.), ein
anderes Mal 148t er Christus im Angesichte Jerusalems genau die ,,Burgzinnen blin-
ken sehen und den Bau der Juden, den hochgehérnten Saal und das Haus des Herrn,
aller Weihtiimer wertlichstes* (3683). Als Elisabeth bei der Namensgebung ihres
Sohnes einem der Umstehenden ins Wort fillt, entgeht es dem Dichter nicht, wie sie
gerade ihr Kind an der Brust hatte, im Gleichnis vom Simann sieht er genau, wohin
das Korn fiel, z. B. auf steinharte StraBle, gestampft alltiglich vom hallenden Huf-
schlag und hastenden Schritt (3384 £f.), im Hofe des Kaiphas, in der Nacht des Ver-
rates, beobachtet er, wie Christus den treubriichigen Petrus ,iiber seine Schulter hin-
weg“ anschaut (4993) und Barabbas vollfiihrte seine Frevel in ,diisterer Nacht®. —
Oft sind es nur treffende Beiworte, die ein Sehen und Tasten oder Schmecken ver-
raten. So wird z. B. angegeben, die Miinzen zwischen den Kiemen des Fisches seien
aus Gold gewesen (3205), das Kreuz Christi sei aus hartem Holz gezimmert
worden (5567) und das Gemisch aus Essig und Galle habe bitter und unsii3
geschmeckt (5644).

Hochst bildhaft wird der Dichter vor allem immer dann, wenn er gefiihlsm#8ig ganz
dabei ist, und man seine Freude und Zustimmung oder auch seinen Schmerz, seine
' Anteilnahme und Erregung herausspiirt, wie bei der Schilderung des bethlehemiti-
schen Kindermordes oder beim Schwertschlage Petri. ,Da wehklagten die Frauen:
ihre S#uglinge sahen die Miitter spieBen und hatten keine Hilfe, ob mit den Hénden
beiden sie auch ihr eigen Kind, mit den Armen umfingen den lieben kleinen Lieb-
ling, doch lieB er das Leben, der Sohn vor der Mutter* (736 ff.). — Noch mehr ver-
deutlicht das Gesagte die Schwertszene am Olgarten; ,,Blitzschnell zog er (Petrus) das
Schwert von der Seite und schlug und traf den vordersten Feind mit' voller Kraft,
davon Malchus ward durch des Messers Schiirfe an der rechten Seite mit dem Schwert
gezeichnet, am Gehdr verhauen: das Haupt war ihm wund, daB ihm waffenblutig
Backen und Ohr borst im Gebein und das Blut nachsprang aus der Wunde wallend.
Als die Wange schartig war dem vordersten Feinde, wich das Volk zuriick, den
Schwertbifl schewend® (4868 ff.). — Mit besonderer Liebe versenkt sich der Dichter
betrachtend in alles, was unmittelbar seinen Herrn betrifft; hier malt er mit sicht-
licher Andacht jeden einzelnen Zug. Mit Schmerzen gewahrt er, wie die Henker
Jesu ans Kreuz nageln, bewundernd steht er vor seiner {ibermenschlichen Geduld:
»Kaltes Eisen schlugen sie, neue Négel, nietscharf unten, mit harten Himmern ihm
durch die Hénde und Fiile, bittere Binder. Sein Blut rann zur Erde, von dem Teuren
triefend; doch récht er die Tat nicht, die grimme, an den Juden, sondern Gott, den
Vater, bat er, den méichtigen, dal er den Ménnern drum nicht ziirnen wolle: sie wissen

nicht, was sie tun® (5535 ff.)%.

Wird man nicht bei solchen Schilderungen an die spétmittelalterlichen Be-
trachtungsbiicher iiber das Leben Christi erinnert, eines Johannes de Caulibus
(Meditationes vitae Christi; gest. um 1300) oder seines Nachahmers, des Kar-
thiusers Ludolf von Sachsen (Vita Jesu Christi; gest. 1377)? Ist es nicht bei

aller Verschiedenheit der literarischen Form im Grunde dieselbe realistische
22 Wir widersprechen damit H. Bohmer, wenn er (aa0. S. 212) sagt, der Germane

war ,,noch vllig auBerstande, in das Leiden des Krist sich mitleidend zu versenken®,
»das Haupt voll Blut und Wunden war fiir (ihn) noch nicht vorhanden“ (ebda. 213).



284 Friedrich Wulf S. J.

Art, im AnschluB3 an die Evang:eh'en dem menschlichen Leben Jesu liebend
nachzugehen, es erbaulich auszuschmiicken, Einzelheiten festzuhalten, um die
Leser andichtig zu stimmen, sie zur Hingabe, zum Mitleid und zur Nachfolge
anzuregen? Und sind nicht die vielen genrehaften Darstellungen aus dem Le-
ben Jesu, wie wir sie im 14. und 15. Jahrhundert auf unseren spitgotischen
Altarbildern finden, gleichsam eine Erginzung dazu? Wenn mahn jedenfalls von
der gesamten zeitgendssischen, friihmittelalterlichen biblisch~theologischen
Literatur herkommt, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, daf3 hier
im Heliand zum ersten Mal ein anderes genus religidser Literatur aufkommt,
das fromme Erbauungsbuch, das sich an den Einzelnen und seine
personliche Andacht wendet.

Dabei ist allerdings e ine wesentliche Einschriankung zu machen. Der hier
beschriebene Realismus des Helianddichters hat in keiner Weise zur Folge, dall
die Transzendenz des Glaubens in den Hintergrund tréte, wie das so oft in der
spatmittelalterlichen Erbauungsliteratur zu beobachten ist. Die Frommigkeit
des Heliand hat im Grunde doch wieder nicht viel gemein mit der Volksfrom-
migkeit des 14. oder 15. Jahrhunderts, die den Himmel auf die Erde ziehen
méchte und allzuleicht in Gefahr ist, das Géttliche zu vermenschlichen. Im Ge-
genteil, man kdnnte fast, im Vergleich zu dieser, eher von einem ,Spiritualismus*
als von einem ,,Realismus“ im Heliand sprechen. Denn die Kunst des sinnen-
haften Beschreibens ist doch mehr der dulere Rahmen eines religidsen Welt-
bildes, das, paradox gesprochen, schon immbr ,jenseits® alles Sichtbaren und
Greifbaren zu finden ist. So wie die Gestalt Christi, trotz aller Menschen-
freundlichkeit und Gegenwartsnéhe im Grunde die Ziige der theologia gloriae
trigt, so sind auch die Giiter des christlichen Lebens rein geistlicher und jen-
seitiger Art ohne Beziehung zu den innerweltlichen Gilitern und ihrer Er-
fiillung. Christus ebenso wie auch der Christ erleiden eigentlich die Welt
viel mehr, als daB sie handelnd und gestaltend in sie eingreifen. Ihr Eigent-
lichstes ist schon allem Irdischen entriickt und der Mensch wartet nur noch auf

:den Tag, an dem die Welt Gottes offenbar werden soll. — Daher die Fremdheit
Christi in dieser Welt, der schon als Kind in der Krippe ,,der Geborenen M#ch-
tigster“ ist, ,ein Kénig liber alles, tiber Erd und Himmel und der Erde Kinder,
der Walter dieser Welt“ (403 ff.), — daher die Bezeugung seiner koniglichen
Wiirde und Macht im Augenblick menschlicher Demut nach der Taufe durch
Johannes (989 f.), — daher seine Unnahbarkeit in der Versuchungsszene, seine
Unantastbarkeit in der Passion, — beides Mal wird der Unterschied zwischen
seiner géttlichen und seiner menschlichen Natur scharf betont (1057 ff., 4748 £.),
— daher endlich auch die gewaltigen Zeichen bei seinem Tode, die allen offen-
baren sollen, ,daB er Kénig waré tiber alle Erdenséhne® (5658 ff.) — wie breit
werden die Einzelheiten dieser wunderbaren Geschehnisse geschildert.

Der Christus des Heliand ist gewiB3 auf der einen Seite der ,Heiland“, das
Friedenskind, der ,liebe Leutewart®, aber dahinter leuchtet doch immer noch
die Gestalt des allwaltenden Kénigs auf, méiri endi mahtig (585), berithmt und
michtig, bald endi strang (599), kiihn und stark. Dabei stehen beide Christus-
auffassungen nicht mehr in der bewuBten dialektischen Zuordnung zueinander,



Die Frommigkeit des altsdchsischen Heliand 285

wie das in der alexandrinisch-augustinischen Theologie der Fall war, sondern
sie beginnen sich schon voneinander zu entfernen und selbstindig zu werden.
Noch iiberstrahlt das Bild der Divina Maiestas das Bild des Gekreuzigten, aber
schon 16st sich die menschliche Gestalt Christi deutlich von seiner géttlichen
und beginnt zur Mitte einer neuen Frommigkeit zu werden, der Je-
susfrommigkeit des Mittelalters?®.

2. Mit dem Realismus des Helianddichters hingt aufs engste seine Sub-
jektivitiatzusammen. Darum war im vorhergehenden auch schon dfter von
ihr die Rede. Das Schauen regt zum subjektiven Betrachten an und die per-
sénliche Anteilnahme sucht wieder die sinnenhafte Nihe des geliebten Gegen-
standes oder der geliebten Person.

Schon eine Untersuchung der formalen und stilistischen
Elemente des Heliand fiihrt zu dem Ergebnis, daB der Dichter ein besinn-
licher und gemiitsreicher Mensch gewesen sein muB, der mit innerer An-
teilnahme und Bewegtheit an den heiligen Stoff herantrat und selber wieder rithren
und bewegen, erwirmen und abschrecken wollte. Der Helianddichter, sagt
Andreas Heusler in einem bedeutsamen Aufsatz zu unserem Thema2!, habe
die in der angelsiachsischen christlichen Ependichtung schon vorhandenen formalen
Elemente einer neuen subjektiven Haltung bis zu einer schwellenden Uberreife ge-
steigert und sich damit am weitesten vom Stilwillen der germanischen weltlichen
Liedform entfernt. Fiunf Stileigentiimlichkeiten fiihrt er dafiir zum Beweise an.
1. Die villige Auflésung des Zeilenstils in den Hakenstil?®, Kennzeichnet jenen die
lapidare Kiirze und Symmetrie, wie sie am klassischsten das langzeilige eddische Lied
ausgebildet hat, so diesen das weite Ausholen und das nicht endenwollende Dahin-
stromen, wie sie dem breiten Erzdhlertone eignen. 2. Die Bereicherung des Satzbaues
durch die Mehrgliedrigkeit der Perioden (bis zu neun Gliedern) und damit
die Moglichkeit zur: allseitigen Entfaltung eines Gedankens. 3. Ein stindiges
Ubergleiten von der direkten in die abhingige Redeform (69 Prozent aller Rede-
stiicke gehdren der abhidngigen Form an), was wieder eine ausgesprochene Neigung
zum Subjektiv-Beschaulichen verrit. 4. Die Vielsilbigkeit der Auftakte und Sen-
kungen, das Kennzeichen des sogenannten ,Schwellverses®, der starke Gemiitserre-
gungen auszudriicken vermag. 5. Endlich die Zunahme der Variation, die dem Gedan-
ken eine besondere Bedeutsamkeit verleiht oder auch auf ein spannungsreiches Ge-
fiih]l hinweist, das sich frei zu machen sucht. — Alle diese Stilelemente deuten in die-
selbe Riclhtung: sie rdumen der subjel?iven Stimmung und Erregtheit den breitesten
Raum ein.

Haben wir nun in dieser bis zum #HuBersten gesteigerten Subjektivitit das Eigen-
tiimliche des Heliandstiles gegeniiber der nordgermanischen sowohl wie der west-
germanischen weltlichen Liedform zu sehen und ist auch der Ursprung dieses neuen
Stilwillens bei den Angelsachsen ebenso wie bei dem sichsischen Dichter in erster
Linie in dem Erlebnis des Christentums mit seiner ErschlieBung neuer seelischer
Bezirke, mit seiner gréGeren Innigkeit und Gefiihlsweite su suchen, so hat dennoch
der Heliandvers keineswegs einen dem Germanen fremden Rhythmenstil aufgebracht.
Den glittenden Ausgleich zwischen germanischem und romanischem Formgefiihl
bringt erst Otfrids Krist und vollends der héfische Minnesang. ,Im Heliand®, sagt
Heussler®, erscheint (vielmehr) gesteigert das rhytmische Grundgefiihl, da aus

23 Das hat Hulda Gdhler in ihrem schon erwihnten Aufsatz vollig iibersehen, so
korrekt sie auch sonst das Christusbild des Heliand theologisch herausgearbeitet hat.
24 Heliand, Liedstil und Epenstil, in: Ztschr. £. d. A. 57 Neue Folge 45), 1920, 1 ff.

25 Im altgermanischen Stabreimvers liegt die Satzgrenze am Ende der Langzeile,
jetzt riickt sie mit Vorliebe in die Versmitte.
2% aal. S. 471.



286 Friedrich Wulf S. .

Finnsburg und Hildebrand?? zu uns spricht, auch vornehmlich aus der #ltesten nor-
dischen Schicht, dem Atlilied und Thorbjorns Preislied auf Harald. Es ist das Bediirf-
nis, die Rhythmenkurve der Prosa zeitlich und dynamisch zu vergréfiern ins Zackige
und Erregte. Im Gegensatz zu dem antiken und romanischen Bediirfnis, die Kurve zu
ebnen und zu schmeidigen. Das ist ein Sonderfall des bekannten allgemeinen Gegen-
Satzes: germanisch das Charakteristische, antik-romanisch das Harmonische.* Wir
hétten demnach im Heliand eine durchaus urspriingliche, germanische, von fremden
Stilelementen noch freie Nachempfindung christlichen Glaubensgutes.

Der Predigtton also allein schon, mit seinen Wiederholungen und Beteuerun-
gen, Uberladungen und Abschweifungen, bezeugt die Neigung des Dichters,
Herz und Gemiit mitsprechen zu lassen, seiner persénlichen Stellungnahme und
seinem wechselnden Empfinden Ausdruck zu verleihen. Zahlreiche inhaltliche
Momente werden uns das nur bestétigen.

Zunichst das Interesse des Dichters an seelischen Vorgingen iiberhaupt. —
Als Seelsorger hat er vielleicht schon mit vielen Menschen zu tun gehabt, hat-
- Zustimmung und Ablehnung erfahren. So ist es auch seine eigene Uberzeugung,
’ wénn_er Christus sagen 146t: ,,Ich kenne das Herz der Menschen und weiB3, wie
verschieden ihr Gemiit, wie wankelmiitig ihre Art ist“ (2514 £.). Die mehrfache
Unterstreichung dieses Gedankens (2445 £., 2492) 148t darauf schlieBen, daB der
Dichter die Menschen in jhrem Tun und Lassen beobachten gelernt hat. Wir
ersehen es auch aus kleinen, scheinbar zufilligen Bemerkungen.

Wie oft vermerkt er z. B. die Stimmung der Personen des Evangeliums, ihre
Freude und Trauer, ihre Hoffnung und Sorge, ihre Andacht und Erregung,
ohne daB hiufig bei den Evangelisten etwas davon zu finden wire. Es fillt ihm
auf, dal der Herr bei der Kunde vom Tode des Taufers keine Schmerzens-
duBerung-tat, — ein Zeichen dafiir, wie sehr er darauf acht hatte. Gewif, es ist
noch eine durchaus vereinfachende Psychologie. Aber Psychologie ist es,
wenn der Dichter den Seelenzustand des Verrédters beschreibt (5159 ff.), wenn
er im Gleichnis vom Sémann im einzelnen schildert, wie sich die verschiedenen -
Menschenklassen zum Worte Gottes verhalten, — wenn er ihre Gleichgiiltigkeit
oder auch Aufmerksamkeit, ihre Zweifel, ihr Schwanken, ihre Wendung zum
Guten und Bdsen anmerkt. Er sieht glelchsam das Wort Gottes im Herzen des
Menschen wachsen oder verdorren. Wie stark unterscheidet sich diese Art von
Allegorie mit ihrer Bildhaftigkeit von der abstrakten, rein gedanklichen der
zeitgendssischen Kommentare.

Das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberge (3444) wird dem Dichter zu
einem willkommenen AnlaBi, eingehend die Menschen in ihrer inneren, reli-
giésen Entwicklung darzustellen. Am eingehendsten wird derjenige geschildert,
der zur zwdlften Stunde, also in seinem Alter noch zu Gott findet. ,,Mancher
bringt es hoch hinauf und biiBt die Siinde nicht, hiuft Ubel auf Ubel, bis ihm
der Abend naht, das Alter seine Wonne raubt: so beginnt er Weh zu fiirchten,
sorgt um seine Stinde, gedenkt, was er Schlimmes veriibte, solang er die Jugend
genoB, dann kann er nicht mehr gut machen die traurigen Taten, sondern schligt

27 Das Finnsburglied (siehe dariiber z. B. Georg Baesecke, Vor- und Frithgeschichte
des deutschen Schrifttums, I. Halle 1940, S. 154 u. 6.) und das bekanntere Hildebrands-
lied sind die einzigen uns erhalten gebliebenen Bruchstiicke weltlicher auBernor-
discher Heldendichtung.



Die Frommigkeit des altsichsischen Heliand 287

alle Tage die Brust mit beiden Hinden, weint bittere Trinen mit lautem
Schluchzen, und bittet den lieben Herren, den michtigen, ihm mild zu sein.*

Ein wirkliches Einfiihlungsvermégen verrit auch die Darstellung des haltlosen und
schwankenden Pilatus. Weit iiber die paar zerstreuten Bemerkungen der HI, Schrift
hinaus schildert der Dichter das schmerzliche Auf und Ab in der Seele des Land-
pflegers. Er sieht ihn hin- und hergeworfen zwischen aufrichtiger Zuneigung zum
unschuldigen Herrn und der Furcht vor der drohenden Menge. ,,Da ward dem Her-
zog das Herz betriibt, — er wand sich in seinem Inmnern —, veringstigt war erin
seiner tiefsten Seele; beides tat ihm weh, wenn sie ihn erschliigen, den Siindenlosen,
und daB er es vor den Leuten doch nicht lassen durfte ihrer Worte wegen. Doch wen-
dete zuletzt sein Herz sich hin zu den Héuptern der Juden, ihren Willen zu gewshren*
(5464 ff.).

Bei der einfachen Feststellung der Verschiedenheit der Menschen bleibt der
Helianddichter nun aber keineswegs stehen. Er nimmt entweder fiir oder gegen sie
Partei. Alle, die auf der Seite Christi stehen, sind klug, edel, gut und von schtnem
Aussehen! Johannes ist das schonste aller Menschenkinder, die beiden Lazarus-
schwestern sind die Minniglichen, die Wonnesamen, und selbst die weinenden, blei-
chen Frauen am Grabe heilen die ,,wunderschénen Weiber“, — Die Bosen hingegen
werden von vornherein als die ,,Grimmgesinnten®, die ,,Arglistigen, die ,,HaBerftill-
ten“ gekennzeichnet. Wenn der Dichter sich sehr erregt, steigert er die Ausdriicke.
Er nennt die Feinde Christi: Neidharte, Frevler, Schurken und Mérder. ,,Eine Flut von
Preis und Entriistung wogt durch das Werk*“2s,

Insbesondere die schmerzlichen Ereignisse des Evangeliums regen den Dich-
ter zum Mitempfinden an und lassen sein Gemiit tief aufwallen. Er kennt die
bitteren, heiBen und blutigen Trénen des reuigen Siinders (3499, 4072, 5005),
sowie den namenlosen Schmerz einer Mutter iiber den Tod ihres einzigen Kin-
des, die klagend ihre Hénde ringt, ,betriibt im Herzen, die Erbarmungswiir-
dige“ (2184) — und die wieder von Freude iiberwaltigt Christus zu FiiBen fillt
(2008). Christus aber kennt und empfindet nicht nur den Schmerz und die Sorge
anderer — als er Maria iiber den Tod ihres Bruders wehklagen, weinen und
schluchzen sah, ward auch ihm das Herz geriihrt und heiBe Zihren stiirzten
ihm stromend hervor (4069) — sondern er fithlt auch die eigene Beschimpfung
und Verhshnung bitter und schmerzlich (5651). Breit angelegt und mit er-
greifender Anschaulichkeit wird die Klage der bethlehemitischen Miitter ge-
schildert. ,,Die Miitter jammerten um der Kinder Qual. Klage warin Bethlehem,
hallendes Heulen. Ob man ihre Herzen entzwei schnitte mit dem Schwerte,
ihnen mochte solcher Schmerz in dieser Welt nicht werden ... da sie vor sich
die Sohne, die kindjungen sahen in Qualer verscheiden, blutig an ihrer Brust.
Die Bluthunde mordeten die unschuldige Schar und scheuten mitnichten, die
Minner, vor Meintat, wollten den Miichtigen selbst, den Christ zu Tode quilen
(744 ££.). ' :

Ganz mittelalterlich, im Sinne St. Bernhards oder Heinrich Seuses, klingt end-
lich das Selbstgesprich, oder besser die Selbstanklage Petri nach seiner Ver-
leugnung. Man wird wohl bis dahin in der Geschichte der christlichen Frommig-
keit kaum etwas Vergleichbares finden. ;,Da ward im Innern dem Simon Petrus
schwer bewegt das Gemiit: es hirmt ihn heftig und betriibt ihm das Herz mit
schmerzlichen Sorgen, was er selber gesprochen... Gebrochen ging er aus der
Menschen Menge mit bekiimmertem Gemiit, in Angst und Unruh, Uber sein

28 A, Heussler in der Einleitung zur Heliandausgabe von Simrock, Leipzig 1921, S. 8.



288 Friedrich Wulf S. J.

eigen Wort wehklagt er, das unwahre, bis ihin wallend kamen vor herbem
Herzeleid heifle Tranen, blutige aus der Brust... ,Weh, kriftiger Gott! Wie
verwirkt ich mich so, daB mir weiterhin mein Leben verleidet ist! Wenn ich
nun lebenslang deiner Huld, o Herr, und des Himmelreiches dabei entbehren
soll, so bringt mir kein Heil, o lieber Herr, daB ich je zu diesem Lichte kam.
Ich weifl mich nicht wiirdig, mein waltender Fiirst, unter deine Jiinger jemals
zu zdhlen, deine Gesellen, ich Siinder...* So klagte kummervoll der Kampen
bester, so herzlich hdrmt ihn, daB er den Herrn hatte, den lieben, verleugnet®
(4993 ff.). — Allein schon die Anreden Petri an seinen Herrn offenbaren die
steigende Gemilitserregung: krafteg god, theodan, lioto drohtin, waldand fré
min. — Dem tiefen Schmerz des aufgewiihlten Herzens entspritht dann aller-
dings auch die Bedeutung des Vorgangs: durch das eigene seelische Erlebnis
— das ist das Bedeutsame — sollte Petrus, der Apostelfiirst, dem die Gewalt
zu 16sen und zu binden gegeben wurde, fiir eben dieses sein Amt lernen, daB
der Mensch ohne Gottes Hilfe ohnmichtig sei, angewiesen auf dessen ver-
zeihende Gnade.

Neben dieser subjektiven, psychologischen, erlebnisméfBigen Ausdeutung des
Evangeliums tritt das objektive Moment des Glaubens weitgehend zuriick. Die
meisten bei Tatian zu findenden dogmatischen Aussagen der Hl. Schrift werden
im Heliand nicht behandelt®. Um so mehr iiberwiegen die moralischen Beleh-
rungen. Das entspricht ganz und gar dem Zweck der Dichtung, die letzten
Endes den Menschen bessern méchte. Kam nicht darum auch Christus auf diese
Welt, um dem Menschen zu helfen, die Gebote Gottes zu beobachten und so in
den Himmel zu kommen? Der Besserung des Lebens dienen selbst die Anschau-
lichkeit der Darstellung und das persénliche Erlebnis. Ist es nicht bezeichnend,
daB der Dichter an die srgreifende Szene des reuigen Petrus eine ldngere, niich-
terne Nutzanwendung {iber die verderblichen Folgen der Hoffart und des
Selbstruhmes und den Wert der Demut anschliet? Damit sind wir bei der
dritten Eigentiimlichkeit der Frémmigkeit des Heliand: der Lehrhaftig-
keit.

3. Schon in bezug auf die angewandten Stilmittel sagt A. Heussler, der Heliand-
dichter habe den Liedstil der Angelsachsen zur Verspredigt weitergefiihrt. Vor
allem drei von den oben genannten stilistischen Merkmalen deutet er in dieser Rich-
tung. Zunichst den hiufigen Gebrauch der abhéngigen Rede. ,,Wenn der alte Eddastil
fast nur die direkte Rede kennt ... so ist das gewollte Stilisierung ... demgegeniiber
sind das, hwer sin fater wari des Hildebrandliedes. .. ein weniger an Stilisierung,
ein voriibergehendes Nachlassen der phantasiem#Bigen Lebhaftigkeit ... Vollends die
mittelbare Rede des ahd Georgliedes bezeichnet einerr flachen, summarischen Er-
ziihlerton, wie er im gemeinen Leben vorkommt. Die massenhafte oratio obliqua des
Heliand aber macht einen anderen Eindruck: nicht schlichter Realismus, sondern
Neigung zum Subjektiv-Beschaulichen, breitstrémenden Lehrtone... Der Sachse ist
nicht so sehr Epiker, als Prediger. Seine abhiéingige Rede hat einen homiletischen,
- buchmiBigen Klang“®,

Eindeutiger noch als aus dem Ineinanderflieien von grader und abhéingiger Rede er-
gibt sich aus dem Anwachsen der Auftakte und Senkungen sowie aus der hiufigen Ver-

2 Bei Tatian c. 1: Johannesprolog, c. 82: Ego sum panis vivus (Joh 6, 22 ff.), c. 167:
Ego sum vitis, vos palmites (Joh 16,1 ff)), c. 119: Nachtgesprich mit Nikodemus, c. 125:

Gleichnis vom koéniglichen Hochzeitsmahle.
3 T.jedstil und Epenstil, S. 23.



i

Die Frommigkeit des altsichsischen Heliand - 289

wendung der Variation ein pathetischer Predigtton. Allerdings verliert dieser gerade
durch die ewigen Wiederholungen und Abschweifungen viel von seiner Urspriing-
lichkeit und Unmittelbarkeit. Das Pathos wirkt oft schleppend und ermiidend; echt
Empfundenes und Mitempfinden Weckendes wird bald wieder durch lehrhafte Par-
tien und sachliche Nutzanwendungen unterbrochen. So wird das gesprochene Wort
immer wieder schnell zum geschriebenen, der unterweisende Lehrer holt den dich~
terisch beschwingten Prediger stets ein.

Damit wenden wir uns aber schon der inhaltlichen Seite unserer Dichtung zu.
In deren Mittelpunkt steht die Lehre Christi, der gegeniiber seine Werke
und Wunder, an Umfang sowoh! wic auch an Bedeutung, fast untergeordnet er-
scheinen. Allein die Bergpredigt nimmt mehr als ein Achtel der ganzen Dich~
tung ein. Dazu kommen noch die vielen Gleichnisse und Parabeln und ein-
gestreuten Lehren: Immer und immer wieder ist von der wunderbaren: Weis-
heit, Kraft und Segen spendenden Lehre des Sohnes Gottes die Rede, so daB
man ein wenig iiberspitzt sagen kdnnte, das Christentum sei nach dem Heliand
in erster Linie eine Lehre; die Lehre vom Gottesreich und von dem Wege des
Menschen dorthin durch die Beobachtung des Wortes Gottes unid seiner Gebote.
Das christliche Leben besteht dementsprechend vor allem darin, die Lehre
Christi zu héren und zu befolgen. ,Nicht mégen die Menschen allein vom Brote
leben; wegen Gottes Lehre wohnen sie auf dieser Welt, die Werke zu tun,
die laut verlangt die heilige Zunge, die Stimme Gottes. Aus diesem Grunde
leben die Leute, das zu leisten, was des Waltenden Wort gebietet” (1067).

Dieses Programm wird in mannigfacher Variation wiederholt (8 f., 496 ff.,
1984 ff., 2076 £f. usw.).- Das moralische Leben: die Meidung der Siinde und die
Beobachtung der Gebote, steht {iberall im Vordergrund des Interesses. Darum
wird so oft auf die Gefahren zu siindigen hingewiesen, auf die Notwendigkeit
des Gebetes und der Bufile. Zweimal wird ausfiihrlich die Entstehungs-
geschichte der Siinde erzihlt (1032 ff., 3592 ff.), damit der Mensch verstehen
lerne, woher ihm soviel Kampf und Ungemach komime und er gewappnet sei
gegen die Nachstellungen der ,leidigen Geister*. '

So wie Christus auf diese Welt kam, umuns das Gesetz seinesVaters
zu verkiindigen und den Weg zum Himmelreich zu lehren, so wird es auch die
erste Aufgabe der Apostel sein, die Menschen Gottes Gebote zu lehren und sie
zu seinem Willen zu bekehren. In diesem Sinne sind sie das Salz der Erde
(1360 if.). Und umgekehrt: ,,Wer abfillt, die Lebre verlifit, die er leisten soll,
der ist gleich dem Salz, das an des Sees Gestade weithin zerstreut liegt; denn
wenig taugt es, der FuB der Leute zertritt es“ (1368 ff.).

Diese starke Betonung der subjektiv-moralischen Seite des Christentums
gegeniiber der objektiv-gnadenhaften entspricht ‘durchaus der personlichen
Neigung des Dichters zum Anschaulichen und ErlebnismifBigen, entspricht
wohl aber auch der missionarischen Methode des 8. und 9: Jahrhunderts bei
den Germanen, denen in ihrer Uberlieferung eine unabinderliche, personale
moralische Ordnung wenig bekannt war, Diése zu predigen und geradezu ein-
zuhimmern schien daher eine notwendige Aufgabe der Kirche den jungen V6l1-
kern gegeniiber. So wird die Umbiegung der platonisierenden, augustinischen
Theologie ins Moralische, die wir bei Gregor dem Groflen schon deutlich fest-
stellen, noch weiter und konsequenter durchgefiihrt.

19



290 Friedrich Wulf S. J.

Diese Entwicklung 148t sich vorziiglich an der Ausdeutung des Wunders der
Blindenheilung von Jericho aufzeigen, der einzigen Stelle {ibrigens, an der
liberhaupt die allegorische Schriftauslegung im Heliand angewandt wird. Der
Dichter fuBt hier in der Hauptsache auf Bedas Lukaskommentar (Lib. V. c.19,
PL 92,558 A), der seinerseits wieder wortlich Gregor den Grofen zitiert (Hom.
in Luc. 18, 31—34, PL 76, 1081 D). Auch Gregor betont gegeniiber der ale-
xandrinisch-augustinischen Theologie die subjektive Seite der Erlésung, kennt
aber durchaus auch die Uberlieferung des objektiven Erlésungsgeheimnisses
durch die Menschwerdung Christi als solche. ,Wir wissen zwar nicht“, sagt er,

_,wer geschichtlich gesehen der Blinde gewesen ist (den Christus heilte), wissen
aber gar wohl, was er uns geheimnisvoller Weise bedeuten soll. Blind ist doch
das Menschengeschlecht, das in der Person des ersten Menschen aus dem Frie-
den des Paradieses vertrieben wurde und nun, ohne die Herrlichkeit des
himmlischen Lichtes zu kennen, die Finsternis seiner Verwerfung erduldet.
Doch wird es durch die Gegenwart seines Erlésers erlepchtet, und zwar so,
daB es die Freuden des inneren Lichtes schon voller Sehnsucht
schaut und darum auf seinem Lebensweg durch gute Werke voranschrei-
tet. — Es ist jedoch zu bemerken, dafl der Blinde erleuchtet wird, wihrend
sich Jesus, dem Berichte nach, Jericho nihert. Jericho heiBt némlich ilibersetzt:
der Mond. Der Mond aber wird in der Hl Schrift gebraucht, um das Hin-
schwinden des Fleisches zu bezeichnen. Sein monatliches Abnehmen deutet
unsere Sterblichkeit an. Da also unser Erléser sich Jericho néhert, kehrt der
Blinde zum Lichte zuriick.“ Und nun folgen echt augustinische Gedanken, von
denen im Heliand schon nichts mehr zu finden ist. ,,Dadurch daB die Géttlich-
keit die Schwiche unseres Fleisches annahm, erhielt das menschliche Ge-
schlecht das verlorengegangene Licht wieder. Dort némlich, wo Gott
Menschliches erleidet, wird der Mensch zum Géttlichen er-
hoben. Darum wird dieser mit Recht als blind bezeichnet, am Wege sitzend und
bettelnd. Sagt doch die Wahrheit: Ich bin der Weg.“

Wasmacht nun der Helianddichter aus dieser Stelle? Zunéchst schildert er breit
und lehrhaft den Abfall des ersten Menschenpaares und seine Verwerfung, die
fiir das ganze Menschengeschlecht so unheilvoll wurde und Ursache ihres
jammervollen Zustandes ist. ,Darum waren im Herzen blind in diesem Mittel-
kreis die Menschenkinder, weil sie nicht erkannten den kriftigen Gott, den
himmlischen Herrn, dessen Hand sie erschuf, nach seinem Willen bildete ...
Betriibt saB die Menschheit an des Herren Strafie, Gottes Hilfe erwartend, die
mocht ihnen nicht werden, eh der waltende Gott in diesen Mittelkreis, der
michtige Herr senden wollte, den eigenen Schn, da er das Licht erschldsse,
den Leutekindern das ewige Leben 6ffnete, daB sie den Allwaltenden erkennen
kénnten, den kriftigen Gott“ (3605 £f.).

Der ,mystische“ Sinn des Namens Jericho wird dann weiter nicht in bezug
auf die objektive Erlosung durch das Geheimnis der Menschwerdung aus-
gewertet, sondern nur in bezug auf die subjektive Begegnung des Menschen
mit dem Erléser. Erst in der psychologischen, erlebnismégfigen Begegnung mit
dem Heiland, dem leuchtenden und erleuchtenden Licht selber, der wohl-
gemerkt mit seiner Lehre erleuchtet, werden die Menschen, die im



Die Frommigkeit des altsédchsischen Heliand 291

Dunkel sitzen, inne, daB ihnen Hilfe wird. Indem sie seine Nihe fﬁhien, rufen
und schreien sie nach ihm.

»Auch ich will euch sagen, ... wie sein Kommen ward

In diesem Mittelkreis den Menschen hilfreich,

Und was mit seinen Taten Tiefes meinte

Der hohe Herr, warum die hehre Burg

Jericho hei3t, die bei den Juden steht

Mit michtigen Mauern. Nach dem Mond ist sie genannt,
Dem leuchtenden Gestirn. Der 148t von seinen Zeiten nicht,
Sondern an jedem Tage tut er das eine oder das andere,

Er wichst oder schwindet. So in der Welt auch hier,

In diesem Mittelgarten, der.Menschen Kinder,

Sie fahren hin und folgen sich; die frithern sterben.

'Nach jenen kommen dann junge wieder

Und wachsen heran, bis wieder das waltende Geschick sie rafft.
Das meinte Gottes Geborener, als er der Burg voriiber,

An Jericho fuhr, daB nicht frither den Menschen '
Die Blindheit zu bessern sei, daB sie das blendende Licht,
Das ewig schone, sihen, eh er selber hier

In dieser Mittelwelt die Menschheit empfangen hiitte,
Fleisch und Leib. Da wurden die Vilker der Menschen

In dieser Welt gewahr, die hier wehvoll zuvor

In ihren Silinden gesessen, des Gesichié¢s bar

Im Dister duldend, nun komme diesem Volke

Der Heiland zu Hilfe vom Himmelreiche,

Christ, der Konige bester. Sie erkannten ihn nun wohl,
Fiihlten seine Nihe, da sie nun so laut

Zu dem Michtigen riefen, daB ihnen milde hinfort

Der Waltende wiirde®.

Der augustinische Gedanke, daB der Mensch durch die Teilnahme Gottes an
der ,Hinfilligkeit des Fleisches® zum Géttlichen erhoben werde, kommt also
in keiner Weise zum Ausdruck. Die Erlésung ist vielmehr rein moralischer
Natur, eine Befreiung von der Siinde, eine Erleuchtung des Verstandes und
eine Stirkung des Willens, sie bedeutet aber keine Erhebung des Menschen zur
Teilnahme am géttlichen Leben. Darum faBt der Dichter den Sinn der Blinden-
heilung folgendermaBen noch einmal zusammen:

,Nun hort, wie die Blinden, als sie die Heilung empfingen,

Daf sie das Sonnenlicht erschauen mochten,

Wie die guten taten. Sie gingen mit dem Herrn,

Folgten seiner Fihrte, und verherrlichten freudig

Des Landeshirten Lob. So tun der Leute Kinder

Weit iiber diese Welt, seit sie der waltende Gott

Erleuchtete mit seiner Lehre, ihnen ewiges Leben,

Gottes Reich gab, den guten Mannen,

Des hohen Himmels Licht, und seine Hilfe jedem

Der zu wirken willig ist, daB er seinem Wege folgen mag".

Das ewige Leben, das Gottesreich besteht gerade darin, daBl jedem, der guten
Willens ist, ,,des hohen Himmmels Licht“ und Christi , Hilfe“ zuteil wird. Wenn
man bedenkt, wie stark auch noch in der Karolingerzeit die augustinische Theo-
~ logie lebendig war — man erinnere sich nur an Paschasius Radpertus oder auch
an die allegorischen und ,,mystischen“ Ausdeutungen bei Otfrid, — dann wird

19*



292 Friedrich Wulf S. J.

man es wohl nicht fiir unbedeutend halten, daB sich in demjenigen Dokument,
das wie kein zweites in seiner Zeit Selbstempfundenes wiedergibt, eine so aus-
gesprochene Neigung zum Subjektiv-Moralischen in der Frémmigkeit aus-
spricht,

Realismus, Subjektivitit und Lehrhaftigkeit, das scheinen uns die wesent-
lichen Merkmale der Fréommigkeit des Heliand. Sie hingen aufs innigste mit-
einander zusammen und weisen alle in dieselbe Richtung; sie betonen nidmlich
alle die psychologisch erfahrbare Seite des christlichen Glaubens, das Sicht-
bare, das Erlebbare und das , Erlernbare“ an ihm. Daneben und ohne rechte
Verbindung mit diesem steht allerdings ein ebenso ausgesprochener Supra-
naturalismus. DaBl in einem solchen unausgeglichenen Denken die Gefahr der
religisen Magie lag, ist einsichtig, sie ist aber aus dem Heliand selbst nicht zu
erschlieBen. Uberhaupt sollte man sehr vorsichtig mit Folgerungen ,,theolo-
gischer Art“ sein, die man aus einer Dichtung wie der vorliegenden zieht.
Allgemeine Merkmale frithchristlichen Glaubens bei den Germanen sind
aus ihr schon gar nicht abzuleiten. Dafiir bietet der Heliand zu wenig; er bleibt
doch in der Hauptsache an seine Vorlage, die Evangelien, gebunden. ,Das |,
Christentum trat den Germanen nun aber keineswegs nur in der Form der
Evangeliumsverkiindigung entgegen — dies wieder im Unterschied zur Mis-
sion der ersten drei Jahrhunderte — sondern als eine in festen hierarchischen
Formen ausgeprigte Institution mit Lehre (Dogma), Kult und Gesetz“®. , Hin-
ter dem Gottesdienst und dem Christengesetz trat die christliche Lehre zu-
nichst ganz in den Hintergrund“. Das trifft insofern auf den Heliand zu, als wir
auch bei ihm den Vorrang des moralischen Gesetzes vor der dogmatischen
Lehre feststellen konnten.

Es wire lehrreich, die hier angefiihrten Merkmale frithchristlicher Frémmig-
keit im Heliand in der altdeutschen Literatur weiter zu verfolgen und viel-
leicht eine Linie zur Frommigkeit des hohen Mittelalters aufzuzeigen. Erst von
einem Gesamtbilde her wird auch das einzelne Zeugnis ein groBeres Gewicht
erhalten und in seinem eigentlichen Wert gewlirdigt werden koénnen.

3t Baetke, aa0. S. 106 £.





