
Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 273 

Regelmäßig und öfters bei sich selbst sein, sich selbst erleben, dürfte auch, 
rein charakterologisch gesehen, einen hohen Wert haben. Ist nicht das moderne 
Neurosentum in seinen unzähligen Formen die Rache für die Vernachlässigung 
des Ich? Der moderne Neurotiker ist krank am Ich, aber • eine Ironie mensch- 
lichen Schicksals • infolge zu starker Ichbetonung; was er versäumt hat, ist die 
rechte Ichpflege bzw. Icherziehung. Es ist bekannt, daß er oft unfähig, auch 
nicht gewillt ist, sich selbst ins Angesicht zu sehen. Vielleicht würde eine Be- 
trachtung in ruhiger Stunde im Spiegel echter Werte ihn sein wahres Antlitz 
erkennen lassen und sein Inneres zu Läuterung und Heilung führen. Der philo- 
sophische Ausdruck für die Not des modernen Menschen, die Existenzphiloso- 
phie, scheint uns schließlich in diesem Zusammenhang der Beachtung wert. 
Allenthalben, wo sie zum Durchbruch kommt, in der wissenschaftlichen Lite- 
ratur wie in der schöngeistigen Welt, beweist sie, daß die Menschheit in der 
Betrachtung steht und mit tiefem Ernst ihre Fragwürdigkeit erlebt. Mag auch 
noch viel an Hybris, Verbitterung und religiöser Abstumpfung da sein und den 
Weg zu Gott versperren, vielleicht erscheint dem modernen Menschen im Be- 
wußtsein seiner Nichtigkeit doch einmal wieder die •Kraft und die Herr- 
lichkeit". 

Die Frömmigkeit des altsächsischen •Heliand" 
Von Friedrich W u 1 f, S. J., München 

Wenn sich die Literarhistoriker der vergangenen Jahrzehnte mit besonderem 
Eifer und viel Gelehrsamkeit der Erforschung und Deutung der •germani- 
schen" und altdeutschen Literatur zuwandten, so würde diese Bewegung nicht 
zuletzt durch die allgemeine Kulturkrise ausgelöst, die der unglückliche Aus- 
gang des ersten Weltkrieges offensichtlich gemacht hatte. Der völlige Zusam- 
menbruch einer für so fortschrittlich und unvergänglich gehaltenen Epoche 
regte viele von ihnen zu einer Neubesinnung auf die Wurzelkräfte an, die das 
unverlierbare, geistige Erbe unseres Volkes geschaffen hatten. Es war darum 
'die aufrichtige Überzeugung einiger Gelehrten, zu einer der ursprünglichen 
Lebensquellen dieses Volkes zurückgekehrt zu sein, wenn sie als Frucht neu 
angeregter wissenschaftlicher Bemühungen von einer •Germanischen Wieder- 
erstehung"1 sprachen. Man muß diese Tatsache vorausschicken, um davon jene 
zweckbetonten und darum oft so dilettantenhaften Versuche der letzten andert- 
halb Jahrzehnte, die das Germanische um jeden Preis suchten und als Höchst- 
wert hinstellten, deutlich abzuheben. 

So sehr wir nun gerade als Christen die Irrtümer und Verkrampfungen die- 
ser jüngsten Vergangenheit ablehnen, so enthebt uns dennoch auch heute der 
Glaube keineswegs der Pflicht, die geschichtlichen Grundlagen unserer Kultur 
kennenzulernen und für unser gesamtes Leben von neuem fruchtbar zu machen. 

1 H. Nollau, Germanische Wiedererstehung, Heidelberg 1926. Eine Zusammen- 
fassung der wichtigsten Literatur zu diesem Thema seit dem Ausgang des ersten 
Weltkrieges siehe bei Hermann Schneider, Geschichte der deutschen Literatur, I. Bd. 
Heidelberg 1943, S. 543 ff. 

38 



274 Friedrich Wulf S. J. 

Insbesondere sollten sich die ersten christlichen Literaturdenkmäler deutscher 
Sprache unseres Interesses und unserer Wertschätzung erfreuen, da sie uns, 
hier und da wenigstens, die Art wiedergeben, in der unsere Vorfahren den 
neuen Glauben ergriffen. Solche Erkenntnisse sind darum so wertvoll, weil 
wir im allgemeinen über den inneren Vorgang der Christianisierung der Ger- 
manen sehr wenig unterrichtet sind. Von jeher schien nun der altsächsische 
•Heliand" aus der Mitte des neunten Jahrhunderts durch seine Verbindung 
von christlichem Gehalt und germanischem Formempfinden (Stab- 
reim) für diese Frage besonders aufschlußreich zu sein. Die dargebotenen 
Lösungen lagen allerdings oft weit genug auseinander; man sprach ebenso von 
einem Zeugnis echt heidnischer, d. h. germanischer Frömmigkeit, wie auch von 
einem Dokument altkirchlichen Glaubens und unverfälschter karolingischer 
Theologie. Nachdem nun heute eine Beruhigung auf dem Kampffeld der Mei- 
nungen eingetreten ist und nicht mehr tendenziöse Polemik die Frage ent- 
scheidet, verlohnt es sich einmal, das Ergebnis der bisherigen literarhistori- 
schen Forschung zu überschauen und von daher einen neuen Versuch zu wagen, 
die Eigenart der Frömmigkeit des Heliand herauszustellen. 

I. Die angebliche Germanisierung des Christentums 

im Heliand 

1. Schon A. F. C. V i Im a r2 meinte in einer viel beachteten Untersuchung 
zu dem Ergebnis gekommen zu sein, der Heliand lasse auf Schritt und Tritt eine 
noch ungebrochene germanische Vorstellungswelt wiedererkennen, ja es kämen 
in ihm allenthalben Anschauungen echter germanischer Religiosität zum Vor- 
schein. Vorsichtiger wurde man in der Beurteilung dieser Frage erst, als man 
den Vorlagen des Helianddichters genauer nachging. Man konnte erweisen, daß 
außer der dem T a t i a n zugeschriebenen, in einer lateinischen Fassung vor- 
gelegenen Evangelienharmonie3, der Matthäuskommentar des Hrabanus 
M a u r u s, der Johanneskommentar A1 k u i n s und die Kommentare Bedas, 
also die meistgelesenen Bibelkommentare der Karolingerzeit benutzt worden 
waren. Neuere Arbeiten ergänzten und vervollständigten nur. das einmal ge- 
wonnene Bild4. So bestätigte sich immer mehr die Ansicht, der Dichter des 
Heliand sei ein Kleriker gewesen, der mit der Theologie seiner Zeit wohlver- 
traut war. Das meiste von dem, was man für germanischen Ursprungs gehalten 
und worin man etwas von germanischer Sitte und Religion zu entdecken ge- 
glaubt hatte, konnte nun bedeutend einfacher aus den christlichen Quellen 
erklärt werden. Immerhin schien doch noch genug übrig zu bleiben, um von 
einer •Germanisierung der Evangelien" im Heliand zu sprechen. 

8 Deutsche Altertümer im Heliand als Einkleidung der evangelischen Geschichte. 
Beiträge zur Erklärung des altsächsischen Heliand und zur inneren Geschichte der 
Einführung des Christentums in Deutschland, Marburg21862. 

8 Tatian, Lateinisch und altdeutsch, herausgegeben von Eduard Sievers Paderborn, 
1872 (Bibl. der ältesten deutschen Literaturdenkmäler, V. Band). 

4 Eine Zusammenfassung der Literatur zur Quellenfrage des Heliand siehe in der 
Textausgabe von Behaghel61933, Einleitung. 



* Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 275 

Den Stand dieser Entwicklung gibt Albert Hauck im zweiten Band seiner Kirchen- 
geschichte Deutschlands gut wieder. Dort heißt es5: •Man wiederholt einen oft aus- 
gesprochenen Satz, wenn man sagt, daß die ganze Umgebung, in welche der Heliand 
Christus versetzt, deutsch ist. Deutsch ist das Land mit seinen dichten Wäldern, durch 
welche einsame Wege führen, deutsch ist die Flur, die sich weit um das Haus aus- 
breitet, deutseh der häufig bewölkte Himmel und der Sturmwind, der von Westen her 
die See gegen das Land treibt. Liest man von den umwallten Burgen, von dem Ding- 
haus, in dem Gericht gehalten wird, von dem Zimmer mit Bank und Bett und von der 
weiten Halle, in der die Helden sitzen und Met trinken, so ist ein Stück deutschen 
Lebens gezeichnet. Deutsch sind nun auch die Menschen, die in dieser Umgebung 
leben, fühlen, handeln und leiden." • Über diese allgemeine Charakterisierung geht 
nun Hauck aber noch wesentlich hinaus. Der Dichter, so sagt er, könne sich das Leben 
nicht denken ohne die ethischen Mächte, auf denen die Volkssittlichkeit 
beruhe. Zu solchen zähle er das Volksrecht und die Volkssitte, Sippengemeinschaft 
und Gefolgschaftswesen. • Damit räumt Hauck der •Germanisierung der Evange- 
lien" einen Umfang ein, von dem auch ihr Inhalt wesentlich berührt wird, so daß er 
selbst von einer •Umwandlung" spricht, •welche die theologischen Gedanken er- 
fuhren, wenn man sie dem Volke vortrug, wenn man religiös, nicht wissenschaftlich 
durch sie wirken wollte". 

2. Von dieser Auffassung ist man heute in unvoreingenommenen Kreisen 
ziemlich weit abgerückt. Literarhistoriker wie Gustav Ehrismann und 
Julius Schwietering betonen mit aller Entschiedenheit, der theolo- 
gische Gehalt des Heliand, der dogmatische wie auch der ethische, sei durch 
und durch christlich und entspreche, sowohl in der Auswahl wie auch in der 
Vorbetonung bestimmter Lehren, in jeder Weise der zeitgenössischen theolo- 
gischen Tradition des Frühmittelalters. Möge auch der Wortschatz noch so sehr 
an germanische Einrichtungen und Gebräuche erinnern und vieles auch wirk- 
lich mit germanischen Farben gemalt sein, der christliche Gehalt werde davon 
in keiner Weise berührt. •Ein geistlicher Dichter konnte an der religiösen 
Grundlage nichts ändern"6. •Der Helianddichter steht auf dem dogmatischen 
Grunde der karolingischen und vorkarolingischen Theologie"'. •Nirgends hat 
er das Dogma der alten Kirche einer germanisierenden Form zuliebe, geopfert"7. 

In jüngster Zeit haben sich H. Schneider und W. Ba etke noch einmal 
zum vorgenannten Thema geäußert8. Beide stimmen darin überein, daß man 
von einer •Germanisierung der Evangelien" im Ernst nicht sprechen könne. 

•Der Heliand", sagt Baetke, •ist eine Leistung der Seelsorge, nicht die Schöpfung 
eines sächsischen Volkssängers, der seiner Frömmigkeit spontanen Ausdruck verleiht. 
Wir können aus ihm wie aus den übrigen Gedichten dieser Art viel mehr über die 
Theologie der Zeit, wie sie sich in den Köpfen der Weltgeistlichen ausnahm, als für 
die Volksfrömmigkeit lernen"». Heidnische Vorstellungen seien in ihm nicht ent- 
halten. Zumal von einem wirklichen Schicksalsglauben sei in ihm nichts zu finden1*. 
•Wir wissen ja über den germanischen Schicksalsglauben überhaupt sehr wenig. Ob 

5 Wir benutzen die 5. (4.) Auflage, Leipzig 1935, S. 795. 
6 G. Ehrismann, Geschichte der deutschen Literatur bis zum Ausgang des Mittel- 

alters, I. München 1918, S. 160. 
7 J. Schwietering, Die deutsche Dichtung des Mittelalters, Handbuch der Literaturr 

Wissenschaft, Potsdam o. J. S. 7 und S. 8. • Vgl. auch H. Schneider, aaO. S. 87 f. 
8 H. Schneider, aaO. S. 83 ff. 97 ff. • Walter Baetke, Die Aufnahme des Christen- 

tums durch die Germanen, in: Vom Geist und Erbe Thules, Aufsätze zur nordischen 
und deutschen Geistes- und Glaubensgeschichte, Göttingen, o. J. (1944), S. 82 ff. 

• W. Baetke, aaO. S. 98. 
10 Selbst Ehrismann glaubte noch deutliche Spuren eines solchen Schicksalsglaubens 

feststellen zu können; dagegen überzeugender Baetke, aaO. S. 98 f. 

18« 



276 Friedrich Wulf S. J. 

wir den Fatalismus, der uns in einigen eddischen Liedern und in gewissen Sagas ent- 
gegentritt, zurückdatieren und in ihm einen Wesenszug germanischer Frömmigkeit 
sehen dürfen, das ist zum mindesten fraglich"11. Ähnlich stehe es mit dem sogenann- 
ten •Freundgottglauben", den man gleichfalls in den Heliand habe übertragen wollen, 
•obgleich wir ihn nur aus Zeugnissen der Wikingerzeit kennen und uns fragen 
müssen, ob er nicht erst in der Übergangszeit • vielleicht sogar unter christlichen 
Einflüssen • als spätes Reis am Stamme der nordischen Volksreligion erwachsen 
ist"11. 

3. Ganz besonders wendet sich Baetke gegen die vielfach auch heute noch 
vertretene Ansicht, die Gestalt ChristiimHeliand und sein Verhält- 
nis zu den Jüngern sei in erster Linie von der germanischen Gefolg- 
schaft her zu begreifen und stehe damit in einem nicht unerheblichen Gegen- 
satz zur Tradition der griechisch-römischen Theologie12. Mit der bloßen Ter- 
minologie, sagt er, sei hier nichts auszumachen. Außer drohtin gebe der Dichter 
Christus noch viele andere Namen: kuning, heban-kuning, thiod-kuning, ferner 
thiodan, herro, fröho. Und selbst drohtin habe nicht mehr den eindeutigen Sinn 
des Gefolgsherrn. Es erlebe schon früh eine Bedeutungserweiterung von An- 
führer einer Kriegerschar, Herzog, Heerkönig, Kriegsherr zu: König, Herrscher 
»nd ganz allgemein Herr. •In diesem Sinne ist das Wort in der angelsächsischen 
christlichen Dichtung als Übersetzung von lateinisch dominus auf Gott an- 
gewandt und in derselben Verwendung ins Deutsche und Nordische übernommen 
worden"13. Folgerichtig gebrauche auch der Helianddichter drohtin nur für 
Gott-Vater und für Christus, dessen Königtum, entsprechend der spätantiken 
und frühmittelalterlichen Theologie, gar nicht irdischer, sondern geistlicher Art 
sei14. 

Gewiß mögen einzelne Züge des germanischen Gefolgschaftswesens in der Dar- 
stellung des Verhältnisses Christi zu seinen Jüngern einen Niederschlag gefunden 
haben, so die starke Betonung gegenseitiger Treue • obwohl auch sie an die biblische 
Vorlage anknüpfen konnte • und ihrer Verletzung in der •Meintat", die als ein 
schimpfliches und verachtungswürdiges Vergehen verurteilt wird (1016, 3995 ff., 
4577 ff., 4610), ebenso die häufige Herausstellung des Lohngedankens, das Dienen um 
die Huld des Herrn, das Hoffen auf seine Freigebigkeit (1199 ff.), das Suchen "seines 
•Schutzes" und seines •Friedens" wider die bösen Geister, und dementsprechend die 
Zeichnung der Gestalt Christi als eines •Schutzherrn" (mundboro) der Menschen 
(1011,1216,1241 ff., 1274, 4116 ff., 4768 ff., 4774), der ihnen •Frieden" vor ihren Feinden 
verleiht • interessant genug, daß Petrus nur darum in Sünde fiel, weil er den 
•Schutz" (mundburd) seines Herrn verschmähte (4697). 

Aber das alles bleibt doch mehr oder weniger Rankenwerk oder überkommenes 
Stilmittel. Daß der germanische Gefolgschaftsgedanke den Grund- und Schlüssel- 

11 Baetke, aaO., S. 98 und 99. 
12 So mehr oder weniger H. Böhmer, in: Theol. Studien und Kritiken, Germ. Chri- 

stensturm 86 (1913), S. 207; H. Naumann, in: Wandlung und Erfüllung, Reden und 
Aufsätze zur germanisch-deutschen Geistesgeschichte, Stuttgart 1933 (vgl. das Kapitel 
über die Berufung der Jünger); • Theophil Melicher, Die germanische Gefolgschaft 
im Heliand, Mitteilungen des österr. Instituts für Geschichtsforschung, 51 (1937), 
S. 431 f; Helmut Lother, Die Christusauffassung der Germanen, 1937. • Zuviel Ge- 
wicht messen dem Gefolgschaftsgedanken im Christusbild des Heliand auch bei: 
Ludwig Wolff, Germanisches Frühchristentum, in: Ztschr. f. Deutschkunde 49 (1935), 
S. 37 ff. (vgl. S. 46 ff.) und Hulda Göhler, Das Christusbild in Otfrids Evangelienbuch 
und im Heliand, in: Ztschr. f. deutsche Philologie 59 (1935), S. 1 ff. (vgl. S. 38 ff.). 

13 Baetke, aaO. S. 100. 
14 Zum Gedanken des geistlichen Königtums vgl. ebd. S. 99, J. Schwietering, aaO. 

S. 7 f., Hulda Göhler, aaO. S. 36 ff. 



Die Frömmigkeit des altsächsischen .Heliand 277 

begriff für das Verständnis des biblischen Meister-Jünger-Verhältnisses abgebe, da- 
von kann keine Rede sein. Was man nämlich sonst noch zugunsten der Gefolgschafts- 
idee im Heliand anführt, geht viel einfacher auf die Vorlage der evangelischen Be- 
richte zurück. Anderes steht ihr sogar direkt entgegen, so wenn Christus in der 
Berufung sei*ier Jünger der allein Erwählende und Begnadende ist, und man seinem 
Ruf unbedingt Folge zu leisten hat, oder aber die Tatsache, daß man ihm nicht nur 
wie ein Freund dem Freunde gegenübersteht, sondern mehr noch als Diener und Knecht 
• wie groß wird die Distanz gezeichnet zwischen dem Gottessohn und den Men- 
schen •, der in Demut und Reue die Verzeihung seiner Sünden erbitten muß. 

Vollends •fehlt in der christlichen Vorstellung die wichtigste Eigenschaft der 
germanischen Helden: die Tapferkeit und ihr höchstes Ziel: der Ruhm, es fehlt 
ihr Lebenselement: der Krieg"15. Es werden Christus nicht die heldischen 
Attribute, der küene, der snelle, der starke, beigelegt, von denen die mittel- 
hochdeutsche Literatur so reichlich Gebrauch macht16. •Der Heiland hat nicht 
die Züge eines Königs der germanischen Saga wie etwa Hrodgar im Beowulf- 
liede, oder wie sie selbst Otfrid in seiner Widmung Ludwig dem Deutschen ver- 
leiht. Das Christusbild trägt das milde Antlitz des Friedenskönigs" (fridubarn, 
heliand, neriandi)18, und dieser ist in erster Linie Lehrer der Wahrheit, wun- 
derbarer Helfer und Erlöser des Menschengeschlechtes. Wie sehr widerspricht 
es dem Ethos germanischer Herrscher, wenn Christus einmal von sich sagt: 
•Nicht deshalb kam ich diesem Volk, daß die Söhne der Zeit um mich litten, 
mir dienten diese Leute; nicht das will ich begehren, von dem Volke erflehen: 
ihnen zum Frommen will ich werden, ihnen demütig dienen"17 (3533 ff.). Schär- 
fer konnte der Gegensatz zu Ehre und Ruhm als den höchsten und erstrebens- 
wertesten Gütern eines germanischen Heerführers nicht betont werden. 

Aber da haben wir doch jenen berühmten Ausspruch des Schwertdegen Tho- 
mas (3992 ff.), die beteuernden Worte Petri (4673 ff.) und die blutig-kriegerische 
Szene bei der Gefangennahme Jesu (4865 ff.). Konnten denn noch stärker Mut 
und Treue und Tapferkeit gepriesen werden? • Kein Zweifel, daß hier, über 
die Vorlage der Evangelien hinaus, das Ethos der Gefolgschaft anklingt: der 
Preis der unzerreißbaren Bande persönlicher Treue, die Liebe zu Kampf und 
Ruhm. Dennoch ist zu betonen, daß diese wenigen Stellen völlig vereinzelt da- 
stehen und im übrigen die pathetische Sprache, die sich gern an klingenden 
Worten berauscht, dem Dichter ein willkommenes Stilmittel ist, um Gemüts- 
erregungen hervorzurufen und Anteilnahme zu erwecken. Einen Grundzug des 
ganzen Werkes kann man schwerlich aus diesen wenigen Sätzen herauslesen. 

Ein Vergleich des Heliand mit der um die Mitte des neunten Jahr- 
hunderts entstandenen Evangeliendichtung in rheinfränkischer Mundart, dem 
• K r i s t" des Weißenburger Mönchs Otfrid, aus der Fuldaer Schule Hra'bans, 
zeigt noch deutlicher, wie wenig bei ersterem von einer •Heroisierung" des christ- 
lichen Glaubens, insbesondere des Christusbildes die Rede sein kann. Der angeblich" 
•weichliche Mönch" Otfrid, sagt mit Recht H. Schneider18, sei viel weniger beflissen, 
demütige Gesinnung einzuprägen und könne viel unbefangener von Kampf und Ge- 
walt sprechen. Während der Helianddichter das •Selig sind die Friedfertigen" als 
ausdrückliches Verbot deute, Fehde zu führen, wende Otfrid diese Stelle ins Geistige. 

v Ehrismann, aaO. S. 160. 
16 Ehrismann, aaO. S. 167. 
17 Die Zitate hier und im folgenden meist nach der Übersetzung von Simrock (ed. 

A. Heusler). 
18 aaO. S. 97; die folgende Stelle ebd. S. 88. 



278 Friedrich Wulf S. J. 

Ahnlich stoße jener seine Zuhörer noch öfter vor den Kopf, indem er das Unerhörte 
und Fremdartige des neuen Glaubens in keiner Weise verharmlose, sondern vielmehr 
hervorhebe und betone. Spreche er von denen, die von Gott verworfen würden und 
in die Hölle kämen, dann kennzeichne er sie ganz allgemein als solche, die waldäd, 
Mordwerk, verübt haben (2607). •Das Wort ist mit Bedacht gewählt: ehemals führte 
Wattat und Zugehörigkeit zur Wal in den Himmel"18. • Überhaupt scheint der Dich- 
ter allem Kämpferischen abhold zu sein. So fehlen bei ihm die Drohungen des Täu- 
fers, die Wehrufe Jesu über die ungläubigen Städte Galiläas, seine Streitgespräche 
mit den Pharisäern oder auch das härte Wort vom Schwert, das Christus auf die Erde zu 
bringen gekommen sei; obwohl dies alles bei Tatian zu lesen war. Anderen Stellen 
wird die Schärfe genommen, so z. B. wenn Christus dem Petrus nicht zornerfüllt sein: 
•Weg von mir, Satan! Du bist mir ein Ärgernis" (Mtth 16, 23) entgegenhält, sondern 
das viel abgeschwächtere: •Was, Du widersetzest Dich meinem Willen, meiner Käm- 
pen bester?!" • Zu all dem paßt, daß die Vorlagen der HL Schrift für einen akti- 
ven Kampf gegen Satan kaum ausgenutzt werden, weder in der Versuchungsszene 
noch in der Passion18. Wenn Otfrid z. B., nach dem Vorbild der theologischen Über- 
lieferung, den Gekreuzigten mit einem Riesen vergleicht, mit einem Giganten, der 
Satan, den Fürsten dieser Welt im Kampfe niederringt und in Bande legt (iV. 12, 
59 ff.), so hat das Leiden des Herrn im Heliand nie eine solche •Heroisierung" er- 
fahren. 

4. Hier sind es vielmehr die passiven Tugenden, die Christus auszeichnen 
und ihn zum Erlöser der Menschen werden lassen. Wie oft und eindringlich • 
eindringlicher als selbst In der Hl. Schrift •< ist vom geduldigen Ertragen die Rede 
(Bergpredigt, Passion), von der Verwerflichkeit jeglicher Rache und von der 
Feindesliebe (vor allem 1533 ff., 1453 ff., 1492 ff.), als ob man der Rauflust, dem 
Mißtrauen und der fast angeborenen Feindschaft der Germanen gegen jeden 
Ungenossen, als schier unausrottbaren Erbübeln, ganz besonders zu Leibe 
rücken müsse. Das Wort Christi an Petrus, sein Schwert in die Scheide zu 
stecken, wird in der schärfsten Form ausgelegt. •Wir sollen alles erdulden, was 
dieses Volk uns Bitteres bringt. Wir sollen über ihren Angriff nicht einmal 
erzürnen." (4894). 

Gewiß durchzieht das Kampfesmotiv die ganze Dichtung, das soll keineswegs 
übersehen werden. Die wachsende Feindschaft der sündigen Menschen, vor 
allem der ungläubigen Juden gegen Christus wird fortlaufend verfolgt und in 
steigender Erregung geschildert, das Leben des Herrn, wie auch das Leben der 
Menschen wird als beständig von Feinden bedroht dargestellt, von Satan und 
seinen Geistern, den •leidigen WicHtern". Bezeichnenderweise bedeutet dem 
Dichter darum auch die Passion •ein Stehen unter Feinden". Aber diese stete 
Bedrängnis wird doch nicht im Angriff abgewehrt, sondern durch ein inneres 
Widerstehen, durch geduldiges Tragen und gläubiges Standhalten, in der Hoff- 
nung auf Gottes Hilfe. Wie Christus in der Not nach seinem Vater ruft, so ist 

-auch der Mensch ohne die rettende Hilfe und den stärkenden Schutz Christi 
verloren. So und nur so sollte die Menschheit erlöst werden. •Ihm war solche 
Angstqual nicht zu dulden not, nicht ertragen mußt er solche Marter: für die 
Menschen tat ers, erlösen wollt er der Leute Kinder... Darum wehrt er nicht 
ab, was ihr arger Wille ihm antun wollte" (4920 ff.). •Da stand der Sohn Gottes 
fest unter den Feinden, mit gefesselten Händen, ertrug in Geduld, was ihm der 
tobende Troß auch Bitteres brachte, entbrannte nicht in Zorn wider die Wider- 
sacher" (5119 ff. vgl. 5302 ff., 5883 ff.). Gerade darin zeigte sich seine göttliche 

18 aaO. Baetke S. 102 f. 



Die Frömmigkeit des altsächsischeri Heliand 279 

Größe und Überlegenheit, daß er, standhaltend dem Leiden, den Hohnrufen 
seiner Feinde und den Lockungen Satans • der noch in letzter Minute den Tod 
von ihm abzuwehren suchte, um ihm den schon sicheren Erfolg zu entreißen 
{5427 ff.), • an dem Willen festhielt, •die Riegel vom Höllentor zu entfernen" 
{5773) und den Menschen den Weg zum Himmel zu öffnen. 

Eindrucksvoll und bildhaft weiß der Dichter sogar das Geheimnis der göttlichen 
Schwäche anschaulich zu machen. In der äußersten Finsternis, in der Stunde des 
Todes, da Christus, •aller Könige kräftigster, am Kreuze hängend, an den Armen 
gefesselt, zu Gott aufschrie: Allmächtiger Vater, was verlassest Du mich... Ich stehe 
hier unter Feinden maßlos gemartert" (5633), läßt der Dichter den Nebel, der das 
ganze Land in Dunkel gehüllt hatte, zergehen, das Gewölk sich teilen, •Sonnenlicht 
schien wieder glänzend am Himmel", um anzudeuten, daß gerade durch Christi Lei- 
den und Tod der Himmel den Menschen wieder geöffnet sei und sein Licht ihnen 
wieder strahle. • Um auch jeden Schein von feiger Schwäche vom Sohne Gottes 
fern zu halten, wird oftmals betont, er habe sein Leiden freiwillig auf sich genommen 
{4918 ff., 5383 ff., 5659 ff.); darum konnte er auch nie im Herzen wankend werden; 
sein Geist blieb stark, nur der Leib ward schwach und zitterte in Todesfurcht (4752 ff., 
4782 ff.). Ebenso wenig durften den Jüngern schimpflicher Verrat und feige Furcht 
anhaften: •Blöde Furcht war es nicht, daß sie den Geborenen Gottes, den lieben ver- 
ließen; lange zuvor schon war's der Wahrsager Wort, daß es so werden würde; drum 
mochten sie es nicht meiden" (4933 ff.). 

5. Galtesauf den letzten Seiten das Mißverständnis abzuwehren, im Heliand 
sei, gegenüber dem überlieferten Ethos des Christentums mit seiner starben 
Betonung der Demut, des Duldens, des Verzeihens und der Friedensliebe, viel 
ursprünglicher ein aktives, ja heroisches, eben dem germanischen Empfinden 
eigentümliches Ethos durchzuspüren, so liegt ein zweites Mißverständnis darin, 
im Heliand, im Gegensatz zur •mönchischen Askese der Weltverneinung", eine 
noch ungebrochene Weltbejahung und -freude wiederzufinden. Auch hierin 
glaubte man den Anteil germanischen Geistes und germanischer Religiosität zu 
entdecken. 

•Auch die Stimmung", sagt A. Hauck20, •die im Gedichte herrscht, die Freude am 
Leben und an der Welt, die es erfüllt, darf man als deutschen Zug in Anspruch neh- 
men. Die Welt ist für den Dichter die wunderschöne Welt... Man wird schwerlich ein 
zweites poetisches Werk finden, in welchem die Freude an der blendenden Schönheit 
•des Lichtes so häufig ausgesprochen wäre als im Heliand ... Von asketischer An- 
schauung ist nicht viel in diesem Werke: die einzige Stelle, in der sie ausgesprochen 
wird (1655 ff.), zeigt recht deutlich, wie fremd sie dem Dichter und dann gewiß auch 
seinen Hörern war... Wendet man sich von dem Heliand zum Krist, so ist der Unter- 
schied groß genug... Von der naiven Freude an der Erde, die im Heliand herrscht, 
ist bei Otfrid nichts zu finden: er war Mönch, und der Dichter spricht als Mönch... 
Wenn man die beiden Gedichte von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet, so stellen 
sie die beiden Extreme dar, die in der Stimmung des deutschen Volkes ini neunten 
Jahrhundert vorhanden waren: den Blick für das Licht und für den Schatten, die noch 
ungebrochene Freude am Irdischen und die asketische Verurteilung desselben." 

Mag man immerhin einige Unterschiede im Stimmungsgehalt der beiden 
Dichtungen feststellen können, inhaltlicher Art sind sie auch hier nicht. Beide 
bestimmen das Verhältnis von Diesseits und Jenseits in wesentlich gleicher 
Weise, nicht anders nämlich als sie es in der Theologie ihrer Zeit vorfanden. 
Das •Unum est necessarium" (Luk 10,42), das Heil der Seele und^der Erwerb 
des Himmelreiches ist so sehr das Bestimmende in der Lehre Christi und soll 

80 aaO. S. 797 f. Eine ähnliche Ansicht vertritt Ludwig Wolff, aaO. S. 51 f. 



280 Friedrich Wulf S. J. 

darum auch so stark das Leben der Menschen beherrschen, daß davor die dies- 
seitige Welt mit ihren immanenten Werten als reichlich belanglos zurücktritt. 
Wenn auf die vielen Gefahrenquellen, die dem Menschen auf Erden für das 
Heil seiner Seele drohen, aufmerksam gemacht wird, so ist damit allerdings 
noch kein Gesamturteil über diese Welt und die in ihr enthaltenen Dinge und 
Einrichtungen ausgesprochen. Ein solches liegt ganz außerhalb des Gesichts- 
kreises der christlichen Schriftsteller. 

Von hierher gesehen ist es nur zu selbstverständlich • und man sollte eigent- 
lich gar kein Aufhebens davon machen •, daß auch der Helianddichter oft 
genug die Vergänglichkeit dieser Welt herausstellt und im Gegensatz dazu die 
letztlich einzig erstrebenswerte Herrlichkeit der zukünftigen. Nichts wird den 
Lesern von den betreffenden Lehrern der Bergpredigt erspart. •Selig sind, die 
ihr Unrecht beweinen, sie dürfen Freude gewärtigen, Trost in demselben Reich." 
•Selig sind, die das Rechte wollen und darum von den Mächtigen Haß und 
Harmrede dulden: ihnen auch ist im Himmel Gottes Au gegönnt." •Selig seid 
Ihr, wenn Euch beschuldigen im Lande die Leute und zu Leide sprechen, Euch 
zum Hohn haben und Harmes viel Euch erwirken in dieser Welt und Weh be- 
reiten ... Ihr erlangt Entschädigung in Gottes Reiche für der Güter jegliches: 
Groß und mannigfalt gegeben wird sie Euch, weil Ihr hier ehbevor Arbeit er- 
duldetet, Weh in dieser Welt." 

Fast programmatisch wird das Los der Menschen bei der Auslegung des Wunders 
der Blindenheilung geschildert, und diese Stelle scheint uns bezeichnend für den 
lehrhaften Dichter zu sein. •An leidige Stätte in diesem Mittelraum wurden die Men- 
schen geworfen,'duldeten im Dunkel Drangsal und Mühsal, in der bitteren Verban- 
nung der Wonnen verlustig ... Da ward die Welt so verwirrt, in Dunkel gezwängt 
und dienstvolle Drangsal, in des Todes Täler. Nun saßen sie an der Straße des Herrn, 
Jammer im Herzen, Gottes Hilfe heischend ..." (3500 ff. vgl. 4723 ff.). An solche Leh- 
ren schließt sich durchaus organisch die von Hauck als fremdartig empfundene Ge- 
genüberstellung von •Lust dieser Welt" und •Ewigem Leben" (1657 ff.) an: •So selig 
ist niemand, daß er beides gewinne in dieser breiten Welt, auf dieser Erde im Über- 
fluß zu leben in allen Weltlüsten, und doch dem waltenden Gott zu Dank zu dienen, 
sondern unter den Dingen muß er einem von beiden auf immer entsagen, den Lüsten 
des Leibes oder ewigem Leben". Das ist nichts anderes, als was auch im Evangelium 
zu lesen war und was so und so oft in der christlichen Literatur ausgesprochen wurde. 
Dieselbe Anschauung kehrt darum auch noch mehrfach wieder, so im Bilde vom 
schmalen und breiten Weg wie auch in der Parabel vom reichen Prasser und armen 
Lazarus. Alles ist auf den Jüngsten Tag hingeordnet; dort fällt die Entscheidung über 
ein ewigesLeben oder aber den ewigen Tod. An diesen Tag soll man darum stets 
mit Sorge denken. (2607, 4375). 

Wenn man schon nach einem Unterschied in der Stimmung der beiden Dich- 
tungen sucht, dann kann man ihn nur aus ihrem verschiedenen Zweck, sowie 
aus dem subjektiven Empfinden der beiden Dichter, wie es sich in ihren Stil- 
eigentümlichkeiten offenbart, ableiten. Otfrids Werk ist lehrhaft, eine poetische 
Bearbeitung der Evangelien für den Schulgebrauch, der Helianddichter will 
werben; er erzählt in breiter, verschlungener Ausführlichkeit; seine Wort- 
malerei und Variationstechnik gewähren dem subjektiven, gemüthaften Emp- 
finden größere Möglichkeiten. Sein •Realismus", von dem noch zu sprechen 
sein wird, mag zwar den Eindruck erwecken, als sei auch seine Religiosität 
irdischer und weltnaher. Das ist eine Täuschung. Die Liebe zu Welt und Dingen, 



Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand ; 281 

die sich z. B. in den bekannten Naturbeschreibungen äußert, bleibt im rein 
Sinnenhaften. Im Grunde huldigt er demselben •Spiritualismus" wie auch 
Otfrid. 

II. Die charakteristischen Züge der Frömmigkeit des 

Heliand 

Der Ansatz für die Beantwortung der Frage, worin die Eigenart der Fröm- 
migkeit des Heliand zu finden sei, kann nach dem bisher Gesagten nicht in 
einer Auseinandersetzung zwischen Germanentum und Christentum zu suchen 
sein, wenn unter ersterem ein mehr oder weniger Inhaltliches verstanden wird, 
das der christlichen Tradition entgegensteht, sondern allein in der subjektiven 
Art und Weise, die Evangelien zu schauen und zu empfinden. Diese kann selbst- 
verständlich durch Volkscharakter und Landschaft des Dichters erheblich be- 
einflußt worden sein. Wenn man will, kann man auch unter dieser Voraus- 
setzung noch von einer •Germanisierung des Christentums" sprechen. • Durch 
drei Stichworte möchten wir, ein wenig typisierend und vereinfachend, die 
psychologische Eigenart des Helianddichters kennzeichnen: Realismus, Subjek- 
tivität und Lehrhaftigkeit. 

1. Realismus: Darunter verstehen wir zunächst einmal die Vorliebe des 
Dichters für das den Sinnen Naheliegende, für das Begrenzte, Umfaßbare und 
Überschaubare. Sie zeigt sich schon im formalen Aufbau des ganzen Werkes. 
Es ist einfach und übersichtlich gegliedert: die einzelnen Fitten21 sind in sich 
abgeschlossen und oft im Vergleich zur Vorlage einheitlicher gestrafft. Die 
5 Hauptteile heben sich deutlich voneinander ab. • Ebenso ist auch der innere 
Gang der Ereignisse einfach und umgrenzt, trotz des pathetischen Tons, trotz der 
Vorliebe für das Verschlungene, das Ineinandergreifen und kontinuierlich Da- 
hinfließende im Stil, trotz des dadurch bedingten oft schwerfälligen und schlep- 
penden Ganges der Erzählung. Ja, die Eigenart dieses Stiles gibt gerade den 
Dingen und Menschen etwas Erdnahes, Schweres und für die Sinne Greif- 
bares. Das Pathos ist langsam ansteigend und meist verhalten; bricht es aber 
einmal plötzlich und mit großer Heftigkeit durch, dann hält es lange an und 
kehrt nur sehr träge wieder in seine Gleichgewichtslage zurück. 

Auch die erregtesten seelischen Bewegungen sind klar und durchschaubar. 
Der Dichter kennt keine Probleme und quälenden Fragen, am allerwenigsten 
das der Prädestination, wie manche gemeint haben. Freiheit der menschlichen 
Entscheidung und darum auch Verantwortung der schicksalhaft scheinenden 
Handlung (Verleugnung Petri) stehen unvermittelt neben der alles bestimmen- 
den Souveränität des göttlichen Willens. Eine innere Lösung des Problems 
wird nicht gesucht. Dem Dichter genügt es, zu wissen, daß Gott die Schwäche 
und Sünde des Petrus zuließ um eines größeren Gutes willen. •Drum darf es 
der Leute Kinder nicht wundernehmen, weshalb es Gott wollte, daß so liebem 
Manne solch Leid geschah... Das ließ der Herr geschehen uns Menschen zum 
Frommen. Er wollt ihn zum Fürsten machen, zum höchsten, über sein Haus. 

81 Der Heliand ist in 71 Abschnitte eingeteilt, die nach einer geschichtlich vielleicht 
echten Vorrede: vitteae oder lectiones genannt werden. \ 



282 Friedrich Wulf S. J. 

Der heilige Herr ließ ihn erkennen, wie wenig Kraft der Menschen Gemüt hat 
ohne Gottes Macht. Er ließ ihn sündigen, daß er eher den Leuten glaube, wie 
lieb es ist der Menschen jeglichem, der ein Mein verübte, daß man ihm erlasse 
die leidige Tat, Schuld und Sünde, wie ihm selber erließ der Herr des Himmel- 
reiches sein harmwertes Tun" (5025 ff.). 

Für alles hat der Dichter eine Erklärung, eine sehr eingängige, wie es scheint, 
die einfachen Gemütern genügen mag: Die Flucht der Jünger bedeutet ihm dar- 
um keine Schmach, weil sie vorhergesagt und darum nicht zu vermeiden war 
(4933 ff.). Taucht die Frage auf, warum nur der Sohn Gottes, der mächtige 
Christ so viel Schmach schweigend erdulden mußte, so weiß er auch darauf 
eine ihn befriedigende Anwort: •Er (Christus) wollte die Welt mit seinem Lei- 
den erlösen. Darum ließ er die Leidigen ihm wunderbar wehe tun, wie es ihr 
Wille war. Er wollt es nicht öffentlich allen verkünden, den Judenleuten, daß 
er Gott selber war, denn wüßten sie in Wahrheit, daß er Gewalt habe über 
diesen Mittelkreis, ihnen würde der Mut in der Brust erblöden, an den Gebo- 
renen Gottes legten sie die Hände nicht; aber das Himmelreich bliebe dann, 
der Lichter lichtestes, den Leuten verschlossen" (5385 ff.). 

Trotz dieser scheinbar so einsichtigen Erklärung heißt es dennoch gleich dar- 
auf: •Das Verhängnis nahte durch die hehre Macht Gottes, die Mitte des Tages, 
da sie die Todesqual an ihm wirken sollten".    , 

Man sieht, das Nächstliegende muß auf jeden Fall psychologisch •erklärt" 
werden. Dabei faßt der Dichter immer nur eine Tatsache ins Auge, die ihn 
gerade in besonderer Weise beschäftigt, ohne zu beachten, daß durch seine Er- 
klärung ein anderes Problem u. U. eine wesentliche Verschärfung erfährt. Und 
auch Gott denkt wie er, in menschlicher Begrenztheit. Dieser Gott steht 
den Menschen wirklich nahe, man kann ihn verstehen und begreifen • und 
dennoch, in diesen Gott werden, ohne es vielleicht zu wollen, alle Geheimnisse 
hineinverlegt. Dabei macht sich der Dichter keine weiteren Gedanken darüber, 
was hinter dem Schleier menschlicher Erfahrung liegt. Eine innere Verbindung 
zwischen der Immanenz Gottes in der Welt und seiner Transzendenz sucht er 
nicht mehr. Das ist eine wesentliche Schwäche seines •Realismus", der im rein 
Sinnenhaften stecken bleibt. 

Eine ähnliche Beobachtung können wir bei der bekannten Neigung des Dich- 
ters zum Anschaulichen und Bildhaften machen. Man hat hier bisweilen von 
einer epischen Kleinmalerei gesprochen. Nicht alles ist zwar wirklich geschaut, 
vieles wirkt floskelhaft, allgemein und farblos. Der Dichter hat offensichtlich 
mit der Form gerungen, aber seine Grundeinstellung ist doch klar, und eben 
diese gilt es durch die Maniriertheit der Form hindurch aufz»decken. Ihm ist das 
Leben Jesu nicht nur ein Ereignis der Vergangenheit, sondern eine Tatsache 
von lebendigster Gegenwartsnähe. Er will nicht nur objektiv berichten, son- 
dern werben und Anteilnahme erwecken. Der Leser soll es spüren, Christus ist 
auch mein Lehrer und Helfer, mein Heiland und Schutzherr auf dem Wege 
zum Himmel. 

Darum schildert der Dichter unbewußt so, als sei er selbst als Augenzeuge 
bei allem mit dabei gewesen. Die genrehaften Partien malt er breit aus. Hier 
steht er auf wohlvertrautem Boden, jeder Winkel ist ihm bekannt. Darstellun- 



Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 283 

gen wie die der Hochzeit zu Kana oder des Gastmahles in der Herodesburg 
wirken darum besonders lebendig und farbenfroh. Ähnliches gilt von den 
Beobachtungen in der Natur. Wenn der Seesturm beschrieben wird: •Im Wir- 
belwind stiegen die Wogen, Nacht schwang sich schwarz hinab, die See kam in 
Aufruhr, Wind und Wasser kämpften" • dann gewinnt man den Eindruck, 
der Dichter habe selbst oft genug ein solches Schauspiel miterlebt. 

Sein Blick ist vor allem geschärft für scheinbar nebensächliche Umstände, die aber 
den Bildern erst Leben und Gegenwartsnähe verleihen. Das eine Mal erwähnt er, 
wie der Tag schon gen Westen schritt und die Sonne zur Neige ging (4503 f.), ein 
anderes Mal läßt er Christus im Angesichte Jerusalems genau die •Burgzinnen blin- 
ken sehen und den Bau der Juden, den hochgehörnten Saal und das Haus des Herrn, 
aller Weihtümer wertlichstes" (3683). Als Elisabeth bei der Namensgebung ihres 
Sohnes einem der Umstehenden ins Wort fällt, entgeht es dem Dichter nicht, wie sie 
gerade ihr Kind an der Brust hatte, im Gleichnis vom Sämann sieht er genau, wohin 
das Korn fiel, z. B. auf steinharte Straße, gestampft alltäglich vom hallenden Huf- 
schlag und hastenden Schritt (3384 ff.), im Hofe des Kaiphas, in der Nacht des Ver- 
rates, beobachtet er, wie Christus den treubrüchigen Petrus •über seine Schulter hin- 
weg" anschaut (4993) und Barabbas vollführte seine Frevel in •düsterer Nacht". • 
Oft sind es nur treffende Beiworte, die ein Sehen und Tasten oder Schmecken ver- 
raten. So wird z. B. angegeben, die Münzen zwischen den Kiemen des Fisches seien 
aus Gold gewesen (3205), das Kreuz Christi sei aus hartem Holz gezimmert 
worden (5567) und das Gemisch aus Essig und Galle habe bitter und unsüß 
geschmeckt (5644). 

Höchst bildhaft wird der Dichter vor allem immer dann, wenn er gefühlsmäßig ganz 
dabei ist, und man seine Freude und Zustimmung oder auch seinen Schmerz, seine 
Anteilnahme und Erregung herausspürt, wie bei der Schilderung des bethlehemiti- 
schen Kindermordes oder beim Schwertschlage Petri. •Da wehklagten die Frauen: 
ihre Säuglinge sahen die Mütter spießen und hatten keine Hilfe, ob mit den Händen 
beiden sie auch ihr eigen Kind, mit den Armen umfingen den lieben kleinen Lieb- 
ling, doch ließ er das Leben, der Sohn vor der Mutter" (736 ff.). • Noch mehr ver- 
deutlicht das Gesagte die Schwertszene am ölgarten; •Blitzschnell zog er (Petrus) das 
Schwert von der Seite und schlug und traf den vordersten Feind mit' voller Kraft, 
davon Malchus ward durch des Messers Schärfe an der rechten Seite mit dem Schwert 
gezeichnet, am Gehör verhauen: das Haupt war ihm wund, daß ihm waffenblutig 
Backen und Ohr borst im Gebein und das Blut nachsprang aus der Wunde wallend. 
Als die Wange schartig war dem vordersten Feinde, wich das Volk zurück, den 
Schwertbiß scheuend" (4868 ff.). • Mit besonderer Liebe versenkt sich der Dichter 
betrachtend in alles, was unmittelbar seinen Herrn betrifft; hier malt er mit sicht- 
licher Andacht jeden einzelnen Zug. Mit Schmerzen gewahrt er, wie die Henker 
Jesu ans Kreuz nageln, bewundernd steht er vor seiner übermenschlichen Geduld: 
•Kaltes Eisen schlugen sie, neue Nägel, nietscharf unten, mit harten Hämmern ihm 
durch die Hände und Füße, bittere Bänder. Sein Blut rann zur Erde, von dem Teuren 
triefend; doch rächt er die Tat nicht, die grimme, an den Juden, sondern Gott, den 
Vater, bat er, den mächtigen, daß er denMännern drum nicht zürnen wolle: sie wissen 
nicht, was sie tun" (5535 ff.)22. 

Wird man nicht bei solchen Schilderungen an die spätmittelalterlichen Be- 
trachtungsbücher über das Leben Christi erinnert, eines Johannes de Caulibus 
(Meditationes vitae Christi; gest. um 1300) oder seines Nachahmers, des Kar- 
thäusers Ludolf von Sachsen (Vita Jesu Christi; gest. 1377)? Ist es nicht bei 
aller Verschiedenheit der literarischen Form im Grunde dieselbe realistische 

22 Wir widersprechen damit H. Böhmer, wenn er (aaO. S. 212) sagt, der Germane 
war •noch völlig außerstande, in das Leiden des Krist sich mitleidend zu versenken", 
•das Haupt voll Blut und Wunden war für (ihn) noch nicht vorhanden" (ebda. 213). 



284 Friedrich Wulf S. J. 

Art, im Anschluß an die Evangelien dem menschlichen Leben Jesu liebend 
nachzugehen, es erbaulich auszuschmücken, Einzelheiten festzuhalten, um die 
Leser andächtig zu stimmen, sie zur Hingabe, zum Mitleid und zur Nachfolge 
anzuregen? Und sind nicht die vielen genrehaften Darstellungen aus dem Le- 
ben Jesu, wie wir sie im 14. und 15. Jahrhundert auf unseren.spätgotischen 
Altarbildern finden, gleichsam eine Ergänzung dazu? Wenn man jedenfalls von 
der gesamten zeitgenössischen, frühmittelalterlichen biblisch-theologischen 
Literatur herkommt, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, daß hier 
im Heliand zum ersten Mal ein anderes genus religiöser Literatur aufkommt, 
das fromme Erbauungsbuch, das sich an den Einzelnen und seine 
persönliche Andacht wendet. 

Dabei ist allerdings eine wesentliche Einschränkung zu machen. Der hier 
beschriebene Realismus des Helianddichters hat in keiner Weise zur Folge, daß 
die Transzendenz des Glaubens in den Hintergrund träte, wie das so oft in der 
spätmittelalterlichen Erbauungsliteratur zu beobachten ist. Die Frömmigkeit 
des Heliand hat im Grunde doch wieder nicht viel gemein mit der Volksfröm- 
migkeit des 14. oder 15. Jahrhunderts, die den Himmel auf die Erde ziehen 
möchte und allzuleicht in Gefahr ist, das Göttliche zu vermenschlichen. Im Ge- 
genteil, man könnte fast, im Vergleich zu dieser, eher von einem •Spiritualismus" 
als von einem •Realismus" im Heliand sprechen. Denn die Kunst des sinnen- 
haften Beschreibens ist doch mehr der äußere Rahmen eines religiösen Welt- 
bildes, das, paradox gesprochen, schon immfer •jenseits" alles Sichtbaren und 
Greifbaren zu finden ist. So wie die Gestalt Christi, trotz aller Menschen- 
freundlichkeit und Gegenwartsnähe im Grunde die Züge der theologia gloriae 
trägt, so sind auch die Güter des christlichen Lebens rein geistlicher und jen- 
seitiger Art ohne Beziehung zu den innerweltlichen Gütern und ihrer Er- 
füllung. Christus ebenso wie auch der Christ erleiden eigentlich die Welt 
viel mehr, als daß sie handelnd und gestaltend in sie eingreifen. Ihr Eigent- 
lichstes ist schon allem Irdischen entrückt und der Mensch wartet nur noch auf 

' den Tag, an dem die Welt Gottes offenbar werden soll, -r- Daher die Fremdheit 
Cliristi in dieser Welt, der schon als Kind in der Krippe •der Geborenen Mäch- 
tigster" ist, •ein König über alles, über Erd und Himmel und der Erde Kinder, 
der Walter dieser Welt" (403 ff.), • daher die Bezeugung seiner königlichen 
Würde und Macht im Augenblick menschlicher Demut nach der Taufe durch 
Johannes $89 ff.), • daher seine Unnahbarkeit in der Versuchungsszene, seine 
Unantastbarkeit in der Passion, • beides Mal wird der Unterschied zwischen 
seiner göttlichen und seiher menschlichen Natur scharf betont (1057 ff., 4748 ff.), 
• daher endlich auch die gewaltigen Zeichen bei seinem Tode, die allen offen- 
baren sollen, •daß er König wäre über alle Erdensöhne" (5658 ff.) • wie breit 
werden die Einzelheiten dieser wunderbaren Geschehnisse geschildert. 

Der Christus des Heliand ist gewiß auf der einen Seite der •Heiland", das 
Friedenskind, der •liebe Leutewart", aber dahinter leuchtet doch immer noch 
die Gestalt des allwaltenden Königs auf, märi endi mahtig (585), berühmt und 
mächtig, bald endi sträng (599), kühn und stark. Dabei stehen beide Christus- 
auffassungen nicht mehr in der bewußten dialektischen Zuordnung zueinander, 



Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 285 

wie das in der alexandrinisch-augustinischen Theologie der Fall war, sondern 
sie beginnen sich schon voneinander zu entfernen und selbständig zu werden. 
Noch überstrahlt das Bild der Divina Maiestäs das Bild des Gekreuzigten, aber 
schon löst sich die menschliche Gestalt Christi deutlich von seiner göttlichen 
und beginnt zur Mitte einer neuen Frömmigkeit zu werden, der Je- 
susfrömmigkeit des Mittelalters23. 

2. Mit dem Realismus des Helianddichters hängt aufs engste seine Sub- 
jektivität zusammen. Darum war im vorhergehenden auch schon öfter von 
ihr die Rede. Das Schauen regt zum subjektiven Betrachten an und die per- 
sönliche Anteilnahme sucht wieder die sinnenhafte Nähe des geliebten Gegen- 
standes oder der geliebten Person. 

Schon eine Untersuchung der formalen und stilistischen 
Elemente des Heliand führt zu dem Ergebnis, daß der Dichter ein besinn- 
licher und gemütsreicher Mensch gewesen sein muß, der mit innerer An- 
teilnahme und Bewegtheit an den heiligen Stoff herantrat und selber wieder rühren 
und bewegen, erwärmen und abschrecken wollte. Der Helianddichter, sagt 
Andreas Heuslerin einem bedeutsamen Aufsatz zu unserem Thema24, habe 
die in der angelsächsischen christlichen Ependichtung schon vorhandenen formalen 
Elemente einer neuen subjektiven Haltung bis zu einer schwellenden Überreife ge- 
steigert und sich damit am weitesten vom Stilwillen der germanischen weltlichen 
Liedform entfernt. Fünf Stileigentümlichkeiten führt er dafür zum Beweise an. 
1. Die völlige Auflösung des Zeilenstils in den Hakenstil25. Kennzeichnet jenen die 
lapidare Kürze und Symmetrie, wie sie am klassischsten das langzeilige eddische Lied 
ausgebildet hat, so diesen das weite Ausholen und das nicht endenwollende Dahin- 
strömen, wie sie dem breiten Erzählertone eignen. 2. Die Bereicherung des Satzbaues 
durch die Mehrgliedrigkeit der Perioden (bis zu neun Gliedern) und damit 
die Möglichkeit zur allseitigen Entfaltung eines Gedankens. 3. Ein ständiges 
Übergleiten von der direkten in die abhängige Kedeform (69 Prozent aller Rede- 
stücke gehören der abhängigen Form an), was wieder eine ausgesprochene Neigung 
zum Subjektiv-Beschaulichen verrät. 4. Die Vielsilbigkeit der Auftakte und Sen- 
kungen, das Kennzeichen des sogenannten •Schwellverses", der starke Gemütserre- 
gungen auszudrücken vermag. 5. Endlich die Zunahme der Variation, die dem Gedan- 
ken eine besondere Bedeutsamkeit verleiht oder auch auf ein spannungsreiches Ge- 
fühl hinweist, das sich frei zu machen sucht. • Alle diese Stilelemente deuten in die- 
selbe Richtung: sie räumen der subjektiven Stimmung und Erregtheit den breitesten 
Raum ein. 

Haben wir nun in dieser bis zum äußersten gesteigerten Subjektivität das Eigen- 
tümliche des Heliandstiles gegenüber der nordgermanischen sowohl wie der west- 
germanischen weltlichen Liedform zu sehen und ist auch der Ursprung dieses neuen 
Stilwillens bei den Angelsachsen ebenso wie bei dem sächsischen Dichter in erster 
Linie in dem Erlebnis des Christentums mit seiner Erschließung neuer seelischer 
Bezirke, mit seiner größeren Innigkeit und Gefühlsweite su suchen, so hat dennoch 
derHeliandvers keineswegs einen dem Germanen fremden Rhythmenstil aufgebracht. 
Den glättenden Ausgleich zwischen germanischem und romanischem Formgefühl 
bringt erst Otfrids Krist und vollends der höfische Minnesang. •Im Heliand", sagt 
Heussler26, erscheint  (vielmehr)  gesteigert das  rhytmische Grundgefühl,  da aus 

23 Das hat Hulda Göhler in ihrem schon erwähnten Aufsatz völlig übersehen, so 
korrekt sie auch sonst das Christusbild des Heliand theologisch herausgearbeitet hat. 

24 Heliand, Liedstil und Epenstil, in: Ztschr. f. d. A. 57 (Neue Folge 45), 1920, 1 ff. 
25 Im altgermanischen Stabreimvers liegt die Satzgrenze am Ende der Langzeile, 

jetzt rückt sie mit Vorliebe in die Versmitte. 
*> aaO. S. 47 f. 



286 Friedrich Wulf S. J. 

Finnsburg und Hildebrand27 zu uns spricht, auch vornehmlich aus der ältesten nor- 
dischen Schicht, dem Atlilied und Thorbjörns Preislied auf Harald. Es ist das Bedürf- 
nis, die Rhythmenkurve der Prosa zeitlich und dynamisch zu vergrößern ins Zackige 
und Erregte. Im Gegensatz zu dem antiken und romanischen Bedürfnis, die Kurve zu 
ebnen und zu schmeidigen. Das ist ein Sonderfall des bekannten allgemeinen Gegen- 
satzes: germanisch das Charakteristische, antik-romanisch das Harmonische." Wir 
hätten demnach im Heliand eine durchaus ursprüngliche, germanische, von fremden 
Stilelementen noch freie Nachempfindung christlichen Glaubensgutes. 

Der Predigtton also allein schon, mit seinen Wiederholungen und Beteuerun- 
gen, Überladungen und Abschweifungen, bezeugt die Neigung des Dichters, 
Herz und Gemüt mitsprechen zu lassen, seiner persönlichen Stellungnahme und 
seinem wechselnden Empfinden Ausdruck zu verleihen. Zahlreiche inhaltliche 
Momente werden uns das nur bestätigen. 

Zunächst das Interesse des Dichters an seelischen Vorgängen überhaupt. • 
Als Seelsorger hat er vielleicht schon mit vielen Menschen zu tun gehabt, hat 
Zustimmung und Ablehnung erfahren. So ist es auch seine eigene Überzeugung, 
wenn er Christus sagen läßt: •Ich kenne das Herz der Menschen und weiß, wie 
verschieden ihr Gemüt, wie wankelmütig ihre Art ist" (2514 f.). Die mehrfache 
Unterstreichung dieses Gedankens (2445 f., 2492) läßt darauf schließen, daß der 
Dichter die Menschen in ihrem Tun und Lassen beobachten gelernt hat. Wir 
ersehen es auch aus kleinen, scheinbar zufälligen Bemerkungen. 

Wie oft vermerkt er z. B. die Stimmung der Personen des Evangeliums, ihre 
Freude und Trauer, ihre Hoffnung und Sorge, ihre Andacht und Erregung, 
ohne daß häufig bei den Evangelisten etwas davon zu finden wäre. Es fällt ihm 
auf, daß der Herr bei der Kunde vom Tode des Täufers keine Schmerzens- 
äußerung tat, • ein Zeichen dafür, wie sehr er darauf acht hatte. Gewiß, es ist 
noch eine durchaus vereinfachende Psychologie. Aber Psychologie ist es, 
wenn der Dichter den Seelenzustand des Verräters beschreibt (5159 ff.), wenn 
er im Gleichnis vom Sämann im einzelnen schildert, wie sich die verschiedenen 
Menschenklassen zum Worte Gottes verhalten, • wenn er ihre Gleichgültigkeit 
oder auch Aufmerksamkeit, ihre Zweifel, ihr Schwanken, ihre Wendung zum 
Guten und Bösen anmerkt. Er sieht gleichsam das Wort Gottes im Herzen des 
Menschen wachsen oder verdorren. Wie stärk unterscheidet sich diese Art von 
Allegorie mit ihrer Bildhaftigkeit von der abstrakten, rein gedanklichen der 
zeitgenössischen Kommentare. 

Das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberge (3444) wird dem Dichter zu 
einem willkommenen Anlaß, eingehend die Menschen in ihrer inneren, reli- 
giösen Entwicklung darzustellen. Am eingehendsten wird derjenige geschildert, 
der zur zwölften Stunde, also in seinem Alter noch zu Gott findet. •Mancher 
bringt es hoch hinauf und büßt die Sünde nicht, häuft Übel auf Übel, bis ihm 
der Abend naht, das Alter seine Wonne raubt: so beginnt er Weh zu fürchten, 
sorgt um seine Sünde, gedenkt, was er Schlimmes verübte, solang er die Jugend 
genoß, dann kann er nicht mehr gut machen die traurigen Taten, sondern schlägt 

27 Das Finnsburglied (siehe darüber z. B. Georg Baesecke, Vor- und Frühgeschichte 
des deutschen Schrifttums, I. Halle 1940, S. 154 u. ö.) und das bekanntere Hildebrands- 
lied sind die einzigen uns erhalten gebliebenen Bruchstücke weltlicher außernor- 
discher Heldendichtung. 



Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 287" 

alle Tage die Brust mit beiden Händen, weint bittere Tränen mit lautem 
Schluchzen, und bittet den lieben Herren, den mächtigen, ihm mild zu sein." 

Ein wirkliches Einfühlungsvermögen verrät auch die Darstellung des haltlosen und 
schwankenden Pilatus. Weit über die paar zerstreuten Bemerkungen der Hl. Schrift 
hinaus schildert der Dichter das schmerzliche Auf und Ab in der Seele des Land- 
pflegers. Er sieht ihn hin- und hergeworfen zwischen aufrichtiger Zuneigung zum 
unschuldigen Herrn und der Furcht vor der drohenden Menge. •Da ward dem Her- 
zog das Herz betrübt, • er wand sich in seinem Innern • verängstigt war er in 
seiner tiefsten Seele; beides tat ihm weh, Wenn sie ihn erschlügen, den Sündenlosen, 
und daß er es vor den Leuten doch nicht lassen durfte ihrer Worte wegen. Doch wen- 
dete zuletzt sein Herz sich hin zu den Häuptern der Juden, ihren Willen zu gewähren" 
(5464 ff.). 

Bei der einfachen Feststellung der Verschiedenheit der Menschen bleibt der 
Helianddichter nun aber keineswegs stehen. Er nimmt entweder für oder gegen sie 
Partei. Alle, die auf der Seite Christi stehen, sind klug, edel, gut und von schönem 
Aussehen! Johannes ist das schönste aller Menschenkinder, die beiden Lazarus- 
schwestern sind die Minniglichen, die Wonnesamen, und selbst die weinenden, blei- 
chen Frauen am Grabe heißen die •wunderschönen Weiber". • Die Bösen hingegen 
werden von vornherein als die •Grimmgesinnten", die •Arglistigen", die •Haßerfüll- 
ten" gekennzeichnet. Wenn der Dichter sich sehr erregt, steigert er die Ausdrücke. 
Er nennt die Feinde Christi: Neidharte, Frevler, Schurken und Mörder. •Eine Flut von 
Preis und Entrüstung wogt durch das Werk"28. 

Insbesondere die schmerzlichen Ereignisse des Evangeliums regen den Dich- 
ter zum Mitempfinden an und lassen sein Gemüt tief aufwallen. Er kennt die 
bitteren, heißen und blutigen Tränen des reuigen Sünders (3499, 4072, 5005), 
sowie den namenlosen Schmerz einer Mutter über den Tod ihres einzigen Kin- 
des, die klagend ihre Hände ringt, •betrübt im Herzen, die Erbarmungswür- 
dige" (2184) • und die wieder von Freude überwältigt Christus zu Füßen fällt 
(2008). Christus aber kennt und empfindet nicht nur den Schmerz und die Sorge 
anderer • als er Maria über den Tod ihres Bruders wehklagen, weinen und 
schluchzen sah, ward auch ihm das Herz gerührt und heiße Zähreh stürzten 
ihm strömend hervor (4069) • sondern er fühlt auch die eigene Beschimpfung 
und Verhöhnung bitter und schmerzlich (5651). Breit angelegt und mit er- 
greifender Anschaulichkeit wird die Klage der bethlehemitischen Mütter ge- 
schildert. •Die Mütter jammerten um der Kinder Qual. Klage war in Bethlehem, 
hallendes Heulen. Ob man ihre Herzen entzwei schnitte mit dem Schwerte, 
ihnen möchte solcher Schmerz in dieser Welt nicht werden... da sie vor sich 
die Söhne, die kindjungen sahen in Qualen verscheiden, blutig an ihrer Brust. 
Die Bluthunde mordeten die unschuldige Schar und scheuten mitnichten, die 
Männer, vor Meintat, wollten den Mächtigen selbst, den Christ zu Tode quälen 
(744 ff.). 

Ganz mittelalterlich, im Sinne St. Bernhards oder Heinrich Seuses, klingt end- 
lich das Selbstgespräch, oder besser die Selbstanklage Petri nach seiner Ver- 
leugnung. Man wird wohl bis dahin in der Geschichte der christlichen Frömmig- 
keit kaum etwas Vergleichbares finden. •Da ward im Innern dem Simon Petrus 
schwer bewegt das Gemüt: es härmt ihn heftig und betrübt ihm das Herz mit 
schmerzlichen Sorgen, was er selber gesprochen... Gebrochen ging er aus der 
Menschen Menge mit bekümmertem Gemüt, in Angst und Unruh. Über sein 

28 A. Heussler in der Einleitung zur Heliandausgabe von Simrock, Leipzig 1921, S. 8. 



288 Friedrich Wulf S. J. 

eigen Wort wehklagt er, das unwahre, bis ihm wallend kamen vor herbem 
Herzeleid heiße Tränen, blutige aus der Brust... ,Weh, kräftiger Gott! Wie 
verwirkt ich mich so, daß mir weiterhin mein Leben verleidet ist! Wenn ich 
nun lebenslang deiner Huld, o Herr, und des Himmelreiches dabei entbehren 
soll, so bringt mir kein Heil, o lieber Herr, daß ich je zu diesem Lichte kam. 
Ich weiß mich nicht würdig, mein waltender Fürst, unter deine Jünger jemals 
zu zählen, deine Gesellen, ich Sünder...' So klagte kummervoll der Kämpen 
bester, so herzlich härmt ihn, daß er den Herrn hatte, den lieben, verleugnet" 
(4993 ff.)- • Allein schon die Anreden Petri an seinen Herrn offenbaren die 
steigende Gemütserregung: krafteg god, theodan, lioto drohtin, waldand frö 
min. • Dem tiefen Schmerz des aufgewühlten Herzens entspricht dann aller- 
dings auch die Bedeutung des Vorgangs: durch das eigene seelische Erlebnis 
• das ist das Bedeutsame • sollte Petrus, der Apostelfürst, dem die Gewalt 
zu lösen und zu binden gegeben wurde, für eben dieses sein Amt lernen, daß 
der Mensch ohne Gottes Hilfe ohnmächtig sei, angewiesen auf dessen ver- 
zeihende Gnade. 

Neben dieser subjektiven, psychologischen, erlebnismäßigen Ausdeutung des 
Evangeliums tritt das objektive Moment des Glaubens weitgehend zurück. Die 
meisten bei Tatian zu findenden dogmatischen Aussagen der Hl. Schrift werden 
im Heliand nicht behandelt29. Um so mehr überwiegen die moralischen Beleh- 
rungen. Das entspricht ganz und gar dem Zweck der Dichtung, die letzten 
Endes den Menschen bessern möchte. Kam nicht darum auch Christus auf diese 
Welt, um dem Menschen zu helfen, die Gebote Gottes zu beobachten und so in 
den Himmel zu kommen? Der Besserung des Lebens dienen selbst die Anschau- 
lichkeit der Darstellung und das persönliche Erlebnis. Ist es nicht bezeichnend, 
daß der Dichter an die ergreifende Szene des reuigen Petrus eine längere, nüch- 
terne Nutzanwendung über die verderblichen Folgen der Hoffart und des 
Selbstruhmes und den Wert der Demut anschließt? Damit sind wir bei der 
dritten Eigentümlichkeit der Frömmigkeit des Heliand: der Lehrhaftig- 
keit. 

3. Schon in bezug auf die angewandten Stilmittel sagt A. Heussler, der Heliand- 
dichter habe den Liedstil der Angelsachsen zur Verspredigt weitergeführt. Vor 
allem drei von den oben genannten stilistischen Merkmalen deutet er in dieser Rich- 
tung. Zunächst den häufigen Gebrauch der abhängigen Rede. •Wenn der alte Eddastil 
fast nur die direkte Rede kennt... so ist das gewollte Stilisierung ... demgegenüber 
sind das, hwer sin fater wäri des Hiläebrandliedes.,.. ein weniger an Stilisierung, 
ein vorübergehendes Nachlassen der phantasiemäßigen Lebhaftigkeit... Vollends die 
mittelbare Rede des ahd Georgliedes bezeichnet einen flachen, summarischen Er- 
zählerton, wie er im gemeinen Leben vorkommt. Die massenhafte oratio obliqua des 
Heliand aber macht einen anderen Eindruck: nicht schlichter Realismus, sondern 
Neigung zum Subjektiv-Beschaulichen, breitströmenden Lehrtone... Der Sachse ist 
nicht so sehr Epiker, als Prediger. Seine abhängige Rede hat einen homiletischen, 
buchmäßigen Klang"80. 

Eindeutiger noch als aus dem Ineinanderfließen von grader und abhängiger Rede er- 
gibt sich aus dem Anwachsen der Auftakte und Senkungen sowie aus der häufigen Ver- 

29 Bei Tatian c. 1: Johannesprolog, c. 82: Ego sum panis vivus (Joh 6, 22 ff.), c. 167: 
Ego sum vitis, vos palmites (Joh 16,1 ff.), c. 119: Nachtgespräch mit Nikodemus, c. 125: 
Gleichnis vom königlichen Hochzeitsmahle. 

30 Liedstil und Epenstil, S. 23. 



Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 289 

wendung der Variation ein pathetischer Predigtton. Allerdings verliert dieser gerade 
durch die ewigen Wiederholungen und Abschweifungen viel von seiner Ursprüng- 
lichkeit und Unmittelbarkeit. Das Pathos wirkt oft schleppend und ermüdend; echt 
Empfundenes und Mitempfinden Weckendes wird bald wieder durch lehrhafte Par- 
tien und sachliche Nutzanwendungen unterbrochen. So wird das gesprochene Wort 
immer wieder schnell zum geschriebenen, der unterweisende Lehrer holt den dich- 
terisch beschwingten Prediger stets ein. 

Damit wenden wir uns aber schon der inhaltlichen Seite unserer Dichtung zu. 
In deren Mittelpunkt steht die LehreChristi, der gegenüber seine Werke 
und Wunder, an Umfang sowohl wVo auch an Bedeutung, fast untergeordnet er- 
scheinen. Allein die Bergpredigt nimmt mehr als ein Achtel der ganzen Dich- 
tung ein. Dazu kommen noch die vielen Gleichnisse und Parabeln und ein- 
gestreuten Lehren. Immer und immer wieder ist von der wunderbaren: Weis- 
heit, Kraft und Segen spendenden Lehre des Sohnes Gottes die Rede, so daß 
man ein wenig überspitzt sagen könnte, das Christentum sei nach dem Heliand 
in erster Linie eine Lehre; die Lehre vom Gottesreich und von dem Wege des 
Menschen dorthin durch die Beobachtung des Wortes Gottes und seiner Gebote. 
Das christliche Leben besteht dementsprechend vor allem darin, die Lehre 
Christi zu hören und zu befolgen. •Nicht mögen die Menschen allein vom Brote 
leben; wegen Gottes Lehre wohnen sie auf dieser Welt, die Werke zu tun, 
die laut verlangt die heilige Zunge, die Stimme Gottes. Aus diesem Grunde 
leben die Leute, das zu leisten, was des Waltenden Wort gebietet" (1067). 

Dieses Programm wird in mannigfacher Variation wiederholt (8 f., 496 ff., 
1984 ff., 2076 ff. usw.). Das moralische Leben: die Meidung der Sünde und die 
Beobachtung der Gebote, steht überall im Vordergrund des Interesses. Darum 
wird so oft auf die Gefahren zu sündigen hingewiesen, auf die Notwendigkeit 
des Gebetes und der Buße. Zweimal wird ausführlich die Entstehungs- 
geschichte der Sünde erzählt (1032 ff., 3592 ff.), damit der Mensch verstehen 
lerne, woher ihm soviel Kampf und Ungemach komme und er gewappnet sei 
gegen die Nachstellungen der •leidigen Geister". 

So wie Christus auf diese Welt kam, um uns das Gesetz seinesVaters 
zu verkündigen und den Weg zum Himmelreich zu lehren, so wird es auch die 
erste Aufgabe der Apostel sein, die Menschen Gottes Gebote zu lehren und sie 
zu seinem Willen zu bekehren. In diesem Sinne sind sie das Salz der Erde 
(1360 ff.). Und umgekehrt: •Wer abfällt, die Lehre verläßt, die er leisten soll, 
der ist gleich dem Salz, das an des Sees Gestade weithin zerstreut liegt; denn 
wenig taugt es, der Fuß der Leute zertritt es" (1368 ff.). 

Diese starke Betonung der subjektiv-moralischen Seite des Christentums 
gegenüber der objektiv-gnadenhaften entspricht durchaus der persönlichen 
Neigung des Dichters zum Anschaulichen und Erlebnismäßigen, entspricht 
wohl aber auch der missionarischen Methode des 8. und 9; Jahrhunderts bei 
den Germanen, denen in ihrer Überlieferung eine unabänderliche, personale 
moralische Ordnung wenig bekannt war. Die*se zu predigen und geradezu ein- 
zuhämmern schien daher eine notwendige Aufgabe der Kirche den jungen Völ- 
kern gegenüber. So wird die Umbiegung der platonisierenden, augustinischen 
Theologie ins Moralische, die wir bei Gregor dem Großen schon deutlich fest- 
stellen, noch weiter und konsequenter durchgeführt. 

19 



290 Friedrich Wulf S. J. 

Diese Entwicklung läßt sich vorzüglich an der Ausdeutung des Wunders der 
Blindenheilung von Jericho aufzeigen, der einzigen Stelle übrigens, an der 
überhaupt die allegorische Schriftauslegung im Heliand angewandt wird. Der 
Dichter fußt hier in der Hauptsache auf Bedas Lukaskommentar (Lib. V. c,19, 
PL 92,558 A), der seinerseits wieder wörtlich Gregor den Großen zitiert (Hom. 
in Luc. 18,31•34, PL 76, 1081 D). Auch Gregor betont gegenüber der ale- 
xandrinisch-augustinischen Theologie die subjektive Seite der Erlösung, kennt 
aber durchaus auch die Überlieferung des objektiven Erlösungsgeheimnisses 
durch die Menschwerdung Christi als solche. •Wir wissen zwar nicht", sagt er, 
•wer geschichtlich gesehen der Blinde gewesen ist (den Christus heilte), wissen 
aber gar wohl, was er uns geheimnisvoller Weise bedeuten soll. Blind ist doch 
das Menschengeschlecht, das in der Person des ersten Menschen aus dem Frie- 
den des Paradieses vertrieben wurde und nun, ohne die Herrlichkeit des 
himmlischen Lichtes zu kennen, die Finsternis seiner Verwerfung erduldet. 
Doch wird es durch die Gegenwart seines Erlösers erleuchtet, und zwar so, 
daß es die Freuden des inneren Lichtes schon voller Sehnsucht 
schaut und darum auf seinem Lebensweg durch gute Werke voranschrei- 
tet. • Es ist jedoch zu bemerken, daß der Blinde erleuchtet wird, während 
sich Jesus, dem Berichte nach, Jericho nähert. Jericho heißt nämlich übersetzt: 
der Mond. Der Mond aber wird in der Hl. Schrift gebraucht, um das Hin- 
schwinden des Fleisches zu bezeichnen. Sein monatliches Abnehmen deutet 
unsere Sterblichkeit an. Da also unser Erlöser sich Jericho nähert, kehrt der 
Blinde zum Lichte zurück." Und nun folgen echt augustinische Gedanken, von 
denen im Heliand schon nichts mehr zu finden ist. •Dadurch daß die Göttlich- 
keit die Schwäche unseres Fleisches annahm, erhielt das menschliche Ge- 
schlecht das verlorengegangene Licht wieder. Dort nämlich, wo Gott 
Menschliches erleidet, wird der Mensch zum Göttlichen er- 
hoben. Darum wird dieser mit Recht als blind bezeichnet, am Wege sitzend und 
bettelnd. Sagt doch die Wahrheit: Ich bin der Weg." 

Was macht nun der Helianddichter aus dieser Stelle? Zunächst schildert er breit 
und lehrhaft den Abfall des ersten Menschenpaares und seine Verwerfung, die 
für das ganze Menschengeschlecht so unheilvoll wurde und Ursache ihres 
jammervollen Zustandes ist. •Darum waren im Herzen blind in diesem Mittel- 
kreis die Menschenkinder, weil sie nicht erkannten den kräftigen Gott, den 
himmlischen Herrn, dessen Hand sie erschuf, nach seinem Willen bildete ... 
Betrübt saß die Menschheit an des Herren Straße, Gottes Hilfe erwartend, die 
mocht ihnen nicht werden, eh der waltende Gott in diesen Mittelkreis, der 
mächtige Herr senden wollte, den eigenen Sohn, daß er das Licht erschlösse, 
den Leutekindern das ewige Leben öffnete, daß sie den Allwaltenden erkennea 
könnten, den kräftigen Gott" (3605 ff.). 

Der •mystische" Sinn des Namens Jericho wird dann weiter nicht in bezug 
auf die objektive Erlösung durch das Geheimnis der Menschwerdung aus- 
gewertet, sondern nur in bezug auf die subjektive Begegnung des Menschen 
mit dem Erlöser. Erst in der psychologischen, erlebnismäßigen Begegnung mit 
dem Heiland, dem leuchtenden und erleuchtenden Licht selber, der wohl- 
gemerkt mit seiner Lehre erleuchtet, werden die Menschen, die im 



Die Frömmigkeit des altsächsischen Heliand 291 

Dunkel sitzen, inne, daß ihnen Hilfe wird. Indem sie seine Nähe fühlen, rufen 
und schreien sie nach ihm. 

•Auch ich will euch sagen,... wie sein Kommen ward 
In diesem Mittelkreis   den Menschen hilfreich, 
Und was mit seinen Taten  Tiefes meinte 
Der hohe Herr,   warum die hehre Burg 
Jericho heißt,   die bei den Juden steht 
Mit mächtigen Mauern.  Nach dem Mond ist sie genannt, 
Dem leuchtenden Gestirn.   Der läßt von seinen Zeiten nicht, 
Sondern an jedem Tage  tut er das eine oder das andere, 
Er wächst oder schwindet.  So in der Welt auch hier, 
In diesem Mittelgarten,   der.Menschen Kinder, 
Sie fahren hin und folgen sich;   die frühern sterben. 
Nach jenen kommen  dann junge wieder 
Und wachsen heran, bis wieder   das waltende Geschick sie rafft. 
Das meinte Gottes Geborener,   als er der Burg vorüber, 
An Jericho fuhr,   daß nicht früher den Menschen 
Die Blindheit zu bessern sei,   daß sie das blendende Licht, 
Das ewig schöne, sähen,   eh er selber hier 
In dieser Mittelwelt   die Menschheit empfangen hätte, 

' Fleisch und Leib.   Da wurden die Völker der Menschen 
In dieser Welt gewahr,   die hier wehvoll zuvor 
In ihren Sünden gesessen,   des Gesichtes bar 
Im Düster duldend,   nun komme diesem Volke 
Der Heiland zu Hilfe   vom Himmelreiche, 
Christ, der Könige bester.  Sie erkannten ihn nun wohl, 
Fühlten seine Nähe,   da sie nun so laut 
Zu dem Mächtigen riefen,  daß ihnen milde hinfort 
Der Waltende würde". 

Der augustinische Gedanke, daß der Mensch durch die Teilnahme Gottes an 
der •Hinfälligkeit des Fleisches" zum Göttlichen erhoben werde, kommt also 
in keiner Weise zum Ausdruck. Die Erlösung ist vielmehr rein moralischer 
Natur, eine Befreiung von der Sünde, eine Erleuchtung des Verstandes und 
eine Stärkung des Willens, sie bedeutet aber keine Erhebung des Menschen zur 
Teilnahme am göttlichen Leben. Darum faßt der Dichter den Sinn der Blinden- 
heilung folgendermaßen noch einmal zusammen: 

•Nun hört, wie die Blinden, als sie die Heilung empfingen, 
Daß sie das Sonnenlicht   erschauen mochten, 
Wie die guten taten.   Sie gingen mit dem Herrn, 
Folgten seiner Fährte,  und verherrlichten freudig 
Des Landeshirten Lob.   So tun der Leute Kinder 
Weit über diese Welt,   sett sie der waltende Gott 
Erleuchtete mit seiner Lehre,   ihnen ewiges Leben, 
Gottes Reich gab,   den guten Mannen, 
Des hohen Himmels Licht,   und seine Hilfe jedem 
Der zu wirken willig ist,  daß er seinem Wege folgen mag". 

Das ewige Leben, das Gottesreich besteht gerade darin, daß jedem, der guten 
Willens ist, •des hohen Himmels Licht" und Christi •Hilfe" zuteil wird. Wenn 
man bedenkt, wie stark auch noch in der Karolingerzeit die augustinische Theo- 
logie lebendig war • man erinnere sich nur an Paschasius Radpertus oder auch 
an die allegorischen und •mystischen" Ausdeutungen bei Ötfrid, • dann wird 

19« 



292 Friedrich Wulf S. J. 

man es wohl nicht für unbedeutend halten, daß sich in demjenigen Dokument, 
das wie kein zweites in seiner Zeit Selbstempfundenes wiedergibt, eine so aus- 
gesprochene Neigung zum Subjektiv-Moralischen in der Frömmigkeit aus- 
spricht. 

Realismus, Subjektivität und Lehrhaftigkeit, das scheinen uns die wesent- 
lichen Merkmale der Frömmigkeit des Heliand. Sie hängen aufs innigste mit- 
einander zusammen und weisen alle in dieselbe Richtung; sie betonen nämlich 
alle die psychologisch erfahrbare Seite des christlichen Glaubens, das Sicht- 
bare, das Erlebbare und das •Erlernbare" an ihm. Daneben und ohne rechte 
Verbindung mit diesem steht allerdings ein ebenso ausgesprochener Supra- 
naturalismus. Daß in einem solchen unausgeglichenen Denken die Gefahr der 
religiösen Magie lag, ist einsichtig, sie ist aber aus dem Heliand selbst nicht zu 
erschließen. Überhaupt sollte man sehr vorsichtig mit Folgerungen •theolo- 
gischer Art" sein, die man aus einer Dichtung wie der vorliegenden zieht. 
Allgemeine Merkmale frühchristlichen Glaubens bei den Germanen sind 
aus ihr schon gar nicht abzuleiten. Dafür bietet der Heliand zu wenig; er bleibt 
doch in der Hauptsache an seine Vorlage, die Evangelien, gebunden. •Das 
Christentum trat den Germanen nun aber keineswegs nur in der Form der 
Evangeliumsverkündigung entgegen • dies wieder im Unterschied zur Mis- 
sion der ersten drei Jahrhunderte • sondern als eine in festen hierarchischen 
Formen ausgeprägte Institution mit Lehre (Dogma), Kult und Gesetz"31. •Hin- 
ter dem Gottesdienst und dem Christengesetz trat die christliche Lehre zu- 
nächst ganz in den Hintergrund". Das trifft insofern auf den Heliand zu, als wir 
auch bei ihm den Vorrang des moralischen Gesetzes vor der dogmatischen 
Lehre feststellen konnten. 

Es wäre lehrreich, die hier angeführten Merkmale frühchristlicher Frömmig- 
keit im Heliand in der altdeutschen Literatur weiter zu verfolgen und viel- 
leicht eine Linie zur Frömmigkeit des hohen Mittelalters aufzuzeigen. Erst von 
einem Gesamtbilde her wird auch das einzelne Zeugnis ein größeres Gewicht 
erhalten und in seinem eigentlichen Wert gewürdigt werden können. 

M Baetke, aaO. S. 106 f. 




