
293 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die neuesten Äußerungen Pius XII. 
über die Marianische Kongregation (M. K.) 

Von Dr. August  Dirking,   Lüdinghausen (i. W.) 

Man hat unser Zeitalter, das auf allen Gebieten reich ist an Entdeckungen, Er- 
findungen und Kraftentfaltungen, das männliche Zeitalter genannt. Diese Ansicht 
hat auch auf unser Heiligkeitsideal abgefärbt, indem man gern von Helden und 
Heiligen sprach, indem man in der aszetischen Literatur mehr den starken, schöp- 
ferischen Menschen als den empfangenden, hingegebenen betonte. In diesem 
männlichen Zeitalter schenkte uns die göttliche Vorsehung den marianischen Papst 
Pius XII., der selber Kongreganist ist und sich in seinem ganzen Leben für die 
Imitatio Mariae eingesetzt hat, besonders als Staatssekretär und jetzt als Papst. 
In vielen Ansprachen und Briefen an Marianische Kongresse hat er seine Liebe 
zur Gottesmutter und seinen Willen, der Mutter des Herrn zu folgen, kundgegeben. 
Wir greifen die beiden wichtigsten aus jüngster Zeit heraus. 

1. Am 50. Jahrestag seiner Sodalenweihe hielt der Hl. Vater vor den Sodalen 
Roms eine bedeutsame Ansprache, die vom Sekretariat der Marianischen Kongre- 
gation der studierenden Jugend (München) in deutscher Sprache herausgegeben ist. 
In der Einleitung gibt der Papst seinem lauten Dank Ausdruck mit dem Psalm 33, 4: 
Magnificate Dqminum mecum. Er bestimmt dann 

a) das Wesen der Weihe an die Gottesmutter als eine wirkliche Hingabe, die sich 
in der Fülle christlich-marianischen Lebens und apostolischen Wirkens kundgibt. 
•Sie macht den Kongreganisten zum Diener Mariens und gleichsam zu ihren sicht- 
baren Händen auf Erden" (Seite 1). Das Programm der M. K. begründet der Papst 
aus ihren Regeln und ihrer Geschichte. Demzufolge will er alles Enge, Muffige, 
Selbstsüchtige ausgeschlossen wissen. Die M. K. ist nicht •eine schlichte, stille 
Frömmigkeitsvereinigung, worin eine klägliche Nützlichkeitsfrömmigkeit oder eine 
geruhsame Sicherheitsfrömmigkeit oder eine auffallende Manifestationsfrömmig- 
keit sich breit macht" (S. 2), sondern eine Kampftruppe. •Der Kongreganist muß 
ohne Unterlaß kämpfen unter der Führung jener, die allein alle Irrlehren auf der 
ganzen Welt zunichte macht ... Er hat kein Recht mehr, die Waffen niederzulegen 
aus Furcht vor Angriff und Verfolgung" (S. 2). Zum Beweis weist der Papst auf die 
Geschichte hin: •In allen Kämpfen gegen die Ansteckung und die Tyrannei der Irr- 
tümer und zum Schutz des christlichen Europa haben die Kongregationen in vor- 
derster Front gestanden, mit dem Wort, durch die Feder, durch die Presse, in 
Kontroverse, Polemik und Apologie ... Sie sind immer energisch und wirksam 
gegen die öffentliche Unsittlichkeit angegangen mit oft ganz eigenen Methoden. 
Manchmal haben sie zur Verteidigung das Schwert ergriffen unter Sobieski, Karl 
von Lothringen, Eugen von Savoyen, die alle Kongreganisten waren wie Tau- 
sende und Abertausende ihrer Soldaten." Der Papst schließt diesen Abschnitt mit 
den wuchtigen Worten (S. 3): •Wir möchten behaupten, daß das Bild eines Katholi- 
ken, so wie es die Kongregation von Anfang an zu zeichnen unternommen hat, viel- 
leicht nie so sehr den Nöten einer Zeit entsprochen hat-wie der heutigen, und daß 
vielleicht keine Zeit es so sehr erheischt wie die unsrige." 

b) Damit kommt der Papst auf die Frage, was heutzutage das Leben in der Welt 
verlangt. Die gegenwärtige Zeit, die bitter schwer sei infolge der wirtschaftlich 
traurigen Lage und infolge der tiefen sozialen Umwandlung nach so großem Un- 
heil, erfordere echte, furchtlose, glaubensstarke, berufstüchtige Männer und Frauen. 
•Die Frau von heute sieht sich im Kampf ums Dasein in die öffentlichen Berufe und 
in den Krieg hineingerissen und verwickelt gleich dem Manne; ja sie wird durch die 
sozialen Umwälzungen noch stärker berührt und getroffen" (S. 4). Da die Feinde 



294 Aus dem Leben der Kirche 

Christi nie ruhen und außer den blutigen Verfolgungen und Gewaltangriffen durch 
Verwirrung und Vergiftung die Seelen irreleiten, müsse der Kongreganist für die 
Wahrheit mit den Waffen der Wahrheit kämpfen. 

c) Daher die Frage, wie man diese Waffen zu gebrauchen lerne. Der'Papst ver- 
langt eine tüchtige Allgemeinbildung und Berufsbildung. Allgemeinbildung soll er- 
worben werden durch Studium, der Glaubens- und Sittenlehre, der Liturgie, des 
inneren und öffentlichen Lebens der Kirche und der Geschichte. Die Wirkkraft des 
einzelnen Kongreganisten hänge zum größten Teil von seiner intellektuellen, beruf- 
lichen und sozialen Tüchtigkeit ab und nicht nur von seinen sittlichen und geistigen 
Eigenschaften (S. 5). Die Kongregationen hätten von Anfang an ihr Apostolat in 
besonderer Weise in den Berufen und durch den Beruf ausgeübt. Daher gäbe es 
Kongregationen für verschiedene Berufsverbände: Priester, Akademiker, Schüler, 
Arbeiter; in Beyrouth gäbe es eine Kongregation für Schuhputzer, in Buenos Aires 
für Zeitungsverkäufer, in München für Männer, in Rom für die Schweizergarde. 

Zum Schluß gedenkt der Papst voll Dankbarkeit des vielen Guten, das in 
den verschiedenartigen Werken des Eifers und der Caritas von den Kongregatio- 
nen vollbracht wird, und erinnert an das schöne Wort des hl. Johannes Eudes: •Die 
Zugehörigkeit zur M. K. ist eine der größten Gnaden, die ich von meinem Gott 
durch die Fürbitte Mariens empfangen habe" (S. 6). 

Die Bedeutung dieser päpstlichen Ansprache liegt in dem Nachweis, daß die 
Kongregationen auch heute noch zeitgemäß sind. Hat diese Ansprache die Form 
einer väterlichen Ermahnung, so haben wir in der Apostolischen Konstitution: 
•Bis saeculari" vom 27. September 1948 ein ganz offizielles Schreiben des Oberhirten 
an die gesamte Kirche, das höchste Aufmerksamkeit und strengste Beachtung ver- 
langen kann. Hören wir zunächst den Hauptinhalt, dann seine Bedeutung und 
unsere Aufgaben. 

2. Der lateinische Text steht in den A. A. S. 40, 392, die deutsche Übersetzung 
findet sich in der Beilage zum Kirchlichen Amtsblatt für die Diözese Münster 
1948, Nr. 25. 

In der Einleitung beglückwünscht der Papst die Sodalitäten zu dem 200jäh- 
rigen Jubiläum der Goldenen Bulle •Gloriosae Dominae" und bestätigt alle Privi- 
legien der M. K. wegen ihrer vielen und großen Verdienste um die Kirche. Im 
ersten Hauptteil hören wir des Papstes Meinung über Bedeutung und Wesen der 
M. K., im zweiten Teil des Papstes Willen und Weisung für die M. K. 

a) der Kerngedanke des ersten Teiles steht auf Seite 6: •Ob man die Satzungen 
der M. K. betrachtet oder ihr Wesen, ihr Ziel, ihre Bemühungen und Taten ins Auge 
faßt, man kann ihnen jedenfalls keines der Kennzeichen absprechen, welche die 
Katholische Aktion auszeichnen; diese ist • nach den Worten des Papstes Pius XI. • 
•das Apostolat der Gläubigen, die ihre Kraft der Kirche schenken und gleichsam 
mithelfen zu einer gewissen Ergänzung ihrer seelsorglichen Aufgabe". Um diesen 
Satz, daß die M." K. als Katholische Aktion anzusprechen ist, zu erhärten, weist der 
Papst aus den Satzungen nach, daß zunächst die M. K. eine SchulederHeilig- 
k e i t ist. Von den Satzungen würden die Sodalen gleichsam an der Hand genom- 
men und zu jenem vorbildlichen, religiösen Leben geführt, das sie befähige, selbst 
die Gipfel der Heiligkeit zu ersteigen. Als besondere Mittel nennt der Papst die 
Exerzitien, die tägliche Betrachtung und Gewissenserforschimg, den häufigen Sakra- 
mentenempfang, die Willigkeit gegenüber dem Seelenführer, die volle Hingabe 
seiner Selbst an den Dienst der Gottesmutter und das feste Versprechen, aus sich 
und den Mitmenschen vollkommene Christen zu machen. Die Pflege des geistlichen 
Lebens,sei gerade heutzutage um so notwendiger, da so viele Menschen an seelischer 
Unterernährung und tiefster Verarmung des Geistes litten. In anderem Zusammen- 
hang, wo der Papst davon spricht, daß die M. K. immer auf das allgemeine Wohl 
der Kirche bedacht war, kommt er noch einmal zu sprechen auf jene •glänzende 
Schar von marianischen Sodalen, denen die Mutter Kirche die höchsten Ehren der 



Aus dem Leben der Kirche 295 

Heiligkeit zuerkannt hat, und deren Ruhmesglanz nicht allein auf die Gesellschaft 
Jesu fällt, sondern auch auf den Weltklerus und auf nicht wenige Ordensfamilien; 
denn aus den M. K. sind 10 Sodalen hervorgegangen, die zu Gründern neuer Orden 
oder Kongregationen wurden" (S. 5). Aus diesem Gedanken zieht der Papst eine 
praktische Folgerung für die Auswahl der Kanditaten (S. 9 Nr. 9): •Bei der Auf- 
nahme von Sodalen treffe man eine sorgfältige Auswahl. Nur jene lasse man zu, die, 
nicht zufrieden mit einer gewöhnlichen Lebensführung, danach streben, Aufstiege 
in ihrem Herzen zu bereiten (Ps. 83,6) gemäß den aszetischen Satzungen und Fröm- 
migkeitsübungen, wie sie in den Regeln vorgeschrieben sind." Aus dieser päpstlichen 
Äußerung ergibt sich für das Wesen der M. K., daß sie Elite und nicht Massen- 
bewegung ist. 

b) Das zweite, was die M. K. so geeignet, so wertvoll für die Katholische Aktion 
macht, ist ihre apostolischeEinstellung. •Unter die Hauptziele der M. KL' 
ist ein allseitiges Apostolat zu rechnen, besonders jenes auf sozialem Gebiet, für 
die Ausbreitung des Reiches Christi und für die Verteidigung der kirchlichen 
Rechte" (S. 10 Nr. 11). Insbesondere rechnet es der Papst der M. K. zum Verdienst 
an, daß ihr Apostolat nicht auf bestimmte Gebiete festgelegt ist, sondern sich den 
immer neuen und wechselnden gesellschaftlichen Bedürfnissen anpaßt; er zögert 
daher nicht zu behaupten: •Der wahrhaft katholische Mensch, wie ihn die M. K. 
von je her herauszubilden bestrebt war, entspricht den Forderungen unserer 
Tage nicht weniger als denen der vergangenen Zeiten" (S.3). •Es gereicht uns in dieser 
von so vielen Prüfungen heimgesuchten Zeit zu innigem Trost, sehen zu können, wie 
die Sodalen Mariens allüberall in der Welt entschlossen und wirksam ihre Kraft 
für die Werke des Apostolates jeglicher Art einsetzen: sei es, daß sie durch die geist- 
lichen Übungen Menschen aller Stände, vor allem die Jugendlichen und Werk- 
tätigen, zur Tugend anleiten, sei es, daß sie die seelische und leibliche Not der Dar- 
benden beheben. Und dies nicht allein aus privater Initiative oder aus einer angebo- 
renen Neigung zum Wohltun, vielmehr auch dadurch, daß von den Parlamenten und 
höchsten Regierungsstellen des Staates Gesetze herausgebracht werden, die mit den 
Grundforderungen des Evangeliums Und der sozialen Gerechtigkeit übereinstimmen" 
(S. 3). Das sind drei moderne und höchst wichtige Aufgaben: 1. die Organisation der 
Exerzitien, 2. die Sorge für die Not der Darbenden, 3. Einflußnahme auf die Gesetz-r 
gebung. 

Als weitere Aufgabe nennt der Papst dann noch: •Die Bekämpfung des Schmutzes 
durch jene von den M. K. ins Leben gerufenen oder geförderten Vereinigungen, die 
sich zum Ziel gesetzt haben, den schlechten Theater- und Kinovorstellungen ent- 
gegenzutreten und die guten Sitten vor der Schmutzfiut von Büchern und Zeit- 
schriften zu schützen". Endlich nennt der Papst noch die Förderung der Berufs- 
ausbildung. Für diese in den heutigen Zeitverhältnissen so notwendige Form des 
Apostolates empfiehlt der Papst überpfarrliche Sodalitäten. Es können sich also in 
einer größeren Stadt Schüler oder Studenten oder Gesellen oder Kauf leute oder 
Priester zu einer überpfarrlichen Kongregation zusammenschließen (S. 4). Noch deut- 
licher drückt der Papst diesen Gedanken aus, wenn er auf Seite 6 sagt: •Es muß bei 
diesem großen Werk des Apostolates der Irrtum einiger vermieden werden, die 
alles, was zum Heile der Seelen unternommen wird, gleichsam in ein und dieselbe 
Form pressen wollen, während man doch sagen muß, daß diese Handlungsweise 
durchaus dem Geiste der Kirche widerspricht. Diese billigt nicht einmal jene Art, 
welche das unwillkürlich knospende und blühende Leben so einschränkt, 'daß jedes 
apostolische Werk nur einer bestimmten Vereinigung oder nur der Pfarrei anver- 
traut wird; die Kirche begünstigt vielmehr die Einheit in der Vielheit" (S. 6). Der 
Papst lehnt also die Überspitzung des Pfarrgedankens ab. Andererseits sollen die 
M. K. sich nicht absondern. Darum ermahnt der Papst: Die M. K. sind in gleiche 
Linie zu stellen mit den übrigen Vereinigungen, die apostolische Ziele verfolgen 
(S. 10 Nr. 12).  • 

e) Das dritte, was den M. K. in den Augen des Papstes einen besonderen Vorteil 
verleiht, ist ihre kirchliche Gesinnung und ihre Fähigkeit, sich als wert- 



296 . Aus dem Leben der Kirche 

volles Glied der Katholischen Aktion einzufügen. Der Papst hält die M. K. eines 
besonderen Lobes für würdig: •Sie sehen es nämlich seit ihrer Gründung als ihre 
ureigenste, den Satzungen ganz und gar entsprechende Aufgabe an, persönlich 
und gemeinschaftlich unter Führung der Seelsorger alle von der Mutter Kirche 
empfohlenen apostolischen Arbeiten zu übernehmen" (S. 3). An anderer Stelle (S. 4): 
•Wie die M. K. sich auszeichnen durch ihre unbedingte und glühende Ergebenheit 
an den Apostolischen Stuhl, das Haupt und die Grundlage der gesamten kirchlichen 
Ordnung, so auch durch ihre demütige Unterwerfung und ihren willigen Gehorsam 
gegenüber den Anordnungen und Ratschlägen der Bischöfe". Darum sind die M. K. 
•Mitarbeiter des hierarchischen Apostolates". •Für diese Behauptung stützt sich der 
Papst auf Regel 35, wonach es geheiligter Grundsatz ist, das zu loben, was die Kirche 
lobt, zu verwerfen, was die Kirche verwirft, auch in der Öffentlichkeit wie im pri- 
vaten Leben sich so zu verhalten, wie es sich für einen treuen und ganz ergebenen 
Sohn einer so großen Mutter gehört" (S. 5). 

Da die M. K. eine Schule der Heiligkeit, des Apostolates und der kirchlichen Ge- 
sinnung ist, ist sie mit Recht unter die hauptsächlichen Förderer der Katholischen 
Aktion zu zählen (S. 4); ja der Papst meint sogar, die M. K. mit vollem Rechte zu be- 
zeichnen als •die Katholische Aktion unter der Führung und Anregung der aller- 
seligsten Jungfrau Maria" (S. 6). 

An den Anfang des zweiten Hauptteiles, der Weisungen meist organisatorischer 
Art enthält, stellt der Papst den wuchtigen Satz: •Nachdem wir dies alles sorgfältig 
erwogen haben, wünschen wir dringendst, daß diese Schulen der Frömmigkeit 
und eines tätigen christlichen Lebens von Tag zu Tag mehr sich entfalten und er- 
starken". Die Weisungen des Papstes beziehen sich auf die rechtmäßige Errichtung 
einer M. K. und ihre Satzungen. Hier sagt der Papst: Da anerkannt werden muß, 
daß die M. K. den heutigen Bedürfnissen der Kirche voll entsprechen, sollen sie 
nach dem Willen der Päpste ihre Satzungen, ihre Eigenart, ihren inneren Aufbau 
unversehrt bewahren" (S. 8 Nr. 3). Also dürfen die äußeren Formen sich ändern und 
sich den Zeitverhältnissen anpassen. Ferner beschäftigen sich die Weisungen mit 
den Rechten des Bischofs, des Pfarrers und des Präses. 

Die Bedeutung der Apostolischen Konstitution liegt auf pastoralem Gebiet, 
nicht auf dogmatischem; in die verschiedenen Probleme der Mariologie greift der 
Papst nicht ein. Seit dem Bestehen der Kongregationen haben, wie bekannt, 
viele Päpste das Loblied der M. K. gesungen. Nach Benedikt XIV., dessen Goldene 
Bulle geradezu die Magna Charta der M. K. ist, hat kein Papst so klar und bestimmt 
das Wesen der M. K. festgesetzt wie Pius XII. Zeitbedingt ist die starke Rücksicht 
auf die Katholische Aktion. Der Papst nimmt der M. K. alles Verkalkte, Verstaubte 
und Einseitige und stellt sie wieder hin als eine acies ordinata, als eine Elite, die 
durch die Schule der marianischen Frömmigkeit, des Apostolates und der Kirchlich- 
keit hindurchgeht und auf allen modernen Schlachtfeldern die Schlachten Gottes 
mitschlägt. Die Arbeitsstelle der Marianischen Männerkongregation in Frankfurt 
teilte am 1. 12. 48 im Werkbrief 7 mit: •Wir wissen, daß der Papst das Schreiben 
ganz persönlich verfaßt hat. Es ist also mehr als ein von ihm lediglich unterschrie- 
benes Aktenstück." 

Welche Aufgaben stellt uns die Apostolische Konstitution? Die genannte Ar- 
beitsstelle schrieb am 1. 3. 49 in ihrem Werkbrief Nr. 3: •Das Echo der Apostolischen 
Konstitution ,Bis saeculari' ist in Deutschland nicht sehr vernehmbar gewesen. 
Selbst die Presse ... hat diese Konstitution totgeschwiegen. Und das Echo in den 
Reihen der Kongregationen? Es ist so schwach, daß wir uns bei denen, die an der 
Konstitution nicht unmittelbar interessiert sind, kaum beschweren können. Warum 
haben wir nicht mehr Präsides, die, neu aufgemuntert von der Autorität der Kirche, 
mutig die Revolutionierung der Kongregation fördern?" Als Gründe gibt die Ar- 
beitsstelle an: 1) die Furcht vor der Konsequenz, die die mutige Befolgung der Kon- 
stitution mit sich bringt, 2) die Uberschüttung mit Arbeit und Seelsorgsfragen. •Der 
Präses, der zur Zeit der Goldenen Bulle lebte, hatte es darin besser." 



Einübung und Weisung 297 

Trotzdem ist es unsere Aufgabe, den päpstlichen Auftrag durchzuführen, d. h.: 
1) Dieienigeh, welche die M. K. für unmodern und unbedeutend halten, haben die 
Pflicht umzulernen und ernstlich an die Gründung einer M. K., nicht bloß für Jung- 
frauen, zu denken. In den ersten Jahrhunderten der Kongregationen gab es nur eine 
männliche M. K., 2) Diejenigen, welche eine M. K. haben, müssen sie nach dem Wil- 
len des Papstes ausrichten. Die M. K. darf keine Betbruderschaft sein, sondern soll 
durch wirkliche Auswahl, durch aszetische Bildung, durch eine rechte Art der 
Marienverehrung und durch Apostolat zu neuer Blüte geführt werden. 

Wir schließen mit einem schönen Wort Gertrud von Le Forts: •Alle Quellen, die 
unsere Erde tränken, strömen von innen. Wie die Hingabe Mariens die Voraus- 
setzung der Erscheinung Christi war, so ist die Imitatio Mariae die Voraussetzung 
eines christlichen Zeitalters" (Westf. Nachrichten 1949, Nr. 21). 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Vom Weg zum meditativen Leben II 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Für das Folgende sei daran erinnert, was seinerzeit in dieser Zeitschrift (1948, 
3. Heft, 231 ff.) •Vom Wesen und der Einübung des Gebetes" gesagt wurde. Dort 
haben wir klar die Betrachtung im Sinne der kirchlichen Tradition gegen die 
Bildmeditation der Tiefenpsychologie abzuheben versucht. Der Verfasser des 
vorliegenden Beitrages kommt von der Anthroposophie her. Er versteht unter 
Meditation eine Vorstufe zum innerlichen Gebet. Sachlich sind seine 
methodischen Anleitungen in vielfacher Weise in der Gebetslehre der christlichen 
Tradition wiederzufinden. Leider werden sie in der heutigen Praxis des Betens viel 
zu wenig beachtet, obwohl sie in vorzüglicher Weise imstande wären, den Menschen 
aus der Zerstreuung in die Sammlung heimzuholen. Die Schriftleitung. 

•Ich las im Oktoberheft (1948) der Zeitschrift ,Geist und Leben' Ihren Aufsatz 
,Vom Weg zum meditativen Leben' und fühlte mich durch Ihre Zeilen tief berührt. 
Es ist das, was mich schon seit Jahren beschäftigt, was mich geradezu quält, daß das 
Christentum bei sehr vielen Menschen nur die Oberfläche erfaßt und nicht die tiefe- 
ren Schichten. Wenn das der Fall wäre, dann kämen nicht so manche überraschenden 
und demütigenden Dinge vor, deren man vorher nicht fähig zu sein glaubte. • 

Leider muß ich gestehen, daß ich auch mit Hilfe Ihrer Ausführungen noch nicht 
den Weg zum meditativen Leben gefunden habe. Wenn ich nur wüßte, wie ich es 
anfassen sollte, ich würde mich gewiß keine Mühe verdrießen lassen. Das Gesetz ist 
mir derartig fremd, daß ich nicht weiß, wo der Hebel anzusetzen ist. Dabei bin ich 
kein aktiver, sondern ein passiver Typ, so daß mir der Ansatz eigentlich gelingen 
müßte. Ist es überhaupt möglich, ohne persönliche Unterweisung zum Ziel zu 
kommen? 

Offenbar handelt es sich bei diesen Übungen nicht um eine einseitige Anspannung 
des Verstandes, wie ich es betreibe, aber mir ist einfach verschlossen, wie sonst z. B. 
die Anschauung einer Blume vor sich gehen soll. Wenn ich konzentriert bin, auf- 
merksam bei der Sache bin, blende ich gewissermaßen alle Nebenbahnen ab und 
richte meine Aufmerksamkeit einzig und allein auf den zu betrachtenden Gegen- 
stand; es ist dies aber doch eine aktive Leistung, bei der ich voll wach bin. Von 
selbstvergessener Anschauung kann da bei mir nicht die Rede sein. Was das heißt, 
daß der Gegenstand selbst zu reden anfängt, ist mir ganz unverständlich, ebenso, 
daß dieses oder jenes ein- und ausgeatmet werden kann. Hat das diskursive Denken 
bei dieser Angelegenheit überhaupt keine Aufgabe? Handelt es sich lediglich um 




