293

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die neuesten Auflerungen Pius XII.
iiber die Marianische Kongregation (M. K.)

Von Dr. August Dirking, Liidinghausen (i.‘W.)

Man hat unser Zeitalter, das auf allen Gebieten reich ist an Entdeckungen, Er-
findungen und Kraftentfaltungen, das ménnliche Zeitalter genannt. Diese Ansicht
hat auch auf unser Heiligkeitsideal abgeférbt, indem man gern von Helden und
Heiligen sprach, indem man in der aszetischen Literatur mehr den starken, schép-
ferischen Menschen als den empfangenden, hingegebenen betonte. In diesem
miénnlichen Zeitalter schenkie uns die gottliche Vorsehung den marianischen Papst
Pius XII., der selber Kongreganist ist und sich in seinem ganzen Leben fiir die
Imitatio Mariae eingesetzt hat, besonders als Staatssekretir und jetzt als Papst.
In vielen Ansprachen und Briefen an Marianische Kongresse hat er seine Liebe
zur Gottesmutter und seinen Willen, der Mutter des Herrn zu folgen, kundgegeben.
Wir greifen die beiden wichtigsten aus jlingster Zeit heraus.

1. Am 50. Jahrestag seiner Sodalenweihe hielt der HI. Vater vor den Sodalen
Roms eine bedeutsame Ansprache, die vom Sekretariat der Marianischen Kongre-
gation der studierenden Jugend (Miinchen) in deutscher Sprache herausgegeben ist.
In der Einleitung gibt der Papst seinem lauten Dank Ausdruck mit dem Psalm 33, 4:
Magnificate Daminum mecum. Er bestimmt dann

a) das Wesen der Weihe an die Gottesmutter als eine wirkliche Hingabe, die sich
in der Fiille christlich-marianischen Lebens und apostolischen Wirkens kundgibt.
»Sie macht den Kongreganisten zum Diener Mariens und gleichsam zu ihren sichi-
baren Hinden auf Erden“ (Seite 1). Das Programm der M. K. begriindet der Papst
aus ihren Regeln und ihrer Geschichte. Demzufolge will er -alles Enge, Muffige,
Selbstsiichtige ausgeschlossen wissen. Die M. K. ist nicht ,eine schlichte, stille
Frommigkeitsvereinigung, worin eine klégliche Niitzlichkeitsfrommigkeit oder eine
geruhsame Sicherheitsfrommigkeit oder eine auffallende Manifestationsfrémmig-
keit sich breit macht“ (S. 2), sondern eine Kampfiruppe. ,Der Kongreganist mus
ohne Unterlafl kéimpfen unter der Fiihrung jener, die allein alle Irrlehren auf der
ganzen Welt zunichte macht ... Er hat kein Recht mehr, die Waffen niederzulegen
aus Furcht vor Angriff und Verfolgung® (S.2). Zum Beweis weist der Papst auf die
Geschichte hin: ,In allen Xdmpfen gegen die Ansteckung und die Tyrannei der Irr-
tiimer und zum Schutz des christlichen Europa haben die Kongregationen in vor-
derster Front gestanden, mit dem Wort, durch die Feder, durch die Presse, in
Kontroverse, Polemik und Apologie ... Sie sind immer energisch und wirksam
gegen die offentliche Unsittlichkeit angegangen mit off ganz eigenen Methoden.
Manchmal haben sie zur Verteidigung das Schwert ergriffen unter Sobieski, Karl
von Lothringen, Eugen von Savoyen, die alle XKongreganisten waren wie Tau-
sende und Abertausende ihrer Soldaten.“ Der Papst schlie8t diesen Abschnitt mit
den wuchtigen Worten (S. 3): ,,Wir michten behaupten, dal das Bild eines Katholi~
ken, so wie es die Kongregation von Anfang an zu zeichnen unternommen hat, viel-
leicht nie so sehr den Néten einer Zeit entsprochen hat.wie der heutigen, und da8
vielleicht keine Zeit es so sehr erheischt wie die unsrige.®

b) Damit kommt der Papst auf die Frage, was heutzutage das Leben in der Welt
verlangt. Die gegenwirtige Zeit, die bitter schwer sei infolge der wirtschaftlich
traurigen Lage und infolge der tiefen sozialen Umwandlung nach so groBem Un-
heil, erfordere echte, furchtlose, glaubensstarke, berufstiichtige Ménner und Frauen.
»Die Frau von heute sieht sich im Kampf ums Dasein in die 6ffentlichen Berufe und
in den Krieg hineingerissen und verwickelt gleich dem Manne; ja sie wird durch die
sozialen Umwilzungen noch stirker berihrt und getroffen“ (S. 4). Da die Feinde



294 Aus dem Leben der Kirche

Christi nie ruhen und auBler den blutigen Verfolgungen und Gewaltangriffen durch
Verwirrung und Vergiftung die Seelen irreleifen, miisse der Kongreganist fiir die
Wahrheit mit den Waffen der Wahrheit kidmpfen.

¢) Daher die Frage, wie man diese Waffen zu gebrauchen lerne. Der ‘Papst ver-
langt eine tiichtige Allgemeinbildung und Berufsbildung. Allgemeinbildung soll er-

- worben werden durch Studium. der Glaubens- und Sittenlehre, der Liturgie, des
inneren und dffentlichen Lebens der Kirche und der Geschichte. Die Wirkkraft des
einzelnen Kongreganisten hinge zum gréften Teil von seiner intellektuellen; beruf~
lichen und sozialen Tiichtigkeit ab und nicht nur von seinen sittlichen und geistigen
Eigenschaften (S. 5). Die Kongregationen hitten von Anfang an ihr Apostolat in
besonderer Weise in den Berufen und durch den Beruf ausgeilibf. Daher gibe es
Kongregationen fiir verschiedene Berufsverbidnde: Priester, Akademiker, Schiiler,
Arbeiter; in Beyrouth gibe es eine Kongregation fiir Schuhputzer, in Buenos Aires
fiir Zeitungsverk#ufer, in Miinchen fiir Ménner, in Rom fiir die Schweizergarde.

Zum SchlufBl gedenkt der Papst voll Dankbarkeit des vielen Guten, das in
den verschiedenartigen Werken des Eifers und der Caritas von den Kongregatio-
nen vollbracht wird, und erinnert an das schéne Wort des hl. Johannes Eudes: ,Die
Zugehorigkeit zur M. K. ist eine der groBten Gnaden, die ich von meinem Gott
durch die Firbitte Mariens empfangen habe“ (S. 6).

Die Bedeutun g dieser papstlichen Ansprache liegt in dem Nachwels daB die
Kongregationen auch heute noch zeitgemif sind. Hat diese Ansprache die Form
einer viterlichen Ermahnung, so haben wir in der Apostolischen Konstitution: °
»Bis saeculari® vom 27. September 1948 ein ganz offizielles Schreiben des Oberhirten
an die gesamte Kirche, das hiochste Aufmerksamkeit und strengste Beachtung ver-
langen kann. Ho6ren wir zunichst den Haupnnhalt dann seine Bedeutung und
unsere Aufgaben.

2. Der lateinische Text steht in den A. A. S. 40, 392, die deutsche Ubersetzung
findet sich in der Beilage zum Kirchlichen Amtsblatt fiir die Dibzese Miinster
1948, Nr. 25. :

Inder Einleitung begliickwiinscht der Papst die Sodalititen zu dem 200j3h-
rigen Jubildum der Goldenen Bulle ,,Gloriosae Dominae“ und bestitigt alle Privi-
legien der M. K. wegen ihrer vielen und groBen Verdienste um die Kirche. Im
ersten Hauptteil héren wir des Papstes Meinung tiber Bedeutung und Wesen der
M. K., im zweiten Teil des Papstes Willen und Weisung fir die M. K.

‘a) der Kerngedanke des ersten Teiles steht auf Seite 6: ,Ob man die Satzungen
der M. K. betrachtet oder ihr Wesen, ihr Ziel, ihre Bemiihungen und Taten ins Auge
faBt, man kann ihnen jedenrfalls keines der Kennzeichen absprechen, welche die
Katholische Aktion auszeichnen; diese ist — nach den Worten des Papstes Pius XI. —
»das Apostolat der Gldubigen, die ihre Kraft der Kirche schenken und gleichsam
mithelfen zu einer gewissen Ergiinzung ihrer seelsorglichen Aufgabe“. Um diesen
Satz, daB die M."K. als Katholische Aktion anzusprechen ist, zu erhirten, weist der
Papst aus den Satzungen nach, dal zunichst die M. K. eine Schuleder Heilig-
keit ist. Von den Satzungen wiirden die Sodalen gleichsam an der Hand genom-
men und zu jenem vorbildlichen, religiosen Leben gefithrt, das sie befihige, selbst
die Gipfel der Heiligkeif zu ersteigen. Als besondere Mittel nennt der Papst die
Exerzitien, die tagliche Betrachtung und Gewissenserforschung, den hiufigen Sakra-
mentenempfang, die Willigkeit gegeniiber dem Seelenfithrer, die volle Hingabe
seiner Selbst an den Dienst der Gottesmutter und das feste Versprechen, aus sich
und den Mitmenschen vollkommene Christen zu machen. Die Pflege des geistlichen
Lebens,sei gerade heutzutage um so notwendiger, da so viele Menschen an seelischer
Untererndhrung und tiefster Verarmung des Geistes litten. In anderem Zusammen-
hang, wo der Papst davon spricht, daB die M. K. immer auf das allgemeine Wohl
der Kirche bedacht war, kommt er noch einmal zu sprechen auf jene ,glinzende
Schar von marianischen Sodalen, dener die Mutter Kirche die hochsten Ehren der



Aus dem Leben der Kirche » 295

Heiligkeit zuerkannt hat, und deren Ruhmesglanz nicht allein auf die Gesellsdmafi;
Jesu fillt, sondern auch auf den Weltklerus und auf nicht wenige Ordensfamilien;
denn aus den M. K. sind 10 Sodalen hervorgegangen, die zu Griindern neuer Orden
oder Kongregationen wurden“ (S. 5). Aus diesemm Gedanken zieht der Papst eine
praktische Folgerung fiir die Auswahl der Kanditaten (S. 9 Nr. 9): ,,Bei der Auf-
nahme von Sodalen treffe man eine sorgfiltige Auswahl. Nur jene lasse man zu, die,
nicht zufrieden mit einer gewdhnlichen Lebensfithrung, danach streben, Aufstiege
in ihrem Herzen zu bereiten (Ps. 83, 6) gemifB den aszetischen Satzungen und Frém-
migkeitsiibungen, wie sie in den Regeln vorgeschrieben sind.“ Aus dieser pépstlichen
AuBerung ergibt sich fiir das Wesen der M. K., daB sie Elite und nicht Massen-
bewegung ist. :

b) Das zweite, was die M. K. so geeignet, so wertvoll fiir die Katholische Aktion
macht, ist ihre apostolische Einstellung. ,Unter die Hauptziele der M. R’
ist ein allseitiges Apostolat zu rechnen, besonders jenes auf sozialem Gebiet, fiir
die Ausbreitung des Reiches Christi und fiir die Verteidigung der kirchlichen
Rechte® (S. 10 Nr. 11). Insbesondere rechnet es der Papst der M. K. zum Verdienst
an, dafl ihr Apostolat nicht auf bestimmte Gebiete festgelegt ist, sondern sich den
immer neuen und wechselnden gesellschaftlichen Bediirfnissen anpafit; er zégert
daher nicht zu behaupten: ,Der wahrhaft katholische Mensch, wie ihn die M. K.
von je her herauszubilden bestrebt war, entspricht den Forderungen unserer
Tage nicht weniger als denen der vergangenen Zeiten“ (S.3). ,,Es gereicht uns in dieser
von so Vielen Priifungen heimgesuchten Zeit zu innigem Trost, sehen zu kénnen, wie
die Sodalen Mariens alliiberall in der Welt entschlossen und wirksam ihre Kraft
fitr die Werke des Apostolates jeglicher Art einsetzen: sei es, dafl sie durch die geist-
~ lichen Ubungen Menschen aller Stinde, vor allem die Jugendlichen und Werk-
titigen, zur Tugend anleiten, sei es, dal sie die seelische und leibliche Not der Dar-
benden beheben. Und dies nicht allein aus privater Initiative oder aus einer angebo- -
renen Neigung zum Wohltun, vielmehr auch dadurch, daB von den Parlamenten und
héchsten Regierungsstellen des Staates Gesetze herausgebracht werden, die mit den
Grundforderungen des Evangeliums und der sozialen Gerechtigkeit (ibereinstimmen*
(S. 3). Das sind drei moderne und héchst wichtige Aufgaben: 1. die Organisation der
. Exerzitien, 2. die Sorge fiir die Not der Darbenden, 3. EinfluBnahme auf die Gesetz-
gebung. ) .

_Als weitere Aufgabe nennt der Papst dann noch: ,Die Bekéimpfung des Schmutzes
durch jene von den M. K. ins Leben gerufenen oder geférderten Vereinigungen, die
sich zum Ziel gesetzt haben, den schlechten Theater- und Kinovorstellungen ent-
gegenzutreten und die guten Sitten vor der Schmutzflut von Biichern und Zeit-
schriften zu schiitzen“. Endlich nennt der Papst noch die Férderung der Berufs-
ausbildung. Fir diese in den heutigen Zeitverhiltnissen so notwendige Form des
Apostolates empfiehlt der Papst {iberpfarrliche Sodalitiaten. Es kénnen sich also in
einer groferen Stadt Schiiler oder Studenten oder Gesellen oder Kaufleute oder
Priester zu einer iiberpfarrlichen Kongregation zusammenschlieflen (S. 4). Noch deut<
licher driickt der Papst diesen Gedanken aus, wenn er auf Seite 6 sagt: ,,Es muf3 bei
diesem groBen Werk des Apostolates der Irrtum einiger vermieden werden, die
alles, was zum Heile der Seelen unternommen wird, gleichsam in ein und dieselbe
+ Form pressen wollen, wihrend man doch sagen muB, daB diese Handlungsweise
durchaus dem Geiste der Kirche widerspricht. Diese billigt nicht einmal jene Art,
welche das unwillkiirlich knospende und bliihende Leben so einschrinkt, ‘daB jedes
apostolische Werk nur einet bestimmten Vereinigung oder nur der Pfarrei anver-
traut wird; die Kirche beglinstigt vielmehr die Einheit in der Vielheit“ (S. 6). Der
Papst lehnt also die Uberspitzung»des Pfarrgedankens ab. Andererseits sollen die
M. K. sich nicht absondern. Darum ermahnt der Papst: Die M. K. sind in gleiche
Linie zu stellen mit den iibrigen Vereinigungen, die apostolische Ziele verfolgen
(S. 10 Nr. 12).

¢) Das dritte, was den M. K. in den Augen des Papstes einen besanderen Vorteil
verleiht, ist ihre kirchliche Gesinnung und ihre Fihigkeit, sich als wert-



206 . Aus dem Leben der Kirche

volles Glied der Katholischen Aktion einzufiigen. Der Papst hilt die M. K. eines
besonderen Lobes fiir wiirdig: ,,Sie sehen es niamlich seit ihrer Griindung als ihre
ureigenste, den Satzungen ganz und gar entsprechende Aufgabe an, persénlich
und gemeinschaftlich unter Fithrung der Seelsorger alle von der Mutter Kirche
empfohlenen apostolischen Arbeiten zu iibernehmen® (S. 3). An anderer Stelle (S. 4):
»Wie die M. K. sich auszeichnen durch ihre unbedingte und glithende Ergebenheit
an den Apostolischen Stuhl, das Haupt und die Grundlage der gesamten kirchlichen
Ordnung, so auch durch ihre demiitige Unterwerfung und ihren willigen Gehorsam
gegeniliber den Anordnungen und Ratschléigen der Bischéfe®. Darum sind die M. K.
»Mitarbeiter des hierarchischen Apostolates®. ,Fiir diese Behauptung stiitzt sich der
Papst auf Regel 35, wonach es geheiligter Grundsatz ist, das zu loben, was die Kirche
lobt, zu verwerfen, was die Kirche verwirit, auch in der Offentlichkeit wie im pri-
" vaten Leben sich so zu verhalten, wie es sich fiir einen treuen und ganz ergebenen
Sohn einer so groSen Mutter gehort® (S. 5).

Da die M. K. eine Schule der Heiligkeit, des Apostolates und der kirchlichen Ge-
sinnung ist, ist sie mit Recht unter die hauptsichlichen Férderer der Katholischen
Aktion zu zdhlen (S. 4); ja der Papst meint sogar, die M. K. mit vollem Rechte zu be-
zeichnen als ,die Katholische Aktion unter der Fiihrung und Anregung der aller-
seligsten Jungfrau Maria® (S. 6).

An den Anfang des zw e iten Hauptteiles, der Weisungen meist organisatorischer
Art enthilt, stellt der Papst den wuchtigen Satz: ,Nachdem wir dies alles sorgfiltig
erwogen haben, wiinschen wir dringendst, daB diese Schulen der Frémmigkeit
und eines tatigen christlichen Lebens von Tag zu Tag mehr sich entfalten und er-
starken“. Die Weisungen des Papstes beziehen sich auf die rechtméBige Errichtung
einer M. K. und ihre Satzungen. Hier sagt der Papst: Da anerkannt werden mu8,
daB die M. K. den heutigen Bediirfnissen der Kirche voll entsprechen, sollen sie
nach dem Willen der Pédpste ihre Satzungen, ihre Eigenart, ihren inneren Aufbau
unversehrt bewahren® (S. 8 Nr. 3). Also diirfen die AuBeren Formen sich dndern und
sich den Zeitverhiltnissen anpassen. Ferner beschéftigen sich die Welsungen mit
den Rechten des Bischofs, des Pfarrers und des Préses.

Die Bedeutung der Apostolischen Konstitution liegt auf pastoralem Gebiet,
nicht auf dogmatischem; in die verschiedenen Probleme der Mariologie greift der
Papst nicht ein. Seit dem Bestehen der Kongregationen haben, wie bekannt,
viele Pipste das Loblied der M. K. gesungen. Nach Benedikt XIV., dessen Goldene
Bulle geradezu die Magna Charta der M. K. ist, hat kein Papst so klar und bestimmt
das Wesen der M. K. festgesetzt wie Pius XII. Zeitbedingt ist die starke Riicksicht
auf die Katholische Aktion. Der Papst nimmt der M. K. alles Verkalkte, Verstaubte
und Einseitige und stellt sie wieder hin als eine acies ordinata, als eine Elite, die
durch die Schule der marianischen Frémmigkeit, des Apostolates und der Kirchlich-
keit hindurchgeht und auf allen modernen Schlachtfeldern die Schlachten Gottes
mitschligt. Die Arbeitsstelle der Marianischen Ménnerkongregation in Frankfurt
teilte am 1. 12. 48 im Werkbrief 7 mit: ,Wir wissen, daB der Papst das Schreiben
ganz persénlich verfat hat. Es ist also mehr als ein von ihm lediglich unterschrie-
benes Aktenstiick.“

Welche Aufgaben stellt uns die Apostolische Konstitution? Die genannte Ar—
beitsstelle schrieb am 1. 3. 49 in ihrem Werkbrief Nr. 3: ,,Das Echo der Apostolischen

Konstitution ,Bis saeculari‘ ist in Deutschland nicht sehr vernehmbar gewesen.
" Selbst die Presse ... hat diese Konstitution totgeschwiegen. Und das Echo in den
Reihen der Kongregationen? Es ist so schwach, daB wir uns bei denen, die an der
Konstitution nicht unmittelbar interessiert sind, kaum beschweren kénnen. Warum
haben wir nicht mehr Prisides, die, neu aufgemuntert von der Autoritit der Kirche,
mutig die Revolutionierung der Kongregation fordern?“ Als Griinde gibt die Ar-
beitsstelle an: 1) die Furcht vor der Konsequenz, die die mutige Befolgung der Kon-
stitution mit sich bringt, 2) die Uberschiittung mit Arbeit und Seelsorgsfragen. ,Der
Prises, der zur Zeit der Goldenen Bulle lebte, hatte es darin besser.©



Einiibung und Weisung 297

Trotzdem ist es unsere Aufgabe, den papsthchen Auftrag durchzufiihren, d. h.:
1) Diejenigen, welche die M. K. fiir unmodern und unbedeutend halten, haben die
Pflicht umzulernen und ernstlich an die Griindung einer M. K., nicht blo8 fiir Jung-
frauen, zu denken. In den ersten Jahrhunderten der Kongregationen gab es nur eine
minnliche M. K., 2) Diejenigen, welche eine M. K. haben, miissen sie nach dem Wil-
len des Papstes ausrichten. Die M. K. darf keine Betbruderschaft sein, sondern soll
durch wirkliche Auswahl, durch aszetische Bildung, durch eine rechte Art der
Marienverehrung und durch Apostolat zu neuer Blitte gefiihrt werden.

Wir schlieBen mit einem schénen Wort Gertrud von Le Forts: ,,Alle Quellen, die
unsere Erde irinken, strémen von innen. Wie die Hingabe Mariens die Voraus-
setzung der Erscheinung Christi war, so ist die Imitatio Mariae die Voraussetzung
eines christlichen Zeitalters® (Westf. Nachrichten 1949, Nr. 21).

EINUBUNG UND WEISUNG

Vom Weg zum meditativen Leben II
Von Dr. Bernhard M ar tin, Kassel-Wilhelmshéhe

Fiir das Folgende sei daran erinnert, was seinerzeit in dieser Zeitschrift (1948,
3. Heft, 231 ff) ,,Vom Wesen und der Einiibung des Gebetes* gesagt wurde. Dort
haben wir klar die Betrachtung jm Sinne der kirchlichen Tradition gegen die
Bildmeditation der Tiefenpsychologie abzuheben versucht. Der Verfasser des
vorliegenden Beitrages kommt von der Anthroposophie her. Er versteht unter
Meditation eine Vorstufe zum innerlichen Gebet. Sachlich sind seine
methodischen Anleitungen in vielfacher Weise in der Gebetslehre der christlichen
Tradition wiederzufinden. Leider werden sie in der heutigen Praxis des Betens viel
zu wenig beachtet, obwahl sie in vorziiglicher Weise imstande wiren, den Menschen
aus der Zerstreuung in die Sammlung heimzuholen. Die Schriftleitung.

,Ich las im Oktoberheft (1948) der Zeitschrift ,Geist und Leben‘ Thren Aufsatz
,Vom Weg zum meditativen Leben‘ und fiihlte mich durch Ihre Zeilen tief beriihrt.
Es ist das, was mich schon seit Jahren beschiftigt, was mich geradezu quilt, daB das
Christentum bei sehr vielen Menschen nur die Oberfléiche erfat und nicht die tiefe-
ren Schichten. Wenn das der Fall wire, dann kimen nicht so manche iiberraschenden
und demiitigenden Dinge vor, deren man vorher nicht fihig zu sein glaubte. —

Leider muB ich gestehen, daB8 ich auch mit Hilfe Threr Ausfiihrungen noch nicht
den Weg zum meditativen Leben gefunden habe. Wenn ich nur wiiite, wie ich es
-anfassen sollte, ich wiirde mich gewiB keine Miihe verdrieSen lassen. Das Gesetz ist
mir derartig fremd, daB ich nicht weiB, wo der Hebel anzusetzen ist. Dabei bin ich
kein aktiver, sondern ein passiver Typ, so da mir der Ansatz eigentlich gelingen
miiite. Ist es iiberhaupt moglich, ohne personliche Unterweisung zum Ziel zu
kommen?

Offenbar handelt es sich bei diesen Ubungen nicht um eine einseitige Anspannung
des Verstandes, wie ich es betreibe, aber mir ist einfach verschlossen, wie sonst z. B.
die Anschauung einer Blume vor sich gehen soll. Wenn ich konzentriert bin, auf-
merksam bei der Sache bin, blende ich gewissermaBien alle Nebenbahnen ab und
richte meine Aufmerksamkeit einzig und allein auf den zu betrachtenden Gegen-
stand; es ist dies aber doch eine aktive Leistung, bei der ich voll wach bin. Von
selbstvergessener ‘Anschauung kann da bei mir nicht die Rede sein. Was das heiSit,
daB der Gegenstand selbst zu reden anfingt, ist mir ganz unverstindlich, ebenso,
daB dieses oder jenes ein- und ausgeatmet werden kann. Hat das diskursive Denken
bei dieser Angelegenheit tiberhaupt keine Aufgabe? Handelt es sich lediglich um





