Einiibung und Weisung 297

Trotzdem ist es unsere Aufgabe, den papsthchen Auftrag durchzufiihren, d. h.:
1) Diejenigen, welche die M. K. fiir unmodern und unbedeutend halten, haben die
Pflicht umzulernen und ernstlich an die Griindung einer M. K., nicht blo8 fiir Jung-
frauen, zu denken. In den ersten Jahrhunderten der Kongregationen gab es nur eine
minnliche M. K., 2) Diejenigen, welche eine M. K. haben, miissen sie nach dem Wil-
len des Papstes ausrichten. Die M. K. darf keine Betbruderschaft sein, sondern soll
durch wirkliche Auswahl, durch aszetische Bildung, durch eine rechte Art der
Marienverehrung und durch Apostolat zu neuer Blitte gefiihrt werden.

Wir schlieBen mit einem schénen Wort Gertrud von Le Forts: ,,Alle Quellen, die
unsere Erde irinken, strémen von innen. Wie die Hingabe Mariens die Voraus-
setzung der Erscheinung Christi war, so ist die Imitatio Mariae die Voraussetzung
eines christlichen Zeitalters® (Westf. Nachrichten 1949, Nr. 21).

EINUBUNG UND WEISUNG

Vom Weg zum meditativen Leben II
Von Dr. Bernhard M ar tin, Kassel-Wilhelmshéhe

Fiir das Folgende sei daran erinnert, was seinerzeit in dieser Zeitschrift (1948,
3. Heft, 231 ff) ,,Vom Wesen und der Einiibung des Gebetes* gesagt wurde. Dort
haben wir klar die Betrachtung jm Sinne der kirchlichen Tradition gegen die
Bildmeditation der Tiefenpsychologie abzuheben versucht. Der Verfasser des
vorliegenden Beitrages kommt von der Anthroposophie her. Er versteht unter
Meditation eine Vorstufe zum innerlichen Gebet. Sachlich sind seine
methodischen Anleitungen in vielfacher Weise in der Gebetslehre der christlichen
Tradition wiederzufinden. Leider werden sie in der heutigen Praxis des Betens viel
zu wenig beachtet, obwahl sie in vorziiglicher Weise imstande wiren, den Menschen
aus der Zerstreuung in die Sammlung heimzuholen. Die Schriftleitung.

,Ich las im Oktoberheft (1948) der Zeitschrift ,Geist und Leben‘ Thren Aufsatz
,Vom Weg zum meditativen Leben‘ und fiihlte mich durch Ihre Zeilen tief beriihrt.
Es ist das, was mich schon seit Jahren beschiftigt, was mich geradezu quilt, daB das
Christentum bei sehr vielen Menschen nur die Oberfléiche erfat und nicht die tiefe-
ren Schichten. Wenn das der Fall wire, dann kimen nicht so manche iiberraschenden
und demiitigenden Dinge vor, deren man vorher nicht fihig zu sein glaubte. —

Leider muB ich gestehen, daB8 ich auch mit Hilfe Threr Ausfiihrungen noch nicht
den Weg zum meditativen Leben gefunden habe. Wenn ich nur wiiite, wie ich es
-anfassen sollte, ich wiirde mich gewiB keine Miihe verdrieSen lassen. Das Gesetz ist
mir derartig fremd, daB ich nicht weiB, wo der Hebel anzusetzen ist. Dabei bin ich
kein aktiver, sondern ein passiver Typ, so da mir der Ansatz eigentlich gelingen
miiite. Ist es iiberhaupt moglich, ohne personliche Unterweisung zum Ziel zu
kommen?

Offenbar handelt es sich bei diesen Ubungen nicht um eine einseitige Anspannung
des Verstandes, wie ich es betreibe, aber mir ist einfach verschlossen, wie sonst z. B.
die Anschauung einer Blume vor sich gehen soll. Wenn ich konzentriert bin, auf-
merksam bei der Sache bin, blende ich gewissermaBien alle Nebenbahnen ab und
richte meine Aufmerksamkeit einzig und allein auf den zu betrachtenden Gegen-
stand; es ist dies aber doch eine aktive Leistung, bei der ich voll wach bin. Von
selbstvergessener ‘Anschauung kann da bei mir nicht die Rede sein. Was das heiSit,
daB der Gegenstand selbst zu reden anfingt, ist mir ganz unverstindlich, ebenso,
daB dieses oder jenes ein- und ausgeatmet werden kann. Hat das diskursive Denken
bei dieser Angelegenheit tiberhaupt keine Aufgabe? Handelt es sich lediglich um



298 Einiibung und Weisung

eine Anschauung? Ganz besonders schwer ist mir die Betrachtung eines Bibel-
spruches, wo das Auge ausgeschaltet ist. Kann eigentlich grundsatzlich jeder Gegen-
stand zu diesen Ubungen verwandt werden?

Falls es Thnen nach dem Dargelegten nicht ganzhoffnungslos erscheint, daB ich, wenn
auch mit groBer Miihe, etwas weiterkomme, wire ich Thnen sehr dankbar, wenn Sie
mir raten wollten. Vielleicht haben Sie herausgefunden, wo bei mir der Fehler
liegt. Es ist mir tatséchlich so sehr daran gelegen, dall ich Sie herzlich um Hilfe
bitten mochte. '

So wurde dem Verfasser des erwidhnten Aufsatzes vor einiger Zeit geschrieben,
und da diese Zuschrift nicht die einzige ihrer Art gewesen ist, hat sich der Verfasser
entschlossen, zu dem Thema noch einmal einige Gedanken vorzubringen. Wenn
dieses in Wahrheit geschehen soll, mu@ aber am Eingang noch einmal deutlich aus-
gesprochen werden, was schon frither betont wurde: der Verfasser ist selbst An-
fianger und nicht von ferne fihig, iiber die Einiibung des meditativen Betens aus
der Erfahrungsfiille der Grof3en zu sprechen. Der erste Aufsatz war ja gerade durch
den Gedanken hervorgerufen worden, daf3 die Worte der Grofien fiir manchen etwas
Erdriickendes haben kénnen, daB oft ,der unmittelbare Schicksalsbruder dem glei-
chermafBien Betroffenen® besser beistehen kénne als der ,Hocherfahrene dem weni~
ger Erfahrenen®. Der Verfasser kannte einen Menschen, der der meditativen Ver-
senkung derart michtig war, daB er u. U. das lauteste Klopfen an der Tir {iber-
horte, so daB man einmal die Tiir mit Gewalt aufbrechen mufite, um ihn recht-
zeitig in einen angekiindigien Vortrag zu bringen. Zu solchen Gestalten und Lei-
stungen darf und sollte mah aufblicken, aber sie sollen uns Kleine nicht entmutigen.
.Denn ein jeder ist nur angehalten, mit der ihm anvertrauten Gabe umzugehen, und
ist sie diesbeziiglich klein, so wird einerseits von ihm nicht mehr verlangt, als er zu
schaffen vermag, andererseits aber entbindet ihn die Kleinheit seiner Gabe nicht
von der Pflicht, sie pfleglich zu behandeln. Und jeder, der der Bedeutung des medi-
tativen Lebens inne wird, ist zu ihm aufgerufen und auch — sei es noch so ,,wenig* —
zu ihm imstande.

Es ist leider eine unleugbare Tatsache, daBl ,das Christentum bei sehr vielen
Menschen nur die Oberfliche erfaBt und nicht die tieferen Schichten“. Begser wiirde
man allerdings sagen, da8 der Mensch sich vom Christentum nur an der Oberfliiche
anriihren lasse und nicht in der Tiefe. Denn selbstverstédndlich liegt es nicht am
Christentum, sondern an uns. Die Feststellung hat also sinnvollerweise eine Selbst-
anklage zur Folge. Wenn dies bedacht und nicht entwichtigt wird, dann darf man
noch zusetzen: es ist nicht die Schuld des einzelnen, mit welcher Seelen- und Kon-
zentrationskraft er sich auf der Erde einfindet, sondern an jedem einzelnen wirkt
sich hier wie sonst die Siinde in der Form eines Allgemeinschicksals aus. Die Men-
schen unserer Tage, fast samt und sonders, sind der ruhigen Betrachtung unfihig,
die vor Jahrhunderten, vor dem Aufkommen der modernen Zivilisation, verhilt-
nismiiBig viel mehr Menschen offenstand. Die meditative Unféhigkeit, an der wir
leiden, ist Zeichen und Folge des Zeitgeistes. Wer heute meditieren will, muf3 gegen -
den Zeitgeist, gegen einen héchst michtigen Zeitgeist (womit eine Realitit gemeint
ist) angehen; das brauchte im 13. Jahrhundert z. B. noch niemand.

Wie nun soll man anfangen, wenn man meint, des Anfangens unfihig zu sein?
Ein personlicher Lehrer kann gut sein, ist aber gewil keine unerldBlliche Bedin-
gung. Denn sich {iben und immer wieder liben muB ein jeder allein. Einige An-
regungen migen dennoch dienlich sein. .

Wesentlich kommt es auf die Sammlung an, die die beiden Seiten hat: aufmerk-
same Hinwendung auf einen einzigen Gegenstand (oder wie man es nennen will)
und Ausschaltung der Eindriicke von anderswoher; das zweite kann nicht direkt
gelibt werden; es ergibt sich, indem man méglichst aufmerksam auf die eine, von
einem selbst bestimmte Sache schaut. Es ergibt sich? Nun wird eben mancher
sagen, bei ihm ergiibe sich das nicht, und eben hier ist das Kampffeld, auf das wir
Anfinger uns gestellt finden. Denn selbstverstindlich ist es uns so vielfach Zer-
streuten nicht mdglich, in kurzer Zeit die Seele fihig zu machen, der AuBlenwelt



Einiibung und Weisung 299

gegeniiber fest zu sein und lange Zeit allein einen frei gewihlten , Gegenstand“
im BewuBtsein zu haben. Eben dieses soll ja geiibt werden. Darum sollte man sich
nicht entmutigen lassen. Die beschimenden Erfahrungen, die man als Anféinger im
meditativen Leben zu machen hat, sind nicht beschimender als alle anderen Ver-
sager des Lebens auch. Es ist nicht schwerer, in der Meditation vollkommener zu
werden als im sittlichen Leben. Wenn wir nun in diesem, selbst bei ernstlichem
Bemiihen, kaum Fortschritte bemerken und uns frotz scheinbarer Erfolglosigkeit

. nicht um den Willen bringen lassen, fortzustreben, so sollten wir es ebenso mit der
Bemiihung um eine meditative Kraft halten. Diesen Gedanken mit Ruhe und oft
durchzudenken, ist gut. Fiir viele hat némlich das Wort Meditation einen unberech-
tigten Schein von Ehrwiirdigkeit und Unnahbarkeit. Wer sich nun bis ins Letzte
klar macht, daB3 er ja auch im sittlichen Streben trotz seiner MiBlerfolge nicht nach-
14B8t, warum meint er, in der Bemiihung um das meditative Leben ,wegen Un-
fihigkeit“ aussetzen zu diirfen? )

Von Maria, der Gottesmutter, wird Luk 2, 19 gesagt: ,Sie behielt alle diese
Worte und bewegte sie in ihrem Herzen®. ,,Im Herzen bewegen®, das ist die rich-
tige Umschreibung dessen, worum es sich bei dem meditativen Umgang mit geistigen
Inhalten handelt. Wir Modernen leiden alle an der Intellektualisierung des Lebens;
mehr oder weniger gehen wir an alles als gescheite Diagnostiker heran, die da
reflektieren, rubrizieren, registrieren. Ganz gewi8 hat die Gottesmutter iiber das
ihr zu Bethlehem zuteil Gewordene nicht reflektiert, es nicht rubriziert, es nicht
registriert, sie hat es ,,im Herzen bewegt®. Wie bewegt man etwas im He en? Hier
wird vielleicht am besten mit Beispielen gesprochen. Vorher aber mag zur Klar-
stellung noch dies gesagt sein: ihre volle Bedeutung erweist die Meditation zwar an
den Tatsachen der Heilslehre und im Leben der Kirche. Damit ist jedoch nicht ge-
sagt, die Anfingerbemiihungen um ein meditatives Leben miiten auf dem gleichen
Felde gesucht werden. Wer einmal Beethoven, Reger oder eine schwere Hindemith-
Sonate spielen will, fingt mit Fingeriibungen an und iibt entsprechend lange- die
notigen Etliden; so wird er eines Tages des Erstrebten fihig werden. Es ist also
keine Geringchitzung der Zentralinhalte des ILebens, wénn im folgenden z. T.
von anderem als von ihnen gesprochen wird, sondern die Beachtung der in der Sache
liegenden und wartenden M et h o d e. AuBerdem lebt in manchen Menschen das Vor-
urteil, sie miiSten auf die Zentralinhalte eine besondere Aufmerksamkeit richten,
die anderwirts dann nicht so vonnéten sei. Auf die Zentralinhalte sollen wir ge-
wiB die Hauptanfmerksamkeit richten, aber das Wie dieser Aufmerksamkeit gehort
ins Geistesleben als Ganzes; eben deswegen kann es auf anderen Gebieten vorgelibt
werden. Wer sich um ein meditatives Leben bemiiht, bemiiht sich zugleich um die
Uberwindung der Aufspaltung unseres Lebens ineinen religiosen und einen welt-
lichen Bereich. .

Den Ansatz zum meditativen Leben mufl jeder in seiner Art und selbst gewinnen;
beginnen kann man etwa so: man macht sich (wie es irgendwie doch die Lebens-
verhiltnisse eines jeden gestatten) fiir fiinf Minuten, zehn Minuten, fiinfzehn
Minuten, wenn es moglich ist morgens, mittags und abends frei. In diesen, sagen
wir fiinf Minuten, schaltet man das gesamte Alltagsleben aus dem Bewufltsein aus:
der Arzt denke da an keinen ,Fall“, die Hausfrau an keine Kindersorgen, der
Schriftsteller nicht an das, was ihn sonst beschiiftigt usw., sondern man wihlt sich
eine Sache oder einen Gedanken, denen man allein sich zuwendet, so gesammelt
wie nur irgend méglich, beispielsweise eine Blume. Ich schaue die Blume an. Viel- '
leicht kann ich anfangs daran denken, was ich liber die Blume weiG3: ihre Gattung,
die Gesetze ihres Wachstums, den Stand ihres Wachstums. Ich soll aber hun keiner-
lei neues Wissen iiber die Blume erwerben, sondern tatséchlich nichts anderes tun
als sie betrachten. Dies kann unter Zuhilfenahme dessen geschehen, was ich iiber

. sie weiB: nun aber soll kein neues Wissen hinzukommen, sondern das Wunder —
jede) Blume ist ein Wunder! — soll mich ansprechen. Kénnen nicht auch wir un-
kiinstlerische Menschen von ferne ahnen, wie ein Kiinstler die Blume betrachtet,
der sie zeichnen oder malen will? Wie lange hat Albrecht Diirer den beriihmten



300 Einiibung und Weisung

& . . .

Veilchenstraueh, das Wiesenstiick oder auch die betenden Hinde betrachtet, ehe er
sie so darstellen konnte, wie sie auf uns gekommen sind? Er hat dabei sicherlich nicht
iiber sie nachgedacht, er hat sie lediglich angeschaut, man kénnte auch sagen: er hat
sie zu sich sprechen lassen. ,Sprechen® ist hier ja nicht wirtlich gemeint, aber
wenn man ein Gebild der AuBlenwelt nachgestaltet, wenn man es seinerseits fiir
andere sprechen 148t, so muf3 es einen vorher doch selbst angesprochen haben. Man
muf} also die anderen ,Stimmen®, das laute, anfordernde, iiberfordernde Leben zum
Schweigen bringen: eine feine Geigenstimme kann ich nur héren, wenn ich den
Tubablidsern vorher Schweigen gebiete. — Nun, dies gelingt erfahrungsgemis nicht
gleich und nicht leicht. Man wird langehin erfahren miissen, daf3 die Gedanken hier-
hin und dorthin abschweifen und daB die verschiedensten Einfidlle und Assozia-
tionen einem dazwischen kommen. Sie sind durch keinen Unmut zu verscheuchen,
aber sie sollten nicht entmutigen. Woraufhin will man verlangen, daB sie nicht
kommen bei dem ganzen Leben, wie man es fithrt, bei der ganzen Umwelt, wie sie
ist? Wird man gewahr, da3 die Gedanken ganz anderswohin gegangen sind als zu
der Blume, und dafl andere Vorstellungen die Anschauung der Blume verdringt
haben, so wende man sich ihr jedesmal chne jede Gewalt wieder zu, und wenn
man dies tausendmal tun miite. Die Abschweifungen sind nicht schlimmer als die
Abschweifungen, deren wir uns ja auch sonst im Leben iiberreich zu zeihen haben.
Aus der Blume spricht Gottes Schopferkraft, spricht ein wundersames Wesen,
spricht eine merkwiirdige, des Aufmerkens wiirdige Lebenskraft uns an, dazu eine
Reinheit ind Unschuld, die der Seele gut tun. Wer dies durch lingere Zeiten hin
iibt, wird, soviel Miflerfolg er feststellen zu miissen meint, doch auch bemerken,
dafl ihm die Konzentration allmihlich besser gelingt, und das wird ihn ermutigen
auf seinem Wege. Fehlt aber ein solches Zeichen der Ermutigung, so schreite man
trozdem auf dem Wege fort; man kimpft auch und gerade hier wahrlich einen
Kampf gegen den Widersacher. Dieser hat ja u. a. das Anliegen, uns die Kraft per-
stnlicher Besinnung zu tilgen, und er hat es darin, wei3 Gott, weit gebracht.

Um innere Sammlung handelt es sich. Diese steht als erste Aufgabe am Beginn
des Weges. Darum ist z. B. auch folgendes méoglich: man kann sich ein einfaches
Bild, vielleicht eine leicht tiberschaubare Szene oder eine leicht eingéngliche Radie-
rung (aber auch irgend etwas anderes Ahnliches) vornehmen und nun das Ganze
und alle seine Teile mit groBtmoglicher Aufmerksamkeit betrachten. Es ist er-
staunlich, was alles ein solches Bild birgt an Dingen, an Motiven, an Farben, an
Strichen. Es ist erstaunlich, wie oberflichlich, nur impressionistisch man dies wie
fast alles sonst bisher angesehen hat, und nun wird man seiner Fiille allm#hlich
gewahr (man mache das mit irgendeinem Bild aus dem eigenen Zimmer). Diese
Ubung hat lediglich die Bedeutung einer Konzentrationsiibung, aber im Gegensatz
zu der erstgenannten 148t sie frither einen gewissen Fortschritt bemerken, daher ist
sie ermutigender als jene. Man kann das an ein und demselben Bild, aber auch an
verschiedenen tun. Wichtig ist, da man sich eine gewisse Zeit der Ubung setzt und
nutzt, so gut man es eben kann. Ist die vorgesetzte Zeit vorbei, so wende man sich
der Welt und den in ihr wartenden Aufgaben zu, ohne dann in jhr, weiterhin Xon-
zentrationsiibungen zu machen. Es ist ratsam, Zeit der Ubung und sonstiges Leben
streng zu unterscheiden. So gerade wird die Klarheit gewahrt; wir vermengen ja
auch sonst im Leben nicht verschiedene Tétigkeiten miteinander.

Dasselbe kann man auch z. B. an einem Kristall {iben. Mancher besitzt etwa einen
Bergkristall, jeder aber irgend dhnlich Brauchbares. Nun kommt es darauf an, die
Aufmerksamkeit, so gut es irgend geht, auf diesen Gegenstand zu sammeln, ihm
in allen Einzelheiten, Form, Farbe, Herkommen usw. nachzugehen unter mdglich~
stem Ausschlul von Gedanken, die mit dieser Sache nichts zu tun haben. MiBerfolge
sollen nie belasten, immer arbeite man geduldig weiter. bzw. nach vorn. Man soll
nicht der eigene Registrator sein, sondern, obzwar den wahrscheinlichen MiBerfolg
nicht verkennend, stets mit Vertrauen weitertun. Auch diese Ubung ist lediglich
eine Konzentrationsiibung, aber auch sie erschlieBt die ,Sprache“ des Dinges, das
man vor sich hat; es iibt sich daran gewissermalBen das Auge, das Ohr, die Ein-



Einiibung und Weisung 301

gebungskraft, das Organ, mit dem man etwas aufnehmen kann, es ist das nim-
liche Organ, mit dem auch die groBen Wahrheiten aufgenommen werden.

Wir sind alle mehr oder minder mit eigenen Gedanken, eigenen Gefiihlen, eigenen
Impulsen ausgefiillt. Soweit wir dies sind, kann aber — &hnlich wie einem bis an
den Rand gefiillten Einder kein neues Wasser — nichts Neues, nichts Héheres hin-
zukommen. Die Konzentrationsiibung wirkt in der Richtung der besseren Erfiillung
dessen, was die erste Seligsprechung zu belohnen verheifit, ,,Armut im Geiste“. Wie
in verkrampft geschlossene Hinde kein Geschenk gelegt werden kann, so in einen
in sich geschlossenen, mit sich selber beschiftigten Geist keine Gabe von oben.

Man kann sich auch dem Sternenhimmel zuwenden, nicht dem ganzen, sondern
einem noch iiberschaubaren Teil. Das kann abends geschehen oder nachts, wenn
man ihn mit den leiblichen Augen sehen kann, es kann auch am Tage versucht wer-~
den, indem man sich den Himmel vorstellt. Hier soll man dann nicht rekapitulieren,
was man an astronomischen Kenntnissen besitzt, sondern wiederum den Himmel
»Sprechen“ lassen. Keine reflektierende und zergliedernde Verstandestitigkeit ist
dabei nétig, ja, sie ist vielmehr schédlich. Man denke doch an die Seelenhaltung, mit
der eine liebende Mutter die Ziige ihres schlafenden Kindes betrachtet. Die Mutter
reflektiert dabei auch nicht, sie schaut an und 148t zu sich reden. So kann der Him-
mel, kann ein Teil des Himmels, kann ein Sternbild und sogar ein einzelner Stern
»reden®. Nichts, was dann mit Worten nachzuerzihlen wire, aber doch etwas, was’
durchaus die Bezeichnung ,,Rede“ verdient. Dieses ,,Reden® kann man leichter ver-
nehmen, als man denkt. Man muf3 dabei nur keine grofien Dinge, keine mirakult-
sen Erfahrungen erwarten, nicht durch eine psychologische oder intellektuell be-
dingte Programmatik sich den Sinn fiir das stéren lassen, was in Wirklichkeit ge-
schieht. Obzwar der Vergleich, als aus dem Mechanischen kommend, nicht ganz zu-
trifft, kann doch hingewiesen werden auf die Exposition einer photographischen
Platte dem zu photographierenden Objekt gegeniiber..Die Platte ist ganz Bild der
Empfénglichkeit. Es gilt natiirlich, nicht liber Richtigkeit oder Unrichtigkeit dieses
Bildes zu reflektieren, sondern das zu vollziehen, was sich im letztgenannten Bilde
ausspricht. Der eigentiitige Verstand soll bei jeder meditativen Ubung, bei jeder
der Meditation geltenden Ubung nicht gebraucht oder jedenfalls nicht angestrengt
werden. Es handelt sich um die méglichst reine Anschauung, um das ,,Aus- und
Einatmen®.

Hieruntér sollte man wieder kein mirakuldses Ereignis verstehen, sondern die
<infache, in der Wirklichkeit der besprochenen Szene liegende Tatsache, daB3 die
Seele und der fiir die Anschauung gewihite Gegenstand miteinander in Austausch
treten. Gewil, wer verstandesméBig darauf achtet, was er jetzt etwa ,einatme®
und ,,ausatme®, kommt leicht zu der Feststellung: ,,nichts“. Aber der Verstand sollte
gar nicht so fragen, man braucht sich nur der Ubung hinzugeben und eines Tages
wird man gewahr werden, daB sich etwas ereignet hat oder ereignet, was mit der
Bezeichnung ,Ein- und Ausatmen“ zutreffend umschrieben werden kann.

Selbstverstindlith und berechtigterweise ist man bei solchen Ubungen ,voll
wach“; es handelt sich doch um keine Triumerei und um keinen Schlafzustand, im
Gegenteil, um die Bemithung um Zuwachs an Wachheit, nicht aber um die Wachheit
des Intellektes, sondern um die des Herzens. Wie der Autofahrer in schwieriger
Lage, der Arzi in verantwortungsvoller Aufgabe oder der Musiker bei der Wieder-
gabe eines schwierigen Musikstiickes ihre Aufmerksamkeit, obwohl auch ganz
»wach®, doch ganz auf das richten, was sie zu tun haben, so sollte es auch hier
geschelpn. Ich soll also auf den Grad meiner Wachheit gar nicht achten, sondern
selbstlos ‘mich dem Gegenstande widmen. Die Tatsache, daB ich wach bin, soll mich
so wenig stdren, aber auch so wenig beschiiftigen, wie wenn ich meine Berufsarbeit
verrichte, einem Leidenden beistehe oder ein Lied singe. Mancher findet den Ansatz
deswegen schwer, weil ihm sein Verstand im voraus Gedanken-dazu oder Gedanken-
dariiber auflegt, die die Herzenshingabe dann selbstverstindlich hindern.

Wie die Blume, die Zeichnung, der Stein, der Sternenhimmel, so kann man nun
auch ein gutes religiéses Bild fiir die Konzentrationsiibung wihlen, etwa eine Raf-



302 Einiibung und Weisung

faelische Madonna. In diesem Fall ist nicht das gleiche gemeint wie bei den bisher
genannten Meditationsvoriibungen; hier kommt es vielmehr in erster Linie auf
den Gehalt der Sache an. Man lasse aber auch hier die Theologie und Mariologie
beiseite — das religitse Wissen ist eine Voraussetzung dieser Ubung —,°
verwechsele das hier Gemeinte nicht mit dem Gebet — das Gebet ergibt sich
aus der Sammlung —, sondern schaue das Bild der Reinheit, der Giite, der Hoheit,
des Friedens, der Miitterlichkeit mit gliubigem Gemiit an. Hat man ein geeignetes
Madonnenbild gewihlt, so wird auch dieses sprechen, einen anzusprechen beginnen
in einer tieferen Art, als man sie gewohnt war. Die in dem Bild niedergelegte
Reinheit, Giite, Hoheit, sein Friede und seine Miitterlichkeit arbeiten gewisser-
mafBen am eigenen Wesen. Sie tun es in jedem Fall, auch wenn man noch nichts
davon bemerkt, und tun es entsprechend dem Grade der Sammlung und Hingabe,. '
die man aufbringt. Nie suche man werturteilend festzustellen, wie gut oder schlecht
einem das Uben gelingt und wieviel oder wie wenig man an Erfolg bemerkt. Alles
derartige ist stérend, meist auch entmutigend. Je weniger man sich durch MiBerfolge
beirren 14Bt, ja, je weniger man. auf sie achtet, um so leichter erbildet sich das
Organ der Aufnahme, das man mit einer solchen Ubung erwerben méchte, um so
stiirker zieht das in die Seele ein, was als Substanz in dem gewdhlten Bild steckt.
Mancher hat schon erfahren, daff aus dem Andachtsbild in einem Augenblick der
Gnade das hohe Wesen selbst spricht, das im Bilde nur dargestellt ist. Nun, das ist
eine hohe Erfahrung, ein Gnadengeschenk, dessen Empfang nie in des Menschen
Macht liegt. Es ist nicht das Ziel unserer Ubung, derartiges zu ,erreichen®, sondern
ihr Sinn, das Unsere zu tun, dal wir empfénglicher werden.

Was Empfinglichkeit hier ist und wieso sie mit dem Grade der Sammlung zu-
sammenhingt, das mag das Bild von einem guten, fehlerlosen Topf und einem durch-
16cherten Sieb zeigen. Unser gewohnlicher, ungesammelter BewufBltseinszustand
gleicht dem Sieb, das nichts festhilt, sondern die Flissigkeiten nur durchlaufen 146t,
der Zustand der Sammlung aber gleicht dem geschlossenen Topf. Es heifit: ,,Maria
aber behielt alle diese Worte.“ Die Sammlung hat demnach die doppelte Aufgabe,
Aufnahmefihigkeit und Bewahrungskraft zu stirken.

Vielleicht leuchtet dieser Vergleich manchem ein, der dann daran die Feststellung
kniipft, er sei nun aber leider ein ,,Sieb“ und daran scheine nichts zu #indern zu sein.
Diese Feststellung ist in jedem Falle unangebracht. Niemand ist auf immer an seinen
gegenwértigen Zustand gebunden, obwohl gewifl auch niemand von aufien her, chne
eigenes Tun, aus ihm herausgeholt werden kann. Andererseits mufl man freilich im
Hinblick auf sich selbst bedenken, dafl das Grundwie des Lebens, an das man so
tief gewohnt ist, nicht plotzlich verschwinden kann. Jede Meditations- und Konzen-
trationsiibung mufB3 daher aus dem Glauben vollzogen werden. Aus der Welt der
Berechenbarkeiten soll man sich erheben, auch der Berechenbarkeit des eigenen Zu-
standes.

Vielleicht ist nochmals der Hinweis nicht unwichtig, daB es sich bei der medita-
tiven Ubung oder Voriibung nicht um Beten handelt, sondern um geistige Hingabe.
Die fiir die in Rede stehende Zeit der Ubung kann also nicht durch das Gebet, am
wenigsten das schnelle Sprechen oder Denken von .Gebetsformeln gefiillt werden.
Es gilt, die fiir die Konzentrationsiibung vorgesehene Zeit mit einem frei und selbst-
gewihlten Inhalt zu fiillen. Wer nun sagt, daB er dafiir die Zeit nicht habe und dafiir
keine Willenskraft aufbringen kénne, der kann tatsichlich den Weg zur Meditation
nicht beschreiten. Eigne Willenskraft, eigner Entschlufl, kein blo8es Sehnen oder
Moégen, stehen als unaufhebbare Bedingungen an seinem Beginn, und ohne gie kann
kein Schritt auf diesem Wege getan werden. Ein Mindestmaf von Willens- und
Entschlu8kraft aber besitzt ein jeder, der die Bedeutung des Schreitens auf dem
meditativen Wege {iberhaupt versteht. Auch hier sollte man sich durch keine angeb-
lich oder scheinbar bescheidene Resignation stéren lassen, die immer dem bloBen
Verstande entspringt und eine Einfliisterung des Widersachers ist. :

Ein starker Antrieb zum meditativen Uben kann in dem Gedanken liegen, da3
man mit ihm gegen den Zeiigeist anzutreten, ja mit ihm zu ringen hat, und daf3



v

Einiibung und Weisung 303
" dieser Zeitgeist nichts sehnlicher wiinscht als es mochten die Menschen auf Erden
vollends um ihre meditative Kraft gebracht werden. .
Wie duBert sich dieser Zeitgeist im alltiglichen Leben? Darin, daB wir uns im:
allgemeinen kritiklos den auf uns einstiirmenden Impressionen der AuSenwell
{iberlassen. Statt wie mit einem Gummimantel abgedeckt uns gegen das duflere Un-
wetter zu schiitzen, lassen wir wie durch einen durchldcherten Mantel die meisten
destruktiven Eindriicke der AuBenwelt in uns herein, durch die Plakatsiulen, die
Zeitung, den Film, durch manches sonst. Statt vieler Beispiele nur dieses: Nahezu
alle Menschen, die eine #rztliche Sprechstunde besuchen, greifen in demselben
Augenblick, in dem sie das Wartezimmer betreten, nach einer Zeitschrift, die da auf
dem Tisch liegt, dann, wenn sie sie ,ausgelesen®, d. h. in den meisten Fillen mit
grofter Fliichtigkeit durchsaust haben, greifen sie nach der zweiten, dann nach der
~ dritten. Und nur, weil sie da zufillig liegen. Es war nicht der geringste Antrieb
im Innern vorhanden, sich mit ihnen zu befassen, man ist, genau gesagt, einfach
das Opfer der Tatsache geworden, daB man sich selber keinen Inhalt zu geben
wullte und daB da nun verfiihrend die Zeitschriften lagen. Hiermit soll gegen nie-
mand ein Tadel ausgesprochen werden; die ménschliche Natur ist heute eben so,
daB dies als selbstverstindlich erscheint, und auch die Arzte, die uns gesund
machen sollen oder wollen, férdern diese Zerstreuungsaktion. Téiten sie es nicht,
gingen die allermeisten heute vermutlich in die Sprechstunde zu einem andern, in
dessen Wartezimmer man das geniigende Zerstreuungsmaterial findet. Es ist also
vorliufig die objektive Unsitte — denn das ist es — nicht abzustellen. Wer aber den
Ansatz und den Fortschritt auf dem meditativen Wege sucht, muB§ zunehmend selbst.
bestimmen, welche Sachen er lesen, welche Bilder er anschauen will, und das nicht:
von zufillig dastehenden Plakatsiiulen, Filmreklamen oder ausgelegten Zeitschriften
abhiingig machen. In der Meditation soll man lernen, mehr und mehr selber Herr in
seinem Seelenhaus zu werden. AuBerlich wiirden wir niemals einem Fremden ge-
statten, in unsere Wohnung einzubrechen, aber hinsichtlich unseres Seelenhauses
erlauben wir es nur zu oft jedem beliebigen duBeren Anreiz. Auch dies ist der medi-
tativen Besinnung wert und eine Tatsache, gegen die man angehen mulB}, wenn
man mehr und mehr zu denen gehdren will, von denen Christus sagt, da sie mit
ihm ,sammelten“ und nicht der Zerstreuung anheimfallen. _
Zum AbschluBl ist vielleicht noch die Erwidhnung von zweierlei angebracht: erstens
der meditativen Beschiftigung mit dem hl. MeBopfer, zweitens der mit Schriftworten.
Das hl. MeBopfer ist darum fiir die Meditationsiibung so geeignet, weil in ihm
das Gotiliche, das Erldsungsgeheimnis in Wort, Bild und Gebidrde zugleich zum:
Ausdruck kommst. Es steht zudem im Mittelpunkt des kirchlich-christlichen Lebens,
ist also dasjenige Ereignis in der Zeit, das objektiv die Aufmerksamkeit, die Hin-
gabe am allermeisten verdiente. Haben wir sie entsprechend? Lieben wir dies Er~
habenste auch entsprechend seiner Bedeutung? Niemand wird das von sich sagen.
Bs ist aber hier mit einer Selbstanklage praktisch noch nichts gewonnen, sondern
Hingabe, Aufmerksarmnkeit kdnnen auch hier geiibt werden. Das hei3t nicht, daB man
von heute auf morgen einen ersichtlich héheren Grad der Andacht gewinnen
kiénnte, wohl aber, da3 man daran arbeiten kann. Nun ist das hl. MeBopfer iiberreich
in jedem Betrachte, und in der kurzen Zeit seines Ablaufes ist es kaum mbglich und
kaum angebracht, sich persténlich-besonnen mit seinen Einzelheiten zu beschéftigen.
Wenigstens ist hier mit Besonnenheit etwas anderes gemeint als die duBere Auf-
merksamkeit ohne allzu viele Abschweifungen, und wer sich im gemeinten Sinne
mit dem einzelnen wihrend des Geschehens selbst befassen wollte, der wiirde
dariiber den Gang des Ganzen versidumen. Wir haben aber dem hl. MeBopfer alle:
so oft beigewohnt, daB3 uns seine Teile im hohen Grade bekannt sind. Nehmen wir
nur irgendeine Einzelheit, das Gebet etwa ,Deus, qui humanae substantiae digni-
tatem mirabiliter condidisti“ und versenken wir uns unter Ausschluf3 anderer Ge-
danken in diese heiligen Worte, oder wenden wir den Sétzen des Credo, des Gloria
oder was immer unsere Aufmerksamkeit zu. Die Sitze werden irgendwann einmal
anfangen, tiefer zu reden — anders ist es schwer auszudriicken —, als sie es bisher

¢



304 ’ Einiibung und Weisung

taten. Deutlich weiB ich noch, wie mir aus den Worten ,,Emitte lucem tuam et veri-
tatem tuam ...“ einmal ein unerwartetes Licht entgegenschlug. Damals hatte-ich
mich gar nicht so sonderlich um diese Worte bemiiht, sie erleuchteten sich von selbst.
Aber dann griff ich das auf, so gut ich es konnte, und dieses ,,Licht“ blieb mit ihnen
gewissermaBen verbunden und strahlt sozusagen jeden Augenblick leicht wieder her-
vor. Viele Menschen machen ganz entsprechende Erfahrungen und achten nur nicht
so darauf; dann kénnen sie einem leicht entgleiten und die dauernde Wirkkraft ver-
lieren  oder auch gar nicht gewinnen, Man braucht hier eigentlich nur auf das zu
achten, was man ja tatsichlich erfihrt. Es ist von keinen besonders hohen, den
Durchschnittsmenschen irgend {iberfordernden Tatsachen die Rede, sondern von
ganz Alltsiglichem, von den ersten Elementen, denen die hohen Erfahrungen irgend-
wann einmal vielleicht entwachsen oder folgen konnen oder werden. Und indem
man solche Erfahrungen — sammelt, durchsetzt man sich das hl. Mefopfer ge-
wissermaBen mit subjektiv-besonders-leuchtenden Stellen, es wird, im Laufe der
Zeit das Mitfeiern des heiligen Geschehens anders. Was am einzelnen und im ein-
zelnen gewonnen oder geschenkt ward, firbt gleichsam auf das Ganze ab oder
strahlt darauf iber. Das hl. MeBopfer ist zwar wesentlich unabhéingig von dem, was
im einzelnen Menschen geschieht; was aber der einzelne Mensch an ihm und durch
es erfihrt, das ist nicht unabhiingig davon, wie er sich verhilt. Wenn irgendwo eine
Quelle sprudelt, so sind doch die Menschen sehr verschieden ausgeriistet, ihr Was- -
ser aufzunehmen, und mit der hohlen Hand schépft man anders als mit einem
Becher oder Eimer. Worum es sich bei aller Bemiithung um ein meditationskrafti-
geres Leben handelt, das kann im letztangefiihrten Bilde deutlich werden: die
,hohle Hand“ soll in einen ,Becher“, der ,Becher“ in einen ,Eimer* verwandelt
werden. Hiermit ist die volle Wahrheit gesagt und die Bedeutung der Ubung ganz
klar gemacht.

Ahnlich wie mit einzelnen Handlungen und Worten des hl. MeBopfers kann man
es auch mit einzelnen Schriftworten machen. Jedermann kennt Schriftworte, die fiir
ihn eine besondere Bedeutung haben. Man nehme nun ein solches Wort vor, um sich
ihm in der Zeit der Ubung besonders zu weihen. Da kann man sich zunéchst deut-
Iich und klar machen, warum es fiir einen diese Bedeutung besitzt. In welcher Lage
war ich damals, als es mir so unerwartet einleuchtete? Dann kann man, wenn es
sachlich gerechtfertigt ist, auf den geschichtlichen oder geistigen Zusammenhang
dieses Wortes achten und ruhig alles heranziehen, was man dariiber und dazu weil3.
Wichtig ist, daB alle Gedanken, soweit es irgend mdglich ist, diesem Worte, bzw.
der mit dem Wort gemeinten Sache zugewendet bleiben und daf man die stérend
dazwischen kommenden Assoziationen jedesmal ruhig entfernt. Von da aus ist es
moglich, sich dem Wort so aufmerksam zuzuwenden wie einer Blume, wie einem
Stein, wie einem Stern, wie einem Menschen, den man liebt. Auimerksamkeit ist
nicht nur einem sichtbaren Ding gegeniiber moglich, sondern auch einem unsicht-
baren, einem Gedanken. Die Tatsache, daf wir so leicht zerstreut werden, soll uns
nicht stéren, nicht entmutigen; wir setzen mit der Bemiihung immer neu an, wenn
es notig ist. Wer das durch lingere Zeit hin in den dafiir angesetzten Minuten tut,
wird friher oder spiter bemerken, da er nun weniger an Stérungen zu leiden hat
als am Anfang. Und merkt er es nicht, so steht er in einer Glaubensprobe, die nichts
anderes ist als die Glaubensproben, in denen wir auch sonst stehen. Denn an wie
viel halten wir, glaubend fest, obwohl es sich noch ganz der eigenen Erfahrung ver-
schlossen hilt?

Hierher gehort z. B. die Beschiiftigung mit den einzelnen Bitten des Vaterunsers.
Man kann das Vaterunser nicht oft, nicht tief genug bedenken; keiner spricht oder
betet es vergeblich: Aber es ist ein anderes, sich, wenn es so gesagt werden darf,
seinem Rhythmus zu iiberlassen, ein anderes, sich aktiv mit seinen Teilen zu be-
fassen. ,,Dein Name werde geheiligt!* Diese Bitte rauscht im gewShnlich schrell ge-
sprochenen Vaterunser dahin, ohne daB besondere, ‘personliche Besinnung dabei
moglich ist. Man kann sich mit dieser, kann sich mit jeder Bitte nun auch noch in
anderer Weise befassen, niamlich mit ihr allein, indem man auf sie und jhre Wahr-



Einiibung und Weisung ' 305

heit die moglichst volle Aufmerksamkeit, Empfénglichkeit und Hingabefiéhigkeit.
richtet. Zunéchst sammelt man sozusagen, was man-vom Glauben her iiber die be-
treffende Bitte weil. Was ist das Reich? Warum soll es kommen? Wie kann es kom~
men? Zu wem allen sollte es kommen? Was kann ich tun, daB es komme? Das sind
einige Fragen, denen man hier nachgehen kann. Man kann die Bitte gewissermafien
von verschiedenen Seiten aus beleuchten. Doch diese Beleuchtung geschieht noch

aktiv durch den nachsinnenden Menschen selbst, und dies hat noch den Grundzug

der Vorbereitung. Hat man diese Beleuchtung geleistet, dann ,,schweige“ man und
lasse nurmehr die Bitte selbst sprechen oder wirken. Dies geschicht, indem man
gleichsam — Worte sind hier nie ganz zureichend — nicht mehr mit dem Verstande,
sondern mit dem Herzen.denkt, ganz entsprechend zu allem, was oben iiber die
Hingabe und Sammlung gesagt wurde. Jede Vaterunser-Bitte ist ein Wesen, dem
man sich hingeben, von dem man sich erfiillen lassen kann. Das-ist so, auch wenn
man selbst davon noch gar nichts bemerkt. Und bemerken wir noch nichts davon,
so ist es voreilig, auf Grund unseres personlichen Zustandes diese Tatsache zu be-
streiten, aber auch kurzsichtig, zu meinen, man selber kénne ,nun einmal“ dieser
Tatsache nicht inne werden. Was heute nicht ist, kann morgen, kann iibermorgen,
kann zu der Zeit werden, da Gott es uns zu geben gedenkt.

Es muf3 aber noch ein Letztes zugesetzt werden. Wir kGnnen weder unsere Fort-
schritte noch gar die uns zuteil werdenden Gnaden eigenmichtig bestimmen und
erwerben. Wir iiben nur vor, wir tun das, was uns méglich ist, geben unser Kénnen
und unser Nichtkénnen der géttlichen Barmherzigkeit anheim und warten ab, was
sie mit uns zu verfiigen gedenkt. Hierbei darf man allerdings an VerheiBungen
denken wie diese: ,,Suchet, so werdet ihr finden, klopfet an, so wird euch aufgetan!*
oder ,Das Himmelreich leidet Gewalt“. Und noch an etwas anderes diirfen und
sollten wir denken, némlich, daB es uns aufgetragen ist, immer bessere Christen,
immer ,,vollkommener“ zu werden. Nun bedarf jedes Streben nach Vollkommenheit
des Vorbildes. Jesus Christus, der die Vollkommenheit selber ist, muB uns auch
das vollkommene Vorbild der meditativen Versenkung sein. Er hat nicht nur
néchtelang zu beten, sondern, das Wort im Wortsinn genommen, auch néchtelang
zu meditieren vermocht, und in der HShe gehen Meditation und Gebet, wie Er-
fahrene bezeugen, ganz ineinander liber. Jede meditative Ubung ist daher auch Vor-
iibung des tieferen Betens und — Nachfolge Christi. Als ein gewissermafen niher-
liegendes, weil noch rein menschliches Vorbild der meditativen Versenkung steht
die Gottesmutter vor uns. ,,Sie behielt alle diese Worte und bewegte sie in jihrem
Herzen“. Auch ihre Gestalt, auch ihr ,Im-Herzen-Bewegen“ kann man zum Inhaltf
der meditativen Bemiihung machen, und -der Andéchtige vermag vielleicht ihr ein
wenig abzusehen, wie sie denn dieses tat, das ,Jm-Herzen-Bewegen®.

20





