
Einübung und Weisung 297 

Trotzdem ist es unsere Aufgabe, den päpstlichen Auftrag durchzuführen, d. h.: 
1) Dieienigeh, welche die M. K. für unmodern und unbedeutend halten, haben die 
Pflicht umzulernen und ernstlich an die Gründung einer M. K., nicht bloß für Jung- 
frauen, zu denken. In den ersten Jahrhunderten der Kongregationen gab es nur eine 
männliche M. K., 2) Diejenigen, welche eine M. K. haben, müssen sie nach dem Wil- 
len des Papstes ausrichten. Die M. K. darf keine Betbruderschaft sein, sondern soll 
durch wirkliche Auswahl, durch aszetische Bildung, durch eine rechte Art der 
Marienverehrung und durch Apostolat zu neuer Blüte geführt werden. 

Wir schließen mit einem schönen Wort Gertrud von Le Forts: •Alle Quellen, die 
unsere Erde tränken, strömen von innen. Wie die Hingabe Mariens die Voraus- 
setzung der Erscheinung Christi war, so ist die Imitatio Mariae die Voraussetzung 
eines christlichen Zeitalters" (Westf. Nachrichten 1949, Nr. 21). 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Vom Weg zum meditativen Leben II 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Für das Folgende sei daran erinnert, was seinerzeit in dieser Zeitschrift (1948, 
3. Heft, 231 ff.) •Vom Wesen und der Einübung des Gebetes" gesagt wurde. Dort 
haben wir klar die Betrachtung im Sinne der kirchlichen Tradition gegen die 
Bildmeditation der Tiefenpsychologie abzuheben versucht. Der Verfasser des 
vorliegenden Beitrages kommt von der Anthroposophie her. Er versteht unter 
Meditation eine Vorstufe zum innerlichen Gebet. Sachlich sind seine 
methodischen Anleitungen in vielfacher Weise in der Gebetslehre der christlichen 
Tradition wiederzufinden. Leider werden sie in der heutigen Praxis des Betens viel 
zu wenig beachtet, obwohl sie in vorzüglicher Weise imstande wären, den Menschen 
aus der Zerstreuung in die Sammlung heimzuholen. Die Schriftleitung. 

•Ich las im Oktoberheft (1948) der Zeitschrift ,Geist und Leben' Ihren Aufsatz 
,Vom Weg zum meditativen Leben' und fühlte mich durch Ihre Zeilen tief berührt. 
Es ist das, was mich schon seit Jahren beschäftigt, was mich geradezu quält, daß das 
Christentum bei sehr vielen Menschen nur die Oberfläche erfaßt und nicht die tiefe- 
ren Schichten. Wenn das der Fall wäre, dann kämen nicht so manche überraschenden 
und demütigenden Dinge vor, deren man vorher nicht fähig zu sein glaubte. • 

Leider muß ich gestehen, daß ich auch mit Hilfe Ihrer Ausführungen noch nicht 
den Weg zum meditativen Leben gefunden habe. Wenn ich nur wüßte, wie ich es 
anfassen sollte, ich würde mich gewiß keine Mühe verdrießen lassen. Das Gesetz ist 
mir derartig fremd, daß ich nicht weiß, wo der Hebel anzusetzen ist. Dabei bin ich 
kein aktiver, sondern ein passiver Typ, so daß mir der Ansatz eigentlich gelingen 
müßte. Ist es überhaupt möglich, ohne persönliche Unterweisung zum Ziel zu 
kommen? 

Offenbar handelt es sich bei diesen Übungen nicht um eine einseitige Anspannung 
des Verstandes, wie ich es betreibe, aber mir ist einfach verschlossen, wie sonst z. B. 
die Anschauung einer Blume vor sich gehen soll. Wenn ich konzentriert bin, auf- 
merksam bei der Sache bin, blende ich gewissermaßen alle Nebenbahnen ab und 
richte meine Aufmerksamkeit einzig und allein auf den zu betrachtenden Gegen- 
stand; es ist dies aber doch eine aktive Leistung, bei der ich voll wach bin. Von 
selbstvergessener Anschauung kann da bei mir nicht die Rede sein. Was das heißt, 
daß der Gegenstand selbst zu reden anfängt, ist mir ganz unverständlich, ebenso, 
daß dieses oder jenes ein- und ausgeatmet werden kann. Hat das diskursive Denken 
bei dieser Angelegenheit überhaupt keine Aufgabe? Handelt es sich lediglich um 



298 Einübung und Weisung 

eine Anschauung? Ganz besonders schwer ist mär die Betrachtung eines Bibel- 
spruches, wo das Auge ausgeschaltet ist. Kann eigentlich grundsätzlich jeder Gegen- 
stand zu diesen Übungen verwandt werden? 

Falls es Ihnen nach dem Dargelegten nicht ganz hoffnungslos erscheint, daß ich, wenn 
auch mit großer Mühe, etwas weiterkomme, wäre ich Ihnen sehr dankbar, wenn Sie 
mir raten wollten. Vielleicht haben Sie herausgefunden, wo bei mir der Fehler 
liegt. Es ist mir tatsächlich so sehr daran gelegen, daß ich Sie herzlich um Hilfe 
bitten möchte." 

So wurde dem Verfasser des erwähnten Aufsatzes vor einiger Zeit geschrieben, 
und da diese Zuschrift nicht die einzige ihrer Art gewesen ist, hat sich der Verfasser 
entschlossen, zu dem Thema noch einmal einige Gedanken vorzubringen. Wenn 
dieses in Wahrheit geschehen soll, muß aber am Eingang noch einmal deutlich aus- 
gesprochen werden, was schon früher betont wurde: der Verfasser ist selbst An- 
fänger und nicht von ferne fähig, über die Einübung des meditativen Betens aus 
der Erfahrungsfülle der Großen zu sprechen. Der erste Aufsatz war ja gerade durch 
den Gedanken hervorgerufen worden, daß die Worte der Großen für manchen etwas 
Erdrückendes haben können, daß oft •der unmittelbare Schicksalsbruder dem glei- 
chermaßen Betroffenen" besser beistehen könne als der •Hocherfahrene dem weni- 
ger Erfahrenen". Der Verfasser kannte einen Menschen, der der meditativen Ver- 
senkung derart mächtig war, daß er u. U. das lauteste Klopfen an der Tür über- 
hörte, so daß man einmal die Tür mit Gewalt aufbrechen mußte, um ihn recht- 
zeitig in einen angekündigten Vortrag zu bringen. Zu solchen Gestalten und Lei- 
stungen darf und sollte man aufblicken, aber sie sollen uns Kleine nicht entmutigen. 

, Denn ein jeder ist nur angehalten, mit der ihm anvertrauten Gabe umzugehen, und 
ist sie diesbezüglich klein, so wird einerseits von ihm nicht mehr verlangt, als er zu 
schaffen vermag, andererseits aber entbindet ihn die Kleinheit seiner Gabe nicht 
von der Pflicht, sie pfleglich zu behandeln. Und jeder, der der Bedeutung des medi- 
tativen Lebens inne wird, ist zu ihm aufgerufen und auch • sei es noch so •wenig" • 
zu ihm imstande. 

Es ist leider eine unleugbare Tatsache, daß •das Christentum bei sehr vielen 
Menschen nur die Oberfläche erfaßt und nicht die tieferen Schichten". Besser würde 
man allerdings sagen, daß der Mensch sich vom Christentum nur an der Oberfläche 
anrühren lasse und nicht in der Tiefe. Denn selbstverständlich liegt es nicht am 
Christentum, sondern an uns. Die Feststellung hat also sinnvollerweise eine Selbst- 
anklage zur Folge. Wenn dies bedacht und nicht entwichtigt wird, dann darf man 
noch zusetzen: es ist nicht die Schuld des einzelnen, mit welcher Seelen- und Kon- 
zentrationskraft er sich auf der Erde einfindet, sondern an jedem einzelnen wirkt 
sich hier wie sonst die Sünde in der Form eines Allgemeinschicksals aus. Die Men- 
schen unserer Tage, fast samt und sonders, sind der ruhigen Betrachtung unfähig, 
die vor Jahrhunderten, vor dem Aufkommen der modernen Zivilisation, verhält- 
nismäßig viel mehr Menschen offenstand. Die meditative Unfähigkeit, an der wir 
leiden, ist Zeichen und Folge des Zeitgeistes. Wer heute meditieren will, muß gegen 
den Zeitgeist, gegen einen höchst mächtigen Zeitgeist (womit eine Realität gemeint 
ist) angehen; das brauchte im 13. Jahrhundert z. B. noch niemand. 

Wie nun soll man anfangen, wenn man meint, des Anfangens unfähig zu sein? 
Ein persönlicher Lehrer kann gut sein, ist aber gewiß keine unerläßliche Bedin- 
gung. Denn sich üben und immer wieder üben muß ein jeder allein. Einige An- 
regungen mögen dennoch dienlich sein.  . 

Wesentlich kommt es auf die Sammlung an, die die beiden Seiten hat: aufmerk- 
same Hinwendung auf einen einzigen Gegenstand (oder wie man es nennen will) 
und Ausschaltung der Eindrücke von anderswoher; das zweite kann nicht direkt 
geübt werden; es ergibt sich, indem man möglichst aufmerksam auf die eine, von 
einem selbst bestimmte Sache schaut. Es ergibt sich? Nun wird eben mancher 
sagen, bei ihm ergäbe sich das nicht, und eben hier ist das Kampffeld, auf das wir 
Anfänger uns gestellt finden. Denn selbstverständlich ist es uns so vielfach Zer- 
streuten nicht möglich, in kurzer Zeit die Seele fähig zu machen, der Außenwelt 



Einübung und Weisung 299 

gegenüber fest zu sein und lange Zeit allein einen frei gewählten •Gegenstand" 
im Bewußtsein zu haben. Eben dieses soll ja geübt werden. Darum sollte man sich 
nicht entmutigen lassen. Die beschämenden Erfahrungen, die man als Anfänger im 
meditativen Leben zu machen hat, sind nicht beschämender als alle anderen Ver- 
sager des Lebens auch. Es ist nicht schwerer, in der Meditation vollkommener zu 
werden als im sittlichen Leben. Wenn wir nun in diesem, selbst bei ernstlichem 
Bemühen, kaum Fortschritte bemerken und uns trotz scheinbarer Erfolglosigkeit 
nicht um den Willen bringen lassen, fortzustreben, so sollten wir es ebenso mit der 
Bemühung um eine meditative Kraft halten. Diesen Gedanken mit Ruhe und oft 
durchzudenken, ist gut Für viele hat nämlich das Wort Meditation einen unberech- 
tigten Schein von Ehrwürdigkeit und Unnahbarkeit. Wer sich nun bis ins Letzte 
klar macht, daß er ja auch im sittlichen Streben trotz seiner Mißerfolge nicht nach- 
läßt, warum meint er, in der Bemühung um das meditative Leben •wegen Un- 
fähigkeit" aussetzen zu dürfen? 

Von Maria, der Gottesmutter, wird Luk 2, 19 gesagt: •Sie behielt alle diese 
Worte und bewegte sie in ihrem Herzen". •Im Herzen bewegen", das ist die rich- 
tige Umschreibung dessen, worum es sich bei dem meditativen Umgang mit geistigen 
Inhalten handelt. Wir Modernen leiden alle an der Intellektualisiemng des Lebens; 
mehr oder weniger gehen wir an alles als gescheite Diagnostiker heran, die da 
reflektieren, rubrizieren, registrieren. Ganz gewiß hat die Gottesmutter über das 
ihr zu Bethlehem zuteil Gewordene nicht reflektiert, es nicht rubriziert, es nicht 
registriert, sie hat es •im Herzen bewegt". Wie bewegt man etwas im Herzen? Hier 
wird vielleicht am besten mit Beispielen gesprochen. Vorher aber mag zur Klar- 
stellung noch dies gesagt sein: ihre volle Bedeutung erweist die Meditation zwar an 
den Tatsachen der Heilslehre und im Leben der Kirche. Damit ist jedoch nicht ge- 
sagt, die Anfängerbemühungen um ein meditatives Leben müßten auf dem gleichen 
Felde gesucht werden. Wer einmal Beethoven, Reger oder eine schwere Hindemith- 
Sonate spielen will, fängt mit Fingerübungen an und übt entsprechend lange die 
nötigen Etüden; so wird er eines Tages des Erstrebten fähig werden. Es ist also 
keine Geringchätzung der Zentralinhalte des Lebens, wenn im folgenden z. T. 
von anderem als von ihnen gesprochen wird, sondern die Beachtung der in der Sache 
liegenden und wartenden Methode. Außerdem lebt in manchen Menschen das Vor- 
urteil, sie müßten auf die Zentralinhalte eine besondere Aufmerksamkeit richten, 
die anderwärts dann nicht so vonnöten sei. Auf die Zentralinhalte sollen wir ge- 
wiß die Hauptaufmerksamkeit richten, aber das Wie dieser Aufmerksamkeit gehört 
ins Geistesleben als Ganzes; eben deswegen kann es auf anderen Gebieten vorgeübt 
werden. Wer sich um ein meditatives Leben bemüht, bemüht sich zugleich um die 
Überwindung der Aufspaltung unseres Lebens in'einen religiösen und einen welt- 
lichen Bereich. 

Den Ansatz zum meditativen Leben muß jeder in seiner Art und selbst gewinnen; 
beginnen kann man etwa so: man macht sich (wie es irgendwie doch die Lebens- 
verhältnisse eines jeden gestatten) für fünf Minuten, zehn Minuten, fünfzehn 
Minuten, wenn es möglich ist morgens, mittags und abends frei. In diesen, sagen 
wir fünf Minuten, schaltet man das gesamte Alltagsleben aus dem Bewußtsein aus: 
der Arzt denke da an keinen •Fall", die Hausfrau an keine Kindersorgen, der 
Schriftsteller nicht an das, was ihn sonst beschäftigt usw., sondern man wählt sich 
eine Sache oder einen Gedanken, denen man allein sich zuwendet, so gesammelt 
wie nur irgend möglich, beispielsweise eine Blume. Ich schaue die Blume an. Viel- 
leicht kann ich anfangs daran denken, was ich über die Blume weiß: ihre Gattung, 
die Gesetze ihres Wachstums, den Stand ihres Wachstums. Ich soll aber nun keiner- 
lei neues Wissen über die Blume erwerben, sondern tatsächlich nichts anderes tun 
als sie betrachten. Dies kann unter Zuhilfenahme dessen geschehen, was ich über 
sie weiß: nun aber soll kein neues Wissen hinzukommen, sondern das Wunder • 
jede) Blume ist ein Wunder! • soll mich ansprechen. Können nicht auch wir un- 
künstlerische Menschen von ferne ahnen, ,wie ein Künstler die Blume betrachtet, 
der sie zeichnen oder malen will? Wie lange hat Albrecht Dürer den berühmten 



300 Einübung und Weisung 

Veilchenstrauek, das Wdesenstück oder auch die betenden Hände betrachtet, ehe er 
sie so darstellen konnte, wie sie auf uns gekommen sind? Er hat dabei sicherlich nicht 
über sie nachgedacht, er hat sie lediglich angeschaut, man könnte auch sagen: er hat 
sie zu sich sprechen lassen. •Sprechen" ist hier ja nicht wörtlich gemeint, aber 
wenn man ein Gebild der Außenwelt nachgestaltet, wenn man es seinerseits für 
andere sprechen läßt, so muß es einen vorher doch selbst angesprochen haben. Man 
muß also die anderen •Stimmen", das laute, anfordernde, überfordernde Leben zum 
Schweigen bringen: eine feine Geigenstimme kann ich nur hören, wenn ich den 
Tubabläsern vorher Schweigen gebiete. •• Nun, dies gelingt erfahrungsgemäß nicht 
gleich und nicht leicht. Man wird langehin erfahren müssen, daß die Gedanken hier- 
hin und dorthin abschweifen und daß die verschiedensten Einfälle und Assozia- 
tionen einem dazwischen kommen. Sie sind durch keinen Unmut zu verscheuchen, 
aber sie sollten nicht entmutigen. Woraufhin will man verlangen, daß sie nicht 
kommen bei dem ganzen Leben, wie man es führt, bei der ganzen Umwelt, wie sie 
ist? Wird man gewahr, daß die Gedanken ganz anderswohin gegangen sind als zu 
der Blume, und daß andere Vorstellungen die Anschauung der Blume verdrängt 
haben, so wende man sich ihr jedesmal ohne jede Gewalt wieder zu, und wenn 
man dies tausendmal tun müßte. Die Abschweifungen sind nicht schlimmer als die 
Abschweifungen, deren wir uns ja auch sonst im Leben überreich zu zeihen haben. 
Aus der Blume spricht Gottes Schöpferkraft, spricht ein wundersames Wesen, 
spricht eine merkwürdige, des Aufmerkens würdige Lebenskraft uns an, dazu eine 
Reinheit *nd Unschuld, die der Seele gut tun. Wer dies durch längere Zeiten hin 
übt, wird, soviel Mißerfolg er feststellen zu müssen meint, doch auch bemerken, 
daß ihm die Konzentration allmählich besser gelingt, und das wird ihn ermutigen 
auf seinem Wege. Fehlt aber ein solches Zeichen der Ermutigung, so schreite man 
trozdem auf dem Wege fort; man kämpft auch und gerade hier wahrlich einen 
Kampf gegen den Widersacher. Dieser hat ja u. a. das Anliegen, uns die Kraft per- 
sönlicher Besinnung zu tilgen, und er hat es darin, weiß Gott, weit gebracht. 

Um innere Sammlung handelt es sich. Diese steht als erste Aufgabe am Beginn 
des Weges. Darum ist z. B. auch folgendes möglich: man kann sich ein einfaches 
Bild, vielleicht eine leicht überschaubare Szene oder eine leicht eingängliche Radie- 
rung (aber auch irgend etwas anderes Ähnliches) vornehmen und nun das Ganze 
und alle seine Teile mit größtmöglicher Aufmerksamkeit betrachten. Es ist er- 
staunlich, was alles ein solches Bild birgt an Dingen, an Motiven, an Farben, an 
Strichen. Es ist erstaunlich, wie oberflächlich, nur impressionistisch man dies wie 
fast alles sonst bisher angesehen hat, und nun wird man seiner Fülle allmählich 
gewahr (man mache das mit irgendeinem Bild aus dem eigenen Zimmer). Diese 
Übung hat lediglich die Bedeutung einer Konzentrationsübung, aber im Gegensatz 
zu der erstgenannten läßt sie früher einen gewissen Fortschritt bemerken, daher ist 
sie ermutigender als jene. Man kann das an ein und demselben Bild, aber auch an 
verschiedenen tun. Wichtig ist, daß man sich eine gewisse Zeit der Übung setzt und 
nutzt, so gut man es eben kann. Ist die vorgesetzte Zeit vorbei, so wende man sich 
der Welt und den in ihr wartenden Aufgaben zu, ohne dann in ihr, weiterhin Kon- 
zentrationsübungen zu machen. Es ist ratsam, Zeit der Übung und sonstiges Leben 
streng zu unterscheiden. So gerade wird die Klarheit gewahrt; wir vermengen ja 
auch sonst im Leben nicht verschiedene Tätigkeiten miteinander. 

Dasselbe kann man auch z. B. an einem Kristall üben. Mancher besitzt etwa einen 
Bergkristall, jeder aber irgend ähnlich Brauchbares. Nun kommt es darauf an, die 
Aufmerksamkeit, so gut es irgend geht, auf diesen Gegenstand zu sammeln, ihm 
in allen Einzelheiten, Form, Farbe, Herkommen usw. nachzugehen unter möglich- 
stem Ausschluß von Gedanken, die mit dieser Sache nichts zu tun haben. Mißerfolge 
sollen nie belasten, immer arbeite man geduldig weiter, bzw. nach vorn. Man soll 
nicht der eigene Registrator sein, sondern, obzwar den wahrscheinlichen Mißerfolg 
nicht verkennend, stets mit Vertrauen weitertun. Auch diese Übung ist lediglich 
eine Konzentrationsübung, aber auch sie erschließt die •Sprache" des Dinges, das 
man vor sich hat; es übt sich daran gewissermaßen das Auge, das Ohr, die Ein- 



Einübung und Weisung 301 

gebungskraft, das Organ, mit dem man etwas aufnehmen kann, es ist das näm- 
liche Organ, mit dem auch die großen Wahrheiten aufgenommen werden. 

Wir sind alle mehr oder minder mit eigenen Gedanken, eigenen Gefühlen, eigenen 
Impulsen ausgefüllt. Soweit wir dies sind, kann aber • ähnlich wie einem bis an 
den Rand gefüllten Einler kein neues Wasser • nichts Neues, nichts Höheres hin- 
zukommen. Die Konzentrationsübung wirkt in der Richtung der besseren Erfüllung 
dessen, was die erste Seligsprechung zu belohnen verheißt, •Armut im Geiste". Wie 
in verkrampft geschlossene Hände kein Geschenk gelegt werden kann, so in einen 
in sich geschlossenen, mit sich selber beschäftigten Geist keine Gabe von oben. 

Man kann sich auch dem Sternenhimmel zuwenden, nicht dem ganzen, sondern 
einem noch überschaubaren Teil. Das kann abends geschehen oder nachts, wenn 
man ihn mit den leiblichen Augen sehen kann, es kann auch am Tage versucht wer- 
den, indem man sich den Himmel vorstellt. Hier soll man dann nicht rekapitulieren, 
was man an astronomischen Kenntnissen besitzt, sondern wiederum den Himmel 
•sprechen" lassen. Keine reflektierende und zergliedernde Verstandestätigkeit ist 
dabei nötig, ja, sie ist vielmehr schädlich. Man denke doch an die Seelenhaltung, mit 
der eine liebende Mutter die Züge ihres schlafenden Kindes betrachtet. Die Mutter 
reflektiert dabei auch nicht, sie schaut an und läßt zu sich reden. So kann der Him- 
mel, kann ein Teil des Himmels, kann ein Sternbild und sogar ein einzelner Stern 
•reden". Nichts, was dann mit Worten nachzuerzählen wäre, aber doch etwas, was 
durchaus die Bezeichnung •Rede" verdient. Dieses •Reden" kann man leichter ver- 
nehmen, als man denkt. Man muß dabei nur keine großen Dinge, keine mirakulö- 
sen Erfahrungen erwarten, nicht durch eine psychologische oder intellektuell be- 
dingte Programmatik sich den Sinn für das stören lassen, was in Wirklichkeit ge- 
schieht. Obzwar der Vergleich, als aus dem Mechanischen kommend, nicht ganz zu- 
trifft, kann doch hingewiesen werden auf die Exposition einer photographischen 
Platte dem zu photographierenden Objekt gegenüber..Die Platte ist ganz Bild der 
Empfänglichkeit. Es gilt natürlich, nicht über Richtigkeit oder Unrichtigkeit dieses 
Bildes zu reflektieren, sondern das zu vollziehen, was sich im letztgenannten Bilde 
ausspricht. Der eigentätige Verstand soll bei jeder meditativen Übung, bei jeder 
der Meditation geltenden Übung nicht gebraucht oder jedenfalls nicht angestrengt 
werden. Es handelt sich um die möglichst reine Anschauung, um das •Aus- und 
Einatmen". 

Hierunter sollte man wieder kein mirakulöses Ereignis verstehen, sondern die 
.einfache, in der Wirklichkeit der besprochenen Szene liegende Tatsache, daß die 
Seele und der für die Anschauung gewählte Gegenstand miteinander in Austausch 
treten. Gewiß, wer verstandesmäßig darauf achtet, was er jetzt etwa •einatme" 
und •ausatme", kommt leicht zu der Feststellung: •nichts". Aber der Verstand sollte 
gar nicht so fragen, man braucht sich nur der Übung hinzugeben und eines Tages 
wird man gewahr werden, daß sich etwas ereignet hat oder ereignet, was mit der 
Bezeichnung •Ein- und Ausatmen" zutreffend umschrieben werden kann. 

Selbstverständlich und berechtigterweise ist man bei solchen Übungen •voll 
wach"; es handelt sich doch um keine Träumerei und um keinen Schlafzustand, im 
Gegenteil, um die Bemühung um Zuwachs an Wachheit, nicht aber um die Wachheit 
des Intellektes, sondern um die des Herzens. Wie der Autofahrer in schwieriger 
Lage, der Arzt in verantwortungsvoller Aufgabe oder der Musiker bei der Wieder- 
gabe eines schwierigen Musikstückes ihre Aufmerksamkeit, obwohl auch ganz 
•wach", doch ganz auf das richten, was sie zu tun haben, so sollte es auch hier 
geschehen. Ich soll also auf den Grad meiner Wachheit gar nicht achten, sondern 
selbstlos mich dem Gegenstande widmen. Die Tatsache, daß ich wach bin, soll mich 
so wenig stören, aber auch so wenig beschäftigen, wie wenn ich meine Berufsarbeit 
verrichte, einem Leidenden beistehe oder ein Lied singe. Mancher findet den Ansatz 
deswegen schwer, weil ihm sein Verstand im voraus Gedanken-dazu oder Gedanken- 
darüber auflegt, die die Herzenshingabe dann selbstverständlich hindern. 

Wie die Blume, die Zeichnung, der Stein, der Sternenhimmel, so kann man nun 
auch ein gutes religiöses Bild für die Konzentrationsübung wählen, etwa eine Raf- 



302 Einübung und Weisung 

faelische Madonna In diesem Fall ist nicht das gleiche gemeint wie bei den bisher 
genannten Meditationsvorübungen; hier kommt es vielmehr in erster Linie auf 
den Gehalt der Sache an. Man lasse aber auch hier die Theologie und Mariologie 
beiseite • das religiöse Wissen ist eine Voraussetzung dieser Übung •, 
verwechsele das hier Gemeinte nicht mit dem Gebet • d*s Gebet ergibt sich 
aus der Sammlung •, sondern schaue das Bild der Reinheit, der Güte, der Hoheit, 
des Friedens, der Mütterlichkeit mit gläubigem Gemüt an. Hat man ein geeignetes 
Madonnenbild gewählt, so wird auch dieses sprechen, einen anzusprechen beginnen 
in einer tieferen Art, als man sie gewohnt war. Die in dem Bild niedergelegte 
Reinheit, Güte, Hoheit, sein Friede und seine Mütterlichkeit arbeiten gewisser- 
maßen am eigenen Wesen. Sie tun es in jedem Fall, auch wenn man noch nichts 
davon bemerkt, und tun es entsprechend dem Grade der Sammlung und Hingabe, 
die man aufbringt. Nie suche man werturteilend festzustellen, wie gut oder schlecht 
einem das Üben gelingt und wieviel öder wie wenig man an Erfolg bemerkt. Alles 
derartige ist störend, meist auch entmutigend. Je weniger man sich durch Mißerfolge 
beirren läßt, ja, je weniger man, auf sie achtet, um so leichter erbildet sich das 
Organ der Aufnahme, das man mit einer solchen Übung erwerben möchte, um so 
stärker zieht das in die Seele ein, was als Substanz in dem gewählten Bild steckt. 
Mancher hat schon erfahren, daß aus dem Andachtsbild in einem Augenblick der 
Gnade das hohe Wesen selbst spricht, das im Bilde nur dargestellt ist. Nun, das ist 
eine hohe Erfahrung, ein Gnadengeschenk, dessen Empfang nie in des Menschen 
Macht liegt. Es ist nicht das Ziel unserer Übung, derartiges zu •erreichen", sondern 
ihr Sinn, das Unsere zu tun, daß wir empfänglicher werden. 

Was Empfänglichkeit hier ist und wieso sie mit dem Grade der Sammlung zu- 
sammenhängt, das mag das Bild von einem guten, fehlerlosen Topf und einem durch- 
löcherten Sieb zeigen. Unser gewöhnlicher, ungesammelter Bewußtseinszustand 
gleicht dem Sieb, das nichts festhält, sondern die Flüssigkeiten hur durchlaufen läßt, 
der Zustand der Sammlung aber gleicht dem geschlossenen Topf. Es heißt: •Maria 
aber behielt alle diese Worte." Die Sammlung hat demnach die doppelte Aufgabe, 
Aufnahmefähigkeit und Bewahrungskraft zu stärken. 

Vielleicht leuchtet dieser Vergleich manchem ein, der dann daran die Feststellung 
knüpft, er sei nun aber leider ein •Sieb" und daran scheine nichts zu ändern zu sein. 
Diese Feststellung ist in jedem Falle unangebracht. Niemand ist auf immer an seinen 
gegenwärtigen Zustand gebunden, obwohl gewiß auch niemand von außen her, ohne 
eigenes Tun, aus ihm herausgeholt werden kann. Andererseits muß man freilich im 
Hinblick auf sich selbst bedenken, daß das Grundwie des Lebens, an das man so 
tief gewöhnt ist, nicht plötzlich verschwinden kann. Jede Meditations- und Konzen- 
trationsübung muß daher aus dem Glauben vollzogen werden. Aus der Welt der 
Berechenbarkeiten soll man sich erheben, auch der Berechenbarkeit des eigenen Zu- 
Standes. 

Vielleicht ist nochmals der Hinweis nicht unwichtig, daß es sich bei der medita- 
tiven Übung oder Vorübung nicht um Beten handelt, sondern um geistige Hingabe. 
Die für die in Rede stehende Zeit der Übung kann also nicht durch das Gebet, am 
wenigsten das schnelle Sprechen oder Denken von .Gebetsformeln gefüllt werden. 
Es gilt, die für die Konzentrationsübung vorgesehene Zeit mit einem frei und selbst- 
gewählten Inhalt zu füllen. Wer nun sagt, daß er dafür die Zeit nicht habe und dafür 
keine Willenskraft aufbringen könne, der kann tatsächlich den Weg zur Meditation 
nicht beschreiten. Eigne Willenskraft, eigner Entschluß, kein bloßes Sehnen oder 
Mögen, stehen als unaufhebbare Bedingungen an seinem Beginn, und ohne #ie kann 
kein Schritt auf diesem Wege getan werden. Ein Mindestmaß von Willens- und 
Entschlußkraft aber besitzt ein jeder, der die Bedeutung des Schreitens auf dem 
meditativen Wege überhaupt versteht. Auch hier sollte man sich durch keine angeb- 
lich oder scheinbar bescheidene Resignation stören lassen, die immer dem bloßen 
Verstände entspringt und eine Einflüsterung des Widersachers ist. 

Ein starker Antrieb zum meditativen Üben kann in dem Gedanken liegen, daß 
man mit ihm gegen den Zeitgeist anzutreten, ja mit ihm zu ringen hat, und daß 



Einübung und Weisung l 30S 

dieser Zeitgeist nichts sehnlicher wünscht als es möchten die Menschen auf Erden 
vollends um ihre meditative Kraft gebracht werden. 

Wie äußert sich dieser Zeitgeist im alltäglichen Leben? Darin, daß wir uns im 
allgemeinen kritiklos den auf uns einstürmenden Impressionen der Außenwelt 
überlassen. Statt wie mit einem Gummimantel abgedeckt uns gegen das äußere Un- 
wetter zu schützen, lassen wir wie durch einen durchlöcherten Mantel die meisten 
destruktiven Eindrücke der Außenwelt in uns herein, durch die Plakatsäulen, die 
Zeitung, den Film, durch manches sonst. Statt vieler Beispiele nur dieses: Nahezu 
alle Menschen,. die eine ärztliche Sprechstunde besuchen, greifen in demselben 
Augenblick, in dem sie das Wartezimmer betreten, nach einer Zeitschrift, die da auf 
dem Tisch liegt, dann, wenn sie sie •ausgelesen", d. h. in den meisten Fällen mit 
größter Flüchtigkeit durchsaust haben, greifen sie nach der zweiten, dann nach der 
dritten. Und nur, weil sie da zufällig liegen. Es war nicht der geringste Antrieb 
im Innern vorhanden, sich mit ihnen zu befassen, man ist, genau gesagt, einfach 
das Opfer der Tatsache geworden, daß man sich selber keinen Inhalt zu geben 
wußte und daß da nun verführend die Zeitschriften lagen. Hiermit soll gegen nie- 
mand ein Tadel ausgesprochen werden; die menschliche Natur ist heute eben so, 
daß dies als selbstverständlich erscheint, und auch die Ärzte, die uns gesund 
machen sollen oder wollen, fördern diese Zerstreuungsaktion. Täten sie es nicht,, 
gingen die allermeisten heute vermutlich in die Sprechstunde zu einem andern, in 
dessen Wartezimmer man das genügende Zerstreuungsmaterial' findet. Es ist also 
vorläufig die objektive Unsitte • denn das ist es • nicht abzustellen. Wer aber den 
Ansatz und den Fortschritt auf dem meditativen Wege sucht, muß zunehmend selbst 
bestimmen, welche Sachen er lesen, welche Bilder er anschauen will, und das nicht 
von zufällig dastehenden Plakatsäulen, Filmreklamen oder ausgelegten Zeitschriften 
abhängig machen. In der Meditation soll man lernen, mehr und mehr selber Herr in 
seinem Seelenhaus zu werden. Äußerlich würden wir niemals einem Fremden ge- 
statten, in unsere Wohnung einzubrechen, aber hinsichtlich unseres Seelenhauses 
erlauben wir es nur zu oft jedem beliebigen äußeren Anreiz. Auch dies ist der medi- 
tativen Besinnung wert und eine Tatsache, gegen die man angehen muß, wenn 
man mehr und mehr zu denen gehören will, von denen Christus sagt, daß sie mit 
ihm •sammelten" und nicht der Zerstreuung anheimfallen. 

Zum Abschluß ist vielleicht noch die Erwähnung von zweierlei angebracht: erstens- 
der meditativen Beschäftigung mit dem hl. Meßopfer, zweitens der mit Schriftworten. 

Das hl. Meßopfer ist darum für die Meditationsübung so geeignet, weil in ihm 
das Göttliche, das Erlösungsgeheimnis in Wort, Bild und Gebärde zugleich zum 
Ausdruck kommt. Es steht zudem im Mittelpunkt des kirchlich-christlichen Lebens, 
ist also dasjenige Ereignis in der Zeit, das objektiv die Aufmerksamkeit, die Hin- 
gabe am allermeisten verdiente. Haben wir sie entsprechend? Lieben wir dies Er- 
habenste auch entsprechend seiner Bedeutung? Niemand wird das von sich sagen. 
Es ist aber hier mit einer Selbstanklage praktisch noch nichts gewonnen, sondern 
Hingabe, Aufmerksamkeit können auch hier geübt werden. Das heißt nicht, daß man 
von heute auf morgen einen ersichtlich höheren Grad der Andacht gewinnen 
könnte, wohl aber, daß man daran arbeiten kann. Nun ist das hl. Meßopfer überreich 
in jedem Betrachte, und in der kurzen Zeit seines Ablaufes ist es kaum möglich und 
kaum angebracht, sich persönlich-besonnen mit seinen Einzelheiten zu beschäftigen. 
Wenigstens ist hier.mit Besonnenheit etwas anderes gemeint als die äußere Auf- 
merksamkeit ohne allzu viele Abschweifungen, und wer sich im gemeinten Sinne 
mit dem einzelnen während des Geschehens selbst befassen wollte, der würde 
darüber den Gang des Ganzen versäumen. Wir haben aber dem hl. Meßopfer alle 
so oft beigewohnt, daß uns seine Teile im hohen Grade bekannt sind. Nehmen wir 
nur irgendeine Einzelheit, das Gebet etwa •Deus, qui humanae substantiae digni- 
tatem mirabiliter condidisti" und versenken wir uns unter Ausschluß anderer Ge- 
danken in diese heiligen Worte, oder wenden wir den Sätzen des Credo, des Gloria 
oder was immer unsere Aufmerksamkeit zu. Die Sätze werden irgendwann einmal 
anfangen, tiefer zu reden • anders ist es schwer auszudrücken •, als sie es bisher 



304 Einübung und Weisung 

taten. Deutlich weiß ich noch, wie mir aus den Worten •Emitte lucem tuam et veri- 
tatem tuam ..." einmal ein unerwartetes Licht entgegenschlug. Damals hatte ich 
mich gar nicht so sonderlich um diese Worte bemüht, sie erleuchteten sich von selbst. 
Aber dann griff ich das auf, so gut ich es konnte, und dieses •Licht" blieb mit ihnen 
gewissermaßen verbunden und strahlt sozusagen jeden Augenblick leicht wieder her- 
vor. Viele Menschen machen ganz entsprechende Erfahrungen und achten nur nicht 
so darauf; dann können sie einem leicht entgleiten und die dauernde Wirkkraft ver- 
lieren oder auch gar nicht gewinnen. Man braucht hier eigentlich nur auf das zu 
achten, was man ja tatsächlich erfährt. Es ist von keinen besonders hohen, den 
Durchschnittsmenschen irgend überfordernden Tatsachen die Rede, sondern von 
ganz Alltäglichem, von den ersten Elementen, denen die hohen Erfahrungen irgend- 
wann einmal vielleicht entwachsen oder folgen können oder werden. Und indem 
man solche Erfahrungen • sammelt, durchsetzt man sich das hl. Meßopfer ge- 
wissermaßen mit subjektiv-besonders-leuchtenden Stellen, es wird, im Laufe der 
Zeit das Mitfeiern des heiligen Geschehens anders. Was am einzelnen und im ein- 
zelnen gewonnen oder geschenkt ward, färbt gleichsam auf das Ganze ab oder 
strahlt darauf über. Das hl. Meßopfer ist zwar wesentlich unabhängig von dem, was 
im einzelnen Menschen geschieht; was aber der einzelne Mensch an ihm und durch 
es erfährt, das ist nicht unabhängig davon, wie er sich verhält Wenn irgendwo eine 
Quelle sprudelt, so sind doch die Menschen sehr verschieden ausgerüstet, ihr Was- 
ser aufzunehmen, und mit der hohlen Hand schöpft man anders als mit einem 
Becher oder Eimer. Worum es sich bei aller Bemühung um ein meditationskräfti- 
geres Leben handelt, das kann im letztangeführten Bilde deutlich werden: die 
•hohle Hand" soll in einen •Becher", der •Becher" in einen •Eimer" verwandelt 
werden. Hiermit ist die volle Wahrheit gesagt und die Bedeutung der Übung ganz 
klar gemacht. 

Ähnlich wie mit einzelnen Handlungen und Worten des hl. Meßopfers kann man 
es auch mit einzelnen Schriftworten machen. Jedermann kennt Schriftworte, die für 
ihn eine besondere Bedeutung haben. Man nehme nun ein solches Wort vor, um sich 
ihm in der Zeit der Übung besonders zu weihen. Da kann man sich zunächst deut- 
lich und klar machen, warum es für einen diese Bedeutung besitzt. In welcher Lage 
war ich damals, als es mir so unerwartet einleuchtete? Dann kann man, wenn es 
sachlich gerechtfertigt ist, auf den geschichtlichen oder geistigen Zusammenhang 
dieses Wortes achten und ruhig alles heranziehen, was man darüber und dazu weiß. 
Wichtig ist, daß alle Gedanken, soweit es irgend möglich ist, diesem Worte, bzw. 
der mit dem Wort gemeinten Sache zugewendet bleiben und daß man die störend 
dazwischen kommenden Assoziationen jedesmal ruhig entfernt. Von da aus ist es 
möglich, sich dem Wort so aufmerksam zuzuwenden wie einer Blume, wie einem 
Stein, wie einem Stern, wie einem Menschen, den man liebt. Aufmerksamkeit ist 
nicht nur einem sichtbaren Ding gegenüber möglich, sondern auch einem unsicht- 
baren, einem Gedanken. Die Tatsache, daß wir so leicht zerstreut werden, soll uns 
nicht stören, nicht entmutigen; wir setzen mit der Bemühung immer neu an, wenn 
es nötig ist. Wer das durch längere Zeit hin in den dafür angesetzten Minuten tut, 
wird früher oder später bemerken, daß er nun weniger an Störungen zu leiden hat 
als am Anfang. Und merkt er es nicht, so steht er in einer Glaubensprobe, die nichts 
anderes ist als die Glaubensproben, in denen wir auch sonst stehen. Denn an wie 
viel halten wir, glaubend fest, obwohl es sich noch ganz der eigenen Erfahrung ver- 
schlossen hält? 

Hierher gehört z. B. die Beschäftigung mit den einzelnen Bitten des Vaterunsers. 
Man kann das Vaterunser nicht oft, nicht tief genug bedenken; keiner spricht oder 
betet es vergeblich: Aber es ist ein anderes, sich, wenn es so gesagt werden darf, 
seinem Rhythmus zu überlassen, ein anderes, sich aktiv mit seinen Teilen zu be- 
fassen. •Dein Name werde geheiligt!" Diese Bitte rauscht im gewöhnlich schnell ge- 
sprochenen Vaterunser dahin, ohne daß besondere, persönliche Besinnung dabei 
möglich ist. Man kann sich mit dieser, kann sieh mit jeder Bitte nun auch noch in 
anderer Weise befassen, nämldch mit ihr allein, indem man auf sie und ihre Wahr- 



Einübung und Weisung 305 

heit die möglichst volle Aufmerksamkeit, Empfänglichkeit und Hingabefähigkeit, 
richtet. Zunächst sammelt man sozusagen, was man- vom Glauben her über die be- 
treffende Bitte weiß. Was ist das Reich? Warum soll es kommen? Wie kann es kom- 
men? Zu wem allen sollte es kommen? Was kann ich tun, daß es komme? Dias sind 
einige Fragen, denen man hier nachgehen kann. Man kann die Bitte gewissermaßen 
von verschiedenen Seiten aus beleuchten. Doch diese Beleuchtung geschieht noch 
aktiv durch den nachsinnenden Menschen selbst, und dies hat noch den Grundzug 
der Vorbereitung. Hat man diese Beleuchtung geleistet, dann •schweige" man und 
lasse nurmehr die Bitte selbst sprechen oder wirken. Dies geschieht, indem man 
gleichsam • Worte sind hier nie ganz zureichend • nicht mehr mit dem Verstände, 
sondern mit dem Herzen denkt, ganz entsprechend zu allem, was oben über die 
Hingabe und Sammlung gesagt wurde. Jede Vaterunser-Bitte ist ein Wesen, dem 
man sich hingeben, von dem man sich erfüllen lassen kann. Das-ist so, auch wenn 
man selbst davon noch gar nichts bemerkt. Und bemerken wir noch nichts davon, 
so ist es voreilig, auf Grund unseres persönlichen Zustandes diese Tatsache zu be- , 
streiten, aber auch kurzsichtig, zu meinen, man selber könne •nun einmal" dieser 
Tatsache nicht inne werden. Was heute nicht ist, kann morgen, kann übermorgen, 
kann zu der Zeit werden, da Gott es uns zu geben gedenkt. 

Es muß aber noch ein Letztes zugesetzt werden. Wir können weder unsere Fort- 
schritte noch gar die uns zuteil werdenden Gnaden eigenmächtig bestimmen und 
erwerben. Wir üben nur vor, wir tun das, was uns möglich ist, geben unser Können 
und unser Nichtkönnen der göttlichen Barmherzigkeit anheim und warten ab, was 
sie mit uns zu verfügen gedenkt. Hierbei darf man allerdings an Verheißungen 
denken wie diese: •Suchet, so werdet ihr finden, klopfet an, so wird euch aufgetan!" 
oder •Das Himmelreich leidet Gewalt". Und noch an etwas anderes dürfen und 
sollten wir denken, nämlich, daß es uns aufgetragen ist, immer bessere Christen, 
immer •vollkommener" zu werden. Nun bedarf jedes Streben nach Vollkommenheit 
des Vorbildes. Jesus Christus, der die Vollkommenheit selber jst, muß uns auch 
das vollkommene Vorbild der meditativen Versenkung sein. Er hat nicht nur 
nächtelang zu beten, sondern, das Wort im Wortsinn genommen, auch nächtelang 
zu meditieren vermocht, und in der Höhe gehen Meditation und Gebet, wie Er- 
fahrene bezeugen, ganz ineinander über. Jede meditative Übung ist daher auch Vor- 
übung des tieferen Betens und • Nachfolge Christi. Als ein gewissermaßen näher- 
liegendes, weil noch rein menschliches Vorbild der meditativen Versenkung steht 
die Gottesmutter vor uns. •Sie behielt alle diese Worte und bewegte sie in ihrem 
Herzen". Auch ihre Gestalt, auch ihr •Im-Herzen-Bewegen" kann man zum Inhalt 
der meditativen Bemühung machen, und der Andächtige vermag vielleicht ihr ein 
wenig abzusehen, wie sie denn dieses tat, das •Im-Herzen-Bewegen". 

20 




