Das Gotteserleben in der Betrachtung
Von Dr. Alfons Bolley, Essen

Wie wir in einem friitheren' Aufsatz mitgeteilt haben, bietet das seelische
Geschehen in der Betrachtung ein Bild vielgestaltiger Vorgéinge. Man konnte
u. a. beobachten, da3 die Erlebnisweisen mehr oder weniger ichbezogen sind.
Das rein rationale Denken, selbst iliber einen religiosen Gegenstand, 146t den
Personlichkeitskern unbertihrt. Auch das sich einfiihlende Miterleben einer
Situation bleibt noch im Vordergrund des BewuBtseins. Wenn aber der Schwer-
punkt im Ich liegt, erh&lt die Betrachtung eine ganz andere Note; jetzt wird
némlich die personliche Wertwelt angeriihrt und das Ich u. U. tief aufgewlihlt.
Wir sprachen in diesem Zusammenhang von einer objektiven und einer re-
flexiven Versenkung. Eine dritte Stufe der Versenkung, die transzendente,
brachte eine weitere Steigerung des Erlebens, insofern das Ich hier zum Er -
leben Gottes kam. Da jede Betrachtung ihren Sinn darin hat, zu Gott zu
fiihren, darf gerade diese Art der Versenkung unser Interesse beanspruchen.
Die Frage nach der seelischen Beschaffenheit und den Bedingungen des Gottes-
erlebens, die wir damals nur eben aufwerfen konnten, soll jetzt niher erértert
werden. Man halte-sich vor Augen, worum es geht: Gott steht hier im Bewuf3t-
sein nicht als philosophische oder theologische Idee, sondern als Wirklichkeit
und unmittelbar gegenwirtige Personlichkeit; es handelt sich hier im seelischen
Geschehen nicht um gedankliche Spekulationen, sondern um die erlebnismégige
Resonanz, die die Offenbarung in der Seele des Betrachtenden hier und jetzt
findet: .

Das Gotteserlebnis kann in der Betrachtung nicht direkt erwirkt werden —
es bleibt ein Geschenk der Gnade. Wohl aber vermégen wir — das bezeugen
unsere Erhebungen ebenso wie die Erfahrung iiberhaupt — durch unsere Mit-
tiatigkeit in weitgehendem MaBe die Voraussetzungen dafiir zu schaffen. Es
sei auf unsere erste Arbeit verwiesen, wo sich mancherlei Zeugnisse finden,
daB z. B. die reflexive Versenkung in der Form der Einsfiihlung dem Gottes-
erleben sehr dienlich sein kann. Es wird natiirlich noch andere Wege geben,
so wenn der Betrachtende sich in ein religioses Vorstellungsbild vertieft oder
eine religi6se Situation der Vorlage sich einfiihlend miterlebt, ja es ist moglich,
daB aus der ersten Berithrung mit der Vorlage ein religiéses Erlebnis unmittel-
bar erfolgt. ’

Das wichtigste Ergebnis der vorliegenden Untersuchung ist die Feststellung,
daB das Gotteserleben in der Betrachtung stets doppelpolig ist in dem Sinne, -
daB das Ich Gott nur erlebt, wenn es sich gleichzeitig selbst erlebt. Wir bringen
im folgenden zunichst die schonsten und ergiebigsten Aussagen, um sie in
einem weiteren Abschnitt Zu erldutern und auszuwerten.

, A. Die Berichte

II, 71. ,Habe mir nach dem Lesen direkt vorgestellt: Sah ohne viele Mithe den Herrgott
iiber dem Gipfel eines hohen, allmihlich ansteigenden Berges thronen, nicht in Menschengestalt,
sondern als goldene, wunderbar. glinzende Scheibe wic eine Sonne, kreisférmig, ein herrlicher

1 Siehe diese Zeitschrift, August 1949, 258 {f.



344 Dr. Alfons Bolley
A Z

Glanz geht von ihm aus, der Berg selbst ist mit dem wunderbarsten Blau, dem herrlichsten
Griin bekleidet, liuft unten aus in einen Umbkreis, der zur Hohe wie 2:1 zu stehe; der Berg ist
halb so grol wie der Umkreis. Der Umkreis lduft unten in ein Grau aus und geht iber in
eine shwirzlich-dunkle Flut. Von dem Herrgott, dieser herrlichen Scheibe, gehen nach
allen Seiten wunderbare Strahlen aus, so daf die Spitze des Berges in Flammen zu stehen
scheint. Auf der Kuppe des Berges, gleichsam vor dem Herrgott, stehen, in Azurblau gekleidet,
Engel in gewaltiger Grofle. Der Engel in ihrer Mitte mit den perlmuttenen Fliigeln und den
grofien Augen hat ein stahlblau geschliffenes Schwert, auf das er sich stiitze: Die Gerechtigkeit.
An der Seite ebenfalls zwei Fngel im Profil, so daf der Herrgott iiber den Engeln thront.
Die Scheibe ist dasjenige, was das Ganze beberrscht. Der Berg ist durch den Herrgott be-
levchter. Ich sche Menschen — der ganze Berg ist bevdlkert —, die den Berg hinanwallen
und ihre Hinde vor die Augen legen und, in die Schénheit Gottes versunken, niederknien
und anbeten. Andere strecken ihre Arme aus und schnen sich nach Gott. Auf dem unteren
Rand des Berges sehe ich Menschen, die dem Herrgott den Riicken gekebrt haben, andere, die
ihre Augen mit der Hand schiitzen gegen das Licht Gottes. Sie gehen eigene Wege, sie haben
Biicher, Zirkel, Tafeln, grofle Blitter und machen eigene Systeme und wollen von Gott nichts
wissen. Die Folge davon ist, daf} sie immer mehr von Gott sich abwenden und plstzlich in der
dunklen Flut verschwinden. Einige Képfe sicht man mit verzerrten Gesichtern aus der schlam-
migen dicken Flut emporragen. Es scheint, als ob sie schrien, sie haben den Mund weit gesffnet.
~— Anschlielend — hatte das Bild ganz lebendig vor mir, hatte es nicht abgeblendet — an Hand
des Bildes sagte ich mir: Diejenigen, die zu Gott in gliubiger Kindlichkeit schauen oder in der
Sehnsucht ihres Herzens, sie kommen zum Gliick, zum Berg der Seligkeit, wihrend diejenigen,
die auf ihre eigene Weisheit vertrauen, auf Abwege geraten und verderben.“

11, 83. ,Ich sehe Gott nicht als menschliche Person, sondern was ich sehe, ist ein goldener
Strabl als die Auferung Gottes, es kann irgendwie ein Wesen sein, das sich am einfachsten
durch einen Kreis darstellen lifit. Was ich sehe, ist die wunderbarste Lichtwirkung, ein goldener
Strahl und in diesem Strahlenmeer stehen eine Unmenge Engel, die ich kdrperlich sehe als Ge-
stalten, der Grundton ist violett und blan. Das Ganze ist in Bewegung, die Fliigel, die Ge-
winder, es ist mehr ein Flittern oder Flieflen. Und diese Engel stehen derart im Banne Gottes,
seiner Majestit, seiner Pracht, dafl sie einen Hymnus anstimmen, nicht etwa in der leichten
Melodie einer frohlichen Weise, sondern einer ernsten Kantate. Si¢ singen ,jubilate Deo“, und
ich meine, ich s3he das wie in einem Schauspiel. Da wird es mir feierlich zu Mute in dem Sinne,
dap irgendeine Karperbewegung oder ein Licheln mir unméglich ware. Nicht also das Ent-
ziicken, die Freude am Purzelbaumschlagen, sondern es ist innerlich dieses Gehobensein. Da
kommt mir der Gedanke: Einmal mufit du sterben — habe in letzter Zeit hiufig den Gedan-
ken — und denke: Dann kommst duv in die Anschauung Gottes. Gott wirst du sehen, ob du
nun zum Himmel oder nicht zom Himmel kommst. Da komnt iiber mich das Gefiibl des furcht-
baren Ernstes, der sittlichen Verantwortung, wabrend ich mich sonst so gerne im Gefibl der
Vertranensseligkeit an den Heiland, den Gekreuzigten wende. So habe ich jetzt das Gefihl
des allsebenden Auges Gottes, des Dreimalbeiligen, er durchlenchtet dein ganzes Wesen und
fordert von dir. Jede Weichlichkeit, Vertravensseligkeit, Ausfliichte, Entschuldigungen, Milde-
rungsversuche sind ausgeschlossen. Es war das Gefiihl des gehobenen Ernstes, der Feierlichkeit.

XVIII, 210. ,Ich hatte beim Lesen des Textes eine ganz klare Vorstellung von einer mich-
tigen Herrschergestalt, die in ithrem Reiche Macht ausiibt. Wie die Gestalt im cinzelnen aus-
gesehen hat, weifl ich nicht. Sie war der Mittelpunkt des Reiches, und es ging von ibr eine
Helligkeit, Klarbeit und Freudigkeit aus, dafl alle die Wesen, die ich um sie herum sah, diesselbe
Helligkeit und Klarheit in sich trugen. Sie waren durchleuchtet, so daf8 ich ihre Figur nicht als
Leib bezeichnen kann, auch keine Geschlechter unterscheiden konnte, auch kein Gréflenverhile-
nis, aber sie waren alle dieser machtigen Gestalt zugewandt und harrten mit frohen, gliickseligen
Augen ihrer Befehle. Der ganze Raum war mit besonderem Licht angefiillt, das nichts mit
Erdenlicht gemeinsam hat, und es durchzitterten ihn Klinge, wie Menschen sie nicht hervor-
bringen. Am Rande dieses Bildes sah ich sicben Schalen, aus denen es wie Weihrauch empor-
stieg. Die mittlere Schale war grofler als die anderen, sie alle schienen wie mit Blut gefiillc und rot
durchleuchtet. Weiter sah ich von den Schalen nichts, doch ich hérte eine Stimme, es war die
des Herrschers, die sprach: Sieben Sakramente mufte ich schaffen, um ench siindige Menschen



Das Gotteserlebnis in der Bétrachtung ) 345

zu balten und zu erlésen. Und mein Blick wurde abwirts gewandt anf die Erde, und ich sah
Millionen von Menschen in hastigem T'reiben und Jagen umherirren. Sie kismmerten sich wenig,
fast gar nicht um das, was iiber ihnen war, sie waren alle fir mein Ange grau und namenlos.
Nur einige wenige sah ich auf den Knien liegen und ihre Hinde halten wie Schalen, die man
vollgieflen mdge. Sie hatten einen flehenden, kindlichen Ausdruck in ihren Gesichtern, ihre
Gesichter waren blafl und hager, und ihr ganzes Wesen verriet die Ziige des Kampfes. Und
wieder andere knieten nieder, sie lagen auf ihrem Angesicht, vernichtet und gedemiitigt und
voll von dem Bewuftsein ihrer Schuld und Siindhaftigkeit. Sie alle waren grau und namenlos
wie die anderen, doch lag etwas iiber ihnen wie ein Ahnen von dem Schimmer und dem Glanz,
der aus dem Himmelreiche herniederfiel. Der Glanz lag nur auf ihnen, er hatte keine Wirkungs-
kraft fir die Umgebung, er war auch ganz schwach und zagt, daf sie selbst ihn nicht gewahrten.
Aber ich hatte den Eindruck, als spiele er sich in ihren Augen wider und als triigen ihre Ziige
schon jetzt etwas von der Freudigkeit, die ich bei den Bewohnern des Himmels gesehen habe.“

I, 25. ,Ich suchte die Anwendung anf mich selbst zu machen und meinen augenblicklichen
deprimierten Zustand. Stellte mir wirklich das Auge Gottes vor — es war etwas da wie ein .
vor mir schwebendes menschliches Antlitz mit grofen Augen — verbunden mit Helligheits-
empfindungen, blau, ich batte eine wirkliche Empfindung, halb angenebm, balb unangenebhm,
des Offendaliegens, des Durchschautwerdens, daff Gott die Verwicklung in meinen seelischen
Zustinden besser durchschaut als ich selbst, daB ich vielleicht gar nicht so ein Gefiihl der Angst
zu haben braudhe, wie es sich aufdringen michte, dal Gott mit ernsten Augen, aber doch wieder

viterlich-giitig auf mich schaut.” N

XVIII, 5. ,Wenn ich einen Text lese, der iiber Gott als den Michtigen spricht, dann ist nie
eine faflbare Vorstellung in mir. Es ist immer das gleiche Gefiihl, das gleiche Stimmungsbild,
nimlich eine Kraft, die in Dunkel gebiillt, in einem Raume schwebt, und der alles ergeben sein
muf. Es ist nicht v6llig dunkel, es ist wie ein Geheimnis, das in sich selbst das Licht trigt, aber
nach auflen hin nicht weiterstrahlt. Die Kraft ist unendlich, und sie erfiillt meinen ganzen
Vorstellungsraum, und dann kommt eine Weile nichts, und unter ibr, ganz zu Fiifen und fast
verdeckt, schwebt der Erdball und anf ibm wir. Es ist keine Verbindung zwischen der Kraft
und dem Erdball, es gehen Strome hiniiber, aber sie sind nicht siditbar und nicht faflbar, und
werden erst zur Briidke und fiir uns gleichsam ein Weg, wenn die Kraft sie baat und gestaltet.
Darum sehe ich auch keine Verbindung und darum ist alles dunkel, besonders dort, wo Men-
schen wohnen. Ich hire gleich einer Woge und gleich Schwingungen, was es um die Herrlichkeit
ist, aber es ist so, dafl man es nicht greifen und nicht fassen kann. Es ist da, aber fiir uns Men-
schen nicht zu erkennen. Es ist, als wenn ein feiner Spiirsinn in mir arbeitete, der sich tber die
Leere von der Erde zum Himmel hiniibertasten méchte, aber es ist mir jedesmal so, als stinde
ich vor wverschlossenen Tiiren und stiefle mich wund. Eine zweite Empfindung kniipft sich
daran, die ich nicht mit Sinn bezeichnen kann. Ich kann es nur so ausdriicken, daff die Woge
und die Welle der Kraft, die ich iiber mir sche, mich hintibertrigt, aber nur ganz selten, und daf§
ich dann weiff, bestimmt weifd: Hier ist die Herrlichkeit Gottes. Dann hére ich mehr als sonst.
Und dann ist Licht und Freude um mich. Das ist ein Augenblick, wo die Verbindung von Gott
selbst geschaffen wurde, und darum empfinde ich sie. Sonst ist es, wie es heute auch war: dunkel,
kalt, fast erbarmungslos getrennt von der Kraft, die alles bilt und regiert, an die wir aber
nicht beranreichen. Und immer dann, wenn ich an dieses Bild denke, oder Texte dariiber lese,
erfiille mich eine namenlose Traurigkeit und Mutlosigkeit, weil wir von uns aus nicht heran-
reichen kénnen und warten miissen, bis uns die Woge hoch hebt und Gott nns an sich zieht.

XVIII, 13. ,Habe den Text dreimal gelesen, ehe ich ihn {iberhaupt in mich aufnahm. Dann
stand klar ein Bild vor meiner Seele: Der gewaltige Gott, umgeben von den Chéren der Engel
in Licht und Klarbeit und zu seinen Fiiflen die dunkle Welt. Es gebt keine Briicke vom Diesseits
ins Jenseits zu ibm, noch dringt ein Ton von dieser Welt in die seinige. Es besteht keinerlei
Verbindung, weil die Siinde das trennende Hindernis ist. Und ich hatte beim Lesen, wie schon
so oft, das Gefiihl, dal der Mensch nur in Ehrfurcht zu Gott aufschauen diirfe, wenn das rechte
Verhiltnis gewahrt bleiben sollte. Zu gleicher Zeit sab ich vor mir die vielen Verirrungen mei-
nes Lebens und die der Menschen im allgemeinen, und dies alles rechtfertigt in mir das Vor-
stellungsbild, daf keine Briicke hiniibergeht.”



346 ] Dr. Alfons Bolley

XVIII, 16. ,,Die Worte des Textes haben mein ganzes Innere aufgewiihlt, und die Gedanken
iiberstiirzten sich derart, geteilt mit Empfindungen und Gefithlen, daf ich nur miihsam einen
geraden Weg hindurch finden konnte. Mir war, als tanmelte ich an einem Abgrund vorbei, von
dem ich nur abnte, daf er eine unendliche T iefe und Weite batte, aber dessen U fer und Grenzen
ich nicht seben konnte. Ich wufite und fithlte: Das ist die Grenze alles menschlichen Kénnens
und Tuns, hier hért jede Kraft und jedes Wollen auf, von hier fithrt nur ein Weg hiniiber,
besser hinein, nimlich d e r Weg, Gott selbst. Mir war, als miisse ich laut aufschreien vor dieser
Unmbglichkeit und der Ohnmacht, die einen Menschen erschavern 1488t, wenn er an seine Be-
grenztheit derartig erinnert wird, und wenn er in sich erleben muf, daf kein noch so guter
Wille und kein eigenes Vermégen auch nur den kleinsten Weg dazu finden kann. Mir war, als
sinke ich in die Knie, und als habe ich gewaltsam die Trinen niederdriicken miissen und als
formten meine Lippen nur das eine Gebet: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver-
lassen! Es ist nichts schwerer und nichts erschiitternder fir einen Menschen als die Grofe und
Majestit Gottes, als diese alles bezwingende Kraft iiber sich zu empfinden und seine eigene
Nichtigkeit in sich so zu fiiblen, dafl er sein eigenes Leben und seine Taten wie einen Berg
Scherben vor sich liegen sieht, aus dem nichts gerettet werden kann. Und mir war, als z6gen die
Nebel und das Dunkel des Abgrindes iiber mich hin, sie bedeckten zwar meinen Leib und sie
legten sich schiitzend iiber mich, aber es war nur eine Last, die ich empfand, die Last Gottes.
Die Last Gottes kann eine aufrichtende sein, sie kann einen entziinden und erwirmen, aber so
empfand ich es nicht; es war eher so, daf} die Majestit Gottes, seine Allmacht und seine Grofle
sich wie eine bezwingende Gewalt iiber mich legte und auch der Aufschrei der Seele: Mein
Gott, meih Gott, warum hast du mich verlassen! erstickte. Und aus der Leere und der Dunkel-
heit formte sich mir ein Gedanke: Gott zieht, wen er will; er liebt, wen er will; und er gibt,
wem er will; du mufit warten, ob du angenommen wirst, ob er dich liebt und erlost.”

XVIIL, 20. ,,...Von der Person Gottvaters ging auch kein Licht aus, aber er selbst lebte in
einer Sphire, die fiir uns Menschen nicht fafbar ist. Es ist-weder Licht noch Luft, ich hatte die
Empfindung eines luftleeren Raumes. Sehr ernst und streng, wie gerecht denkende Menschen
blicken, ging sein Auge iiber die Erde, gleichsam als verfolge er dort das Leben und Treiben
seiner Geschépfe . .. Das Bild Gottvaters verschwand, die drohende Wolke auch, und ich selbst
war wie ein kleines M#dchen, das sich vertrauensvoll an den Stirkeren anlehnt. In diesem
Augenblick stand Christus neben mir, wie er gleichsam schiitzend einen Arm um mich legte,
so wie man einem Menschen tut, wenn man ihm sagt: Du kannst dich auf mich verlassen, ich
bin bei dir. Ich selbst schaute Christus mit einem unsagbar freien und reinen Blick an, so wie
man tut, wenn man vor einem Menschen steht, der alles wen[S und vor dem man nichts verhelm—
licht und zu dem man mit allen Fragen kommen darf . »

XVII, 31. ... Ich stand gleichsam selbst vor Cbrutm, und er schaute mich an, und in die-
sem Augenblick war mir, als sibe ich mein Leben . .. In diesem Augenblick war mir, als sinke
ich dem Herrn zu Fiiflen, zu nichts anderem mehr fihig, als zu dem einen Satz: Herrgott, du
weiflt, dafl ich dich liebe, daf} ich alles aus Liebe tat, selbst das Letzte opferte, die Seligkeit,
nm den anderen zu retten. Nimm mich hin, und wenn du willst, vernichte mich, wenn ich nur
die eine Antwort hore, dafl ich deinen Willen erfiillt habe! Ich hitte dies alles in ein heifles
Gebet fassen konnen, so dringend und so lebendig, daf es mich selbst emporgerissen hitte bis
zum Herzen Gottes, weil es um das Leben eines anderen geht.”

XVIII, 38. ,. .. Und ich sah weiter ein zweites Bild: Wie die Apostel still und etwas traurig
zum Herrn zuriickkehren. Sie haben alles befolgt, was er ihnen aufgetragen hat, und dennoch
ist der unreine Geist nicht gewichen ... Und nun kommt das, was ganz klar in meiner Seele
stand, als ich den Text las: Dafl Christus an gewisse Gaben Anforderungen stellt. Er verlangt,
wie er selber sagt, dafl man sich selber erst in Zucht nehmen muf, sich selber abtéten und beten
mufl, bevor man die Kraft erlangt, einen unreinen Geist zu bannen. Hier waren es nicht mebr
die Apostel, die vor Christus standen, ich sab mich selber unter ihnen, und Christi Blick rubte
anf mir, und er forderte in besonderer Weise von mir. Ich fiihlte all die Momente in mir auf-
steigen, in denen seine Stimme mir gesagt hat: Versage dir diesen Blick, diese Erholungsstunde,
ein Mittagessen, ein Kaffeebrot, sogar Nachtruhe und opfere es auf, nicht in einer bestimmten
Intention, sondern schenke es mir als freie Gabe, um meiner selbst willen . ..«



Das Gotteserlebnis in der Betrachtung 347

XVIII, 35. ,Habe noch nie in meinem Leben etwas Ahnliches empfunden wie in diesen
Augenblicken, als ich den Text las. Wihrend in meinem Inneren Sekunden vorher sich Gedan-
ken und Vorstellungen aller Art {iberstiirzten, war in diesem Augenblick alles ausgeschaltet. Ich
fihlte nicht mehr mich selbst, ich sah einen groflen, weiten Raum, ganz in Dunkel gehiillt, aber
eine Dunkelheit, die nicht traurig machte. Die Weite legte sich nicht wie eine Angst um einen
selbst, sie wirkte nicht lihmend, sie war mehr der Ausdruck einer ungeheueren Gewalt, die
man se}lbst in sich trug. In der Mitte des Raumes war ein ruhig brennendes Licht. Ich selbst stand
am Rande, fast unsichtbar und gleichsam meine Arme ausbreitend, wihrend ich selbst ein kleines
Licht trug. Mein Licht strebte zu der groflen Flamme, die in der Mitte des Raumes war, ich
selbst dagegen versank mehr und mehr in der Dunkelheit, vergehend, ungeachtet, ungesehen,
unbekannt. Doch mein Licht vereinigte sich mit der groffen Flamme und brannte rein und ge-
lautert. Das lebte in mir als Bild und muf} wohl aus einem Empfinden heraus entstanden sein,
das im Unterbewufltsein in mir lebendig wurde, als ich den Text las: dafl alles Menschliche,
alles Personliche, sogar die reinste Freundschaft vergeben muf, daff man selbst sterben muf,
" damit die Liebe wie ein reines Licht sich mit der Liebe Gottes vereinigen kann. Denn die grofie
Flamme in dem weiten Raum, die rein und klar und beruhigend das Ganze erwirmte und er-
hellte, war fiir mich das Symbol der Liebe Gottes. Und mein kleines Licht war der Funke atus
dem groflen Liebesquell, der in mich gesenkt wurde, als Gott meine Seele in mich einhauchte.
Ich habe zum erstenmal in meinem Leben beim Lesen eines Textes iiber das Wesen der Liebe
kein personliches Moment, keine personliche Bezichung zu einem Menschen empfunden, sondern
sah nur den Weg, den die Liebe des Menschen gehen mufl, um in der-grofien Gottesliebe zu
miinden, nimlich sich selber abzusterben, damit der Funke der Gottesliebe brenne.®

B. Der psychologische Ertrag der Erlebnisberichte
I. GOTT IM SPIEGEL DER SEELE"

1. Die anschaulichen Gottesvorstellungen sind ausge-
sprochen personlichkeitsbezogen

Es war zu erwarten, daB in den religidsen Erlebnissen auch die anschaulichen
Vorstellungen eine gewichtige Rolle spielen. Eine genauere Priifung ergab
dann, daB die Vorstellungsbilder mit dem Ich eng verkniipft und nur vom Ich
aus verstidndlich zu machen sind. Sie sind von einer Symbolik, zu der nur der
Beobachter den Schliissel hat, und die — wenn auf die Leinwand gebracht —
dem Auflenstehenden ein Geheimnis bleiben wiirden. Wer verméchte z. B. in
dem Bilde einer wunderbar glénzenden, sonnenihnlichen Scheibe {iber dem
Gipfel eines Berges den Herrgott zu erkennen, auch wenn vor der Scheibe
Engel stehen? Noch personlicher wird das Bild, wenn der Beobachter Stimmen
hért, etwa das Jubilate Deo der Engel; wenn er unter dem Eindruck des all-
sehenden Auges Gottes steht. Ahnlich sieht eine Beobachferin ein vor ihr
schwebendes Antlitz mit grofen Augen, wihrend sie selbst sich durchschaut
{fiihlt, ein Symbol des allsehenden Gottes, das aber nur fiir sie gilt. Man kann
im religiﬁéen Erlebnis eigentlich nicht einfach von einer anschaulichen Gottes-
vorstellung sprechen, es handelt sich vielmehr um eine bipolare Situations-
vorstellung, in der sich neben optischen, akustischen und mannigfachen ande-
ren Vorstellungen, neben Organempfindungen, Gefiihlen und Gedanken eine
bestimmte Haltung des Ich findet. Letzten Endes entspricht die ganze Vor-

- stellung genau. der personlichen religiésen Einstellung, ist also ein Produkt
persdnlicher Apperzeption. ‘



348 . Dr. Alfons Bolley

2. Die anschaulichen Gottesvorstellungen sind Trans-
parente einer metaphysischen Wirklichkeit

Die anschaulichen Vorstellungen von Gott sind nicht blofe Phantasiebildun-
gen. Sie sind Hilfsmittel intuitiver Gottesschau, und zwar schaut der Beobach-
ter durch sie hindurch vor allen Dingen Gott als eine Wirklichkeit. Dieser
metaphysische Sinngehalt des anschaulichen Bildes tritt z. B. zu Tage, wenn
das Bild vom Beobachter mit der ihm zuginglichen Wirklichkeit verkniipft
wird. Man sehe sich z. B. den Bericht II, 71 noch einmal an. Das verschiedene
Verhalten bzw. Schicksal der Menschen, die man auf dem Bilde sieht, ist der
Lebenswirklichkeit bzw. Glaubenswirklichkeit entnommen, was der Beobach-
ter am Schlusse des Protokolls ausdriicklich erwihnt. Die Verbindung der
Wirklichkeit mit der anschaulichen Vorstellung hat aber nur Sinn, wenn die
apschauliche Vorstellung selbst eine Wirklichkeit bedeutet. Besonders lehr-
reich ist die Situation in II, 83. Angesichts des anschaulichen Bildes kommt
der Beobachter zu einem persénlichen Erlebnis Gottes. Es mufl schon der
wirkliche Gott sein, vor dem ihn Furcht befillt, der wirkliche Gott, den der
Beobachter durch das Bild hindurch schaut. In XVIII, 210 wtirde das Bild der
michtigen Herrschergestalt an sich nicht viel iiber die zu Grunde liegende
Wirklichkeit besagen. Aber da eine Stimme ertént, die von sieben Sakramenten
und Erlésung spricht, ist der Blick freigegeben fiir den metaphysischen Hinter-
grund des Bildes. '

Das Bewulfitsein von der Wirklichkeit Gottes ist auch da unverkennbar, wo
das Gottesbildin seinem anschaulichen Gehaltnur diirf-
tig ist bei relativ starkem Erleben. Man vergleiche nur das fol-
gende Protokoll:

I, 30. ,...Die Heilandsgestalt steht als belle Lichtgestalt obne Einzelbeiten vor mir; obne
Vorstellung des Gesichtes. Im ersten Augenblick kommt ganz schwach eine innere Bewegung des
die Arme-um-ibn-schlingens. Das Umschlagen aus der Auflenwelt ins Innere beim Augenschlie-
flen war stark bemerkbar, auch mit einer wirmeren Stimmung verbunden. Zugleich die Emp-
findung, dafl dieses Bild sebr zu meiner Lage und inneren Stimmung pafit: Gefibl der inneren
Ratlosigkeit und Hilflosigkeit, das zugleich mit dem festen Vertrauen verbunden ist, daf ich
an Gott Halt finde. Ich versuche wieder zur Situation selbst zuriickzufinden, zu Petrus, mich in
seine Stimmung zu versetzen, mit dem Gedanken verbunden, dem Gefithl der Verpflichtung,
mich auch mal in andere hineinversetzen zu miissen — komme aber ganz von selbst wieder zu
der Beziebung auf mich selbst. Das Heilandsbild hat eine gewisse Verschwommenheit und ich
sage mir, daf} ich eine Schen empfinde, ihn mir konkret vorzustellen, eine Scheu, die etwas von

Ehrfurcht hat und Angse, welche dem Gefiihl der eigenen Wertlosigkeit entsprang; daf es eine
unwiirdige Intimitéit wire, mir seine Person so nahe und sichtbar zu denken.“

Im AnschluB an die Bildvorlage: Petrus auf dem Meere vor Christus, findet
hier die Beobachterin sich bald in einer entsprechenden Situation, da die Vor-
lage ihrer seelischen Disposition ganz angepafit ist. Die Heilandsgestalt der
Vorlage verfliichtigt sich indessen in der Vorstellung wesentlich. Ohne Einzel-
heiten, ohne Gesicht, verschwommen nur bleibt sie. Daf} die Beobachterin diese
Reduzierung aus religioser Scheu vorgenommen hat, dndert nichts an der Tat-
sache, daB diese mangelhafte Vorstellung dennoch eine starke Ichfunktion
hervorruft, die ihrerseits das BewuBtsein der Wirklichkeit Gottes zur Voraus-
setzung hat. Wir erinnern in diesem Zusammenhang an das Protokoll 1, 25,



‘

Das Gotteserlebnis in der Betrachtung 349

wo das Erleben der Allwissenheit Gottes nur die dirftige Vorstellung eines
Antlitzes mit grofen Augen aufweist. In I,29 bleibt die Gottesvorstellung
beschrinkt auf ein mit schwachen Tastvorstellungen verbundenes Bewuftsein

des Ruhens in den Armen Gottes, des Liegens in etwas Weichem, das Halt gibt:

1, 20. ,,... Angenehme Stimmung der Ruhe. Dann eine gewisse Versetzung in die Gegenwart
Gottes, nicht ausdriicklich, es kam von selbst. Dabei die Erinnerung daran, daf} ich die Empfin-
dungen, die ich fiir meinen Vater hatte, hiufig versucht habe, auf Gott zu {ibertragen. Gewisse
schwache Vorstellung des Rubens in den Armen Gottes, etwas mit T astvorstellungen verbunden
und dem Bewufrsein des Liegens, des Rubens in etwas Weichem, das einem Halt gibt, aber doch
nichts Korperliches ist. Versuch, alles Kérperliche wegzudenken.®

SchlieBlich seien noch Erlebnisse angefiihrt wie die Vorstellung von etwas
Blitzartigem, einer nach unten gehenden Handbewegung, in denen das Gottes-
« bewuBtsein sich ausdriickt, bis hin zu Wendungen wie: ",,Gott ist etwas furcht-
bar Wirkliches“, um sagen zu kénnen, dafl unter Umsténden ein Minimum von
anschaulicher Gottesvorstellung geniigt, wenn man Gott erlebt, und da8 hinter
der primitivsten Gottesvorstellung das Bewuﬁtsem der Wirklichkeit und der
Wirksamkeit Gottes stehen kann.

II. DIE SEELE IM SPIEGEL GOTTES

Wenn wir uns von dem objektiven Moment des Gotteserlebens nunmehr
dem subjektiven, d. h. dem erlebenden Ich zuwenden, so lautet die Frage
zunichst: Wie beriithrt das BewuBtsein von Gott den Personlichkeitskern?

Bei aller Mannigfaltigkeit der Erlebnisformen lassen die Berichte zwei ver-
schiedene Grundstrukturen erkennen: Einmal ist es das Erlebnis der Distanz
von Gott, ein andermal das Erlebnis des Kontaktes. Es lohnt sich zu unter-
suchen, wie sich dieses Verhiltnis jeweils im BewuBtsein zeigt und wie es
enisteht.

1. Das Erlebnis der Distanz von Gott
a) Die anschaulichen Vorstellungen

Die anschaulichste Form dieses Erlebens treffen wir an, wenn der Beobachter -
sich von Gott rdaumlich getrennt sieht. So erlebt B. XVIII, 5 Gott als eine
Kraft, die den ganzen Vorstellungsraum erfiillt, und darunter die Erde und
die Menschen. Hier unten herrscht Dunkel, und es gibt keine Verbindung mit
Gott, nicht einmal die des Erkennens. Das Ich, das sich hiniibertasten mochte,
sieht sich gleichsam vor verschlossenen Tiiren und sto8t sich wund. Dunkel,
kalt, traurig bleibt es.um das Ich. Ganz &hnlich berichtet dieselbe Beobachterin
in XVIII, 13, nur daB hier die Vorstellung des Hell-Dunkel noch deutlicher
wird: Gott existiert in Licht und Klarheit — zu seinen Fiilen die dunkle Welt.
Es gibt keine Briicke vom Diesseits zum Jenseits, noch dringt ein Ton von hier
zum Jenseits hiniiber. Am deutlichsten tritt das Distanzerlebnis in XVIII, 16
zu Tage: Das Ich taumelt an einem Abgrund von unendlicher Weite vorbei
und spiirt, daB es aus eigener Kraft nicht zu Gott gelangen kann. Aufsteigende
Trénen, die Vorstellung, in die Knie zu sinken und die Vorstellung des
schmerzlichen Ausrufes nach Gott geben den Seelenzustand der Distanz treffend
wieder. Die Vorstellung formt sich am Schlusse des Erlebens zu einem neuen



350 Dr. Alfons Bolley

Bild: Nebel und Dunkel des Abgrundes legen sich mit bezwingender Macht iiber
das Ich, ersticken gleichsam alles menschliche Selbstgefiihl. Die Distanz von
dem groBen Gott erlebt ein Beobachter in der Vorstellung, auf dem Sterbebett
zu liegen; ein anderer, indem er sich von Christus durchbohrenden Blicks an-
geschaut fiihlt.

b) Seelische Voraussetzungen des DistanzbewuBtseins

Wenn das Ich sich Gott fern weiB, dann liegt das nicht nur daran, daB man
Gott als den Unendlichen und Unnahbaren sieht, sondern nach unseren Er-
hebungen auch darin begriindet, da8 das Ich sich selbst in einer entsprechenden
Verfassung erlebt. In dem Gedanken an eine persénliche Verfehlung oder im
Gedanken an die eigene sittliche Schwéche iiberhaupt iiberkommt die Beobach-
ter leicht das Erlebnis des strengen und gerechten Gottes, wobei mancherlei
Gefiihle dem Erleben eine besondere Note geben kénnen. Zuweilen spielt auch
das BewuBtsein der physischen Unzulidnglichkeit, wie Sterblichkeit oder dergl.
eine gewichtige Rolle im Vorfeld des eigentlichen Gotteserlebens. So kommt
B. II, 83 im Gedanken an den Tod und die sittliche Unvollkommenheit zum
Erlebnis des alles sehenden, fordernden und richtenden Gottes, vor dem er
sich veranworten muB. Vor dem Text: ,Vor dir erbebt der Engelchor® wird
in B. XVIII der Zustand der eigenen Siindhaftigkeit, Unzulinglichkeit und
Not bewuBt, aus dem heraus die Gréfie des allméchtigen Gottes mit einem
Schauer erlebt wird. Dieselbe Beobachterin weiBl sich im Dunkel der Welt,
von der keine Briicke zum Gott des Lichtes fiihrt, weil die Siinde, auch ihre
- eigene, das trennende Hindernis ist (XVIII, 13). Was die Aussagen hier bereits
mit hinreichender Deutlichkeit erkennen lassen, findet in Protokollen ciner
anderen Versuchsreihe eine schéne Bestiitigung. Kam das Erlebnis der Distanz
dort spontan auf, so suchen die Beobachter es jetzt bewuBt und gewollt zu
erreichen, und zwar ausdriicklich durch Reflexion auf das eigene Ich. Eine
Beobachterin kommt der Aufforderung, sich im Anschluf an die Vorlage: , Die
Herrlichkeit ist furchtbar um Eloah“ anschauliche Vorstellungen zu machen,
so nach, dafl sie, um die GroBie Gottes zu veranschaulichen, sich sagt: Du muft
etwas Personliches hineinbringen. Sie findet dann in der Vorstellung, daB sie
selbst auf dem Sterbebette liege, eine passende Situation, um eben in ihrer
Kleinheit und Gebrechhchkelt und Ohnmacht den groBen und furchtbaren Gott
zu erleben. An anderer Stelle berichtet dieselbe Beobachterin, sie habe sich
bemiiht, in das Wesen der eigenen Seele hinabzusteigen, um es Gott gegeniiber-
zustellen; so wollte sie die Furcht vor Gott erleben. '

2. Das Erlebnis des Kontaktes mit Gott
a) Die anschaulichen Vorstellungen

Das Erlebnis des Kontaktes mit Gott wird gewohnlich dadurch ausgeldst,
dafB3 die Beobachter eine Einsfiihlung mit der Vorlage eingehen, wobei aber
der Blick nicht auf das Ich beschridnkt bleibt, sondern durch das Ich hindurch
auf den transzendenten Gott gelenkt wird. Auch hier ist also der Dualismus:
Gott-Ich deutlich feststellbar. Der Beobachter erlebt Gott im Ich. Die Formen
des Kontaktes mit Gott sind mannigfacher Art. Nach Analogie menschlicher



Das Gotteserlebnis in der Betrachtung 351

Verhéltnisse finden sich beinahe alle Formen innigen Verkehrs zwischen Per-
son und Person, doch fithrt das BewuBtsein gier Verbundenheit mit Gott auch
zu anderen Symbolen. Das Ich erlebt in der Vorstellung zuerst die Umarmung.
So erscheint z. B. Christus und legt schiitzend den Arm um eine Beterin, oder
es driickt sich die Stimmung des Gottvertrauens in dem BewuBtsein aus, in den
Armen Gottes zu ruben; einmal erfolgt die Umarmung auch seitens der Beob-
achterin, doch finden wir meist, daBl heilige Scheu und Ehrfurcht die Beter
vor allzu menschlicher Vertraulichkeit und sogar vor zu konkreten Gottes-
und Christusvorstellungen zuriickhilt (vgl. B. I, 30). Neben der UmarmungA
stofen wir zuweilen auf das Erlebnis des einfachen Handkontakts. So streckt
z. B. der Heiland seine Hand aus, die vom Beter ergriffen und gekiit wird.
Bezeichnend fiir den Kontakt ist auch die Haltung des Kniens vor dem Herrn,
ferner das vorstellungsméBige Rufen, das Schreien zu Gott oder das formelle
Bekenntnis der riickhaltlosen Liebe. Eine besondere Bedeutung kommt auch
dem Blick als Ausdrucksmittel des Kontaktes zu. In XVIII, 38 erlebt die Beob-
achterin Christi Blick, der von ihr Abtétung fordert, eine andere Beterin
schaut in Gottes Augen, die mehr den Eindruck des Giitigen als des Unnah-
baren erwecken. Das schonste Beispiel fiir das Erleben persénlichen Kon-
taktes bietet wohl XVIII, 35. Gott ist das groBe Licht, dem das kleine Licht
in der Hand der Beobachterin zustrebt, um in ihm aufzugehen.

b) Seelische Voraussetzungen des KontaktbewuBtseins

Wie oben, so kénnen wir auch fiir dieses positiv gerichtete Gotteserleben
jeweils ein entsprechendes IchbewuBtsein aufzeigen. Eine Beobachterin, die
ihr Erlebnis des Gottvertrauens beschreibt, erdffnet gleichzeitig, daf mancher-
lei Sorgen sie bedriicken, wie Familienangelegenheiten und personliche Dinge.
Auf diesem Untergrund erwichst ihr Verhiltnis zu Gott, das mit einer
gewissen Ruhe verbunden ist. In dem reichen Erlebnis I, 25 erhebt sich auf
dem Grunde einer Depression infolge von SchuldbewuBtsein das Gefiihl, von
Gott in allen seelischen Verwicklungen durchschaut und verstanden zu wer-
den, was die Beobachterin als wohltuend, als eine Reinigung, als eine Erlosung
empfindet. Also auch wieder: hingebendes Vertrauen im Bewu8tsein der
eigenen Schwiche. Ganz dhnlich erlebt ein anderer Beter den Kontakt mit
Gott. Er schreit all seine seelische Not zum Heiland empor, er kommt sich vor
wie ein Schiffbriichiger auf einem Wrack. In dem gleichsam durchbohrenden
Blick Christi wirkt sich zuerst das BewuBtsein der Distanz aus — vermutlich
spielt hier ein gewisses Schuldbewuftsein mit, dann aber findet der Beobachter
aus dem . Gefiihl der Distanz heraus wieder den Kontakt mit Gott als dem
Retter und Heiland. Die liebevolle Geste des Heilands fiihrt zu einem innigen
Erlebnis, dessen tiefstes Wesen das Gefiihl der Geborgenheit ist, begleitet
von Gefilihlen der Freude und des Jubels. — Ein schwer bannendes Gefiihl
bedriickt Beobachterin XVIII, 20, ehe sie sich bei Christus, zu dem man mit
allen Fragen kommen kann, der ja alles weiB, befreit, geschiitzt und geborgen
weil. In XVIII, 31 liegt dem Erlebnis einer totalen Liebeshingabe an Gott
unverkennbar die Uberzeugung zu Grunde, Gott riickhaltlos verbunden und
verpflichtet zu sein und auf alles Personliche verzichten zu miissen, um Gott



352 Dr. Alfons Bolley

vollkommen zu lieben. Dasselbe Motiv findet sich auch wohl in XVIII, 38. Die
Einsfiihlung mit den Aposteln, von denen Christus eine besondere Hingabe
fordert, versetzt die Beobachterin in denselben Kontakt mit Christus: Christus
fordert von mir, daB3 ich mich in besonderer Weise abtite. Der seelische Unter-
grund ist offenbar durch die Einsfiihlung mit den noch reichlich unverstéin-
digen und unvollkommenen Aposteln aufgedeckt worden, in dem Sinne: Wie
die Apostel, so bin ich.

C. Theologische und pidagogische Auswertung der Ergebnisse

Das Gotteserleben besteht nach den oben dargelegten Befunden darin, daf
der Gottesgedanke durch die Vorlage an das Ich herangebracht und von diesem
in einer spezifischen Weise erlebt wird. Wir konnten, wenn der Raum reichte,
auf wesentliche Ubereinstimmungen mig andern exakten Untersuchungen, so
besonders mit denen von Girgensohn' und Gruehn® hinweisen. Gott tritt hier
némlich dem BewuBtsein nicht als O b jekt spekulativer Gedankenoperatio-
nen entgegen, sondern als der Wirkliche und Wirkende, von dem das Ich
intuitiv Kenntnis nimmt. Diese Intuition liegt zwar am Rande des kognitiven
Erlebens — die Vorstellungen sind nicht das Entscheidende, sie sind nur ,, Ve-
hikel* —, gleichwohl aber ist die Intuition von héchster Wirksamkeit. Von ihr
geht der AnstoB aus zu der lebhaften Reaktion des Ich, wie wir sie allent-
halben oben fanden. In dieser Reaktion wird das Ich sich deslebendigen
Gottes erst bewuBit, sie ergreift das Ich bis in die letzte Tiefe, fiihrt zu Ge-
danken, Vorstellungen, Impulsen und anderen seelischen Akten. Wir kénnen
so die mannigfachen Vorstellungsbilder von Gof{ nur aus dem Persénlich-
keitsgrund versténdlich machen. Es hat keinen Sinn, sie einfach der Phantasie
zuzuschreiben. Es kommt dem Ich nicht darauf an, Gott gleichsam malen zu
wollen; wie Gott aussieht, weifl das Ich nicht, kann es auch im entferntesten
gar nicht wissen; was das Ich darstellen will, ist die Wirkung, die persénlich
erlebte Wirkung, die von dem unsichtbaren Gott ausgeht. Das Ich weiB3 schon,
was es bedeutet, wenn es sich Gott als eine wunderbar gléinzende Scheibe vor-
stellt, oder Gott als Kraft empfindet, oder als wuchtige, nach unten schlagende

‘  Hand, oder als Antlitz mit grofen Augen. Es handelt sich bei all diesen Bildern
um eine ganz personliche Sprache, die dem personlichen Erleben Ausdruck
gibt. Dafl das Ich mit seinem Erleben von den Gottesbildern nicht zu trennen
ist, zeigen eindeutig die zahlreichen anschaulichen Situationsvorstellungen mit
ihren Korrelativ-Momenten: Gott kann als Kraft nur erlebt werden, wenn
das Ich sich iiberwéltigt fithlt; als Licht nur, wenn das Ich sich im Dunkel wei8.

+ Die Frage liegt nahe, wie sich diese Bilder denn von den Produkten der
dichterischen Phantasie unterscheiden, bzw. ob {liberhaupt- ein Unterschied
bestehe. Vielleicht erinnert man sich des im ersten Aufsatz erdrterten betrach-
tenden Verfahrens, das wir Einfiihlung nannten, bei dem das freie kombi-
nierende Verfahren allerlei Neuschdpfungen zu Wege brachte. Hier ging das
Ich z.B. dazu iiber, eine Bildsituation durch Annahme psychologisch ent~

1 Der seelische Aufbau des religiosen Erlebens, Giitersloh 1930.
® Religionspsychologie, Breslau 1926.



Das Gotteserleben in der Betrachtung 353

sprechender Vorstellungsreihen verstidndlich zu machen. Ein Vergleich solcher
Schopfungen mit den Vorstellungen im Gotteserlebnis 148t indessen wesent-
liche Unterschiede erkennen: Bei der einfilhlenden Neuschépfung namlich liegt
das Schwergewicht des Geschehens im Objektiven; im religiésen Erlebnis da-
gegen stellt das Ich sich selbst dar — auch in der Gottesvorstellung. In der
Einfiihlung haben die Neuschépfungen ferner fiktiven Charakter, etwa in dem
Sinne: So mag es sein: im religiosen Erlebnis aber ist das Ich sich bewuft, daB
es wirklich so ist, wie die Vorstellung es symbolhaft wiedergibt.

Auf dieser Stufe hat die Betrachtung offenbar einen wesentlich anderen
Charakter als sonst. Das Ich schaut nicht mehr die Vorlage, nicht mehr sich
selber, es schaut jetzt Gott. Das Erleben ist nicht mehr so sehr im FluB, sondern
mehr oder weniger ruhend; die Aufmerksamkeit ist stark konzentriert. Wir
stoBen hier auf die hochste Stufe des Gebetes, die Beschauung. Sie ist ein
Gnadengeschenk, wie man beinahe exakt feststellen kann — dennoch diirfen
wir mit Recht behaupten, daB ihre Mittel dem natiirlichen Bereich angehéren,
daf} ihre Bilder lediglich AusfluB und Ausdruck einer tief-inneren Beriihrung
durch Gott sind, das hilflose Stammeln einer gottverbundenen Seele. Es muBl
nicht gottliche Offenbarung sein, was das Icth schaut, seine Schau mag wohl
eher menschliche Offenbarung des Gotterlebens sein. Bei dem Synergismus
vonh Gnade und Natur auch im Gebetsleben ist die Annahme berechtigt, daf}
die Beschauung ein Ziel aszetischen und pastoralen Strebens sein.kann. Um
. sie zu erwerben, darf sie natiirlich nicht direkt erstrebt werden, man kann sie
vielmehr nur als Frucht einer unentwegten und hingebenden Gottesliebe er-
hoffen. ,,Der Seele Leuchten aber ist das Sehnen“ (Hildegard von Bingen).

Hier sei eine Bemerkung zur religiosen Pidagogik gestattet. Wenn eine
begriffliche Darlegung {iber Gott nicht geniligt, um religioses Leben zu wecken,
so hiite man sich aber auch vor Fehlern im anschaulichen Verfahren. Wir haben
gesehen, daB ein Gotteserleben méglich ist, ohne dafl die Beobachter von einer
anschaulichen Gottesvorstellung berichten, ja in einem Falle wurde das Gottes-
bild, das durch die Vorlage gegeben war, in seiner Anschaulichkeit reduziert,
es blieb nur verschwommen im BewuBtsein, ohne Einzeltheiten — bei starkem
Erleben. Und wo eine anschauliche objektive Gottesvorstellung sich fand, da
war sie symbolisch und ganz persénlich. Wie es keinen Sinn hitte, Gott etwa
vor Kindern irgendwie ,malen“ zu wollen, so geniigen auch bloBe Analogien
des Inhalts, wie Gott ist und wirkt, nicht, um religioses Erleben zu schaffen.
Wenn ein Beobachter sagt: Ich sehe Gott im Licht und zu seinen Fiilen die
dunkle Welt, so ist das nicht dasselbe, wie wenn ich einem Menschen gegen-
iiber ein Bild von Licht und Dunkel entwerfe und ihm sage: So ist und wirkt
Gott. Der so Belehrte wiirde vielleicht um einen Gedanken reicher, aber wahr-
scheinlich innerlich unberiihrt bleiben, da es ja nicht s e i n Bild ist, was er sieht.

Soll man deshalb auf das religiose Bild verzichten? Und auf die ausmalende
Belehrung liber Gott? Keineswegs! Aber es ist zu fordern, daBl die Anschauung
Beziehungen darstellt, in die das Ich sich hineinversetzt sieht. Das hat die
groBe religiose Kunst wohl verstanden. Die monumentalen Gottesdarstellun-
gen Michelangelos z. B. vermogen erfahrungsgemill den glidubigen Menschen
in der Tiefe seiner Seele anzuregen. Das bekannte Christusbild aus den Kata-

23



354 Dr. Alfons Bolley

komben mit den grofien, unsagbar tiefen Augen ist nicht umsonst so anziehend
- fiir die katholische Jugend geworden. Die religiose Kunst darf nicht nur, nicht
einmal in erster Linie, &sthetisch qualifiziert sein, sie mu8 vor allem ,spre-
chende” Kunst sein, wenn sie ihren Sinn erfiillen soll. Und sie ist sprechend,
wenn der gldubige Mensch sich selbst in ibr ausgesprochen und angesprochen
fiihlt. Dasselbe gilt fiir das Wort des Lehrers. Eine Darlegung iiber eine Eigen-
schaft Gottes z. B. hat so vorzugehen, daf§ die Erfahrungswelt des Hérers, sein
Sein und sein Streben angeriihrt wird, so daB er sich selbst erkannt sieht.
Verkiindigung Gottes ist einfach nicht moglich ohne Beriicksichtigung
des Seelenlebens der Horer. Man studiere zu dem Zweck nur einmal die
Predigt unseres Herrn, besonders seine Gleichnisse, die, dem Alltagsleben
entnommen, die Menschen unwillkiirlich aufhorchen lassen mufiten. Darum
verdienen die religions-pddagogischen Vorschlige Friedrich Wilhelm Foersters
auch heute noch alle Beachtung. Heinrich Résselers® Religionsbuch fiir den
Unterricht an hoheren Schulen ist unter diesem Gesichtspunkt ein Wurf, der
nur begriiit werden kann. Das Erlebnis im Sinne der Wertaneignung der reli-
gidsen Wahrheiten gehért nun einmal zum Religionsunterricht, wofern man
auf der Schule religiése Menschen heranbilden will statt Theologen im
wissenschaftlichen Sinne.

Was die Ichfunktion angeht, so haben wir schon darauf hingewiesen,
daf} das Ich das religiose Erlebnis eigentlich nicht erarbeiten kann. Das Ich
vermag wohl giinstige Voraussetzungen zu schaffen, so durch die Wahl eines

_geeigneten Betrachtungsgegenstandes und durch die Art seiner Bearbeitung,
mulB aber letzten Endes darauf warten, beschenkt zu werden. Das Ich erlebt,
d. h. es nimmt auf. Das Ich weif} sich vor dem wirklichen und wirkenden Gott
lediglich als Objekt — das machen gerade die anschaulichen Verhiltnisse im
Gotteserleben deutlich. Jedwede Bertihrung mit Gott ist ein Erfahren Gottes, .
sei es ein Erhobenwerden, ein Gehaltenwerden, ein Gefordertwerden, sei es
ein Erleiden Gottes. Auch die scheinbar aktive Szene der Umarmung Gottes
von seiten des Ich ist ihrem Sinne nach nur die Geste einer hilflgsen Kreatur
gegeniiber dem Retter und Heiland, ist ein Aufgenommenwerden, ein Diirfen,
ein Bediirfen.

Eine eingehende Betrachtung der Aussagen unserer Beobachter fiihrte zu
der Erkenntnis, daB dem Erleben Gottes mit psychologischer Notwendigkeit
ein Erleben des Selbst vorgelagert ist und ohne dieses schlechterdings
nicht gedacht werden kann. Diese Grundbefindlichkeit, der sich der Fromme
jeweils bewufit wird und auf der sich das eigentliche Gotteserleben aufbaut,
besteht nach dem Zeugnis der Protokolle einmal in dem BewufBtsein der sitt-
lichen Schwiche, ein andermal in dem der physischen Unzuldnglichkeit, zu-
weilen auch im BewuBtsein des kreatiirlichen Verpflichtetseins oder auch des
In-Notseins, mit einem Wort: immerimBewufitsein der Kontingenz.
Man wird bei der Lektiire der Berichte gemerkt haben, da8l aus eben derselben
Wurzel sowohl das Gotterlebnis der Distanz wie das des Kontaktes hervor-
geht. Es ist nichts anderes als die Haltung der Demut, die man hier meint.

3- Christlicher Glaube, 2 Bde. K6In 1948.



Das Gotteserleben in der Be'traéhtung-l = 355

Wo sie vorhanden ist, da gibt es letzten Endes keine Angst vor Gott. Sie ist
zum mindesten bei unseren Beobachtern nicht zu spiiren. Wir treffen damit
auf das Grunderfordernis echter Religion. Friedrich Wulf S.J.* hat schon recht,
wenn er in dem Mangel an Demut die Wurzel des modernen Unglaubens und
der Gottesferne sieht und das demiitige Sichaufgeben als die entscheidende
Haltung des Christen bezeichnet. Wenn die Erde von der Sonne losgekettet
wird (Nietzsche), kommt, wie gerade die Geschichte unserer Tage zeigt, nicht
der Ubermensch, sondern der Untermensch zutage, zum mindesten aber die
Existenzangst. Man kann aber die vielfdltigen Formen der Existenzangst von
der sublim-metaphysischen bis zu ihren vulgéren Formen der Ddmonenangst,
des Aberglaubens, der Neurose, des Titanismus wohl nicht als religids bezeich-
nen. Diese Angst bleibt nur als Folge des metaphysischen Nihilismus; in dem
metaphysisch leeren Raum geistert die Angst, nicht aber in der Nihe Gottes.
Vielleicht wire Rudolf Otto® bei eingehender psychologischer Analyse des
religisen Erlebens etwas vorsichtiger gewesen, ehe er seine Hypothese der
»apriorischen religisen Kategorien“ aufstellte. Es stimmt, daf§ die Religion
zu den grofilen Menschheitsanliegen und -anlagen gehiort; wir wissen, da8
»unser Herz unruhig ist, bis es in Gott ruht“, aber ob es nétig ist, dafiir'Ge-
fiihlskategorien heranzuziehen, die ,spontan aus der Seele hervorbrechen und
geeignet wiren, die Quelle der Religion zu bilden, in denen letztlich die reli-
gidse Vorstellungs- und Symbolbildung ihre Wurzel hat®“, ist uns mehr als
zweifelhaft. Das Erleben des Tremendum wie des Fascinans, das sich auch in
unseren Befunden zeigte, war wesentlich veranlaft durch die Vorlage bzw.
den objektiven Glaubensbesitz der Beobachter und liegt u. E. iiberall, wo es
sich findet, in der Natur des objektiven Gottesgedankens. , Schauervolle®
Erlebnisse, wie sie von Otto mitgeteilt werden’, scheinen uns eher in der
Sphére des Pathologischen zu liegen, als daf wir sie als ,apriorische Katego-
rien“ des Religiosen werten konnten. Wir sahen, da8 das religitse Erlebnis .
ein komplexes Gebilde darstellt, in dem subjektiv-persénliche Elemente und
transzendente Gedankenelemente sich durchdringen und gegenseitig bedingen,
wobei der Schwerpunkt aber stets in dem BewuBtsein einer transzendenten
Gegebenheit liegt, dem das Ich sich ausgeliefert oder hingegeben fiihlt.

In der seelischen Grundbefindlichkeit der Kontingenz miissen wir die ent-
scheidende Voraussetzung des Gotterlebens sehen. Es hat keinen Sinn, von
Sreligiosen® Erlebnissen zu sprechen, wofern diese Vorbedingung nicht gege-
ben ist. Und ist sie da, dann bewahrt eine heilige Scheu davor, leichthin dariiber
zu reden. Denn es handelt sich hier um das dem'iitige Selbsterkennen und
-bekennen des Geschopfes, und da nur auf diesem seelischen Untergrund echte
Religidsitdt erwachsen kann, ergeben sich fiir Erziehung und Seelsorge wieder
besondere Aufgaben. So wire in Unterricht und Predigt unbedingt dahin zu
streben, das Ich in dieser seiner tiefsten Schicht zum Erklingen zu bringen.
Das ist nicht zu erreichen einfachhin durch Erweckung ,religiéser® Gefiihle,

4 Stimmen der Zeit, Januarheft 1948, S. 309 ff.

5 Das Heilige, Breslau 1922.

8 Vgl. Religiose Kindheitserfahrungen, in ,Religionspsychologie”, Wien 1926, S. 99.
7 Ebda. S.100f.

23*



356 ' Hans Wulf, S. J.

auch nicht durch bloBe objektive Anschaulichkeit oder durch bloBe Belehrung
rationaler Art. Auch wiirde gerade der moderne Mensch, obwohl er sich so
. gern mit dem Menschenbild theoretisch befafit, es oft ablehnen, an seine Kiein-
heit dir ekt erinnert zu werden. Der beste Weg wird wohl der indirekte sein,
wie unsere Untersuchung es nahelegt. Wenn die Glaubensverkiindigung in der
Auswahl und in der Darbietungsform der religidsen Wahrheiten es dahin-
bringt, dem Horer einen Spiegel vorzuhalten, so daf8 er sich selbst in Gott oder
Gott in sich selbst erkennt, dann diirfte ein Erfolg eher moglich sein. Man
erinnere sich, welch wichtige Rolle in der Betrachtung die Einsfiihlung spielte.
In dieser Beziehung scheint uns die Hl. Schrift des Alten wie des Neuen
Testamentes von unschitzbarem Wert, unausschpflich, weil fiir jeden Men-
schen,und fiir jede Zeit passend.

Gesety und Liebe in der Ordnung des Heils
Kritische Bemerkungen zu einigen Biichern von Ernst Mid;el
Von Hans Wulf, S.J., Hamburg

Es lassen sich im heutigen christlichen Raum unschwer zwei Bewegungen
von entgegengesetzier Richtung feststellen: Die eine von ihnen zeigt eine deut-~
liche Tendenz zur Kirche hin, nicht zuletzt zur sichtbaren Kirche von Organi-
sation und Amt, von Gesetz und Autoritit, die andere den nicht weniger ein-
deutigen Willen zur Freiheit des Einzelnen innerhalb der Kirche, zur Miindig-
keit und Selbstindigkeit der Entscheidung. — Die Hochachtung, ja Bewun-
derung, die man der katholischen Kirche in unserer Zeit oft genug entgegen-
bringt, ist zundchst ganz aligemein bedingt durch die Furcht vor der Anarchie
der gesetzlosen Massen, der gegeniiber man in der Kirche eine Rettung erblickt;

’.sie erscheint als das unerschiitterliche Bollwerk, als eine festgefiigte soziale
Ordnung, die den Einzelnen an Gesetz und Autoritit bindet. Konkreter gesehen
hat die heutige Kirchenfreundlichkeit wohl ihren Grund in den weitgehenden
Auflésungserscheinungen des ,kirchenlosen* Protestantismus, der mehr denn
je wieder nach der Kirche fragt. Innerhalb des Katholizimus selbst hat vor
allem die vertiefte theologische Einsicht, daf3 die Kirche als Fortsetzung und
Ausweitung des Geheimnisses der Menschwerdung ihrem Wesen nach ,leib-
haftig“ sein miisse, die Liebe zu ihrer konkreten Gestalt und Verfassurng ge-
stirkt. — Der Ruf nach einer gréBeren christlichen Freiheit wird nicht selten
als eine natiirliche Reaktion gegen den geschichtlich bedingten starken Zentra-
lismus der nachreformatorischen Kirche angesehen. Man hat hier vor allem
aber auch an die Herausarbeitung der personalen Wiirde des Einzelnen in der
Geistesgeschichte der Neuzeit zu denken und an die damit bedingte Betonung
der freien Entscheidung als Grundlage der Sittlichkeit, ebenso an die Diffe-
renzierung und das Auseinanderfallen des modernen Menschen, der mit sich
und den Gegebenheiten der Umwelt nicht mehr fertig wird und darum keine
Bindung mehr vertrigt.

Es braucht nicht zu verwundern, da8 das Zusammentreffen beider Bewe-
gungen innerhalb der Kirche Spannungen zur Folge hat, die die Vergangenheit





