
343 

Das Gotteserleben in der Betrachtung 
Von Dr. Alfons B o 11 e y, Essen 

Wie wir in einem früheren1 Aufsatz mitgeteilt haben, bietet das seelische 
Geschehen in der Betrachtung ein Bild vielgestaltiger Vorgänge. Man konnte 
u. a. beobachten, daß die Erlebnisweisen mehr oder weniger ichbezogen sind. 
Das rein rationale Denken, selbst über einen religiösen Gegenstand, läßt den 
Persönlichkeitskern unberührt. Auch das sich einfühlende Miterleben einer 
Situation bleibt noch im Vordergrund des Bewußtseins. Wenn aber der Schwer- 
punkt im Ich hegt, erhält die Betrachtung eine ganz andere Note; jetzt wird 
nämlich die persönliche Wertwelt angerührt und das Ich u. U. tief aufgewühlt. 
Wir sprachen in diesem Zusammenhang von einer objektiven und einer re- 
flexiven Versenkung. Eine dritte Stufe der Versenkung, die transzendente, 
brachte eine weitere Steigerung des Erlebens, insofern das Ich hier zum Er- 
leben Gottes kam. Da jede Betrachtung ihren Sinn darin hat, zu Gott zu 
führen, darf gerade diese Art der Versenkung unser Interesse beanspruchen. 
Die Frage nach der seelischen Beschaffenheit und den Bedingungen des Gottes- 
erlebens, die wir damals nur eben aufwerfen konnten, soll jetzt näher erörtert 
werden. Man halte sich vor Augen, worum es geht: Gott steht hier im Bewußt- 
sein nicht als philosophische oder theologische Idee, sondern als Wirklichkeit 
und unmittelbar gegenwärtige Persönlichkeit; es handelt sich hier im seelischen 
Geschehen nicht um gedankliche Spekulationen, sondern um die erlebnismäßige 
Resonanz, die die Offenbarung in der Seele des Betrachtenden hier und jetzt 
findet. 

Das Gotteserlebnis kann in der Betrachtung nicht direkt erwirkt werden • 
es bleibt ein Geschenk der Gnade. Wohl aber vermögen wir • das bezeugen 
unsere Erhebungen ebenso wie die Erfahrung überhaupt • durch unsere Mit- 
tätigkeit in weitgehendem Maße die Voraussetzungen dafür zu schaffen. Es 
sei auf unsere erste Arbeit verwiesen, wo sich mancherlei Zeugnisse finden, 
daß z. B. die reflexive Versenkung in der Form der Einsfühlung dem Gottes- 
erleben sehr dienlich sein kann. Es wird natürlich noch andere Wege geben, 
so wenn der Betrachtende sich in ein religiöses Vorstellungsbild vertieft oder 
eine religiöse Situation der Vorlage sich einfühlend miterlebt, ja es ist möglich, 
daß aus der ersten Berührung mit der Vorlage ein religiöses Erlebnis unmittel- 
bar erfolgt. 

Das wichtigste Ergebnis der vorliegenden Untersuchung ist die Feststellung, 
daß das Gotteserleben in der Betrachtung stets doppelpolig ist in dem Sinne, 
daß das Ich Gott nur erlebt, wenn es sich gleichzeitig selbst erlebt. Wir bringen 
im folgenden zunächst die schönsten und ergiebigsten Aussagen, um sie in 
einem weiteren Abschnitt zu erläutern und auszuwerten. 

A. Die Berichte 
II, 71. •Habe mir nadi dem Lesen direkt vorgestellt: Sah ohne viele Mühe den Herrgott 

über dem Gipfel eines hohen, allmählich ansteigenden Berges thronen, nicht in Menschengestalt, 
sondern als goldene, wunderbar glänzende Scheibe wie eine Sonne, kreisförmig, ein herrlicher 

1 Siehe diese Zeitschrift, August 1949, 258 ff. 



344 Dr. Alfons Bolley 
» 

Glanz geht von ihm aus, der Berg selbst ist mit dem wunderbarsten Blau, dem herrlichsten 
Grün bekleidet, läuft unten aus in einen Umkreis, der zur Höhe wie 2:1 zu steht; der Berg ist 
halb so groß wie der Umkreis. Der Umkreis läuft unten in ein Grau aus und geht über in 
eine schwärzlich-dunkle Flut. Von dem Herrgott, dieser herrlichen Scheibe, gehen nach 
allen Seiten wunderbare Strahlen aus, so daß die Spitze des Berges in Flammen zu stehen 
scheint. Auf der Kuppe des Berges, gleichsam vor dem Herrgott, stehen, in Azurblau gekleidet, 
Engel in gewaltiger Größe. Der Engel in ihrer Mitte mit den perlmuttenen Flügeln und den 
großen Augen hat ein stahlblau geschliffenes Schwert, auf das er sich stützt: Die Gerechtigkeit. 
An der Seite ebenfalls zwei Engel im Profil, so daß der Herrgott über den Engeln thront. 
Die Scheibe ist dasjenige, was das Ganze beherrscht. Der Berg ist durch den Herrgott be- 
leuchtet. Ich sehe Menschen • der ganze Berg ist bevölkert •, die den Berg hinanwallen 
und ihre Hände vor die Augen legen und, in die Schönheit Gottes versunken, niederknien 
und anbeten. Andere strecken ihre Arme aus und sehnen sich nach Gott. Auf dem unteren 
Rand des Berges sehe ich Menschen, die dem Herrgott den Rücken gekehrt haben, andere, die 
ihre Augen mit der Hand schützen gegen das Licht Gottes. Sie gehen eigene Wege, sie haben 
Bücher, 2irkel, Tafeln, große Blätter und machen eigene Systeme und wollen von Gott nichts 
wissen. Die Folge davon ist, daß sie immer mehr von Gott sich abwenden und plötzlich in der 
dunklen Flut verschwinden. Einige Köpfe sieht man mit verzerrten Gesichtern aus der schlam- 
migen dicken Flut emporragen. Es scheint, als ob sie schrien, sie haben den Mund weit geöffnet. 
• Anschließend • hatte das Bild ganz lebendig vor mir, hatte es nicht abgeblendet • an Hand 
des Bildes sagte ich mir: Diejenigen, die zu Gott in gläubiger Kindlichkeit schauen oder in der 
Sehnsucht ihres Herzens, sie kommen zum Glück, zum Berg der Seligkeit, während diejenigen, 
die auf ihre eigene Weisheit vertrauen, auf Abwege geraten und verderben." 

II, 83. •Ich sehe Gott nicht als menschliche Person, sondern was ich sehe, ist ein goldener 
Strahl als die Äußerung Gottes, es kann irgendwie ein Wesen sein, das sich am einfachsten 
durch einen Kreis darstellen läßt. Was ich sehe, ist die wunderbarste Lichtwirkung, ein goldener 
Strahl und in diesem Strahlenmeer stehen eine Unmenge Engel, die ich körperlich sehe als Ge- 
stalten, der Grundton ist violett und hlau. Das Ganze ist in Bewegung, die Flügel, die Ge- 
wänder, es ist mehr ein Füttern oder Fließen. Und diese Engel stehen derart im Banne Gottes, 
seiner Majestät, seiner Pracht, daß sie einen Hymnus anstimmen, nicht etwa in der leichten 
Melodie einer fröhlichen Weise, sondern einer ernsten Kantate. Sie singen •jubilate Deo", und 
ich meine, ich sähe das wie in einem Schauspiel. Da wird es mir feierlich zu Mute in dem Sinne, 
daß irgendeine Körperbewegung oder ein Lächeln mir unmöglich wäre. Nicht also das Ent- 
zücken, die Freude am Purzelbaumschlagen, sondern es ist innerlich dieses Gehobensein. Da 
kommt mir der Gedanke: Einmal mußt du sterben • habe in letzter Zeit häufig den Gedan- 
ken • und denke: Dann kommst du in die Anschauung Gottes. Gott wirst du sehen, ob du 
nun zum Himmel oder nicht zum Himmel kommst. Da kommt über mich das Gefühl des furcht- 
baren Ernstes, der sittlichen Verantwortung, während ich mich sonst so gerne im Gefühl der 
Vertrauensseligkeit an den Heiland, den Gekreuzigten wende. So habe ich jetzt das Gefühl 
des allsehenden Auges Gottes, des Dreimalheiligen, er durchleuchtet dein ganzes Wesen und 
fordert von dir. Jede Weichlichkeit, Vertrauensseligkeit, Ausflüchte, Entschuldigungen, Milde- 
rungsversuche sind ausgeschlossen. Es war das Gefühl des gehobenen Ernstes, der Feierlichkeit." 

XVIII, 210. •Ich hatte beim Lesen des Textes eine ganz klare Vorstellung von einer mäch- 
tigen Herrschergestalt, die in ihrem Reiche Macht ausübt. Wie die Gestalt im einzelnen aus- 
gesehen hat, weiß ich nicht. Sie war der Mittelpunkt des Reiches, und es ging von ihr eine 
Helligkeit, Klarheit und Freudigkeit aus, daß alle die Wesen, die ich um sie herum sah, diesselbe 
Helligkeit und Klarheit in sich trugen. Sie waren durchleuchtet, so daß ich ihre Figur nicht als 
Leib bezeichnen kann, auch keine Geschlechter unterscheiden konnte, auch kein Größenverhält- 
nis, aber sie waren alle dieser mächtigen Gestalt zugewandt und harrten mit frohen, glückseligen 
Augen ihrer Befehle. Der ganze Raum war mit besonderem Licht angefüllt, das nichts mit 
Erdenlicht gemeinsam hat, und es durchzitterten ihn Klänge, wie Menschen sie nicht hervor- 
bringen. Am Rande dieses Bildes sah ich sieben Schalen, aus denen es wie Weihrauch empor- 
stieg. Die mittlere Schale war größer als die anderen, sie alle schienen wie mit Blut gefüllt und rot 
durchleuchtet. Weiter sah ich von den Schalen nichts, doch ich hörte eine Stimme, es war die 
des Herrschers, die sprach: Sieben Sakramente mußte ich sdmffen, um euch sündige Menschen 



Das Gotteserlebnis in der Betrachtung 345 

zu halten und zu erlösen. Und mein Blick wurde abwärts gewandt auf die Erde, und ich sah 
Millionen von Menschen in hastigem Treiben und Jagen umherirren. Sie kümmerten sich wenig, 
fast gar nicht um das, was über ihnen war, sie waren alle für mein Auge grau und namenlos. 
Nur einige wenige sah ich auf den Knien liegen und ihre Hände halten wie Schalen, die man 
vollgießen möge. Sie hatten einen flehenden, kindlichen Ausdruck in ihren Gesichtern, ihre 
Gesichter waren blaß und hager, und ihr ganzes Wesen verriet die Züge des Kampfes. Und 
wieder andere knieten nieder, sie lagen auf ihrem Angesicht, vernichtet und gedemütigt und 
voll von dem Bewußtsein ihrer Schuld und Sündhaftigkeit. Sie alle waren grau und namenlos 
wie die anderen, doch lag etwas über ihnen wie ein Ahnen von dem Schimmer und dem Glanz, 
der aus dem Himmelreiche herniederfi'el. Der Glanz lag nur auf ihnen, er hatte keine Wirkungs- 
kraft für die Umgebung, er war auch ganz schwach und zai;t, daß sie selbst Ihn nicht gewahrten. 
Aber ich hatte den Eindruck, als spiele er sich in ihren Augen wider und als trügen ihre Züge 
schon jetzt etwas von der Freudigkeit, die ich bei den Bewohnern des Himmels gesehen habe." 

I, 25. •Ich suchte die Anwendung auf mich selbst zu machen und meinen augenblicklichen 
deprimierten Zustand. Stellte mir wirklich das Auge Gottes vor • es war etwas da wie ein 
vor mir schwebendes menschliches Antlitz mit großen Augen • verbunden mit Helligkeits- 
empfindungen, blau, ich hatte eine wirkliche Empfindung, halb angenehm, halb unangenehm, 
des Offendaliegens, des Durchschautwerdens, daß Gott die Verwicklung in meinen seelischen 
Zuständen besser durchschaut als ich selbst, daß ich vielleicht gar nicht so ein Gefühl der Angst 
zu haben brauche, wie es sich aufdrängen möchte, daß Gott mit ernsten Augen, aber doch wieder 
väterlich-gütig auf mich schaut." 

XVIII, 5. •Wenn ich einen Text lese, der über Gott als den Mächtigen spricht, dann ist nie 
eine faßbare Vorstellung in mir. Es ist immer das gleiche Gefühl, das gleiche Stimmungsbild, 
nämlich eine Kraft, die in Dunkel gehüllt, in einem Räume schwebt, und der alles ergeben sein 
muß. Es ist nicht völlig dunkel, es ist wie ein Geheimnis, das in sich selbst das Licht trägt, aber 
nach außen hin nicht weiterstrahlt. Die Kraft ist unendlich, und sie erfüllt meinen ganzen 
Vorstellungsraum, und dann kommt eine Weile nichts, und unter ihr, ganz zu Füßen und fast 
verdeckt, schwebt der Erdball und auf ihm wir. Es ist keine Verbindung zwischen der Kraft 
und dem Erdball, es gehen Ströme hinüber, aber sie sind nicht sichtbar und nicht faßbar, und 
werden erst zur Brücke und für uns gleichsam ein Weg, wenn die Kraft sie baut und gestaltet. 
Darum sehe ich auch keine Verbindung und darum ist alles dunkel, besonders dort, wo Men- 
schen wohnen. Ich höre gleich einer Woge und gleich Schwingungen, was es um die Herrlichkeit 
ist, aber es ist so, daß man es nicht greifen und nicht fassen kann. Es ist da, aber für uns Men- 
schen nicht zu erkennen. Es ist, als wenn ein feiner Spürsinn in mir arbeitete, der sich über die 
Leere von der Erde zum Himmel hinübertasten möchte, aber es ist mir jedesmal so, als stände 
ich vor verschlossenen Türen und stieße mich wund. Eine zweite Empfindung knüpft sich 
daran, die ich nicht mit Sinn bezeichnen kann. Ich kann es nur so ausdrücken, daß die Woge 
und die Welle der Kraft, die ich über mir sehe, mich hinüberträgt, aber nur ganz selten, und daß 
ich dann weiß, bestimmt weiß: Hier ist die Herrlichkeit Gottes. Dann höre ich mehr als sonst. 
Und dann ist Licht und Freude um mich. Das ist ein Augenblick, wo die Verbindung von Gott 
selbst geschaffen wurde, und darum empfinde ich sie. Sonst ist es, wie es heute auch war: dunkel, 
kalt, fast erbarmungslos getrennt von der Kraft, die alles hält und regiert, an die wir aber 
nicht heranreichen. Und immer dann, wenn ich an dieses Bild denke, oder Texte darüber lese, 
erfüllt mich eine namenlose Traurigkeit und Mutlosigkeit, weil wir von uns aus nicht heran- 
reichen können und warten müssen, bis uns die Woge hoch hebt und Gott uns an sich zieht." 

XVIII, 13. •Habe den Text dreimal gelesen, ehe ich ihn überhaupt in mich aufnahm. Dann 
stand klar ein Bild vor meiner Seele: Der gewaltige Gott, umgeben von den Chören der Engel 
in Licht und Klarheit und zu seinen Füßen die dunkle Welt. Es geht keine Brücke vom Diesseits 
ins Jenseits zu ihm, noch dringt ein Ton von dieser Welt in die seinige. Es besteht keinerlei 
Verbindung, weil die Sünde das trennende Hindernis ist. Und ich hatte beim Lesen, wie schon 
so oft, das Gefühl, daß der Mensch nur in Ehrfurcht zu Gott aufschauen dürfe, wenn das rechte 
Verhältnis gewahrt bleiben sollte. Zu gleicher Zeit sah ich vor mir die vielen Verirrungen mei- 
nes Lebens und die der Menschen im allgemeinen, und dies alles rechtfertigt in mir das Vor- 
stellungsbild, daß keine Brücke hinübergeht." 



346 Dr. Alf ons BoUey 

XVIII, 16. •Die Worte des Textes haben mein ganzes Innere aufgewühlt, und die Gedanken 
überstürzten sich derart, geteilt mit Empfindungen und Gefühlen, daß ich nur mühsam einen 
geraden Weg hindurch finden konnte. Mir war, als taumelte ich an einem Abgrund vorbei, von 
dem ich nur ahnte, daß er eine unendliche Tiefe und Weite hatte, aber dessen Ufer und Grenzen 
ich nicht sehen konnte. Ich wußte und fühlte: Das ist die Grenze alles menschlichen Könnens 
und Tuns, hier hört jede Kraft und jedes Wollen auf, von hier führt nur e i n Weg hinüber, 
besser hinein, nämlich der Weg, Gott selbst. Mir war, als müsse ich laut aufschreien vor dieser 
Unmöglichkeit und der Ohnmacht, die einen Menschen erschauern läßt, wenn er an seine Be- 
grenztheit derartig erinnert wird, und wenn er in sich erleben muß, daß kein noch so guter 
Wille und kein eigenes Vermögen auch nur den kleinsten Weg dazu finden kann. Mir war, als 
sänke ich in die Knie, und als habe ich gewaltsam die Tränen niederdrücken müssen und als 
formten meine Lippen nur das eine Gebet: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich ver- 
lassen! Es ist nichts schwerer und nichts erschütternder für einen Menschen als die Größe und 
Majestät Gottes, als diese alles bezwingende Kraft über sich zu empfinden und seine eigene 
Nichtigkeit in sich so zu fühlen, daß er sein eigenes Leben und seine Taten wie einen Berg 
Scherben vor sich liegen sieht, aus dem nichts gerettet werden kann. Und mir war, als zögen die 
Nebel und das Dunkel des Abgrundes über mich hin, sie bedeckten zwar meinen Leib und sie 
legten sich schützend über mich, aber es war nur eine Last, die ich empfand, die Last Gottes. 
Die Last Gottes kann eine aufrichtende sein, sie kann einen entzünden und erwärmen, aber so 
empfand ich es nicht; es war eher so, daß die Majestät Gottes, seine Allmacht und seine Größe 
sich wie eine bezwingende Gewalt über mich legte und auch der Aufschrei der Seele: Mein 
Gott,, mein Gott, warum hast du mich verlassen! erstickte. Und aus der Leere und der Dunkel- 
heit formte sich mir ein Gedanke: Gott zieht, wen er will; er liebt, wen er will; und er gibt, 
wem er will; du mußt warten, ob du angenommen wirst, ob er dich liebt und erlöst." 

XVIII, 20. •... Von der Person Gottvaters ging auch kein Licht aus, aber er selbst lebte in 
einer Sphäre, die für uns Menschen nicht faßbar ist. Es ist^weder Licht noch Luft, ich hatte die 
Empfindung eines luftleeren Raumes. Sehr ernst und streng, wie gerecht denkende Menschen 
blicken, ging sein Auge über die Erde, gleichsam als verfolge er dort das Leben und Treiben 
seiner Geschöpfe ... Das Bild Gottvaters verschwand, die drohende Wolke auch, und ich selbst 
war wie ein kleines Mädchen, das sich vertrauensvoll an den Stärkeren anlehnt. In diesem 
Augenblick stand Christus neben mir, wie er gleichsam schützend einen Arm um mich legte, 
so wie man einem Menschen tut, wenn man ihm sagt: Du kannst dich auf mich verlassen, ich 
bin bei dir. Ich selbst schaute Christus mit einem unsagbar freien und reinen Blick an, so wie 
man tut, wenn man vor einem Menschen steht, der alles weiß und vor dem man nichts verheim- 
licht und zu dem man mit allen Fragen kommen darf..." 

XVIII, 31. •... Ich stand gleichsam selbst vor Christus, und er schaute mich an, und in die- 
sem Augenblick war mir, als sähe ich mein Leben ... In diesem Augenblick war mir, als sänke 
ich dem Herrn zu Füßen, zu nichts anderem mehr fähig, als zu dem einen Satz: Herrgott, du 
weißt, daß ich dich liebe, daß ich alles aus Liebe tat, selbst das Letzte opferte, die Seligkeit, 
um den anderen zu retten. Nimm mich hin, und wenn du willst, vernichte.mich, wenn ich nur 
die eine Antwort höre, daß ich deinen Willen erfüllt habe! Ich hätte dies alles in ein heißes 
Gebet fassen können, so dringend und so lebendig, daß es mich selbst emporgerissen hätte bis 
zum Herzen Gottes, weil es um das Leben eines anderen geht." 

XVIII, 38. •... Und ich sah weiter ein zweites Bild: Wie die Apostel still und etwas traurig 
zum Herrn zurückkehren. Sie haben alles befolgt, was er ihnen aufgetragen hat, und dennoch 
ist der unreine Geist nicht gewichen... Und nun kommt das, was ganz klar in meiner Seele 
stand, als ich den Text las: Daß Christus an gewisse Gaben Anforderungen stellt. Er verlangt, 
wie er selber sagt, daß man sich selber erst in Zucht nehmen muß, sich selber abtöten und beten 
muß, bevor man die Kraft erlangt, einen unreinen Geist zu bannen. Hier waren es nicht mehr 
die Apostel, die vor Christus standen, ich sah mich selber unter ihnen, und Christi Blick ruhte 
auf mir, und er forderte in besonderer Weise von mir. Ich fühlte all die Momente in mir auf- 
steigen, in denen seine Stimme mir gesagt hat: Versage dir diesen Blick, diese Erholungsstunde, 
ein Mittagessen, ein Kaffeebrot, sogar Nachtruhe und opfere es auf, nicht in einer bestimmten 
Intention, sondern schenke es mir als freie Gabe, um meiner selbst willen ..." 



Das Gotteserlebnis in der Betrachtung 347 

XVIII, 35. •Habe noch nie in meinem Leben «etwas Ähnliches empfunden wie in diesen 
Augenblicken, als ich den Text las. Während in meinem Inneren Sekunden vorher sich Gedan- 
ken und Vorstellungen aller Art überstürzten, war in diesem Augenblick alles ausgeschaltet. Ich 
fühlte nicht mehr mich selbst, ich sah einen großen, weiten Raum, ganz in Dunkel gehüllt, aber 
eine Dunkelheit, die nicht traurig machte. Die Weite legte sich nicht wie eine Angst um einen 
selbst, sie wirkte nicht lähmend, sie war mehr der Ausdruck einer ungeheueren Gewalt, die 
man selbst in sich trug. In der Mitte des Raumes war ein ruhig brennendes Licht. Ich selbst stand 
am Rande, fast unsichtbar und gleichsam meine Arme ausbreitend, während ich selbst ein kleines 
Licht trug. Mein Licht strebte zu der großen Flamme, die in der Mitte des Raumes war, ich 
selbst dagegen versank mehr und mehr in der Dunkelheit, vergehend, ungeachtet, ungesehen, 
unbekannt. Doch mein Licht vereinigte sich mit der großen Flamme und brannte rein und ge- 
läutert. Das lebte in mir als Bild und muß wohl aus einem Empfinden heraus entstanden sein, 
das im Unterbewußtsein in mir lebendig wurde, als ich den Text las: daß alles Menschliche, 
alles Persönliche, sogar die reinste Freundschaft vergehen muß, daß man selbst sterben muß, 
damit die Liebe wie ein reines Licht sich mit der Liebe Gottes vereinigen kann. Denn die große 
Flamme in dem weiten Raum, die rein und klar und beruhigend das Ganze erwärmte und er- 
hellte, war für mich das Symbol der Liebe Gottes. Und mein kleines Licht war der Funke aus 
dem großen Liebesquell, der in mich gesenkt wurde, als Gott meine Seele in mich einhauchte. 
Ich habe zum erstenmal in meinem Leben beim Lesen eines Textes über das Wesen der Liebe 
kein persönliches Moment, keine persönliche Beziehung zu einem Menschen empfunden, sondern 
sah nur den Weg, den die Liebe des Menschen gehen muß, um in der-großen Gottesliebe zu 
münden, nämlich sich selber abzusterben, damit der Funke der Gottesliebe brenne." 

B. Der psychologische Ertrag der Erlebnisberichte 

I. GOTT IM SPIEGEL DER SEELE 

1. Die   anschaulichen   Gottesvorstellungen   sind   ausge- 

sprochen per sönlichkeitsbezogen 

Es war zu erwarten, daß in den religiösen Erlebnissen auch die anschaulichen 
Vorstellungen eine gewichtige Rolle spielen. Eine genauere Prüfung ergab 
dann, daß die Vorstellungsbilder mit dem Ich eng verknüpft und nur vom Ich 
aus verständlich zu machen sind. Sie sind von einer Symbolik, zu der nur der 
Beobachter den Schlüssel hat, und die • wenn auf die Leinwand gebracht • 
dem Außenstehenden ein Geheimnis bleiben würden. Wer vermöchte z. B. in 
dem Bilde einer wunderbar glänzenden, sonnenähnlichen Scheibe über dem 
Gipfel eines Berges den Herrgott zu erkennen, auch wenn vor der Scheibe 
Engel stehen? Noch persönlicher wird das Bild, wenn der Beobachter Stimmen 
hört, etwa das Jubilate Deo der Engel; wenn er unter dem Eindruck des all- 
sehenden Auges Gottes steht. Ähnlich sieht eine Beobachterin ein vor ihr 
schwebendes Antlitz mit großen Augen, während sie selbst sich durchschaut 
fühlt, ein Symbol des allsehenden Gottes, das aber nur für sie gilt. Man kann 
im religiösen Erlebnis eigentlich nicht einfach von einer anschaulichen Gottes- 
vorstellung sprechen, es handelt sich vielmehr um eine bipolare Situations- 
vorstellung, in der sich neben optischen, akustischen und mannigfachen ande- 
ren Vorstellungen, neben Organempfindungen, Gefühlen und Gedanken eine 
bestimmte Haltung des Ich findet. Letzten Endes entspricht die ganze Vor- 
stellung genau der persönlichen religiösen Einstellung, ist also ein Produkt 
persönlicher Apperzeption. 



348 Dr. Alfons Bolley 

2. Die   anschaulichen   Got.tesvorstellungen   sind   Trans- 

parente einer metaphysischen Wirklichkeit 

Die anschaulichen Vorstellungen von Gott sind nicht bloße Phantasiebildun- 
gen. Sie sind Hilfsmittel intuitiver Gottesschau, und zwar schaut der Beobach- 
ter durch sie hindurch vor allen Dingen Gott als eine Wirklichkeit. Dieser 
metaphysische Sinngehalt des anschaulichen Bildes tritt z. B. zu Tage, wenn 
das Bild vom Beobachter mit der ihm zugänglichen Wirklichkeit verknüpft 
wird. Man sehe sich z. B. den Bericht II, 71 noch einmal an. Das verschiedene 
Verhalten bzw. Schicksal der Menschen, die man auf dem Bilde sieht, ist der 
Lebenswirklichkeit bzw. Glaubenswirklichkeit entnommen, was der Beobach- 
ter am Schlüsse des Protokolls ausdrücklich erwähnt. Die Verbindung der 
Wirklichkeit mit der anschaulichen Vorstellung hat aber nur Sinn, wenn die 
anschauliche Vorstellung selbst eine Wirklichkeit bedeutet. Besonders lehr- 
reich ist die Situation in II, 83. Angesichts des anschaulichen Bildes kommt 
der Beobachter zu einem persönlichen Erlebnis Gottes. Es muß schon der 
wirkliche Gott sein, vor dem ihn Furcht befällt, der wirkliche Gott, den der 
Beobachter durch das Bild hindurch schaut. In XVIII, 210 würde das Bild der 
mächtigen Herrschergestalt an sich nicht viel über die zu Grunde liegende 
Wirklichkeit besagen. Aber da eine Stimme ertönt, die von sieben Sakramenten 
und Erlösung spricht, ist der Blick freigegeben für den metaphysischen Hinter- 
grund des Bildes. 

Das Bewußtsein von der Wirklichkeit Gottes ist auch da unverkennbar, w o 
das Gottesbild in seinem anschaulichen Gehalt nur dürf- 
tig ist bei relativ starkem Erleben. Man vergleiche nur das fol- 
gende Protokoll: 

I, 30. •... Die Heilandsgestalt steht als helle Lichtgestalt ohne Einzelheiten vor mir; ohne 
Vorstellung des Gesiebtes. Im ersten Augenblick kommt ganz schwach eine innere Bewegung des 
die Arme-um-ihn-schlingens. Das Umschlagen aus der Außenwelt ins Innere beim Augenschlie- 
ßen war stark bemerkbar, auch mit einer wärmeren Stimmung verbunden. Zugleich die Emp- 
findung, daß dieses Bild sehr zu meiner Lage und inneren Stimmung paßt: Gefühl der inneren 
Ratlosigkeit und Hilflosigkeit, das zugleich mit dem festen Vertrauen verbunden ist, daß ich 
an Gott Halt finde. Ich versuche wieder zur Situation selbst zurückzufinden, zu Petrus, mich in 
seine Stimmung zu versetzen, mit dem Gedanken verbunden, dem Gefühl der Verpflichtung, 
mich auch mal in andere hineinversetzen zu müssen • komme aber ganz von selbst wieder zu 
der Beziehung auf mich selbst. Das Heilandsbild hat eine gewisse Verschwommenheit und ich 
sage mir, daß ich eine Scheu empfinde, ihn mir konkret vorzustellen, eine Scheu, die etwas von 
Ehrfurcht hat und Angst, welche dem Gefühl der eigenen Wertlosigkeit entsprang; daß es eine 
unwürdige Intimität wäre, mir seine Person so nahe und sichtbar zu denken." 

Im Anschluß an die Bildvorlage: Petrus auf dem Meere vor Christus, findet 
hier die Beobachterin sich bald in einer entsprechenden Situation, da die Vor- 
lage ihrer seelischen Disposition ganz angepaßt ist. Die Heilandsgestalt der 
Vorlage verflüchtigt sich indessen in der Vorstellung wesentlich. Ohne Einzel- 
heiten, ohne Gesicht, verschwommen nur bleibt sie. Daß die Beobachterin diese 
Reduzierung aus religiöser Scheu vorgenommen hat, ändert nichts an der Tat- 
sache, daß diese mangelhafte Vorstellung dennoch eine starke Ichfunktion 
hervorruft, die ihrerseits das Bewußtsein der Wirklichkeit Gottes zur Voraus- 
setzung hat. Wir erinnern in diesem Zusammenhang an das Protokoll 1,25, 



Das Gotteserlebnis in der Betrachtung 349 

wo das Erleben der Allwissenheit Gottes nur die dürftige Vorstellung eines 
Antlitzes mit großen Augen aufweist. In 1,29 bleibt die Gottesvorstellung 
beschränkt auf ein mit schwachen Tastvorstellungen verbundenes Bewußtsein 
des Ruhens in den Armen Gottes, des Liegens in etwas Weichem, das Halt gibt: 

I, 20. •... Angenehme Stimmung der Ruhe. Dann eine gewisse Versetzung in die Gegenwart 
Gottes, nicht ausdrücklich, es kam von selbst. Dabei die Erinnerung daran, daß ich die Empfin- 
dungen, die ich für meinen Vater hatte, häufig versucht habe, auf Gott zu übertragen. Gewisse 
schwache Vorstellung des Ruhens in den Armen Gottes, etwas mit TastvorStellungen verbunden 
und dem Bewußtsein des Liegens, des Ruhens in etwas Weichem, das einem Halt gibt, aber doch 
nichts Körperliches ist. Versuch, alles Körperliche wegzudenken." 

Schließlich seien noch Erlebnisse angeführt wie die Vorstellung von etwas 
Blitzartigem, einer nach unten gehenden Handbewegung, in denen das Gottes- 
bewußtsein sich ausdrückt, bis hin zu Wendungen wie: •Gott ist etwas furcht- 
bar Wirkliches", um sagen zu können, daß unter Umständen ein Minimum von 
anschaulicher Gottesvorstellung genügt, wenn man Gott erlebt, und daß hinter 
der primitivsten Gottesvorstellung das Bewußtsein der Wirklichkeit und der 
Wirksamkeit Gottes stehen kann. 

II. DIE SEELE IM SPIEGEL GOTTES 

Wenn wir uns von dem objektiven Moment des Gotteserlebens nunmehr 
dem subjektiven, d. h. dem erlebenden Ich zuwenden, so lautet die Frage 
zunächst: Wie berührt das Bewußtsein von Gott den Persönlichkeitskern? 

Bei aller Mannigfaltigkeit der Erlebnisformen lassen die Berichte zwei ver- 
schiedene Grundstrukturen erkennen: Einmal ist es das Erlebnis der Distanz 
von Gott, ein andermal das Erlebnis des Kontaktes. Es lohnt sich zu unter- 
suchen, wie sich dieses Verhältnis jeweils im Bewußtsein zeigt und wie es 
entsteht. 

1. Das Erlebnis der Distanz von Gott 

a)  Die   anschaulichen  Vorstellungen 

Die anschaulichste Form dieses Erlebens treffen wir an, wenn der Beobachter 
sich von Gott räumlich getrennt sieht. So erlebt B. XVIII, 5 Gott als eine 
Kraft, die den ganzen Vorstellungsraum erfüllt, und darunter die Erde und 
die Menschen. Hier unten herrscht Dunkel, und es gibt keine Verbindung mit 
Gott, nicht einmal die des Erkennens. Das Ich, das sich hinübertasten möchte, 
sieht sich gleichsam vor verschlossenen Türen und stößt sich wund. Dunkel, 
kalt, traurig bleibt es.um das Ich. Ganz ähnlich berichtet dieselbe Beobachterin 
in XVIII, 13, nur daß hier die Vorstellung des Hell-Dunkel noch deutlicher 
wird: Gott existiert in Licht und Klarheit • zu seinen Füßen die dunkle Welt. 
Es gibt keine Brücke vom Diesseits zum Jenseits, noch dringt ein Ton von hier 
zum Jenseits hinüber. Am deutlichsten tritt das Distanzerlebnis in XVIII, 16 
zu Tage: Das Ich taumelt an einem Abgrund von unendlicher Weite vorbei 
und spürt, daß es aus eigener Kraft nicht zu- Gott gelangen kann. Aufsteigende 
Tränen, die Vorstellung, in die Knie zu sinken und die Vorstellung des 
schmerzlichen Ausrufes nach Gott geben den Seelenzustand der Distanz treffend 
wieder. Die Vorstellung formt sich am Schlüsse des Erlebens zu einem neuen 



350 Dr. Alfons Bolley 

Bild: Nebel und Dunkel des Abgrundes legen sich mit bezwingender Macht über 
das Ich, ersticken gleichsam alles menschliche Selbstgefühl. Die Distanz von 
dem großen Gott erlebt ein Beobachter in der Vorstellung, auf dem Sterbebett 
zu liegen; ein anderer, indem er sich von Christus durchbohrenden Blicks an- 
geschaut fühlt. 

b) Seelische Voraussetzungen des Distanzbewußtseins 
Wenn das Ich sich Gott fern weiß, dann liegt das nicht nur daran, daß man 

Gott als den Unendlichen und Unnahbaren sieht, sondern nach unseren Er- 
hebungen auch darin begründet, daß das Ich sich selbst in einer entsprechenden 
Verfassung erlebt. In dem Gedanken an eine persönliche Verfehlung oder im 
Gedanken an die eigene sittliche Schwäche überhaupt überkommt die Beobach- 
ter leicht das Erlebnis des strengen und gerechten Gottes, wobei mancherlei 
Gefühle dem Erleben eine besondere Note geben können. Zuweilen spielt auch 
das Bewußtsein der physischen Unzulänglichkeit, wie Sterblichkeit oder dergl. 
eine gewichtige Rolle im Vorfeld des eigentlichen Gotteserlebens. So kommt 
B. II, 83 im Gedanken an den Tod und die sittliche Unvollkommenheit zum 
Erlebnis des alles sehenden, fordernden und richtenden Gottes, vor dem er 
sich veranworten muß. Vor dem Text: •Vor dir erbebt der Engelchor" wird 
in B. XVIII der Zustand der eigenen Sündhaftigkeit, Unzulänglichkeit und 
Not bewußt, aus dem heraus die Größe des allmächtigen Gottes mit einem 
Schauer erlebt wird. Dieselbe Beobachterin weiß sich im Dunkel der Welt, 
von der keine Brücke zum Gott des Lichtes führt, weil die Sünde, auch ihre 
eigene, das trennende Hindernis ist (XVIII, 13). Was die Aussagen hier bereits 
mit hinreichender Deutlichkeit erkennen lassen, findet in Protokollen einer 
anderen Versuchsreihe eine schöne Bestätigung. Kam das Erlebnis der Distanz 
dort spontan auf, so suchen die Beobachter es jetzt bewußt und gewollt zu 
erreichen, und zwar ausdrücklich durch Reflexion auf das eigene Ich. Eine 
Beobachterin kommt der Aufforderung, sich im Anschluß an die Vorlage: •Die 
Herrlichkeit ist furchtbar um Eloah" anschauliche Vorstellungen zu machen, 
so nach, daß sie, um die Größe Gottes zu veranschaulichen, sich sagt: Du mußt 
etwas Persönliches hineinbringen. Sie findet dann in der Vorstellung, daß sie 
selbst auf dem Sterbebette liege, eine passende Situation, um eben in ihrer 
Kleinheit und Gebrechlichkeit und Ohnmacht den großen und furchtbaren Gott 
zu erleben. An anderer Stelle berichtet dieselbe Beobachterin, sie habe sich 
bemüht, in das Wesen der eigenen Seele hinabzusteigen, um es Gott gegenüber- 
zustellen; so wollte sie die Furcht vor Gott erleben. 

2. Das Erlebnis des Kontaktes mit Gott 
a) Die anschaulichen Vorstellungen 

Das Erlebnis des Kontaktes mit Gott wird gewöhnlich dadurch ausgelöst, 
daß die Beobachter eine Einsfühlung mit der Vorlage eingehen, wobei aber 
der Blick nicht auf das Ich beschränkt bleibt, sondern durch das Ich hindurch 
auf den transzendenten Gott gelenkt wird. Auch hier ist also der Dualismus: 
Gott-Ich deutlich feststellbar. Der Beobachter erlebt Gott im Ich. Die Formen 
des Kontaktes mit Gott sind mannigfacher Art. Nach Analogie menschlicher 



Das Gotteserlebnis in der Betrachtung 351 

Verhältnisse finden sich beinahe alle Formen innigen Verkehrs zwischen Per- 
son und Person, doch führt das Bewußtsein der Verbundenheit mit .Gott auch 
zu anderen Symbolen. Das Ich erlebt in der Vorstellung zuerst die Umarmung. 
So erscheint z. B. Christus und legt schützend den Arm um eine Beterin, oder 
es drückt sich die Stimmung des Gottvertrauens in dem Bewußtsein aus, in den 
Armen Gottes zu ruhen; einmal erfolgt die Umarmung auch seitens der Beob- 
achterin, doch finden wir meist, daß heilige Scheu und Ehrfurcht die Beter 
vor allzu menschlicher Vertraulichkeit und sogar vor zu konkreten Gottes- 
und Christusvorstellungen zurückhält (vgl. B. 1,30). Neben der Umarmung 
stoßen wir zuweilen auf das Erlebnis des einfachen Handkontakts. So streckt 
z. B. der Heiland seine Hand aus, die vom Beter ergriffen und geküßt wird. 
Bezeichnend für den Kontakt ist auch die Haltung des Kniens vor dem Herrn, 
ferner das vorstellungsmäßige Rufen, das Schreien zu Gott oder das formelle 
Bekenntnis der rückhaltlosen Liebe. Eine besondere Bedeutung kommt auch 
dem Blick als Ausdrucksmittel des Kontaktes zu. In XVIII, 38 erlebt die Beob- 
achterin Christi Blick, der von ihr Abtötung fordert, eine andere Beterin 
schaut in Gottes Augen, die mehr den Eindruck des Gütigen als des Unnah- 
baren erwecken. Das schönste Beispiel für das Erleben persönlichen Kon- 
taktes bietet wohl XVIII, 35. Gott ist das große Licht, dem das kleine Licht 
in der Hand der Beobachterin zustrebt, um in ihm aufzugehen. 

b) Seelische Voraussetzungen  des  Kontaktbewußtseins 

Wie oben, so können wir auch für dieses positiv gerichtete Gotteserleben 
jeweils ein entsprechendes Ichbewußtsein aufzeigen. Eine Beobachterin, die 
ihr Erlebnis des Gottvertrauens beschreibt, eröffnet gleichzeitig, daß mancher- 
lei Sorgen sie bedrücken, wie Familienangelegenheiten und persönliche Dinge. 
Auf diesem Untergrund erwächst ihr Verhältnis zu Gott, das mit einer 
gewissen Ruhe verbunden ist. In dem reichen Erlebnis I, 25 erhebt sich auf 
dem Grunde einer Depression infolge von Schuldbewußtsein das Gefühl, von 
Gott in allen seelischen Verwicklungen durchschaut und verstanden zu wer- 
den, was die Beobachterin als wohltuend, als eine Reinigung, als eine Erlösung 
empfindet. Also auch wieder: hingebendes Vertrauen im Bewußtsein der 
eigenen Schwäche. Ganz ähnlich erlebt ein anderer Beter den Kontakt mit 
Gott. Er schreit all seine seelische Not zum Heiland empor, er kommt sich vor 
wie ein Schiffbrüchiger auf einem Wrack. In dem gleichsam durchbohrenden 
Blick Christi wirkt sich zuerst das Bewußtsein der Distanz aus • vermutlich 
spielt hier ein gewisses Schuldbewußtsein mit, dann aber findet der Beobachter 
aus dem Gefühl der Distanz heraus wieder den Kontakt mit Gott als dem 
Retter und Heiland. Die liebevolle Geste des Heilands führt zu einem innigen' 
Erlebnis, dessen tiefstes Wesen das Gefühl der Geborgenheit ist, begleitet 
von Gefühlen der Freude und des Jubels. • Ein schwer bannendes Gefühl 
bedrückt Beobachterin XVIII, 20, ehe sie sich bei Christus, zu dem man mit 
allen Fragen kommen kann, der ja alles weiß, befreit, geschützt und geborgen 
weiß. In XVIII, 31 liegt dem Erlebnis einer totalen Liebeshingabe an Gott 
unverkennbar die Überzeugung zu Grunde, Gott rückhaltlos verbunden und 
verpflichtet zu sein und auf alles Persönliche verzichten zu müssen, um Gott 



352 Dr. Alfons Bolley 

vollkommen zu lieben. Dasselbe Motiv findet sich auch wohl in XVIII, 38. Die 
Einsfühlung mit den Aposteln, von denen Christus eine besondere Hingabe 
fordert, versetzt die Beobachterin in denselben Kontakt mit Christus: Christus 
fordert von mir, daß ich mich in besonderer Weise abtöte. Der seelische Unter- 
grund ist offenbar durch die Einsfühlung mit den noch reichlich unverstän- 
digen und unvollkommenen Aposteln aufgedeckt worden, in dem Sinne: Wie 
die Apostel, so bin ich. 

C. Theologische und pädagogische Auswertung der Ergebnisse 

Das Gotteserleben besteht nach den oben dargelegten Befunden darin, daß 
der Gottesgedanke durch die Vorlage an das Ich herangebracht und von diesem 
in einer spezifischen Weise erlebt wird. Wir könnten, wenn der Raum reichte, 
auf wesentliche Übereinstimmungen mjf andern exakten Untersuchungen, so 
besonders mit denen von Girgensohn1 und Gruehn2 hinweisen. Gott tritt hier 
nämlich dem Bewußtsein nicht als Objekt spekulativer Gedankenoperatio- 
nen entgegen, sondern als der Wirkliche und Wirkende, von dem das Ich 
intuitiv Kenntnis nimmt. Diese Intuition liegt zwar am Rande des kognitiven 
Erlebens • die Vorstellungen sind nicht das Entscheidende, sie sind nur •Ve- 
hikel" •, gleichwohl aber ist die Intuition von höchster Wirksamkeit. Von ihr 
geht der Anstoß aus zu der lebhaften Reaktion des Ich, wie wir sie allent- 
halben oben fanden. In dieser Reaktion wird das Ich sich des lebendigen 
Gottes erst bewußt, sie ergreift das Ich bis in die letzte Tiefe, führt zu Ge- 
danken, Vorstellungen, Impulsen und anderen seelischen Akten. Wir können 
so die mannigfachen Vorstellungsbilder von Gott nur aus dem Persönlich- 
keitsgrund verständlich machen. Es hat keinen Sinn, sie einfach der Phantasie 
zuzuschreiben. Es kommt dem Ich nicht darauf an, Gott gleichsam malen zu 
wollen; wie Gott aussieht, weiß das Ich nicht, kann es auch im entferntesten 
gar nicht wissen; was das Ich darstellen will, ist die Wirkung, die persönlich 
erlebte Wirkung, die von dem unsichtbaren Gott ausgeht. Das Ich weiß schon, 
was es bedeutet, wenn es sich Gott als eine wunderbar glänzende Scheibe vor- 
stellt, oder Gott als Kraft empfindet, oder als wuchtige, nach unten schlagende 
Hand, oder als Antlitz mit großen Augen. Es handelt sich bei all diesen Bildern 
um eine ganz persönliche Sprache, die dem persönlichen Erleben Ausdruck 
gibt. Daß das Ich mit seinem Erleben von den Gottesbildern nicht zu trennen 
ist, zeigen eindeutig die zahlreichen anschaulichen Situationsvorstellungen mit 
ihren Korrelativ-Momenten: Gott kann als Kraft nur erlebt werden, wenn 
das Ich sich überwältigt fühlt; als Licht nur, wenn das Ich sich im Dunkel weiß. 

• Die Frage liegt nahe, wie sich diese Bilder denn von den Produkten der 
dichterischen Phantasie unterscheiden, bzw. ob überhaupt ein Unterschied 
bestehe. Vielleicht erinnert man sich des im ersten Aufsatz erörterten betrach- 
tenden Verfahrens, das wir Einfühlung nannten, bei dem das freie kombi- 
nierende Verfahren allerlei Neuschöpfungen zu Wege brachte. Hier ging das 
Ich z. B. dazu über, eine Bildsituation durch Annahme psychologisch ent- 

1 Der seelische Aufbau des religiösen Erlebens, Gütersloh 1930. 
* Religionspsychölogie, Breslau 1926. 



Das Gotteserleben in der Betrachtung 353 

sprechender Vorstellungsreihen verständlich zu machen. Ein Vergleich solcher 
Schöpfungen mit den Vorstellungen im Gotteserlebnis läßt indessen wesent- 
liche Unterschiede erkennen: Bei der einfühlenden Neuschöpfung nämlich liegt 
das Schwergewicht des Geschehens im Objektiven; im religiösen Erlebnis da- 
gegen stellt das Ich sich selbst dar • auch in der Gottesvorstellung. In der 
Einfühlung haben die Neuschöpfungen ferner fiktiven Charakter, etwa in dem 
Sinne: So mag es sein: im religiösen Erlebnis aber ist das Ich sich bewußt, daß 
es wirklich so ist, wie die Vorstellung es symbolhaft wiedergibt. 

Auf dieser Stufe hat die Betrachtung offenbar einen wesentlich anderen 
Charakter als sonst. Das Ich schaut nicht mehr die Vorlage, nicht mehr sich 
selber, es schaut jetzt Gott. Das Erleben ist nicht mehr so sehr im Fluß, sondern 
mehr oder weniger ruhend; die Aufmerksamkeit ist stark konzentriert. Wir 
stoßen hier auf die höchste Stufe des Gebetes, die Beschauung. Sie ist ein 
Gnadengeschenk, wie man beinahe exakt feststellen kann • dennoch dürfen 
wir mit Recht behaupten, daß ihre Mittel dem' natürlichen Bereich angehören, 
daß ihre Bilder lediglich Ausfluß und Ausdruck einer tief-inneren Berührung 
durch Gott sind, das hilflose Stammeln einer gottverbundenen Seele. Es muß 
nicht göttliche Offenbarung sein, was das Ich schaut, seine Schau mag wohl 
eher menschliche Offenbarung des Gotterlebens sein. Bei dem Synergismus 
von Gnade und Natur auch im Gebetsleben ist die Annahme berechtigt, daß 
die Beschauung ein Ziel aszetischen und pastoralen Strebens sein kann. Um 
sie zu erwerben, darf sie natürlich nicht direkt erstrebt werden, man kann sie 
vielmehr nur als Frucht einer unentwegten und hingebenden Gottesliebe er- 
hoffen. •Der Seele Leuchten aber ist das Sehnen" (Hildegard von Bingen). 

Hier sei eine Bemerkung zur religiösen Pädagogik gestattet. Wenn eine 
begriffliche Darlegung über Gott nicht genügt, um religiöses Leben zu wecken, 
so hüte man sich aber auch vor Fehlern im anschaulichen Verfahren. Wir haben 
gesehen, daß ein Gotteserleben möglich ist, ohne daß die Beobachter von einer 
anschaulichen Gottesvorstellung berichten, ja in einem Falle wurde das Gottes- 
bild, das durch die' Vorlage gegeben war, in seiner Anschaulichkeit reduziert, 
es blieb nur verschwommen im Bewußtsein, ohne Einzelheiten • bei starkem 
Erleben. Und wo eine anschauliche objektive Gottesvorstellung sich fand, da 
war sie symbolisch und ganz persönlich. Wie es keinen Sinn hätte, Gott etwa 
vor Kindern irgendwie •malen" zu wollen, so genügen auch bloße Analogien 
des Inhalts, wie Gott ist und wirkt, nicht, um religiöses Erleben zu schaffen. 
Wenn ein Beobachter sagt: Ich sehe Gott im Licht und zu seinen Füßen die 
dunkle Welt, so ist das nicht dasselbe, wie wenn ich einem Menschen gegen- 
über ein Bild von Licht und Dunkel entwerfe und ihm sage: So ist und wirkt 
Gott. Der so Belehrte würde vielleicht um einen Gedanken reicher, aber wahr- 
scheinlich innerlich unberührt bleiben, da es ja nicht sein Bild ist, was er sieht. 

Soll man deshalb auf das religiöse Bild verzichten? Und auf die ausmalende 
Belehrung über Gott? Keineswegs! Aber es ist zu fordern, daß die Anschauung 
Beziehungen darstellt, in die das Ich sich hineinversetzt sieht. Das hat die 
große religiöse Kunst wohl verstanden. Die monumentalen Gottesdarstellun- 
gen Michelangelos z. B. vermögen erfahrungsgemäß den gläubigen Menschen 
in der Tiefe seiner Seele anzuregen. Das bekannte Christusbild aus den Kata- 

23 



354 Dr. Alfons Bolley 

komben mit den großen, unsagbar tiefen Augen ist nicht umsonst so anziehend 
für die katholische Jugend geworden. Die religiöse Kunst darf nicht nur, nicht 
einmal in erster Linie, ästhetisch qualifiziert sein, sie muß vor allem •spre- 
chende" Kunst sein, wenn sie ihren Sinn erfüllen soll. Und sie ist sprechend, 
wenn der gläubige Mensch sich selbst in ihr ausgesprochen und angesprochen 
fühlt. Dasselbe gilt für das Wort des Lehrers. Eine Darlegung über eine Eigen- 
schaft Gottes z. B. hat so vorzugehen, daß die Erfahrungswelt des Hörers, sein 
Sein und sein Streben angerührt wird, so daß er sich selbst erkannt sieht. 
Verkündigung Gottes ist einfach nicht möglich ohne Berücksichtigung 
des Seelenlebens der Hörer. Man studiere zu dem Zweck nur einmal die 
Predigt unseres Herrn, besonders seine Gleichnisse, die, dem Alltagsleben 
entnommen, die Menschen unwillkürlich aufhorchen lassen mußten. Darum 
verdienen die religions-pädagogischen Vorschläge Friedrich Wilhelm Foersters 
auch heute noch alle Beachtung. Heinrich Rösselers3 Religionsbuch für den 
Unterricht an höheren Schulen ist unter diesem Gesichtspunkt ein Wurf, der 
nur begrüßt werden kann. Das Erlebnis im Sinne der Wertaneignung der reli- 
giösen Wahrheiten gehört nun einmal zum Religionsunterricht, wofern man 
auf der Schule religiöse Menschen heranbilden will statt Theologen im 
wissenschaftlichen Sinne. 

Was die Ichfunktion angeht, so haben wir schon darauf hingewiesen, 
daß das Ich das religiöse Erlebnis eigentlich nicht erarbeiten kann. Das Ich 
vermag wohl günstige Voraussetzungen zu schaffen, so durch die Wahl eines 
geeigneten Betrachtungsgegenstandes und durch die Art seiner Bearbeitung, 
muß aber letzten Endes darauf warten, beschenkt zu werden. Das Ich erlebt, 
d. h. es nimmt auf. Das Ich weiß sich vor dem wirklichen und wirkenden Gott 
lediglich als Objekt • das machen gerade die anschaulichen Verhältnisse im 
Gotteserleben deutlich. Jedwede Berührung mit Gott ist ein Erfahren Gottes, 
sei es ein Erhobenwerden, ein Gehaltenwerden, ein Gefordertwerden, sei es 
ein Erleiden Gottes. Auch die scheinbar aktive Szene der Umarmung Gottes 
von seiten des Ich ist ihrem Sinne nach nur die Geste einer hilflosen Kreatur 
gegenüber dem Retter und Heiland, ist ein Aufgenommenwerden, ein Dürfen, 
ein Bedürfen. 

Eine eingehende Betrachtung der Aussagen unserer Beobachter führte zu 
der Erkenntnis, daß dem Erleben Gottes mit psychologischer Notwendigkeit 
ein Erleben des Selbst vorgelagert ist und ohne dieses schlechterdings 
nicht gedacht werden kann. Diese Grundbefindlichkeit, der sich der Fromme 
jeweils bewußt wird und auf der sich das eigentliche Gotteserleben aufbaut, 
besteht nach dem Zeugnis der Protokolle einmal in dem Bewußtsein der sitt- 
lichen Schwäche, ein andermal in dem der physischen Unzulänglichkeit, zu- 
weilen auch im Bewußtsein des kreatürlichen Verpflichtetseins oder auch des 
In-Notseins, mit einem Wort: immer im Bewußtsein der Kontingen z. 
Man wird bei der Lektüre der Berichte gemerkt haben, daß aus eben derselben 
Wurzel sowohl das Gotterlebnis der Distanz wie das des Kontaktes hervor- 
geht. Es ist nichts anderes als die Haltung der Demut, die man hier meint. 

Christlicher Glaube, 2 Bde. Köln 1948. 



Das Gotteserleben in der Betrachtung - / 355 

Wo sie vorhanden ist, da gibt es letzten Endes keine Angst vor Gott. Sie ist 
zum mindesten bei unseren Beobachtern nicht zu spüren. Wir treffen damit 
auf das Grunderfordernis echter Religion. Friedrich Wulf S.J.4 hat schon recht, 
wenn er in dem Mangel an Demut die Wurzel des modernen Unglaubens und 
der Gottesferne sieht und das demütige Sichaufgeben als die entscheidende 
Haltung des Christen bezeichnet. Wenn die Erde von der Sonne losgekettet 
wird (Nietzsche), kommt, wie gerade die Geschichte unserer Tage zeigt, nicht 
der Übermensch, sondern der Untermensch zutage, zum mindesten aber die 
Existenzangst. Man kann aber die vielfältigen Formen der Existenzangst von 
der sublim-metaphysischen bis zu ihren vulgären Formen der Dämonenangst, 
des Aberglaubens, der Neurose, des Titanismus wohl nicht als religiös bezeich- 
nen. Diese Angst bleibt nur als Folge des metaphysischen Nihilismus; in dem 
metaphysisch leeren Raum geistert die Angst, nicht aber in der Nähe Gottes. 

Vielleicht wäre Rudolf Otto5 bei eingehender psychologischer Analyse des 
religiösen Erlebens etwas vorsichtiger gewesen, ehe er seine Hypothese der 
•apriorische^ religiösen Kategorien" aufstellte. Es stimmt, daß die Religion 
zu den großen Menschheitsanliegen und -anlagen gehört; wir wissen, daß 
•unser Herz unruhig ist, bis es in Gott ruht", aber ob es nötig ist, dafür Ge- 
fühlskategorien heranzuziehen, die •spontan aus der Seele hervorbrechen und 
geeignet wären, die Quelle der Religion zu bilden, in denen letztlich die reli- 
giöse Vorstellungs- und Symbolbildung ihre Wurzel hat6", ist uns mehr als 
zweifelhaft. Das Erleben des Tremendum wie des Fascinans, das sich auch in 
unseren Befunden zeigte, war wesentlich veranlaßt durch die Vorlage bzw. 
den objektiven Glaubensbesitz der Beobachter und liegt u. E. überall, wo es 
sich findet, in der Natur des objektiven Gottesgedankens. •Schauervolle" 
Erlebnisse, wie sie von Otto mitgeteilt werden7, scheinen uns eher in der 
Sphäre des Pathologischen zu hegen, als daß wir sie als •apriorische Katego- 
rien" des Religiösen werten könnten. Wir sahen, daß das religiöse Erlebnis 
ein komplexes Gebilde darstellt, in dem subjektiv-persönliche Elemente und 
transzendente Gedankenelemente sich durchdringen und gegenseitig bedingen, 
wobei der Schwerpunkt aber stets in dem Bewußtsein einer transzendenten 
Gegebenheit liegt, dem das Ich sich ausgeliefert oder hingegeben fühlt. 

In der seelischen Grundbefindlichkeit der Kontingenz müssen wir die ent- 
scheidende Voraussetzung des Gotterlebens sehen. Es hat keinen Sinn, von 
•religiösen" Erlebnissen zu sprechen, wofern diese Vorbedingung nicht gege- 
ben ist. Und ist sie da, dann bewahrt eine heilige Scheu davor, leichthin darüber 
zu reden. Denn es handelt sich hier um das d e m ü t i g e Selbsterkennen und 
-bekennen des Geschöpfes, und da nur auf diesem seelischen Untergrund echte 
Religiosität erwachsen kann, ergeben sich für Erziehung und Seelsorge wieder 
besondere Aufgaben. So wäre in Unterricht und Predigt unbedingt dahin zu 
streben, das Ich in dieser seiner tiefsten Scljicht zum Erklingen zu bringen. 
Das ist nicht zu erreichen einfachhin durch Erweckung •religiöser" Gefühle, 

4 Stimmen der Zeit, Januarheft 1948, S. 309 ff. 
5 Das Heilige, Breslau 1922. 
6 Vgl. Religiöse Kindheitserfahrungen, in •Religionspsychologie", Wien 1926, S. 99. 
7 Ebda. S. 100 f. 



356 Hans Wulf, S. J. 

auch nicht durch bloße objektive Anschaulichkeit oder durch bloße Belehrung 
rationaler Art. Auch würde gerade der moderne Mensch, obwohl er sich so 
gern mit dem Menschenbild theoretisch befaßt, es oft ablehnen, an seine Klein- 
heit direkt erinnert zu werden. Der beste Weg wird wohl der indirekte sein, 
wie unsere Untersuchung es nahelegt. Wenn die Glaubensverkündigung in der 
Auswahl und in der Darbietungsform der religiösen Wahrheiten es dahin- 
bringt, dem Hörer einen Spiegel vorzuhalten, so daß er sich selbst in Gott oder 
Gott in sich selbst erkennt, dann dürfte ein Erfolg eher möglich sein. Man 
erinnere sich, welch wichtige Rolle in der Betrachtung die Einsfühlung spielte. 
In dieser Beziehung scheint uns die Hl. Schrift des Alten wie des Neuen 
Testamentes von unschätzbarem Wert, unausschöpflich, weil für jeden Men- 
schen und für jede Zeit passend. 

Gesetz und Liebe in der Ordnung des Heils 
Kritische Bemerkungen zu einigen Büchern von Ernst Michel 

Von Hans W u 1 f, S. J., Hamburg 

Es lassen sich im heutigen christlichen Raum unschwer zwei Bewegungen 
von entgegengesetzter Richtung feststellen: Die eine von ihnen zeigt eine deut- 
liche Tendenz zur Kirche hin, nicht zuletzt zur sichtbaren Kirche von Organi- 
sation und Amt, von Gesetz und Autorität, die andere den nicht weniger ein- 
deutigen Willen zur Freiheit des Einzelnen innerhalb der Kirche, zur Mündig- 
keit und Selbständigkeit der Entscheidung. • Die Hochachtung, ja Bewun- 
derung, die man der katholischen Kirche in unserer Zeit oft genug entgegen- 
bringt, ist zunächst ganz allgemein bedingt durch die Furcht vor der Anarchie 
der gesetzlosen Massen, der gegenüber man in der Kirche eine Rettung erblickt; 
sie erscheint als das unerschütterliche Bollwerk, als eine festgefügte soziale 
Ordnung, die den Einzelnen an Gesetz und Autorität bindet. Konkreter gesehen 
hat die heutige Kirchenfreundlichkeit wohl ihren Grund in den weitgehenden 
Auflösungserscheinungen des •kirchenlosen" Protestantismus, der mehr denn 
je wieder nach der Kirche fragt. Innerhalb des Katholizimus selbst hat vor 
allem die vertiefte theologische Einsicht, daß die Kirche als Fortsetzung und 
Ausweitung des Geheimnisses der Menschwerdung ihrem Wesen nach •leib- 
haftig" sein müsse, die Liebe zu ihrer konkreten Gestalt und Verfassung ge- 
stärkt. • Der Ruf nach einer größeren christlichen Freiheit wird nicht selten 
als eine natürliche Reaktion gegen den geschichtlich bedingten starken Zentra- 
lismus der nachreformatorischen Kirche angesehen. Man hat hier vor allem 
aber auch an die Herausarbeitung der personalen Würde des Einzelnen in der 
Geistesgeschichte der Neuzeit zu denken und an die damit bedingte Betonung 
der freien Entscheidung als Grundlage der Sittlichkeit, ebenso an die Diffe- 
renzierung und das Auseinanderfallen des modernen Menschen, der mit sich 
und den Gegebenheiten der Umwelt nicht mehr fertig wird und darum keine 
Bindung mehr verträgt. 

Es braucht nicht zu verwundern, daß das Zusammentreffen beider Bewe- 
gungen innerhalb der Kirche Spannungen zur Folge hat, die die Vergangenheit 




