
356 Hans Wulf, S. J. 

auch nicht durch bloße objektive Anschaulichkeit oder durch bloße Belehrung 
rationaler Art. Auch würde gerade der moderne Mensch, obwohl er sich so 
gern mit dem Menschenbild theoretisch befaßt, es oft ablehnen, an seine Klein- 
heit direkt erinnert zu werden. Der beste Weg wird wohl der indirekte sein, 
wie unsere Untersuchung es nahelegt. Wenn die Glaubensverkündigung in der 
Auswahl und in der Darbietungsform der religiösen Wahrheiten es dahin- 
bringt, dem Hörer einen Spiegel vorzuhalten, so daß er sich selbst in Gott oder 
Gott in sich selbst erkennt, dann dürfte ein Erfolg eher möglich sein. Man 
erinnere sich, welch wichtige Rolle in der Betrachtung die Einsfühlung spielte. 
In dieser Beziehung scheint uns die Hl. Schrift des Alten wie des Neuen 
Testamentes von unschätzbarem Wert, unausschöpflich, weil für jeden Men- 
schen und für jede Zeit passend. 

Gesetz und Liebe in der Ordnung des Heils 
Kritische Bemerkungen zu einigen Büchern von Ernst Michel 

Von Hans W u 1 f, S. J., Hamburg 

Es lassen sich im heutigen christlichen Raum unschwer zwei Bewegungen 
von entgegengesetzter Richtung feststellen: Die eine von ihnen zeigt eine deut- 
liche Tendenz zur Kirche hin, nicht zuletzt zur sichtbaren Kirche von Organi- 
sation und Amt, von Gesetz und Autorität, die andere den nicht weniger ein- 
deutigen Willen zur Freiheit des Einzelnen innerhalb der Kirche, zur Mündig- 
keit und Selbständigkeit der Entscheidung. • Die Hochachtung, ja Bewun- 
derung, die man der katholischen Kirche in unserer Zeit oft genug entgegen- 
bringt, ist zunächst ganz allgemein bedingt durch die Furcht vor der Anarchie 
der gesetzlosen Massen, der gegenüber man in der Kirche eine Rettung erblickt; 
sie erscheint als das unerschütterliche Bollwerk, als eine festgefügte soziale 
Ordnung, die den Einzelnen an Gesetz und Autorität bindet. Konkreter gesehen 
hat die heutige Kirchenfreundlichkeit wohl ihren Grund in den weitgehenden 
Auflösungserscheinungen des •kirchenlosen" Protestantismus, der mehr denn 
je wieder nach der Kirche fragt. Innerhalb des Katholizimus selbst hat vor 
allem die vertiefte theologische Einsicht, daß die Kirche als Fortsetzung und 
Ausweitung des Geheimnisses der Menschwerdung ihrem Wesen nach •leib- 
haftig" sein müsse, die Liebe zu ihrer konkreten Gestalt und Verfassung ge- 
stärkt. • Der Ruf nach einer größeren christlichen Freiheit wird nicht selten 
als eine natürliche Reaktion gegen den geschichtlich bedingten starken Zentra- 
lismus der nachreformatorischen Kirche angesehen. Man hat hier vor allem 
aber auch an die Herausarbeitung der personalen Würde des Einzelnen in der 
Geistesgeschichte der Neuzeit zu denken und an die damit bedingte Betonung 
der freien Entscheidung als Grundlage der Sittlichkeit, ebenso an die Diffe- 
renzierung und das Auseinanderfallen des modernen Menschen, der mit sich 
und den Gegebenheiten der Umwelt nicht mehr fertig wird und darum keine 
Bindung mehr verträgt. 

Es braucht nicht zu verwundern, daß das Zusammentreffen beider Bewe- 
gungen innerhalb der Kirche Spannungen zur Folge hat, die die Vergangenheit 



Gesetz und Liebe in der Ordnung des Heils 357 

in diesem Ausmaße nicht kannte. Hatte schon die schwierige und in vielem 
chaotische Lage nach dem ersten Weltkrieg eine erregte Diskussion über die 
Fragen nach dem Verhältnis von Autorität und Freiheit, von Gesetzes- und 
Liebeskirche hervorgerufen, so ließen die Katastrophen der jüngsten Vergan- 
genheit und die daraus folgende allgemeine Verwirrung und Unsicherheit 
diese Fragen noch existentieller stellen und die Lösungsversuche noch weiter 
radikalisieren. Dafür zeugen die neueren Bücher von Ernst Michel1. Viele von 
denen, die diese Bücher lasen, spürten, daß sie eine ganze Reihe neuer und ge- 
rade für uns wichtiger Einsichten enthalten, wurden sich aber auch darüber 
klar, daß die Grundlagen ihrer Thesen abseits vom katholischen Glaubensver- 
ständnis liegen und vieles der Lehre der Kirche direkt widerspricht. Gerade 
aus dem Ineinander von Wahr und Falsch ergibt sich die Schwierigkeit, die 
in ihnen enthaltenen Schiefheiten und Irrtümer auf einen klaren Nenner 
zu bringen. Anderseits zeigten die Gespräche, die in den letzten Jahren hier 
und dort geführt wurden, daß das Anliegen Michels zweifellos echt ist und 
nach einer Lösung verlangt. Die folgenden Ausführungen versuchen, auf beides 
eine Antwort zu geben: Klar zu scheiden und zugleich die Richtung aufzu- 
weisen, in der die Lösung der Frage nach dem Verhältnis von Gesetz und Liebe 
zu suchen ist. Daß dies in einem kurzen Aufsatz nur ansatzweise geschehen 
kann, ist klar. • Wir beginnen mit einer Darlegung der Thesen Michels. 

Das Anliegen von Ernst Michel ist es, den Kern der christlichen Botschaft 
dem Menschen hier und heute deutlich zu machen und ihm so zu ermöglichen, 
die christliche Existenz reiner und reifer zu leben. Worin besteht nun der 
Kern der Offenbarung Gottes, die in Christus geschehen ist? Gott hat den Men- 
schen zu seinem Partner berufen. Der Mensch, der im geschichtlichen Anruf 
Gottes zu sich selber gekommen ist, soll aus diesem so gewonnenen Selbstand 
in Freiheit, in der Freiheit der Liebe, Gott antworten. Gott hat diesen Ruf in 
Christus an eine verlorene Menschheit gerichtet und zwar als der Gott des lieben- 
den Erbarmens. Dieser Kern der Verkündigung ist nun in der konkreten 
Kirche und in der konkreten Praxis der Gläubigen verdunkelt, ja verfälscht 
worden. Aus der in Christus begründeten, der Erde eingestifteten heuen Di- 
mension der Wirklichkeit, Wirklichkeit, die fähig macht zum Leben umgestal- 
tender Liebe, ist eine gesetzesgebende Religion geworden.Wie stellt sich diese 
Religion dar? Der Gott dieser Religion ist ein Gott des Gesetzes, der Normen, 
der Gebote, ein Gott, der als der unerbittlich richtende dem Menschen die Er- 
füllung des Gesetzes abfordert. Dieses Bild von Gott wird auch nicht überwun- 
den durch die Botschaft vom Gott der Gnade, wenn immer diese so verstanden 
wird, daß Gott zusätzlich auch noch der gnädige Gott ist, •wo also dem strengen 
Herrn und Gesetzgeber ein zweiter, gnädiger Wesenszug zugesprochen wird" 
(P 21). Dieser Gott des Gesetzes wird verkündigt und verehrt in einer Kirche, 
die praktisch zur ethischen Religion geworden ist. Religion wird verstanden 

1 Renovatio (abgekürzt = R). Zur Zwiesprache zwischen Kirche und Welt, Stutt- 
gart, E. Klett-Verlag. • Der Partner Gottes (abgekürzt = P). Weisungen zum christ- 
lichen Selbstverständnis. Heidelberg, Verlag Lambert Schneider, 1946. • Ehe (ab- 
gekürzt = E). Eine Anthropologie der Geschlechtsgemeinschaft, Stuttgart, E. Klett- 
Verlag, 1948. 



358 Hans Wulf, S. J. 

als das Institutionelle, Amtliche, Kultische, Sakramentale, in der Kirche. Im 
Raum dieser hierarchischen Amtlichkedt wird die frohe Botschaft umstilisiert 
zu Dogma und Gesetz, die •aus dem lebendigen, situationsbezogenen Dienst 
der Liebe herausgenommen und als zeitlos gültige, ,ewige Wahrheiten' und 
Satzungen gleichsam in einen unbewegten Sternenhimmel versetzt werden" 
(R 47). Das christliche Volk hängt solcher Religion in Treue an. Und so erweist 
sich •das ,religiöse Leben' des Volkes bei nüchterner Prüfung durchschnittlich 
als Betätigungsform eines katholisch ausgeprägten Heidentums oder eines mit 
magischer Haltung durchwirkten und durch sie umgewandelten Christentums" 
(R 78). Der Mensch wird im Bereich solcher Religion zum gesetzesgebundenen 
Menschen. Dieser lebt •in zentraler und unbedingter Weise unter dem Fix- 
stern • oder Planetensystem von Normen, Ordnungen, Geboten: sei es unter 
der Herrschaft des sittlichen Gewissens und des autoritativ formulierten gött- 
lichen Sittengesetzes, oder unter dem Anspruch eines rituellen und kultischen 
Heiligkeitsgesetzes" (P16). 

Der Dienst an der normativen Ordnung jedoch treibt den Menschen in einen 
unlösbaren Konflikt, denn er vermag dem Anspruch des Gesetzes nicht zu genü- 
gen. Sein Leben wird zur tragischen Existenz. •Sie bedeutet, daß in dem un- 
bedingten Gegenüber von gesetzeswaltendem Gott und gehorsamsgebundenem 
Menschen dieser in der Gebrochenheit seiner Existenz das Gesetz nicht erfüllen 
kann und an der absoluten Forderung unentrinnbar in Sünde, Schuld und Ge- 
richt fällt" (P 19). Wodurch ist diese gebrochene, tragische Situation begründet? 
Sie •eignet dem Zwischenstadium zwischen dem lebendigen Glauben des ,An- 
fangs' und seiner Erneuerung in Jesu Christo: eben der aus dem menschlichen 
Ur-Abfall gebildeten und genährten Zwischenwelt der Religionen und Ethi- 
ken" (P 20). Diese Zwischenwelt ist dadurch charakterisiert, daß der Mensch 
die Ordnung des konkreten Lebensvollzugs und der einmaligen konkreten 
Lebenssituationen isoliert und als hypostatische Norm aus sich herausprojiziert. 
Diese Hypostasen werden dann zu demiurgischen Mächten, zu • Göttern", die den 
Menschen verknechten und ängstigen. Schuld der amtlichen Kirche ist es immer 
wieder, daß sie die Macht dieser Pseudomächte durch ihre Frohbotschaft vom 
Gott des liebenden Erbarmens nicht bricht, sondern sogar noch verfestigt. In 
seinem Ehebuch hat Michel ein eigenes Kapitel über •Die Ehe unter den 
Gesetzesmächten", in dem er den katholischen Standpunkt von der Unauflös- 
lichkeit der Ehe interpretiert als bestimmt durch Übernahme einer zutiefst 
unchristlichen demiurgischen Gesetzesmacht. In der Verkündigung der Amts- 
kirfche wird •die Seinsstruktur der ,Ehe an sich' zum praktischen Postulat 
erhoben und von außen und oben her gebothaft zugemutet. Damit aber wird 
die Ehe in ihrem innersten Kern Gesetz. Und dieses Gesetz wirkt sich als 
lebensgefährdender Druck in allen jenen Fällen aus, in denen ein wirklicher 
Bruch der Ehe oder, unter Erfüllung der formalen Bedingungen, eine Schein- 
ehe vorliegt... Es bleibt dann für den einzelnen oft nur der Weg, entweder zu 
resignieren oder wahrhaft zu einer inneren Freiheit durchzubrechen, die ihn 
innerlich der Herrschaft der Gesetzesmächte enthebt und in unmittelbarer 
Verantwortung vor Gott die Lebenshilfe ergreifen läßt, die ihm ,zuhanden 
kommt'" (E 202/203). 



Gesetz und Liebe in der Ordnung des Heils 359 

Wie wird nun die Situation des gesetzesgebundenen Menschen überwunden? 
Sie wird überwunden vom Menschen des Glaubens. Diesem hat sich der Kern 
und die Mitte der Offenbarung erschlossen. Er weiß um die frohe Botschaft, 
•daß Gott der Vater ist, der den Menschen schlechthin liebt, ihm, wenn er sich 
dem Vater gläubig anvertraut, Schuld und Sünde vergibt, ja ihm schon immer 
vergeben hat, und in der erschlossenen Wirklichkeit der Vergebung neues, 
ursprunghaftes, erlöstes Leben ermöglicht" (P 16). So. sehr ist diesem Men- 
schen Gott Vater, daß er weiß um die • Rekapitulation des Alls in Christo', 
d. h. der letzten Wiederbringung aller Sünder und Abgefallenen zur Harmonie 
alles Geschaffenen in Gott" (P 79/80). (Ernst Michel bekennt sich ausdrücklich 
zur häretischen origenistischen Lehre von der Rekapitulation: •Gottes Lang- 
mut, Geduld und Liebeswerben kennt, gemäß seiner Offenbarung, keine 
Grenzen, wie sie ihm menschliche Instanzen zuschreiben. Es muß offen bleiben, 
daß Gottes Liebeswerben auch den Verlorenen in der ,Hölle' noch zur Umkehr 
bewegt. Denn fest steht Gottes Ratschluß, wie alle Offenbarung bezeugt, nur 
im Hinblick auf die Verheißung, nicht aber auf die Verwerfung" (P 88.) 

Der vom Ruf des Gnädigen getroffene Gläubige begründet Kirche. Sie ist 
•Gemeinschaft des Neuen Bundes". In ihr lebt der Sendungswille Christi 
weiter. Sie hat einen doppelten Auftrag: •einerseits die Verkündigung der 
Frohbotschaft auf die Glaubensumkehr hin und die Sammlung der Herde der 
Gläubigen; andererseits aber auch das Wirken in und an der Welt kraft dienst- 
williger Liebe und in diesem Sinne die Entfaltung des ,neuen Lebens' inmitten 
dieser Welt" (R 15). In dieser so verstandenen Kirche wird keineswegs die 
Sichtbarkeit an sich geleugnet. •Die Kirche ist in ihrer menschlichen Leiblich- 
keit der mystische Leib Christi (corpus Christi mysticum), in dessen wechseln- 
der geschichtlichen Gestalt die göttliche Liebe der Welt entgegenkommen will. 
Der Kirche als der heilsgeschichtlichen Abwandlungsform des Inkarnations- 
Ereignisses ist diese leibhafte Seite wesentlich" (R 37). Auch das •Gesetz" und 
die •Gesetzesverkündigung" in der Kirche wird nicht einfachhin abgelehnt. Es 
wird vielmehr gesagt: •Die Aufstellung einer Sittenlehre durch die Kirche 
mußte nicht ,aus des Gesetzes Werk' sein; sie konnte ihren Ursprung . . . auch 
aus der Liebe haben, die das Leben schützt. Denn das Leben bedarf solchen 
Schutzes vor der Verengerung und Auflösung, wenn es der Macht des ,FleischeS' 
zu verfallen droht; vor der Knechtung und Erstarrung, die der Selbstherrlich- 
keit im Geiste folgen" (R 53). Nur die Isolierung und Verselbständigung, das 
Herausfallen von Ordnung und Gesetz aus dem ordo der Liebe wird abgelehnt. 
Demgemäß überwindet der Mensch des Glaubens die Tragik der Verknechtung 
unter Gesetz und amtlicher Ordnung durch Hineinnahme seiner Konfliktssitua- 
tion in den Raum der heilsgeschichtlichen Begegnung mit dem Gott der Liebe. 
In dieser wird dem Gesetz die unerbittliche Starre genommen, wird es in seiner 
•lebendigen Abwandlungsfähigkeit" (P 20) verstanden. Diese erkennt der 
Gläubige im Gewissen, dessen primäres Anliegen nicht ist •das sittliche Gute 
und Böse", die ethische Beziehung auf das Normative, sondern das Leben des 
Glaubens als Leben des Sohnes vom Vater her in der dargebotenen Situation... 
Auf dieser Ebene wird das Gewissen aber auch Ausrichtungsorgan für das ,Tun 
aus dem Glauben', für die Liebe und für ihre Verfehlung. Was aber die Liebe, 



"360 Hans Wulf, S. J. 

als schöpferisches Prinzip des Tuns aus dem Glauben, je und je wirkt und zu 
tun heißt, läßt sich nicht in Normen und Einzelgebote fassen. Augustinus gibt 
dem den kühnen Ausdruck: ,ama, et fac quod vis!' " (P 31/32). 

Das Tun der Liebe ist so •Situationsethik" und zwar nicht in einer* kasuisti- 
schen Differenzierung und Verfeinerung einer im Grunde ethisch orientierten 
Lebensausrichtung, sondern in einer qualitativ anderen Art, die nur der Liebe 
eignet. Wie sich diese Theorie in bezug auf die Ehemoral auswirkt, zeigt 
dieser Passus: •Verantwortliche Haltung in der Frage der Geburtenregelung 
und der geschlechtlichen Vereinigung kann nicht von außen durch Gesetze 
und kasuistische Zugeständnisse erzeugt, sondern nur aus der konkreten inne- 
ren Bindung an den Lebenssinn der bestimmten Geschlechtsgemeinschaft 
gewonnen werden. Ist sie in dieser Weise begründet und lebendig, dann wird 
sie auch ihren eigenen Weg finden und zu gehen wagen, ohne der institutionellen 
Rückendeckung zu bedürfen. Sie wird sich nicht mehr um die Legitimierung 
der .Ausnahme von der Regel' bemühen, sondern um die Grenze wissen, an 
der das Gesetz zu Ende ist und das Wagnis des ungesicherten Tuns auf eigene 
Verantwortung beginnt" (E 192). Noch einmal: Der gläubige Mensch gewinnt 
die wahre •Freiheit des Christenmenschen" in der Begegnung mit dem Gott 
des Heils, d. i. dem Gott der gnädigen Liebe. Wenn er diesem Gott antwortet, 
dann wird er damit •auch frei und gelöst, in beliebigem Ausmaß aus der Tra- 
dition der Kirche weiterzuleben. Wenn er nur den Ruf hört und bereit ist, 
ihm zu folgen und wagmutig das zu tun, was ihn die Liebeskraft der Kirche 
zu tun heißt: im letzten Ernst des ,ama, et fac quod vis'" (R 93). 

Es kommt uns im folgenden nicht darauf an, alle einzelnen Aussagen von 
Ernst Michel zu überprüfen, sie billigend oder auch ablehnend oder auch unter- 
scheidend, d. h. Richtiges von Falschem scheidend. Es wäre da z. B. manches 
zu sagen ^über sein •Gottesbild", das uns typisch •spätbürgerlich" erscheint, 
so etwa wie Adolf von Harnack in seinem •Wesen des Christentums" die 
Botschaft Jesu vom Vater-Gott verstand. Von solchem •Gott" bis zu jenem 
zitternden, hilflosen und depossedierten •Gott" wie er in Borcherts Zeitstück 
•Da draußen vor der Tür" erscheint, ist dann nur ein Schritt. Wir wollen auch 
Eicht den •Beitrag zur Entmythologisierung kirchlicher Eschatologie" diskur 
tieren oder die Thesen von der Kollektivschuld, die fundiert sind in der Auf- 
fassung, daß •echte Gemeinschaften Lebewesen sind mit unabdingbarer Ver- 
antwortlichkeit und daher mit der Fähigkeit, in Schuld und Sünde zu fallen" 
(R28). Wir wollen vielmehr hier nur die beiden entscheidenden Themen 
erörtern: Kirche als Institution in der Heilsordnung und zweitens: die 
schwierige Frage einer Situationsethik aus dem Glauben. 

Wir setzen so an: Der entscheidende Sachverhalt der christlichen Heilsbot- 
schaft ist dieser: Der lebendige und dreifaltige Gott hat sein Wort des Heils 
hineingerufen in die sündige, dem Tode und der Satansherrschaft verfallene 
Welt. Er will die Welt nicht ihrer Verlorenheit überlassen, sondern heilen 
und retten. Er will mit der Menschheit wirklich in der Situation der Partner- 
schaft leben, in einer Situation, in der der Mensch als Person Gott in Liebe 
von Angesicht zu Angesicht begegnet. Dieser göttliche Heilswille ist verwirk- 



Gesetz und Liebe in der Ordnung des Heils 361 

licht worden in Christus Jesus. Die zweite Person aus dem Kreise der Heiligen 
Dreiheit wurde Mensch, wurde also zu einem •Element" dieser Welt und ihrer 
Geschichte. In seinem Leben und Sterben hat Christus grundsätzlich die Welt 
zum Vater heimgeholt und hat für jeden einzelnen den Raum der Begegnung 
mit dem Vater wieder eröffnet. Niemand kommt zum Vater, wenn nicht durch 
Christus. Dieser aber begegnet in der Kirche. Was also ist die Kirche? 

In der Beantwortung dieser Frage gehen wir von der Tatsache aus, daß 
durch die Menschwerdung des Sohnes Gottes die Welt geheiligt worden ist, 
d. h. Christus, der Auferstandene und Erhöhte, ist in der Welt wirklich gegen- 
wärtig, ist •Herz der Welt" und hat seinen Geist in Fülle über sie ausgegossen. 
Es gibt keine profane Erde mehr. Diese Heilstatsache ist aber von der Welt 
her nicht eindeutig erkennbar, so daß sie für den Menschen, näherhin für 
seine religiös-sittliche Entscheidung, verdeutlicht werden muß. Diese Ver- 
deutlichung geschieht in der Kirche. Sie ist Gottes Zeichen in der Welt, wirk- 
sames Zeichen, Sakrament. 

Wie nun ist die Kirche genauer strukturiert. Sie ist sichtbare, in der Ordnung 
des Amtes hierarchisch organisierte, gestiftete Gesellschaft und zugleich Ge- 
meinschaft derer, die in Glaube und Liebe mit Christus und in ihm mit Gott 
verbunden sind. So existiert also Kirche auf zwei Ebenen, der sichtbaren 
und der unsichtbaren. Das Verhältnis aber dieser beiden Ebenen ist dieses: 
Kirche als Sichtbarkeit, als Institution, als Ordnung des Rechts und des Amts 
ist sakramental-zeichenhafte Sichtbarkeit für Kirche als Gemeinschaft der 
Gläubigen. (Schon hier sei darauf aufmerksam gemacht, daß der letzte Punkt 
von Ernst Michel in entscheidender Weise übersehen worden ist, daß er in gänz- 
lich falscher Weise die beiden Bereiche der Kirche einander zuordnet. Genauer 
gesagt: es wird im Grunde bei ihm überhaupt nicht klar, wie die Ordnung 
und Zuordnung von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit in der einen Kirche aus- 
sieht und auszusehen hat. Doch zunächst wollen wir das Wesen von Kirche 
noch etwas eingehender erörtern). Kirche ist zunächst gestiftete Gesellschaft. 
Sie gründet im Stifterwillen Christi, der den Willen des Vaters ausführte. 
Wenn auch das •Volk Gottes" • und die Menschen sind so oder so durch die 
Inkarnation zum •Volk Gottes" geworden • sich aus einer immanenten 
Tendenz zur Vergemeinschaftung verfaßt, geht doch die k an k r e t e Kirche 
auf den ausdrücklichen Willen des Herrn zurück. Kraft dieses Willens ist 
Kirche rechtlich verfaßte Gesellschaft. Das materiale Moment in dieser Ge- 
sellschaft sind die Menschen, ist das •Volk Gottes". Das formale Moment, 
das Moment ihrer Einung, ist das Amt. Die Kirche ist nach dem Willen ihres 
Stifters bischöflich verfaßt und zwar so, daß alle Bischöfe des Erdkreises dem 
Nachfolger Petri, dem römischen Papste unterstehen. An der rechtächen Ord- 
nung des Amtes hängen zuletzt auch die beiden anderen konstitutiven 
Momente, die die Gliedschaft in der Kirche als Gesellschaft begründen: 
Empfang der Taufe und Bekenntnis des Glaubens. Sakrament und Verkündi- 
gung des Wortes gründen wesentlich in der Sichtbarkeit der Amtskirche. Diese 
rechtlich so verfaßte, von Christus gestiftete Gesellschaft, die wir Kirche 
nennen, hat zum Ziel das Heil, d. h. die heilsame, erlösende und erfüllende 
Verbindung des Menschen mit Gott. Sie ist Zeichen des Heils. Sie bezeichnet 



362 Hans Wulf, S. J. 

die unsichtbare Gemeinschaft der Gläubigen mit Christus und in Christus mit 
Gott. Durch ihre Verbindung mit Christus werden die Gläubigen hineinbe- 
zogen in den innertrinitarischen Lebenskreis. Sie werden im Heiligen Geiste 
Christo geschwisterlich verbunden und Kinder des Vaters aus Gnade. Auf 
diesen status der Gläubigen verweist die sichtbare Kirche, ihn stellt sie dar 
und ihn bewirkt sie. Menschen, die sich der Kirche als Sichtbarkeit geben, 
werden wirklich und wirksam in diesen status einbezogen. Wie geschieht 
das genauer? Die Kirche als Sichtbarkeit repräsentiert Christus. In ihr be- 
gegnet Christus. In ihr begegnet Christi Wahrheit im Wort ihrer Verkündi- 
gung, Christi Wille in ihrer Jurisdiktion und zuletzt und vor allem Christi 
Leib in ihrem mittleren Sakrament der Eucharistie. Im Kontakt mit Christus 
in der Kirche und aus der Kirche gewinnen wir seinen Geist, den Heiligen 
Geist und damit das neue ewige Leben. 

Die Schwierigkeiten von Ernst Michel beziehen sich nun auf die Kirche als 
Sichtbarkeit, als Institution, als Ordnung des hierarchischen Amts. Sie wird, 
wie wir gesehen haben, keineswegs geleugnet. Sie ist relativ notwendig. Sie 
ist das kleinere Übel, damit nicht wegen der Schwäche des vermassten Men- 
schen alles der Anarchie verfällt. Kirche als Sichtbarkeit hat sich aber unter- 
zuordnen ihrem Auftrag, der dahin geht, der Welt die erlösende Liebe Gottes 
zu verkündigen und das neue Leben zu vermitteln. Praktisch aber hat die 
Amtskirche nach Michel den Menschen verknechtet, ihn in ihre Gesetzlichkeit 
hineingezwungen und den Geist der Liebe .bei vielen getötet. So lebt die 
eigentliche Kirche •inmitten ihrer propädeutischen Massenform" als 
•heiliger Rest", als •wahre Kirche", als •esoterische Zelle". Was ist dazu zu 
sagen? 

Zunächst einmal können wir an der sichtbaren Daseinsform der Kirche 
sozusagen drei Schichten unterscheiden, die sich in der konkreten geschicht- 
lichen Ordnung gegenseitig durchdringen. Eine grundlegende und unveränder- 
liche, die zurückgeht auf den Stifterwillen Christi, das ius divinum in der 
Kirche. Eine zweite, die in gültiger Weise zurückgeht auf den Willen der Men- 
schen. Die Kirche lebt in der Geschichte und partizipiert in akzidenteller Weise 
am Gestaltwandel menschlicher Gesellschaftsformen. Es gibt ein ius humänum 
in der Kirche. Beide Schichten sind aber drittens immer schon überformt von 
der Unzulänglichkeit, ja Sündhaftigkeit menschlicher Einrichtungen. Kirche 
ist auch immer Kirche der Sünder. Doch eben diese Kirche, nicht eine 
•esoterische Zelle", nicht eine ideale platonische Idee ist Sakrament, wirk- 
sames Zeichen des Heils. Diese immer mögliche und mehr oder weniger wirk- 
liche Unzulänglichkeit, diese Härte und Verhärtung, diesen unsachlichen 
Machtwillen an Haupt und Gliedern braucht kein Christ zu bejahen. Er wird 
alles das, was unzulänglich und sündhaft ist beklagen, wird es in Gebet und 
Buße vor Gottes Antlitz tragen, daß er es verzeihe und vernichte. Der Christ 
wird u. U. auch in ruhiger und sachlicher Weise die Träger des Amtes mahnen 
müssen, die Übel abzustellen, immer so, daß er sie zuerst bei sich selber ab- 
stellt; denn jeder Christ repräsentiert die Kirche und darin Christus. Bei 
all dem wird er aber immer des Wortes Christi eingedenk bleiben, das dieser 
seinen Jüngern zurief, als sie das Unkraut aus dem Weizenacker herausreißen 



Gesetz und Liebe in der Ordnung des Heils 363 

wollten: •Lasset beides wachsen bis zur Zeit der Ernte". Den Erntetag be- 
stimmt Gott. An uns ist es, geduldig zu warten und zu wissen, daß die Kirche, 
solange sie pilgert, immer auch eine Kirche der •Makel und Runzeln" sein 
wird. 

Damit kommen wir zur zweiten wesentlichen Schwierigkeit, die Ernst 
Michel in seinen Büchern vorlegt: Die Kirche des Amtes und des Rechts erlöst 
den Menschen praktisch nicht aus seiner Verhaftung unter das Gesetz, einer 
Verhaftung, die allein überwunden werden kann durch eine gläubige Besin- 
nung auf den Gott der Liebe, dessen Wille hier uad jetzt erkannt wird im 
Glauben. Die Ethik, die diesem Sachverhalt entspricht, wird •Situationsethik" 
genannt. Um die schwierigen Fragen, die mit dieser These gestellt sind, zu 
klären, wollen wir zunächst das Problem grundsätzlich behandeln. 

Wir haben oben gesehen, daß das Heil des Menschen sich in einem Dialog 
vollzieht. Gott kommt auf ihn zu in Christus in-der Kirche und ruft ihn hinein 
in sein innerstes Herz, in die Innerlichkeit seines trinitarischen Lebens. Der 
Mensch ist aufgerufen zu antworten. Seine Antwort heißt: Glaube, Hoffnung 
und Liebe. Eine solche Antwort kann der Mensch nur geben als Person, d. h. als 
ein Wesen, das so sehr in sich selber steht, so sehr ein Selbst ist, daß es um sich 
selber weiß, daß es wissend bei sich selber ist und in Freiheit über sich selbst 
verfügt. Wie wird nun konkret, hier und jetzt, die Antwort aussehen müssen? 
Wir antworten: Des Menschen Antwort vor Gott wird seinem Sein zu entspre- 
chen haben. Was aber ist diesem Sein in der konkreten Ordnung des Heils 
gemäß? Wir werden uns das zunächts von Gott sagen lassen müssen. Und da 
kann es keinen Zweifel geben, daß der Mensch in bezug aiif sein religiös- 
sittliches Tun unter Normen steht. Im 5. Kapitel bei Matthäus heißt es: •Glau- 
bet nicht, daß ich gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulösen. 
Ich bin nicht gekommen, aufzulösen, sondern zu erfüllen. Denn wahrlich, ich 
sage euch: Bis der Himmel und die Erde vergehen, wird nicht ein Strichlein 
oder ein Häkchen vom Gesetze vergehen, bis alles geschehen ist. Wer also 
eines von diesen geringsten Geboten auflöst und so die Menschen lehrt, der 
wird der Geringste heißen im Himmelreich" (Mt 5,17•19). Wie diese Erfüllung 
oder, um es hegelisch zu formulieren, •Aufhebung" des Gesetzes in der neu- 
testamentlichen Ordnung aussieht, wird deutlich in den folgenden Texten der 
Bergpredigt. Der normative Charakter des von Christus-Gebotenen wird hier 
streng bewahrt. Gewiß sind wir zur christlichen Freiheit berufen. Aber Gesetz 
und Freiheit dürfen im Christlichen keine sich ausschließenden Gegensätze 
sein. Schon Paulus mahnt: •Nur mißbraucht die Freiheit nicht zu einem Vor- 
wand für fleischliches Gelüste... Als des Fleisches Weake sind offenkundig: 
Unzucht, Unkeuschheit, Wollust, Abgötterei, Zauberei, Feindschaft... und 
dergleichen. Was ich euch schon zuvor gesagt, wiederhole ich: Die solches trei- 
ben, werden das Reich Gottes nicht erben" (Gal 5,13 ff). 

Ernst Michel würde uns entgegnen, daß er das Normative ja gar nicht leugne, 
sondern nur die unehristliche Interpretation der Norm durch die Amtskirche, 
die Verabsolutierung des Gesetzes, seine Anwendung ohne Berücksichtigung 
der je einmaligen Situation des Menschen. Darauf könnte man ihm als erstes 
entgegenhalten, daß er in seinem Schrifttum tatsächlich die sittliche Norm 



364 Hans Wulf, S. J. 

sehr stark abwertet. Sie wird im Grunde zu einer bloß pädagogischen Notwen- 
digkeit für die geistig und geistlich Unreifen. Für den mündigen Christen gilt 
nur das eine: •ama et fac, quod vis" und das in einer durchaus zweideutigen 
Interpretation des Wortes. Zweitens ist nun aber der Sinn einer Situations- 
ethik genauer zu bestimmen. Wir besinnen uns noch einmal auf den Ausgangs- 
punkt unserer Überlegung. Das Sittlich-Gute ist das dem Sein des Menschen 
Gemäße. Über dieses Sein gilt es einige Erkenntnisse zu gewinnen. Zunächst: 
Der Mensch ist Person, d. h. wir sahen es schon, Geist, der um sich weiß und 
über sich frei verfügt. Als Person ist der Mensch eine streng individuelle 
Wirklichkeit, nicht vertretbar, von unverwechselbarem Antlitz und von ein- 
maliger Würde. Wenn ich den Menschen nur unter diesem Aspekt betrachtete, 
würde es keine allgemein verbindlichen, eben normativen Sätze, eine in Ge- 
setzen formulierte Ethik geben können. Ein extremer Existenzialismus ist zu 
dieser Konsequenz gekommen. Seine Ethik ist eine reine Situationsethik. Der 
Mensch ist nun aber nicht reine Person, nicht reine Initiative, nicht reine 
Freiheit. Ihm, genauer: dem Akt seiner Freiheit, ist vielmehr seine Natur, 
die leib-geistige, vorgegeben. Diese hat er in Freiheit zu übernehmen und 
innerhalb ihrer immanenten Ordnung hat sich seine Freiheit zu halten. Es gibt 
also für ihn notwendig das Allgemein-Menschliche, das Essentielle, das 
Humane. Gewiß, jeder Mensch realisiert das Allgemeine je besonders und 
diese je besondere Verwirklichung ist nicht einfachhin abzuleiten aus dem 
Allgemeinen, hat sich aber zu halten innerhalb der Ordnung des Allgemein- 
Menschlichen. 

Die durch die leib-geistige Natur des Menschen vorgegebene sittliche 
Ordnung weist nun, entsprechend eben dieser Natur, mehrere Schichten auf, 
die je eine verschiedene Breite möglicher Entscheidungen festsetzen und da- 
mit in verschiedenem Grade in die einmalige Situation des Menschen eingehen 
können. Das Sein des Menschen ist zunächst einmal Materie, ist Leib, der aus 
stofflicher Wirklichkeit besteht. Über das Sein und die Aktion dieser materiel- 
len Wirklichkeit lassen sich allgemeine Sätze aussagen. Sie •gelten" von der 
Materie, wenngleich sie von den stofflichen Einzelelementen je besonders 
erfüllt werden. Die Naturgesetze geben den Bereich der Möglichkeiten an, 
innerhalb dessen sich die einzelnen Stoffelemente in individueller Weise ver- 
halten. Da diese Materialität zur Ganzheit des einen Menschenwesens gehört, 
hat der Mensch, der seinsgemäß handeln will und zu handeln hat, diese Ge- 
setzhaftigkeit im dargelegten Sinne zu berücksichtigen. Also schon von sei- 
nem materiellen Grunde her lassen sich in bezug auf das religiös-sittliche Tun 
des Menschen normative Sätze aussagen. 

Weiterhin: Das materielle Sein des Menschen ist lebendiges Sein. Auch über 
das lebendig organisierte Sein lassen sich •Gesetze" formulieren, die vom 
Menschen, der einen Leib hat, in seinem Tun zu berücksichtigen sind. Auch 
hier gilt: Das Lebendig-Individuelle erfüllt diese Sätze in je besonderer Weise. 
Die Breite der Möglichkeiten ist im Lebendigen noch größer und somit auch 
die Breite der Möglichkeit sittlichen Tuns in diesem Bereich. So gilt z. B. der 
Satz: •Du sollst nicht unmäßig sein!" von allen Leib-Geistwesen. Und doch 



Gesetz und Liebe in der Ordnung des Heils 365 

ist seine Realisierung für den einzelnen Menschen und den einzelnen Fall 
nicht eindeutig festzulegen. 

Endlich: Der Mensch ist Geist in Leib. Sein Wesen ist eine Einheit von Leib 
und Geist. Wiederum lassen sich über diese naturhafte Einheit allgemeine 
Sätee aussagen, die von allen Menschen und für alle gelten. Die Spannweite 
der Möglichkeiten des Menschlichen als eines Geist-Leiblichen ist noch einmal 
umfänglicher als die des bloß Vitalen. Somit ist der sittliche Raum, der dem 
Menschen in der Tat seiner Freiheit vorgegeben ist, so groß wie die echten 
d. h. das Sein bejahenden Möglichkeiten seines Wesens sich erstrecken. Noch 
weniger ist hier vom •Gesetz" her eindeutig festzulegen, was hier und jetzt- 
dem Sein des Menschen entspricht. 

Wir fassen zusammen: Der Mensch als Person ist einer unter vielen und doch 
ist er mehr als, wenn man so sagen darf, quantitativer Sonderfall der Gat- 
tung •Mensch". Seine einmalige Entscheidung, die immer einbezogen zu 
bleiben hat in die vorgegebene und aufgegebene Ordnung der menschlichen 
Natur • welche als sittliche ausgedrückt wird in den Sätzen einer normativen 
Ethik •, seine einmalige Entscheidung also ist immer mehr als kasuistischer 
Anwendungsfall dieser allgemeinen Ethik. Es kann konkret durchaus etwas 
geboten sein, was nicht mehr ableitbar ist aus allgemeinen Sätzen, wenn- 
gleich es diesen Sätzen nicht widersprechen darf. 

Das Organ nun, in dem das konkret dem Menschen sittlich Aufgegebene 
erkannt wird, heißen wir Gewissen. Es ist das Organ, in dem erstens die all- 
gemeine Norm im dargelegten Sinne erfaßt wird, zweitens die konkrete ein- 
malige Situation und endlieh die echte Abwandlung der Norm in der Situation, 
die diese Norm nicht aufhebt, sondern in einmaliger Weise erfüllt. Daß hier 
der Mensch getäuscht werden, ja sich mehr oder weniger schuldhaft selber 
täuschen kann, liegt auf der Hand. So wird man bescheiden nicht zu sehr 
seinem eigenen Geiste vertrauen, sondern dem objektiven Geiste der Kirche, 
die zuletzt unter bestimmten Voraussetzungen und in bestimmten Akten das 
Charisma unfehlbarer Wahrheit hat. Auch das übersieht Ernst Michel in be- 
dauerlicher Weise. Es mutet irgendwie frivol an, wenn man liest, daß der 
wirklich Gläubige, im Sinne Michels Gläubige, •frei und gelöst, in beliebigem 
Ausmaße aus der Tradition der Kirche weiterlebe" (R 93). Oder daß der •Wir- 
kende" ausgesondert werde und diese Aussonderung •auf Zeit und Stunde • 
die Suspension des kirchlichen Amtes und der Autorität für die konkrete 
Aufgabe seiner Aussonderung bedeuten kann" (R 24). Oder daß jemand, der 
nicht fertig wird mit Problematik seiner Ehe,' sich •innerlich der Herrschaft 
der Gesetzesmächte enthebt und in unmittelbarer Verantwortung vor Gott 
die Lebenshilfe ergreifen läßt, die ihm .zuhanden kommt'" (E 203). Es muß 
klar gesagt werden, daß alles persönliche Charisma und alle charismatische 
Berufung sich zuletzt zu beugen hat unter das Amt der hierarchischen Kirche. 

Damit aber steht der Christ unter dem Kreuz. Das sittlich-religiöse Tun des 
Christen steHt immer unter dem Kreuz. Die Übernahme der Heilsordnung 
im Glauben, also der Beginn des Heilswegs, ist ein Sterben. Sie ist ein 
•Sterben" einmal, weil es dem Menschen natürlich ist, sich in sich selber 
halten zu wollen und sein Heil zu suchen im Horizont der Welt. Dieser Mensch 



366 Hans Wulf, S. J. 

nun wird über sich hinausgerufen. Herausgerufen aus der Welt in die Inner- 
lichkeit des unendlichen Gottes selber. Ruf zu solcher Transzendenz besagt 
in bestimmtem Sinne Opferung der bloßen Natur und ihre •Kreuzigung". 
Übernahme der Heilsordnung ist zweitens in einem betonten Sinne •Sterben", 
weil sie übernommen werden soll von einem Menschen, der sich in der Sünde, 
der Erbsünde und der persönlichen Sünde spezifisch vor Gott entschlossen 
hat und in sich selber stehen will. Aus all dem folgt, daß innerhalb'der über- 
natürlichen Ordnung den Christen ein Ruf Gottes treffen kann und immer 
wieder trifft, der keineswegs auf der Linie der naturhaften Erfüllung der 
Existenz des Menschen liegt, diese vielmehr kreuzigt. Überhaupt gibt es keine 
Existenzverwirklichung, die, wenn immer sie redlich geschieht, nicht an 
einen Punkt kommt, wo die Rechnung irdisch nicht mehr aufgeht, wo nur 
noch auf Hoffnung hin gelebt werden kann, wenn man nicht versinken will 
in Schwermut und Verzweiflung. Keinerlei Situationsethik wird in einer 
Welt, in der immer noch Tod und Teufel Mächte sind, solche Grenzsituationen, 
mögen sie eintreten im beruflichen Leben oder in der Ehe oder im Bereich 
des Eigentums oder der Befindlichkeit des Leibes usw. innerweltlich so zu 
klären vermögen, daß es ohne schmerzhafte Opferung geht. Auch hier hat 
man den Eindruck, daß Ernst Michel diesen Sachverhalt nicht ernst genug 
sieht. Das hängt wohl zusammen mit dem, was er •Weltform d<te christlichen 
Wirkens" nennt. Gewiß haben •das neue Leben in Jesu Christo und die Kirche 
als Gemeinschaft des neuen Bundes... ihre Wirklichkeit, haben den Ort und 
den Gegenstand ^ihres Seins und Wirkens nicht in einem religiösen Sonder- 
bereich, sondern inmitten des Alltags, inmitten der Bezirke von Natur und 
Geschichte" (R 99), aber immer in einer Erneuerung von Natur und Geschichte 
durch ein Sterben hindurch. Das Samenkorn, das der Mensch ist, muß sterben, 
und auch die Gestalt dieser Welt geht dem Untergange entgegen. Der Satz: 
•eigentliche Aufgabe (der Kirche) ist und bleibt, diese von den Mächten des 
Abfalls beherrschten Mächte des Weltlaufs zu heilen und zu erneuern, den 
Äon der Sünde und des Gesetzes aus den Grundkräften und Ordnungsmäch- 
ten des .neuen Lebens' • kraft der Liebe • zum Reich Gottes hin umzuleben" 
(R108) ist richtig. Es muß aber deutlich gemacht werden, daß diese Liebe eine 
gekreuzigte ist, sonst verfällt man zu leicht einem naturalistischen Mißver- 
ständnis des Christentums und übersieht, daß dieses eine Erlösungsordnung 
der Passion des Herrn ist. 

Wir haben über die wesentlichen Thesen von Ernst Michel streng und ab- 
lehnend urteilen müssen. Und'doch wäre es falsch, über dieser notwendigen 
Kritik und Korrektur das echte und berechtigte Anliegen seiner Bücher zu 
übersehen und selbst noch herauszuhören aus allem Ressentiment. Dieses 
Anliegen scheint uns in einem Zweifachen zu liegen: Es ist dem Christen heute 
in besonderer Weise aufgegeben, sich auf den Kern der christlichen Botschaft 
zu besinnen. Mittelpunkt der christlichen Heilsbotschaft ist die Verkündigung, 
daß der lebendige und liebende Gott den Menschen der Verlorenheit angerufen 
hat. Dieser Ruf ist an alle ergangen in Christus in der Kirche. Er ruft den 
Menschen und in ihm den ganzen Kosmos hinein in die Innerlichkeit, in das 
Herz Gottes. Die Hingabe an diesen Ruf verwandelt den Menschen und seine 



Pakhome • der Große •Adler" 367 

Welt, die Reich Gottes wird. So ist das Heilsgeschehen ein Geschehen unter 
Personen, dem dreipersönlichen Gott und dem personalen Menschen. Diesen 
personalen Aspekt der Heilsordnung hat Ernst Michel mit Recht in den Mit- 
telpunkt der christlichen Verkündigung gestellt. Es wäre wohl zu wünschen, 
daß er von allen, denen das Wort Gottes in besonderer Weise aufgegeben ist, 
immer mehr beachtet würde. • Zweitens: dieses Heil verwirklicht sich in 
der Geschichte. Unsere Geschichte ist zutiefst Heilsgeschichte. Gott selber hat 
sich •säkularisiert", d. h. ist eingegangen in die Welt. Er hat damit aber 
schon alle Säkularisierung der Welt überwunden und sie immer schon ge- 
heiligt. Christentum ist kein System von Sätzen. Christentum ist Christus, 
Christus aber ist Gott-Mensch, Gott und Mensch aus Erde. Und also ist die 
Erde und von Christus her voll des Heiligen Geistes. Man braucht kaum zu 
sagen, daß die starke Betonung der Geschichtlichkeit des Heils, die wir in 
den Büchern von Ernst Michel finden, sehr zu begrüßen ist und mehr und 
mehr in das Bewußtsein der Gläubigen einzugehen hat. Um so mehr sprechen 
wir noch einmal unser Bedauern darüber aus, daß so viel Irrtum, Irrtum ge- 
rade für die Praxis des gläubigen Lebens, die echten Anliegen verdunkelt. 

Pakhome - der Große •Adler" 
Von Heinrich B a c h t, S. J., Buren i. W. 

Die christlichen Kirchen Ägyptens haben im Vorjahr1 in feierlichster Weise 
den 1600. Todestag des hl. Pachomius begangen2. Von diesen Feiern ist nicht 
allzu viel bis zu uns heraufgedrungen. Ein flüchtiger Hinweis in der Presse3, 
ein paar Beiträge in der einen oder anderen Zeitschrift4, • das ist alles. Wer 
weiß in unseren Gegenden schon etwas von Pachomius? Höchstens, daß er zu 
jenen sagenhaften Wüstenvätern gehört, mit denen das christliche Mönchtum 
begonnen hat, zu jenen Recken der Vorzeit, an deren Taten und Abenteuern, 
Abtötungen und Dämonenkämpfen sich die Frömmigkeit vergangener Jahr- 
hunderte erbaut und die künstlerische Phantasie entzündet hat5. In dieser 
großen Schar ist uns Pachomius •irgendeiner". Antonius ist uns entschieden 
besser vertraut, auch Paulus der Einsiedler und manche andere. 

Und doch ist Pachomius nicht einfachhin •irgendeiner". Seine Gestalt mag 
vom Glanz anderer Namen, von Basilius und Benedikt vor allem, überdeckt 

1 Das genaue Jodes jähr ist wohl eher das Jahr 346: vgl. P. Ladeuze, Etudes sur le 
cenobitisme Pakhomien, Löwen-Paris 1898, 229/33; ebenso W. Bousset, Apophtheg- 
mata. Studien zur Geschichte des ältesten Mönchtums, Tübingen 1923, 271. • Andere 
Forscher schwanken zwischen 340 und 349; vgl. St. Schiewitz, Das morgenländische 
Mönchtum. I. Das Aszetentum der drei ersten christlichen Jahrhunderte und das 
ägyptische Mönchtum im 4. Jahrhundert, Mainz 1904, 159 Anm. 7. 

2 Papst Pius XII. hat zu diesem Gedenktag einen eigenen Brief an die unierten 
Kopten des Alexandrinischen Patriarchats gerichtet; vgl. AAS 40 (1948) 241/3. 

3 z. B. ökumen. Pressedienst vom 13. 2.1948, S. 2.  , 
4 Ich denke vor allem an die Beiträge von St. Hilpisch OSB. und B. Steidle OSB. 

in der Bened. Monatsschr. 22 (1946) 124/7; 24 (1948) 97/104; 174/9; ferner von G. Gnolfo 
SDB., Pedagogia Pacömiana (Salesianum 10 (1948) 569/96). 

5. Was wären beispielsweise Hieronymus Bosch oder Mathias Grünewald ohne die 
schauerlichen Dämonenschilderungen in der Vita S. Antonii des hl. Athanasius? 




