
Pakhome • der Große •Adler" 367 

Welt, die Reich Gottes wird. So ist das Heilsgeschehen ein Geschehen unter 
Personen, dem dreipersönlichen Gott und dem personalen Menschen. Diesen 
personalen Aspekt der Heilsordnung hat Ernst Michel mit Recht in den Mit- 
telpunkt der christlichen Verkündigung gestellt. Es wäre wohl zu wünschen, 
daß er von allen, denen das Wort Gottes in besonderer Weise aufgegeben ist, 
immer mehr beachtet würde. • Zweitens: dieses Heil verwirklicht sich in 
der Geschichte. Unsere Geschichte ist zutiefst Heilsgeschichte. Gott selber hat 
sich •säkularisiert", d. h. ist eingegangen in die Welt. Er hat damit aber 
schon alle Säkularisierung der Welt überwunden und sie immer schon ge- 
heiligt. Christentum ist kein System von Sätzen. Christentum ist Christus, 
Christus aber ist Gott-Mensch, Gott und Mensch aus Erde. Und also ist die 
Erde und von Christus her voll des Heiligen Geistes. Man braucht kaum zu 
sagen, daß die starke Betonung der Geschichtlichkeit des Heils, die wir in 
den Büchern von Ernst Michel finden, sehr zu begrüßen ist und mehr und 
mehr in das Bewußtsein der Gläubigen einzugehen hat. Um so mehr sprechen 
wir noch einmal unser Bedauern darüber aus, daß so viel Irrtum, Irrtum ge- 
rade für die Praxis des gläubigen Lebens, die echten Anliegen verdunkelt. 

Pakhome - der Große •Adler" 
Von Heinrich B a c h t, S. J., Buren i. W. 

Die christlichen Kirchen Ägyptens haben im Vorjahr1 in feierlichster Weise 
den 1600. Todestag des hl. Pachomius begangen2. Von diesen Feiern ist nicht 
allzu viel bis zu uns heraufgedrungen. Ein flüchtiger Hinweis in der Presse3, 
ein paar Beiträge in der einen oder anderen Zeitschrift4, • das ist alles. Wer 
weiß in unseren Gegenden schon etwas von Pachomius? Höchstens, daß er zu 
jenen sagenhaften Wüstenvätern gehört, mit denen das christliche Mönchtum 
begonnen hat, zu jenen Recken der Vorzeit, an deren Taten und Abenteuern, 
Abtötungen und Dämonenkämpfen sich die Frömmigkeit vergangener Jahr- 
hunderte erbaut und die künstlerische Phantasie entzündet hat5. In dieser 
großen Schar ist uns Pachomius •irgendeiner". Antonius ist uns entschieden 
besser vertraut, auch Paulus der Einsiedler und manche andere. 

Und doch ist Pachomius nicht einfachhin •irgendeiner". Seine Gestalt mag 
vom Glanz anderer Namen, von Basilius und Benedikt vor allem, überdeckt 

1 Das genaue Jodes jähr ist wohl eher das Jahr 346: vgl. P. Ladeuze, Etudes sur le 
cenobitisme Pakhomien, Löwen-Paris 1898, 229/33; ebenso W. Bousset, Apophtheg- 
mata. Studien zur Geschichte des ältesten Mönchtums, Tübingen 1923, 271. • Andere 
Forscher schwanken zwischen 340 und 349; vgl. St. Schiewitz, Das morgenländische 
Mönchtum. I. Das Aszetentum der drei ersten christlichen Jahrhunderte und das 
ägyptische Mönchtum im 4. Jahrhundert, Mainz 1904, 159 Anm. 7. 

2 Papst Pius XII. hat zu diesem Gedenktag einen eigenen Brief an die unierten 
Kopten des Alexandrinischen Patriarchats gerichtet; vgl. AAS 40 (1948) 241/3. 

3 z. B. ökumen. Pressedienst vom 13. 2.1948, S. 2.  , 
4 Ich denke vor allem an die Beiträge von St. Hilpisch OSB. und B. Steidle OSB. 

in der Bened. Monatsschr. 22 (1946) 124/7; 24 (1948) 97/104; 174/9; ferner von G. Gnolfo 
SDB., Pedagogia Pacömiana (Salesianum 10 (1948) 569/96). 

5. Was wären beispielsweise Hieronymus Bosch oder Mathias Grünewald ohne die 
schauerlichen Dämonenschilderungen in der Vita S. Antonii des hl. Athanasius? 



368 Heinrich Bacht, S. J. 

worden sein. Sein Werk mag, wenigstens innerhalb der abendländischen 
Christenheit, fast vergessen sein. Tatsächlich gehört er aber zu den Größten 
der an Heroengestalten wahrhaftig nicht armen Geschichte des christlichen 
Mönchtums. Ist er doch einer seiner bedeutendsten Pioniere und Organisatoren*. 
Wenn man ihm einen seiner wirklichen Bedeutung gemäßen Platz zuweisen 
will, dann muß man ihn neben, ja, in mancher Beziehung .vor Benedikt stellen, 
mit dem er auch sonst viel Verwandtschaft hat. Denn Benedikt steht zu einem 
wesentlichen Teil auf ihm. Dies ist eine der wichtigsten Erkenntnisse, die die 
Zentenarfeier gezeitigt hat, wenigstens'bei manchen Gelehrten und Fachleuten. 
Es scheint mir aber eine Pflicht geschichtlicher Gewissenhaftigkeit und mensch- 
licher Dankbarkeit zu sein, mitzuhelfen, daß diese Erkenntnis in einem ge- 
wissen Sinn Allgemeinbesitz werde, wenigstens bei all denen, die in einem 
Orden der Kirche und im Leben nach einer Ordensregel ihre Heimat gefunden 
haben. Denn Pachomius ist der erste gewesen, der ein wirkliches Kloster 
(Coenobium) gründete7. Ihm kommt der Ruhm zu, den ersten wirklichen Orden 
gestiftet zu haben. Und er hat auch als erster eine Regel des mönchischen 
Lebens verfaßt, nach der übrigens noch heute, natürlich mit mancherlei Ab- 
änderungen, eine Reihe von koptischen Klöstern in Ägypten lebt8. 

I. Der Mensch 

Zunächst die Daten seines äußeren Lebens. Wir sind darüber eigentlich sehr 
gut unterrichtet, besser als über die meisten anderen Mönchsväter, Benedikt 
mit einbegriffen*. Wir haben nicht nur Schriften von seiner Hand • zumal 
seine Regel10, wahrscheinlich auch ein paar Briefe und ein Mahnwort an seine 
Mönche, eine Art geistliches Testament11 •, sondern besitzen auch eine Anzahl 

6 •Das Lebenswerk des Pachomius ... kann in seiner Bedeutung kaum überschätzt 
werden; es ist die größte, die Allgemeingeschichte des Christentums tief beein- 
flussende Leistung des christlich gewordenen national-ägyptischen, d. h. .koptischen' 
Volkstums" • so schreibt W. Hengstenberg, Pachomiana (In: Festgabe für A. Ehr- 
hardt, 1922, 228); vgl. auch B. Steidle in Bened. Monatsschr. 24 (1948) 97/8. 

7 Dies Bewußtsein war von Anfang an lebendig. Das zeigt schon der Titel der 
Pachomiusregel, so wie sie von Hieronymus übersetzt wurde: Praecepta Patris nostri 
Pachomii ... qui fundavit conversationem coenobii a principio per mandatum Dei; 
vgl. A. Boon OSB., Pachomiana Latina, Löwen 1932,13; ebenso spricht schon der Lieb- 
lingsjünger und spätere Nachfolger des Pachomius, der hl. Theodor: ... pater noster 
a quo coenobiorum vita fundata est; Boon aaO. 105 Z. 15. 

8 Vgl. Joh. Georg zu Sachsen, Neue Stredfzüge durch die Kirchen und Klöster 
Ägyptens, Leipzig-Berlin 1930, 7. • Der gleiche Verfasser hatte in seinem früheren 
Werk •Streif züge durch die Kirchen und Klöster Ägyptens, Leipzig-Berlin 1944" die 
heutige Fassung der Pachomiusregel veröffentlicht. So weit ich weiß,, hat die Pacho- 
miusforschung von dieser Veröffentlichung keine Notiz genommen, wiewohl es doch 
nicht unwichtig sein kann, die heutige und die ursprüngliche Textgestalt miteinander 
zu vergleichen. 

» Vgl. B. Steidle OSB., Fuit vir ... (Bened. Monatsschr. 23 (1947) 341/5.)' 
10 Sie ist uns ganz in der lateinischen Übersetzung des Hieronymus erhalten. Ein 

beachtlicher Teil liegt auch im koptischen Original vor;'dazu besitzen wir noch Aus- 
züge aus der griechischen Übersetzung, nach der Hieronymus den lateinischen Text 
geschaffen hat. Alle diese Dokumente sind in der in Anm. 7 genannten vorzüglichen 
Ausgabe von A. Boon OSB. in Zusammenarbeit mit Th. Lefort zusammengetragen. 
Der unermüdliche Pachomiusforscher hat seither den koptischen Text noch ergänzen 
können; vgl. Th. Lefort, La Regle de S. Pachöme. Un nouveau fragment copte (Museon 
48(1935)75/80.) 

11 Von Hieronymus ebenfalls übersetzt; Boon 77/101; 151/2. 



Pakhome • der Große •Adler" 369 

von teils griechisch, teils koptisch12 verfaßten Lebensbeschreibungen aus 
ältester Zeit13, deren Geschichtswert zwar nicht in allem gleich ist, aber immer- 
hin im allgemeinen von den Fachleuten sehr hoch veranschlagt wird14. 

Freilich bleiben trotz dieser zahlreichen Quellen manche Einzelheiten im 
Ungewissen. So kennen wir beispielsweise nicht das genaue Geburtsdatum. 
Die Ansichten der Forscher schwanken zwischen 276 und 294, aber es scheint 
wahrscheinlicher zu sein, daß es im letzten Dezennium vor dem Jahr 300 liegt15. 
Die Eltern wohnten in der oberen Thebais, also dort, wo Ägypten an das für 
die Antike unerschlossene Innere Afrikas grenzt. Die wirtschaftlichen Verhält- 
nisse daheim waren nicht allzu glänzend. Jedenfalls reichten die Mittel nicht 
aus, dem Knaben eine •höhere Schulbildung" zu geben. So hat Pachomius erst 
im reifen Alter, als er schon längst Cönobiarch geworden war, das Griechische, 
die Sprache der Gebildeten des Landes, erlernt16. Aber dafür hatte er von 
daheim andere Werte mitbekommen, wiewohl die Eltern noch Heiden waren: 
eine große Menschengüte17 und Geradheit des Wesens, sodann einen erstaun- 
lichen Zug zur Besinnlichkeit und Einsamkeit, der sich an ihm schon vor seiner 
Taufe zeigt. Wenn wir später seinen Bruder und seine Schwester in einem 
seiner Klöster finden, dann erklärt sich das leichter, wenn wir diese Neigung 
zum kontemplativen Leben als elterliches Erbgut verstehen. 

Eines Tages • auch hier kennen wir das genaue Datum nicht18 • kam ein 
Aushebungskommando des Kaisers (Konstantin?) in das Dorf am Nil südlich 
von Esneh (griechisch: Latopolis). Auch Pachomius, der kaum zwanzig Jahre 

12 Die kritische Ausgabe der griechischen Viten stammt von den Bollandisten; vgl. 
F. Haikin SJ., Sancti Pachomii Vitae Graecae (= Subsidia Hagiographica, 19), Brüssel 
1932. Die koptischen Viten hat Th. Lefort im Corpus Scriptor. Christ. Oriental, n. 89. 
99. 100 veröffentlicht. Später kamen noch einige Stücke hinzu; vgl. Museon 49 (1936) 
und 54 (1941) 111/38. • Seit einigen Jahren hegt auch eine französische Übersetzung 
vor; vgl. Th. Lefort, Les Vies coptes de S. Pachome et de ses premiers successeurs 
(= Bibliotheque du Museon, 16) Löwen 1943. • Was die Pachomiusforschung diesem 
unermüdlichen Gelehrten zu verdanken hat, würdigt der Bollandist P. Peeters in 
seinem Artikel •L'edition critique des Vies Coptes de S. Pachome par M. le Prof esseur 
Lefort (Museon 59 (1946) 17/34). 

13 Wir können hier die syrische und arabische Übersetzung außerachtlassen, wie- 
wohl Bousset aaO. 209/70 im Gefolge von K. Ameiineau sich für den selbständigen 
Quellenwert der arabischen Version eingesetzt hat; vgl. dazu Th. Lefort, Les Vies 
coptes (Anm. 12) XVIII. 

14 So schreibt W. Bousset aaO. 260: •In das Leben und Wirken Pachoms und die 
Anfänge des coenobitischen Mönchtums (ist uns) ein recht unmittelbarer Einblick 
vergönnt geblieben". • Auf die immer ncch ungeklärte Frage ob die griechische oder 
koptische Vita den höheren Quellenwert besitzt, können wir hier nicht eingehen; über 
den Stand der Frage unterrichtet am besten P. Peeters S.J., Le dossier copte de P. 
Pachome et ses rapports avec la tradition grecque (Anal Boll 64 (1946) 258/77). 

15 Vgl. P. de Labriolle, Les debuts du monachisme (In: Fliehe-Martin, Histoire de 
l'Eglise, Bd. 3, Paris 1936, 299/370) 321). 

is vgl. F. Haikin, Vitae graecae aaO. 63; Lefort, Les Vies coptes aaO. 154. • In der 
späteren Überlieferung, die sich beispielsweise in den sogenannten Paralipomena 
(Haikin aaO. 155) bekundet, erhält Pachomius durch ein Wunder die Gabe, in allen 
Sprachen zu reden, • ein bezeichnendes Beispiel, wie mit wachsendem zeitlichen 
Abstand das Wunderhafte sich breit macht. 

17 Palladius rühmt in seiner Historia Lausiaca Kap. 32 diese •philanthropia" des 
Pachomius. 

18 Auch hier gehen die Meinungen der Autoren weit auseinander: Schiwietz aaO. 
150 Anm. 4 nennt das Jahr 314, ebenso de Labriolle aaO. S. 321. 

24 



370 Heinrich Bacht, S. J. 

zählen mochte, mußte mit. Das Leben auf dem Transportschiff, das die Rekru- 
ten nilabwärts führte, war hart. Es glich vermutlich eher einem Sklaven- 
transport als einer militärischen Expedition. Zudem brannte die Wunde des 
jähen Abschieds von zuhause noch im Herzen. Um so dankbarer empfand 
Pachomius die selbstlose Hilfe, die ihm und seinen Kameraden in Ne (= The- 
ben)1' zuteil wurde. Erstaunt fragte er, was das für Leute seien, die solche Liebe 
zeigten. Er erfuhr, daß es Christen seien. Das war seihe erste Berührung mit 
dem Christentum. Kurz darauf wurde die ganze Rekrutenschar wieder auf 
freien Fuß gesetzt, weil der Krieg unerwartet schnell zu Ende gegangen war. 
Pachomius hätte nach Hause gehen können. Aber er blieb in einem kleinen 
Flecken namens Seneset (griechisch: Chenoboskeion). Die Gründe dafür sind 
nicht durchsichtig. Jedenfalls richtete er sich in einem halbverfallenen Sarapis- 
tempel20) ein, lebte ganz zurückgezogen, und wurde durch die Taufe in die 
Kirche aufgenommen. 

Angezogen von dem Anachoretenideal, das um diese Zeit so viele Anhänger 
gewann, gesellte er sich als Jünger einem alten Einsiedler bei, der in der 
weiteren Umgebung von Seneset ein •monasterium" (= Einsiedelei) bewohnte. 
Der Empfang war rauh und die Lebensweise, zu der Palamon ihn führte, fast 
unmenschlich hart: häufiges Nachtwachen, unentwegte Arbeit, ständiges Gebet, 
fast ununterbrochenes Fasten, Verzicht auf Wein und öl21 und gekochte Speisen 
und was der Kasteiungen sonst noch sind. Aber Pachomius hielt durch. So ver- 
gingen vielleicht sieben Jahre oder auch mehr. Da erwachte in ihm der Beruf, 
andere Menschen, die sich nach dem Ideal des mönchischen Lebens sehnten, 
zu einer Gemeinschaft zusammenzufassen. Die Biographen berichten über- 
einstimmend von einer Vision, die er eines Tages in der Nähe des Ortes Taben- 
nisi22 gehabt und von einer Himmelsstimme, die ihn mahnte, hier zu bleiben 
und ein Kloster zu bauen, da viele kommen würden, um unter seiner Leitung 
Mönch zu werden28. Pachomius folgt der inneren Berufung. Eine neue Phase in 
seinem Leben hebt damit an24. 

M Manche koptischen Manuskripte haben irriger Weise Esneh (= griechisch: Lato- 
polis); vgl. Lefort, Les Vies coptes aaO. 82 Anm. 2. 

20 Diese Tatsache hat zu einer ganzen Literatur Anlaß gegeben, die aber heute nur 
noch historisches Interesse hat. H. Weingarten, Der Ursprung des Mönchtums im 
nachconstantinischen Zeitalter, Zeitschr. Kirch.-Gesch. I (1876) 1/35 • ebenso im Art. 
•Mönchtum" in Herzog-Hauck, Real-Enzyklopädie 102, (1882) 758/92 • hatte darin 
eine Bestätigung für seine Theorie gesehen, nach der das christliche Mönchtum sich 
von den •Reklusen" (griechisch: WXTO^OI) der Sarapistempel herleite. Zur Kritik 
dieser Theorie vgl. Ph. Gobillot, Les origines du monachisme chretien et l'ancienne 
religion d'Egypte (RechScRel 10 (1920) 303/54; 11 (1921) 29/86; 166/213; 328/61; 12 (1922) 
46/68). Den heutigen Stand der Frage s. bei K. Heussi, der Ursprung des Mönchtums, 
Tübingen 1936, 293. 

21 In den Viten wird erzählt, wie Pachomius einmal, es war am Ostertag, wohl um 
der Festfreude einen sinnenhaften Ausdruck zu geben, ein wenig Öl bei der Zu- 
bereitung der Speise verwandte. Aber Palamon wehrt entsetzt'ab: •Der Herr ist am 
Kreuze gestorben und ich soll da öl essen?"; Halkin, Vitae graecae (Anm. 12) 4. 

48 Zur Lage des Ortes vgl. Th. Lefort, Les premiers monasteres Pachomiens (Explo- 
ration topographique) (Museon 52 (1939) 1/29) 15/9. 

28 Vgl. Halkin, Vitae graecae aaO. 14. 
44 In der späteren Überlieferung wurde diese Berufungsvision phantasievoll aus- 

geschmückt, offensichtlich um den Gesetzgeber Pachomius in die Nähe des Moses zu 
rücken: ein Engel erscheint und überreicht ihm eine eherne Tafel, auf der die Regel 



Pakhome • der Große •Adler" 371 

II. Der Klostergründer 

Mönche im ursprünglichen Wortsinn, d. h. Einsiedler, die in der Umgebung 
der Ortschaften oder auch in einsamer Wüste ihre •Monasterien" bewohnten, 
gab es schon längst vor Pachomius25. Es hatten sich auch schon bald lockere 
Gemeinschaften solcher Anachoreten gebildet, die bisweilen in einer Kirche 
ihren kultischen und in einem Ältestenrat ihren organisatorischen Mittelpunkt 
besaßen26. Aber die Verbindung zwischen den Mitgliedern dieser Kolonien 
und damit deren innere Organisation war doch sehr ungenügend und ober- 
flächlich geblieben27. Die Gemeinschaft und damit die •vita communis" hatte 
rein •supplementären" Charakter; sie milderte einige Unzuträglichkeiten der 
vollständigen Anachorese, aber sie war in keiner Weise Lebensform. Auch 
Pachomius scheint zunächst, wenigstens nach einigen koptischen Quellen28, eine 
derartige Anachoretengruppe geleitet zu haben, in der jeder für sich selbst 
aufkommen mußte; nur gab jeder einen bestimmten Anteil von seinem Erwerb 
bei Pachomius ab, der aus dem Fonds die für die Gemeinschaft notwendigen 
Ausgaben bestritt. Im übrigen blieb jedeT sein eigener Herr, sowohl über 
seinen Besitz wie über seine Person. So war ein Zusammenstoß auf die Dauer 
schwer zu vermeiden. Man kümmerte -sich nicht um die Weisungen und Mah- 
nungen des Pachomius. So kam es schließlich zum Bruch. Die Quelle berichtet, 
wie ein heiliger Zorn ihn erfaßte: in der Kraft des Heiligen Geistes jagte er 
sie alle, nur mit dem schweren Torriegel bewaffnet, aus dem •Kloster" 
hinaus29. 

Diese Erfahrung wurde für Pachomius zur Lehre. Als er nun wieder Jünger 
um sich scharte, da bauter er die neue Gemeinschaft ausdrücklich auf dem 
Gedanken der vollkommenen Entsagung von aller Habe (gemäß dem urkirch- 
lichen Ideal, wie es die Apostelgeschichte (4, 32) berichtet) und von allem 
Eigenwillen und somit auf der Forderung unbedingten Gehorsams auf. So 
schuf er das erste wirkliche •coenobium". Das äußere Symbol dieser so nach 

des zu gründenden Instituts aufgezeichnet ist. Diese sogenannte Engelregel findet sich 
vor allem bei Palladius, Historia Lausiaca Kap. 32. Von dort ist sie in einige grie- 
chische Viten übernommen worden; vgl. F. Halkin SJ., L'Histoire Lausiaque et les 
Vies grecques de S. Pachöme (Anal Boll 48 (1930) 257/301); die entgegengesetzte 
Meinung von W. Bousset, Zur Komposition der Historia Lausiaca (Zeitschr. Ntl. Wiss. 
21 (1922) 81/98) läßt sich nicht halten. Das gibt auch R. Draguet zu, aber er versucht 
nachzuweisen, daß Palladius seinerseits einen koptischen Text benutzt bzw. übersetzt 
hat; vgl. R. Draguet, Le Chapitre de L'Histoire Lausiaque sur les Tabennesiotes 
derive-t-il d'une source copte? (Museon 57 (1944) 53/145; 58 (1945) 15/95). 

25 Über die Entwicklungsstufen des frühchristlichen Mönchtums vgl. vor allem 
K. Heussi, Ursprung des Mönchtums, Tübingen 1936,11/131; vgl. aber auch die Kritik 
von Th. Lefort in RevHistEccl 33 (1936) 341/8. 

26 S. den Bericht, den Palladius. Histor. Laus. 7 über die Mönche in der nitrischen 
Wüste gibt. • Bisweilen ist es aber auch nur der Ruf eines großen Abbas, der eine 
solche, meist fluktuierende Gruppe zusammenhält; so finden wir Antonius inmitten 
einer großen Schar von Jüngern; zum ganzen vgl. W. Bousset, Das Mönchtum der 
sketischen Wüste (Zeitschr. Kirch.-Gesch. 42 (1923) 1/41); ferner Heussi aaO. 65. 

27 Vgl. die in Anm. 26 genannte Arbeit von W. Bousset. 
28 S. Lefort, Les Vies coptes aaO. 3; 65. 
*• Vgl. Lefort aaO. 67/9: in den griech. Viten ist der ganze Zusammenhang nicht 

mehr so gut ersichtlich; vgl. Halkin, Vitae graecae aaO. 23/4; 202/3. • Der Vergleich 
mit den schmerzlichen Erfahrungen, die S. Benedikt mit seinen Mönchen in Subiaco 
machte, legt sich nahe. 

24* 



372 Heinrich Bacht, S. J. 

innen fest gefügten Ordnung und Gemeinschaft wurde die Mauer30, die er um 
den Bereich des ganzen Konventes zog, und die eine Pforte, durch die aller 
Verkehr mit der Außenwelt vermittelt wurde. Das erste Kloster war so ge- 
gründet, Vorbild und Norm für all die vielen Tausende und Abertausende von 
Klöstern, die seither in aller Welt gebaut und besiedelt worden sind. 

Aber dieses Kloster entsprach doch nur wenig dem Bild, das wir von ihm 
haben. Es glich eher einem ummauerten Dorf. In der Mitte lagen die Kirche, die 
Küche und Haus für die Kranken und ringsherum eine Anzahl von Häusern, 
in denen jeweils bis zu dreißig und vierzig Mönche, nach Berufsgruppen geord- 
net, unter einem eigenen Obern, dem •ooumtög" (= praepositus domus) lebten. 
Mehrere Häuser bildeten einen Stamm, alle zusammen die eine klösterliche 
Gemeinschaft, die vom Abbas geleitet wurde. Bei der Organisation dieser 
Klöster fallen zwei Dinge besonders auf: Einmal die grundlegende Bedeutung 
der Arbeit für die Aufgliederung und Verteilung der Gemeinschaft31. Die 
Quellen nennen uns die verschiedensten Handwerke, die ausgeübt wurden, 
von den Gärtnern und Viehhirten bis zu den Webern und Walkern, Köchen 
und Bäckern, natürlich die Schiffer und Fischer nicht zu vergessen, denn man 
wohnte ja am Ufer des Nil. Damit wird aber die geregelte und kontrollierte52 

Arbeit   zu   einem   gleichsam   konstitutiven   Prinzip   dieses   Mönchsideals83. 
Freilich wird dadurch auch, um das schon hier zu sagen, in dieses Mönchtum 

der Keim zu seinem raschen Verfall gelegt. Denn es konnte nicht ausbleiben, 
daß diese Riesenklöster mit ihrer zentral geleiteten Arbeits- und Wirtschafts- 
politik rasch zu Reichtum und Macht gelangten. Es gibt aber, nach Ausweis 
der Geschichte, keine unheimlicheren Totengräber des christlichen Mönchtums 
als Macht und Besitz34. 

Das andere Bezeichnende für die Gründung des Pachomius ist die große 
Zahl der Mönche, die jedes Kloster beherbergte. Man mag gegen die Zahlen- 
angaben der alten Historiographen sehr zurückhaltend sein35, gleichwohl kann 
nicht bezweifelt werden, daß die einzelnen Klöster Hunderte von Mönchen 
zählten. Daß damit das eigentliche Ziel des mönchischen Lebens, die Pflege der 
Zurückgezogenheit und beschaulichen Einsamkeit problematisch wurde, ist 
klar. Ebenso konnte sich ein eigentliches Gemeinschaftsleben bei einem so 
großen •Betrieb" kaum entfalten. Wie hätte sich auch der Abt, der doch für 
alle verantwortlich war, eines jeden annehmen können? Es ist das Verdienst 
des hl. Basilius, der übrigens die Verhältnisse in der Thebais und somit auch 
die Pachomiusklöster kannte, diesen Mangel behoben zu haben, indem er durch 

30 Lateinisch: claustrum, von dort unser •Kloster". 
31 Schon Hieronymus macht in der Praefatio zur Regelübersetzung (vgl. Boon aaO.) 

auf diese auffallende Aufteilung nach Berufsgruppen aufmerksam. 
32 Nach der Regel [Praecepta 27 (Boon 19/20)] wird über die (Flecht-)arbeit Buch 

geführt und auf dem jährlichen Generalkapitel im August Rechenschaft abgelegt. 
33 Heussi aaO. 126/9 hat diese wirtschaftlichen Hintergründe wirkungsvoll, wenn 

nicht gar übertreibend herausgestellt. 34 Wir wundern uns darum nicht, daß wir nach- dem Tode des Pachomius Klagen 
über Geist und Gebaren der Pachomianer hören; vgl. A. L. Schmitz, Die Welt der 
ägyptischen Einsiedler und Mönche (RömQuartSchr 37 (1929) 189/243; 197 Anm. 29). 

35 So schätzt Palladius, Hist. Laus. 18, 13 die Zahl der Tabennesioten in einem 
Kloster auf 4000; Hieronymus spricht von beinahe 50 000 Mönchen, die jährlich zu 
dem Osterkapitel kommen; vgl. Praefat. (Boon aaO. 8). 



Pakhome • der Große •Adler" 373 

Beschränkung der Mitgliederzahl in seinen eigenen Klostergründungen der 
vita communis jenen entscheidenden Platz sicherte, den sie in den Risencöno- 
bien des Pachomius nur unvollkommen einnehmen konnte. 

Wenn gesagt wurde, daß die geordnete Arbeit für die Planung des Klosters 
und die Gliederung der Kommunität maßgebend war, so darf man doch aus 
ihr keinen Selbstzweck machen. Sie blieb für Pachomius ein Mittel. Sie sollte 
durch ihren wirtschaftlichen Ertrag den Lebensunterhalt der Mönche sichern. 
Sie sollte dem Müßiggang wehren und mit ihrer Monotonie die Pflege des 
immerwährenden Gebetes ermöglichen36. Denn das ist auch für Pachomius, wie 
für alle •Väter der Wüste" das entscheidende Werk des Mönches37: das stete 
Gebet, das als liturgisches Gebet in den beiden collectae am frühen Morgen 
bzw. vor Tagesbeginn und am Abend38 und als •Privatgebet" zu den anderen 
Zeiten den Tag ausfüllt39. Diesem Ziel, dem Beten und Arbeiten, ordnet Pacho- 
mius • eine epochemachende Neuerung, die Sankt Benedikt wohl begriffen 
hat • die Übung der aszetischen Strengheiten unter. Strenges Fasten und 
ähnliche Dinge sind gut, und Pachomius selbst leistet darin Erstaunliches. 
Aber sie dürfen nicht aus eitler Selbstgefälligkeit stammen und dürfen die 
Mönche nicht von ihrer wesentlichen Aufgabe abhalten. Eine Szene in den 
koptischen Viten40 ist hier von hoher Bedeutung. Ein Mönch hätte gerne, statt 
bloß am Karfreitag und Karsamstag, die ganze Karwoche hindurch gefastet. 
Pachomius erwidert: •Der Kanon der Kirche bestimmt, daß wir an diesen 
beiden Tagen fasten sollen, damit wir die Kraft behalten, die Dinge auszu- 
führen, die uns anbefohlen sind, ohne daß wir unterliegen. Diese Dinge sind 
das immerwährende Gebet, die Vigilien, die Rezitation des Gesetzes Gottes, 
und endlich unsere Handarbeit. Bezüglich letzterer besteht für uns in der 
Heiligen Schrift ein (ausdrücklicher) Befehl, und außerdem soll sie uns instand- 
setzen, den Armen Hilfe zu bringen..." • Wichtiger als alle aszetischen 

36 Die Arbeit hat somit keine andere Funktion als im anachoretisehen Mönehtum 
auch; vgl. die Worte des Palamon an Pachomius (Lefort, Les Vies coptes aaO. 85): 
•... wir verrichten ... Handarbeit, damit der Schlaf uns nicht belästigt, und auch 
um für die Bedürfnisse unserer leiblichen Existenz zu sorgen; den "Überschuß geben 
wir den Armen." • Vgl. Lefort aaO. 106. 

*7 Vgl. hierzu den ausgezeichneten Artikel von I. Hausherr SJ., Opus Dei (Orient 
ChristPer 13 (1947) 207/8). Ich weise vor allem auf das hin, was Hausherr (S. 215/7) 
über die Relativität der bisweilen in so irreführender Weise gemachten Gegenüber- 
stellung von •liturgischem" und •privatem" Gebet sagt. Das genuine Verständnis 
dessen, was das •opus Dei" ist und fordert, führt über alle künstlichen Gegensätze 
in die höhere Einheit der liebenden Erfüllung des göttlichen Willens. 

38 Sie vereinigen nur die Hausgemeinde. Das Kloster als Ganzes, versammelt sich 
nur am Samstag und Sonntag, den im ägyptischen Mönehtum traditionellen Tagen 
der Meßliturgie mit Kommunionempfang; vgl Praecepta 15.16. (Boon aaO. 16.17.) 

39 Vgl. Lefort, Les Vies copt. aaO. 106. • Die mönchische Liturgie ist also bei 
Pachomius noch wenig entwickelt, sie geht nicht über das hinaus, was wir auch 
schon bei den Anachoreten finden. Hier bleiben für Sankt Benedikt unbestreitbare 
Verdienste. Freilich hatte sich inzwischen auch in der täglichen Liturgie der Gesamt- 
kirche manches entwickelt und differenziert. Schon Hieronymus kennt alle uns ge- 
läufigen Tagzeiten, mit Ausnahme der Prim und Komplet; vgl. epist. 107, 9; 130, 15 
(ML 22, 875. 1119). Nach Cassian, Instit. coen. 3, 4, 6 (ML 49, 127/32) wurden die 
Laudes • nicht die Prim, wie man seit langem gemeint hat: vgl. J. Froger OSB., Les 
origines de Prime, Rom 1946 • im Jahre 382 in den Klöstern Bethlehems eingeführt. 

40 Lefort, Les Vies coptes aaO. 106. 



374 Heinrich Bacht, S. J. 

Bravourstücke41 ist die innere Aszese, ist die Preisgabe des Eigenwillens in 
einem unbedingten Gehorsam. Pachomius hat gut verstanden, daß der willige 
pünktliche, religiös inspirierte Gehorsam die Grundlage und Seele des coeno- 
bitischen Mönchtums sein muß. Aber er hat auch eingesehen, daß dieser Ge- 
horsam im Kloster eine in wesentlichen Punkten andere Struktur tragen muß, 
als jener, der bei den Anachoreten zwischen dem Älteren und dem Mönchs- 
jünger bestand. Gerade weil der Gehorsam das Fundament der •vita communis" 
sein sollte, mußte er auch von diesem Gemeinschaftsziel her, im Unterschied 
zum rein •individualistisch" ausgerichteten aszetischen Gehorsamsideal der 
Anachoreten, sein besonderes Gepräge erhalten42. 

Noch ein anderes Moment bestimmt die Eigenart des Mönchtyps, den Pacho- 
mius mit seinem •coenobium" begründete. Es ist die neue Form der Armut. Ge- 
wiß, auch die Anachoreten kannten das Armutsideal. Wissen wir doch von An- 
tonius, daß es für ihn der Anfang, seiner •Bekehrung" zum Mönchtum gewesen 
ist, als er nach dem Tode der Eltern in der Kirche Jesu Mahnung hörte: Ver- 
kaufe alles und gib es den Armen! Aber die Armut des Einsiedlers ist anders als 
die der Coenobiten. Jener besitzt und verfügt wenigstens über das wenige, was 
er hat, und er erwirbt sogar immer wieder neuen Besitz durch seine Arbeit. 
Dagegen der Coenobit besitzt nie mehr etwas und er kann über nichts mehr 
in Freiheit verfügen. Seine Armut gehört mit in jene letzte Selbstentäußerung 
hinein, die in der radikalen Gehorsamsforderung ihren schärfsten Ausdruck 
findet49. 

Was wollte Pachomius, als er das erste Kloster gründete? Daß es ihm nicht 
um materielle oder •kulturelle" Ziele ging, brauchen wir nicht erst zu beweisen. 
Dafür ist der Gottesgedanke und die Sehnsucht nach der gänzlichen Christus- 
nachfolge in ihm zu lebendig. Die Biographen geben uns einen wertvollen Hin- 
weis zur Lösung der Frage, wenn sie von der Menschengüte und Nächstenliebe 
des Heiligen sprechen. Pachomius, dem der Kirchengeschichtsschreiber Sozo- 
menos den Titel •vir humanissimus" gibt, weiß sich gemäß der früher erwähn- 
ten Berufungsvision gesandt, •dem Menschengeschlecht zu dienen, um es mit 
Gott zu versöhnen44", •an den Menschenseelen zu arbeiten, um sie Gott ganz 

41 Palladius, Histor. Laus. 18, 12 berichtet uns in aller Naivität ein solches 
Bravourstück. Der Held ist Makarius der Ägypter. Er begibt sich in der Fastenzeit 
incognito in das Kloster des Pachomius und •schlägt sämtliche Eekorde", nachdem 
Pachomius ihn zuerst Wegen seines Alters und seiner Schwäche hatte abweisen 
wollen. Schließlich gibt es einen Aufstand unter den Mönchen, die auf der Aus- 
weisung dieses unheimlichen Aszeten bestehen. 

42 Ich muß mich mit diesen wenigen Andeutungen begnügen. Für die Einzelheiten 
verweise ich auf meine demnächst erscheinenden •Studien über die aszetischen An^ 
schauungen der Pachomiusregel". 

43 in diesen beiden, für das coenobitische Mönchtum grundlegenden Punkten, der 
Armuts- und Gehorsamsauffassung, hat Pachomius m. E. schon alles Wesentliche 
gesagt. Ich glaube, daß Benedikt hier kaum weitergekommen ist. 

44 Das klingt •priesterlich". Pachomius ist aber nie Priester gewesen und hat auch 
sein Institut in keiner Weise als Priesterorden aufgefaßt. Im Gegenteil, er hat sich 
gegen die Priesterweihe gewehrt und hat auch nicht gewollt, daß Priester in seine 
Klöster aufgenommen würden. Auf die Motive für diese Haltung werden wir später 
einzugehen haben. Nur glaube ich nicht, daß Pachomius seine Institution aufgefaßt 
hat als •a deliberate movement against the exclusivism of the clergy, and the popular 
feeling that only by becoming a priest could a man truly serve God" (J. S. Badeau in 
der Schlußsitzung der Pachomiusfeier, Kairo 18. April 1948). 



Pakhome • der Große •AdlBr" 375 

lauter dazustellen"45. Wir dürfen diese Texte nicht falsch auslegen. Das Kloster, 
das Pachomius gründet, hat noch kein eigentlich apostolisches Ziel, so wie 
etwa die modernen Seelsorgsorden. Was Pachomius soll und will, ist dies: einen 
Raum schaffen, in welchem möglichst viele Menschen zur Ehre Gottes sich 
selber entsühnen und heiligen können, ohne jenen Gefahren und Krisen aus- 
gesetzt zu sein, mit denen das Anachoretentum erfahrungsgemäß zu rechnen 
hatte46. Nicht als ob er die Lebensweise der Eremiten verachtet oder verurteilt 
hätte". Aber er weiß, daß sie nur für ganz starke und seelisch gesunde und im 
geistlichen Leben erfahrene Menschen ohne Gefahr ist. Die Mehrzahl braucht 
den Halt und die Führung innerhalb einer Gemeinschaft und durch den Gehor- 
sam. Beides konnten die zahlreich herbeiströmenden Menschen unter seiner 
starken und doch so verstehenden und milden Hut finden. Dafür hat man schon 
zur damaligen Zeit Verständnis gehabt, wie das Wort zeigt, das Abba Antonius 
nach dem Tod des Pachomius zu dessen Mönchen sagt: •Als ich anfing, als 
Mönch zu leben, da gab es noch kein •coenobium", wo jemand für das Heil 
seiner Brüder Sorge getragen hätte, sondern jeder übte sich auf eigene Faust 
im mönchischen Leben. Es ist das Verdienst eures Vaters mit der Gnade Gottes 
ein so hohes Gut verwirklicht zu haben"48. 

III. Der Verfasser der ersten Mönchsregel 

Hätte Pachomius nur das erste Kloster gegründet und geleitet, dann müßten 
wir ihn schon als großen Pionier des Mönchtums ehren. Aber er hat mehr 
getan. Er hat der Nachwelt die erste Mönchsregel hinterlassen. Dadurch ist er 
zu einer wahrhaft geschichtlichen Größe geworden. •Denn in dieser ,Regel' 
liegt das für alle Zukunft Bedeutsame des Pachomius, und nicht ohne Grund 
hat einige Generationen später die Legende behauptet, der Heilige habe seine 
Regel aus der Hand eines Engels empfangen"4*, dadurch den Gründer des coeno- 
bitischen Mönchtums dem großen Propheten und Gesetzgeber des israelitischen 
Volkes angleichend. 

Mit erstaunlicher Scharfsichtigkeit hat Pachomius begriffen, daß ein geord- 
netes Gemeinschaftsleben auf die Dauer nicht allein auf dem guten Willen der 
Untergebenen und auf der starken Autorität der Obern aufruhen kann, daß 
vielmehr ein weiteres Element hinzukommen muß: eine für alle, Obere wie 
Untergebene, verpflichtende Regel. Die Schaffung einer solchen Regel ist somit 
die andere wirklich geschichtsmächtige Tat, die zu seinem bleibenden Ruhme 
zu erzählen ist. Denn diese Regel ist nicht nur ein erster Anfang gewesen, ein 
erster Versuch, sondern ein lebenskräftiger Keim, dessen Entwicklung wir 

45 Die Stellen bei Lefort, Les Vies coptes aaO. 61; 1; 5. 
46 Die Quellen, beispielsweise die Histor. Laus, des Palladius, berichten oft von den 

Gefahren und Versuchungen, denen die Anachoreten preisgegeben waren. Von außen 
drohten die raublustigen Maziker, von innen die Eitelkeit, der Hochmut, die •acedia", 
die Unlauterkeit... 

47 Das tut auch Benedikt nicht, wenigstens •theoretisch"; in der Praxis ordnet er 
das coenobitische Ideal dem anachoretischen über; vgl. Heussi aaO. 206, Anm. 2, wo 
auf die Ansicht der verschiedenen Mönchsväter über das Verhältnis zwischen Ana- 
chorese und Coenobitismus verwiesen wird. 

48 Halkin, Vitae graecae aaO. 77. 
48 H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. 4, Berlin 1944, 133. 



376 -   Heinrich Bacht, S. J. 

noch heute verfolgen können: hin zu Basilius, mehr noch zu Benedikt50 und 
durch ihn zu allen von der •Regula monasteriorum" abhängigen Regeln51. Ja, 
selbst die Herausgeber der kritischen Ausgabe der Konstitutionen der Gesell- 
schaft Jesu verweisen an drei Stellen auf die Pachomiusregel als mögliche 
Quelle, • übrigens mit gutem Grund, da bekannt ist, daß Ignatius sich durch 
seinen Sekretär Polanco Auszüge aus'den meisten Ordensregeln hatte machen 
lassen52. 

Freilich, Pachomius war kein •Intellektueller", kein spekulativer Geist, kein 
Systematiker, sondern ganz und gar auf die Praxis eingestellt. So darf man in 
seiner Regel kein geistvolles System des mönchischen Lebens suchen. Es ist 
nicht einmal ein durchgehendes Ordnungsprinzip zu finden, das die verschiede- 
nen Stücke der Regel zusammenhält. Die lateinische Übersetzung gliedert das 
ganze in vier ungleich große Teile: Praecepta; Praecepta et instituta; Praecepta 
atque iudicia; Praecepta ac leges. Ob diese Gliederung schon von Pachomius 
stammt, möchte ich bezweifeln. Vielmehr macht der ganze •Codex" den Ein- 
druck einer Sammlung von Bestimmungen und Aussprüchen des Heiligen, die 
nach seinem Tode zusammengetragen und erweitert wurde. Auch innerhalb 
der •Praecepta", des wichtigsten und ausführlichsten Teiles, die gleiche System- 
losigkeit. Ab und zu findet sich eine Gruppe von Bestimmungen, die eine Ein- 
heit bilden53, aber dann kommen wieder Verordnungen, die ohne ersichtlichen 
Grund aneinandergereiht sind. Alles ist von einer betonten Schlichtheit und 
Unauffälligkeit54. Aber das gerade verbürgt uns die Echtheit dieser Regel. 
Es offenbart sich darin die Eigenfärbung, welche der Heimatboden ihr gleich- 
sam mitgegeben hat. Hier spricht nicht die abstrakte Überlegung, sondern was 
wir lesen, ist der Niederschlag der täglichen Erfahrung eines scharf beobachten- 
den Menschenkenners. Man spürt übrigens dem Text an, daß die einzelnen 
Stücke zu verschiedenen Zeiten entstanden sind. Nicht immer scheinen Wider- 
sprüche vermieden zu sein, ebenso fehlt eine gewisse juridische Schärfe. 

Den Inhalt der einzelnen Regeln bildet fast nur die Weise des äußeren Ver- 
haltens, etwa im Gebetsraum, bei Tisch, bei der Arbeit, auf Reisen usw. Wir 
mögen heute über manche dieser Vorschriften lächeln, weil sie ein sehr schlich- 
tes Kulturniveau voraussetzen; kein Wunder übrigens, da die Mehrzahl dieser 
Mönche sich aus der Schicht der armen Fellachen rekrutierte. Aber daneben 

50 Die kritische Ausgabe der Benediktregel von C. Butler OSB. verweist an 
beiläufig 30 Stellen auf Parallelen in der Pachomiusregel. Ich glaube, daß man die 
Zahl noch vermehren müßte. Es ist zu bedauern, daß bislang die genaue Beziehung 
zwischen den beiden Regeln noch nicht untersucht worden ist. • Vgl. Heussi aaO. 115. 

51 Es ist wichtig zu wissen, daß S. Benedikt von Aniane in seine große Regelsamm- 
lung auch die Pachomiusregel aufgenommen hat. So wurde sie überall dort bekannt, 
wo der Einfluß dieses bedeutenden Erneuerers des mönchischen Lebens hinreichte. 

52 Die Veranstalter der Zentenarfeier in Kairo haben also durchaus recht, wenn 
sie in ihrem Programm mit einem großzügigen Gestus alle uns bekannten Namen 
der Mönchsgeschichte mit Pachomius in Verbindung bringen, von Basilius und Bene- 
dikt, Franziskus und Ignatius, bis zur hl. Theresia vom Kinde Jesu und St. Johannes 
Bosco. 

63 So handeln Praecepta n. 8•23 von der •collecta", n. 29•39 von den Mahlzeiten, 
n. 40•47 von den Kranken, n. 48•66 von der Pforte und dem Verkehr mit der 
Außenwelt. 

54 •Wie das Hausgerät in einer Wüstenzelle" sagt L. von Hertling SJ. sehr fein- 
•Antonius der Einsiedler", Innsbruck 1929, XV. ' 



Pakhome • der Große •Adler" 377 

finden wir auch wieder Bestimmungen, die seither Gemeingut der meisten 
Mönchsregeln geworden sind55. Nur ganz selten, und auch das nur in den 
•jüngeren" Stücken der Regel, bei denen nicht einmal sicher ist, wieweit sie 
noch von Pachomius selbst stammen, finden sich Texte, die über die äußere 
Observanz hinaus in den Bereich der inneren Motivierung und Zielrichtung 
verweisen. Aber diese Stellen sind so selten, daß man aus ihnen allein, ohne 
Hilfe der anderen früher genannten Quellen sich kaum ein zutreffendes Bild 
von der Spiritualität dieses Mannes machen kann. Nimmt man aber die Briefe 
und vor allem auch die Biographien hinzu, so treten einige Züge deutlich 
hervor. 

Da ist einmal die nachdrückliche Bindung an die Heilige Schrift der beiden 
Testamente56. Es ist bekannt, daß der Protestantismus in seiner Polemik gegen 
den Ordensstand lange Zeit hindurch diese These vom •aszese-freien", bzw. 
•aszese-feindlichen" Charakter des Neuen Testamentes vertreten hat. Dem- 
gemäß mußte ihm daran liegen zu zeigen, daß das Mönchtum ein Abfall vom 
Geist und Buchstaben des Evangeliums sei57. Diese Einstellung ist längst auf- 
gegeben. Es ist wohl keine Übertreibung zu sagen, daß sich gerade bezüglich 
der Einstellung zu Aszese und Mönchtum der Protestantismus seit langem, so- 
wohl theoretisch wie auch praktisch, in einer rückläufigen Bewegung zur Tra- 
dition befindet58. Tatsächlich konnte man den ersten Mönchsvätern kein größe- 
res Unrecht tun, als daß man sie zur Heiligen Schrift und zumal zum Evange- 
lium in Gegensatz stellte. Wer die Quellen des ägyptischen Mönchtums kennt, 
weiß, daß es diesen Männern im Grunde um nichts anderes ging, als das 
Evangelium möglichst wortwörtlich in die Tat zu setzen68. Gerade deshalb zogen 
sie sich aus der •Welt" zurück und schufen sie sich ihre •Sonderwelt"60, um 
dieses Ziel um so sicherer zu erreichen. Ganz in dieser Linie steht nun auch 
Pachomius. Seine Regel will nur helfen, daß die Mönche •gemäß den Geboten 
der Älteren und der Lehre der Heiligen Schriften"61 leben, •ut non inebrientur 
aliqua passione, sed stent in mensura veritatis et traditionibus apostolorum et 
prophetarum"62. Wie sehr sein Denken und Leben mit der Heiligen Schrift ver- 
wachsen war, zeigen seine Briefe63 und die •Monita S. Pachomii"64, die im 

65 F. Halkin SJ. weist in NouvRevTheol 66 (1933) 371 darauf hin, wie vertraut dem 
Ordensmann von heute die Pachomiusregel vorkommen muß, da er dort so viele 
Elemente seiner eigenen Regel schon ausgedrückt findet. 

58 Nach den Vies coptes (Lefort 95, 212) bemüht sich Pachomius, die Regeln aus der 
Heiligen Schrift zu erheben. 

67 Einiges über diese Entwicklung bei Heussi aaO. 3/10; J. de Guibert, Art. •Ascese. 
D. Epoque moderne" in DictSpir 1, 981/8. 

68 Hierzu vgl. W. Stählin, Regel des geistlichen Lebens, Kassel 1947; dazu A. Görres, 
Eine geistliche Lebensregel für Christen in der Welt (Geist u. Leben 21 (1948) 237/8). • 
Dieser Wandel ist in einen umfassenderen Prozeß des modernen Menschen einzuord- 
nen: vgl. F. Wulf SJ., Vom Wesen und der Einübung des Gebetes (ebd. 231/6). 

69 S. Heussi aaO. 276/80. • Nach Antonius sind dies die drei Grundgebote des 
mönchischen Lebens: •Gott allzeit vor Augen haben, nie mit Willen die Zelle auf- 
geben, sein Leben nach den Vorschriften des Evangeliums einrichten" (Apophth. 
MG 65, 76 C). 

80 Der Ausdruck stammt von Heussi aaO. 53. 
81 Praecepta et instil, Prooem. (Boon aaO. 53). 
62 ebd. is Zumal die Briefe 3•5. 7•9. 11. 64 Bei Boon aaO. 151/2. 



378 Heinrich Bacht, S. J. 

Grunde nichts anderes sind als ein Gewebe aus Schriftstellen*5. Und wenn 
Pachomius seine Mönche verpflichtet, große Teile der Heiligen Schrift auswen- 
dig zu lernen86, dann geschieht das nicht nur, damit sie •Stoff" für die litur- 
gischen Feiern haben, sondern auch, damit sie die eigentliche •Magna Charta" 
des mönchischen Lebens allzeit vor Augen haben. 

Das andere ist das Fehlen jener Elemente und Begriffe, die uns aus der ein 
wenig späteren gelehrten mönchischen Literatur Ägyptens, vor allem aus 
Euagrius, geläufig sind67. Der Grund ist klar: Pachomius hat noch nicht unter 
dem Einfluß der alexandrinischen Spiritualität gestanden68. Darum ist seine 
Sprache und seine Vorstellungswelt frei von allem, was aus dem Hellenismus 
und aus Philo in die christliche Aszese und Mystik eingeströmt ist. Das aber 
gibt seinen Schriften den unschätzbaren Wert innerhalb der seit so vielen 
Jahrzehnten geführten Auseinandersetzung über Ursprung und Quellgründe 
des christlichen Mönchtums68. Nicht zu Unrecht betont der bedeutendste und 
erfolgreichste Pachomiusforscher, der Belgier Th. Lefort, daß die koptische 
Pachomiusüberlieferung ein für allemal einer Reihe von bis vor kurzem noch 
ernsthaft vorgetragenen Herleitungsversuchen den Todesstoß versetzt70. 

Ein dritter Grundzug dieser Regel ist ihre geradezu benediktinische •sobrie- 
tas". Man kann sogar sagen, daß dieses kluge Maßhalten das am meisten Auf- 
fallende an der inneren Seite der Pachomiusregel ist. Diese weise Mäßigung 
berührt uns um so mehr, als sie keine natürliche Gabe seiner Rasse ist, und 
weil sie sich sehr nachdrücklich von der Haltung vieler anderer Mönchsväter 
seiner und auch späterer Zeiten abhebt. Man braucht nur an so manche Kapitel 
in der Historia Lausiaca des Palladius zu erinnern oder an den rauhen und 
ungestümen Schenute von Atripe, der nach dem Tode des Pachomius in einem 
der Klöster als •Reformabt" tätig war71. 

Dom Butler hat einmal geschrieben72, daß die Grundidee der Pachomiusregel 
darin bestanden habe, ein durchschnittliches Niveau der monastischen Lebens- 
weise festzusetzen, das für einen jeden verbindlich sein konnte, und es dann 
dem einzelnen offen zu lassen, über dieses Minimum nach Maßgabe der per- 

65 Ähnlich Praecepta et instit. 18 (Boon aaO. 58/62); mir scheint, daß es sich bei 
diesem ganz aus dem Rahmen fallenden Stück um eine Katechese des Heiligen über 
die Pflichten des Hausobern handelt. 

66 Vgl. Praecepta 140 (Boon aaO. 50):... qui minimum usque ad Novum Testamen- 
turh et psalterium. 

67 S. I. Hausherr SJ., Les grands courants de la spiritualite Orientale (OrChrPer 1 
(1935) 114/32). 

68 Das gleiche gilt natürlich nicht von den Verfassern der Vita, zumal der griechi- 
schen. • Ein besonderes Problem werfen die in einer •mystischen" Sprache ver- 
faßten Pachomiusbriefe auf (vgl. Anm. 11). R. Draguet (Museon 57 (1944) 116) meint» 
sie offenbarten • falls echt • einen •gnostischen" Pachomius, der ohne Beeinflussung 
von Alexandrien her nicht zu verstehen sei. Mir scheint dies nicht erwiesen zu sein; 
im übrigen enthält der ungemein gründlich gehaltene Artikel von Draguet (vgl. 
Anm. 24) viele wichtige Bemerkungen zur Spiritualität des Pachomius. 

69 Über diese Diskussion unterrichtet am besten Heussi aaO. 1/10; 280/304. 
70 Les Vies coptes aaO.,-Vorrede; sehr fein sagt J. Danielou SJ. in seinem unge- 

druckten Kurs über das Vierte Jahrhundert: •(Das koptische Mönchtum) a une saveur 
populaire, äpre et suave ä la fois, toute pratique, toute evangelique aussi, tres 
etrangere au Neoplatonisme". 

71 Vgl. J. Leipoldt, Schenute von Atripe, Leipzig 1903. 
72 The Lausiac History of Palladius, 1, Cambridge 1898, 236. 



Pakhöme • der Große •Adler" 379 

sönlichen Hochherzigkeit und Tragkraft hinauszustreben. Diese Beobachtung 
bestätigt sich tatsächlich an zahllosen Stellen: in der Milderung der radikalen 
Trennung von der Familie, in der Forderung des Maßhaltens bei der Arbeits- 
auflage, beim Nachtwachen, beim liturgischen Gebet, bei der Abtötung in 
Speise und Trank. Und selbst wo es um ein so wesentliches Element wie den 
religiösen Gehorsam geht, legt Pachomius Wert darauf, daß die Tragkraft der 
Untergebenen nicht überfordert werde. Endlich bewährt sich diese kluge, tief- 
menschliche •sobrietas" in dem Strafcodex, mit dem er seine Regel sanktio- 
niert. Gemessen an späteren Regeln erscheinen die angedrohten Strafen als 
wirklich mild'3, und dabei fordert Pachomius noch, daß der Schuldige zunächst 
wiederholt, bis zu zehn Malen, verwarnt werde. Aber auf der anderen Seite 
will Pachomius dadurch nicht einer •Verbürgerlichung" des Klösterlebens die 
Wege ebnen, sondern will nur verhindern, daß die Schwächeren unter der Last 
untragbarer Forderungen erliegen. Durch das eigene Beispiel und durch mah- 
nende Worte sucht er alle zum Streben nach den Höhen mönchischer Aszese 
mitzureißen. 

IV. Der Ordensstifter 

Mit der Abfassung dieser Regel, die zumal über Hieronymus und Benedikt74 

das ganze christliche Mönchtum tief beeinflußt hat7S, ist die Bedeutung des 
Pachomius noch nicht erschöpft. Ein letztes Moment kommt hinzu, das bei aller 
Ähnlichkeit mit Benedikt nicht vergessen sein will. Pachomius ist nicht nur 
Klostergründer wie Benedikt, sondern er hat einen wirklichen Orden gegrün- 
det, d. h. einen Verband zentral geleiteter Klöster. Damit hat er eine Leistung 
vollbracht, die selbst im schöpferischen Abendland erst nach der Jahrtausend- 
wende in den Ordensgründungen von Cluny und der Mendikanten Nach- 
ahmung gefunden hat76. 

In den Viten wird erzählt, wie schon bald nach der Gründung des ersten 
Klosters in Täbennisi die Zahl der Mönche so groß wurde, daß eine zweite 
Gründung, in Pbow, nötig wurde, und wie dann im Lauf der Jahre an sieben 
weiteren Stellen neue Klöster gegründet wurden, zu denen schließlich auch 
noch zwei Frauenklöster hinzukamen, die der Leitung der Schwester des Pa- 
chomius unterstanden. Das alles ist nicht so auffallend. Wichtiger ist zu sehen, 
wie Pachomius diese neun bzw. elf Klöster bis zu seinem Tode fest in der Hand 
behielt. Diese zentrale Leitung war nicht nur eine harmlose Fiktion, sondern 

73 Nur zweimal wird die Prügelstrafe erwähnt! Man vergleiche damit einmal die 
Regeln der iroschottischen Mönche. 

74 Vgl. H. Leelercq, Art. •Pakhöme" in DictArchLiturg 13, 499 f. • Th. Lefort 
schrieb 1933 (RevHistEccl 29 (1933) 130): •Quand apres la publication de tous les 
textes originaux pakhömiens, il sera possible de dresser un tableau complet du 
cenobitisme primitif, il ne faudra pas •tre autrement surpris de constater que le 
patriarche de Nursie fut bien plus un adaptateur qu'un createur, et de devoir 
conclure que les institutions benedictines se rattachent directement et intimement 
au genial Pakhöme, organisateur et legislateur du cenobitisme chretien." • Leelercq 
-aaO. 500 macht sich diese Auffassung zu eigen. 

75 Lefort nennt sie mit Recht •la charte fundamentale du monachisme" (Museon 40 
(1927) 67). • Daß die Regel wahrscheinlich auch das älteste Dokument der koptischen 
Originalliteratur ist, das uns überliefert ist, sei nur nebenbei vermerkt. 

78 Vgl. C. Buüer OSB., aaO. 73. 



380 Heinrich Bacht, S. J. 

wurde durch eine Reihe organisatorischer Maßnahmen fühlbar. So setzte Pa- 
chomius die Äbte, Hausobern und Ministri ein. Ferner gab es eine zentrale 
Instanz, vor die alle Streitfragen gebracht werden konnten. Ebenso ließ er 
durch den Generalökonom des Hauptklosters die handwerkliche Produktion 
der einzelnen Klöster überwachen. Durch häufige Visitationen hielt er sich über 
den inneren Geist und äußeren Zustand jeden Klosters auf dem laufenden. 
Und durch jährlich zweimal abgehaltene Generalkapitel, auf denen alle 
Mönche zu erscheinen hatten, sorgte er dafür, daß auch der Zusammenhalt 
zwischen den einzelnen Kommunitäten und das Bewußtsein, einer großen 
Ordensfamilie anzugehören, lebendig blieb. So sehen wir denn zu Ostern und 
im August jeden Jahres Scharen von •Tabennisioten"" auf dem Wege nach 
Pbow, um dort in Gemeinschaft das christliche Hochfest der erlösenden Passion 
Christi zu begehen, bzw. (im August) die Weisungen und Entscheidungen" des 
Generalabtes entgegenzunehmen. Wir wissen nicht, wie groß die Zahl der 
Mönche zu Lebzeiten des Pachomius gewesen ist. Jedenfalls war sie groß genug, 
daß es erstaunlich bleibt, wie ein einzelner Mann ein solches Institut meistern 
konnte. Wenn schon gleich nach seinem Tode Spannungen und bald auch 
Schismen entstanden, so ist das ein indirekter Beweis für die überlegene 
Führergabe des Gründers selbst. 

V. Und noch einmal der Mensch 

So werden wir nochmals vor die imponierende Gestalt des Schöpfers des 
coenobitischen Mönchtums gestellt. Was für ein Mensch war Pachomius? Ein 
kluger Unternehmer, ein genialer Organisator, eine imponierende Führer- 
gestalt? All das ist richtig, aber es ist nicht genug. Die Wurzeln seiner Kraft 
und das Geheimnis seines Erfolges liegen tiefer. Sie liegen auch nicht nur in 
seiner großen Menschengüte oder in der harten Aszese, der er sich selbst bis 
zum letzten Augenblick freiwillig unterwarf. Sondern sie sind in seiner hohen 
charismatischen Begabung zu suchen, in seiner übernatürlichen Heiligkeit, die 
freilich ihrerseits, nach einem geheimen Gesetz, mit einem Leben des Opferns 
und Entsagens in innerer Verbindung steht. Wenn die Quellen Pachomius 
einen •Propheten" nennen78, dann deuten sie dasselbe an. Übrigens weist Pa- 
chomius selbst gelegentlich darauf hin, daß sein Leben und Werk nur vom 
Walten des Gottesgeistes in ihm zu verstehen sei79. Und so zeigt sich uns auch 
sein Bild beim Studium zumal der koptischen Viten80: Pachomius ist ein im 
hohen Maße mystisch begnadeter Mensch, der • darin einem Ignatius von 
Loyola ähnlich, durch den das coenobitische Mönchsideal für lange Jahrhun- 
derte seine abschließende Prägung erhalten sollte81, • die sachliche Nüchtern- 

77 So heißen die Pachomiusmönche im Altertum; vgl. Palladius, Hist. Laus. 2; 7; 
18; 34. 

78 Vgl. Palladius, Histor. Laus. 18, 12. 
78 Halkin, Vitae graecae aaO. 73. 
80 In den griechischen Viten ist das charismatische Element nicht so sehr betont, 

wiewohl es nicht fehlt. Darauf hatte schon W. Bousset aaO. 209/70 hingewiesen. Die 
Schlußfolgerungen, die er daraus zieht, bedürfen aber kritischer Zurückhaltung. 

81 Vgl. A. von Harnack, Das Mönchtum, seine Ideale und seine Geschichte, Gießen 
1921, 8•10. (Es ist übrigens nicht uninteressant, zu dieser Stelle die verschiedenen 
Auflagen des Buches zu vergleichen.) 



Pakhome • der Große •Adler" 381 

heit des Organisators mit der Glut des Mystikers verbindet. Die Biographien 
erzählen uns von seiner Gabe, die Herzen zu durchschauen, von seinen visio- 
nären Erlebnissen, von seiner Kraft der Unterscheidung der Geister, von seiner 
Macht über die Dämonen, von seiner Prophetengabe und seiner erleuchteten 
Weisheit, die ihn inmitten der damals aufbrechenden theologischen Kämpfe 
unbeirrt den Weg der Orthodoxie gehen ließ82. 

Aber so stark auch dies charismatische Element im Leben des Pachomius ist, 
so darf man aus ihm doch nicht einen Schwarmgeist machen, der ohne Bindung 
an die feste Ordnung von Dogma und Disziplin, jenseits der hierarchischen 
und sakramentalen Kirche einem individualistischen Frömmigkeitsideal lebt. 
Die Behauptung, daß in der Pachomiusvita •die anfänglichen Gegensätze 
zwischen Klerus und Mönchtum" noch durchscheinen83, lebt von einem über- 
holten Entwicklungsschema, durch das man sich lange den Zugang zum rich- 
tigen Verständnis der Anfänge des Mönchtums verbaut hatte. Wir mögen uns 
wundern, wenn wir lesen, daß Pachomius sich sträubte, Priester zu werden 
oder Priester in seine Gemeinschaft aufzunehmen84. Aber das geschah nicht aus 
Mißachtung des priesterlichen Standes oder aus Geringschätzung für das Sa- 
krament, sondern aus persönlicher Demut und aus Sorge, daß die für das 
coenobitische Ideal so lebenswichtige Uniformität verloren ginge. Zudem 
wollte er verhüten, daß durch das Streben nach kirchlichen Ehrenstellen die 
Mönche in ihrer Demut gefährdet würden85. Ausdrücklich betont die Vita86, daß 
Pachomius den Seinen Ehrfurcht und Gehorsam gegen die Presbyter einge- 
schärft habe. Und auch die Hochschätzung, deren er sich bei seinem Diözesan- 
bischof und bei Athanasius erfreute, wäre kaum zu verstehen, wenn er zur 
Hierarchie im Gegensatz gestanden hätte. Ohne Zweifel hat das Mönchtum 
im Laufe der Jahrhunderte seine •Kirchenbezogenheit" vertieft und verstärkt, 
in Übereinstimmung mit dem sich unaufhörlich entwickelnden Kirchenbewußt- 
sein selbst. Aber das gibt uns kein Recht, den ersten Pionieren des Mönchtums 
einen Mangel an Kirchlichkeit vorzuwerfen. 

VI. Das Ende 

Über zwanzig Jahre leitete Pachomius seinen Orden. Im Frühjahr des 
Jahres 346, jenes Jahres, das die glorreiche Rückkehr des hl. Athanasius aus 
dem Exil sah, wütete in den Klöstern der Thebais die Pest. Auch in Pbow, dem 
Hauptkloster, wurde eine Anzahl von Mönchen dahingerafft. Schließlich 
wurde auch Pachomius ergriffen. Treu wachte sein Lieblingsjünger Theodor 
an seinem Krankenlager. Die Brüder bestürmten den Himmel um die Genesung 

82 Halkin, Vitae graecae aaO. 27; 28; 4; 14; 34; 49. 
83 W. Bousset aaO. 236/44. • ich habe den Eindruck, daß auch H. Rahner SJ. in 

seiner vorzüglichen Studie über •Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden 
seiner Frömmigkeit", Salzburg 1947, 68, die •Kirchenferne" des pachomianischen 
Mönchtums übertreibt. Zum mindesten lag sie nicht im Grundentwurf dieser Spiri- 
tualität. 

84 Halkin, Vitae graecae aaO. 20. 16/7. 
85 Bekanntlich wollte auch Benedikt zunächst keine Priester in seinem Kloster 

haben. 
86 Lefort, Les Vies coptes aaO. 99. 



382 Heinrich Bacht, S. J. 

des gemeinsamen Vaters, bis ihnen Pachomius bescheiden ließ, sie sollten vom 
Gebet ablassen, da es Gottes Wille sei, daß er heimkehre. Die letzte Bitte des 
Sterbenden an Theodor war, er möge seinen Leib nicht an der Stelle lassen, 
wohin ihn die Brüder legen würden, sondern an einem unbekannten Ort zur 
letzten Ruhe betten, offenbar um zu verhüten, daß man über seinem Grabe 
ein Martyrion errichte. Erst als Theodor ihm dies feierlich zugesichert hatte, 
gab er Ruhe. Ein letztes Mal bekreuzte sich Pachomius dreimal. Dann entschlief 
er. Es war der 14. Pasons (= 9. Mai). 

Die Nachricht von seinem Tode löste unter den Mönchen große Trauer aus. 
Weinend umdrängten sie das Sterbett und küßten dem Toten Mund und Leib. 
Die ganze Nacht hindurch hielten sie die Totenfeier. Nach der Morgencollecta 
(= Matutin) hüllten sie den Leichnam in ein Leichentuch und feierten die 
Totenmesse. Danach geleiteten sie den Toten unter Psalmengesang in das Ge- 
birge und begruben ihn dort. Theodor aber nahm in der folgenden Nacht den 
Leichnam von dort weg und begrub ihn an einem geheimen Ort. So kam es, 
daß die wahre Ruhestätte des Heiligen unbekannt geblieben ist. 




