Pakhéme — der GroBe ,Adler* 367

Welt, die Reich Gottes wird. So ist das Heilsgeschehen ein Geschehen unter
Personen, dem dreipersonlichen Gott und dem personalen Menschen. Diesen
personalen Aspekt der Heilsordnung hat Ernst Michel mit Recht in den Mit-
telpunkt der christlichen Verkiindigung gestellt. Es wére wohl zu wiinschen,
daB3 er von allen, denen das Wort Gottes in besonderer Weise aufgegeben ist,
immer mehr beachtet wiirde. — Zweitens: dieses Heil verwirklicht sich in
der Geschichte. Unsere Geschichte ist zutiefst Heilsgeschichte. Gott selber hat
sich ,sdakularisiert®, d. h. ist eingegangen in die Welt. Er hat damit aber
schon alle S#dkularisierung der Welt iiberwunden und sie immer schon ge-
heiligt. Christentum ist kein System von Sé&tzen. Christentum ist Christus,
Christus aber ist Gott-Mensch, Gott und Mensch aus Erde. Und also ist die
Erde und von Christus her voll des Heiligen Geistes. Man braucht kaum zu
sagen, daf3 die starke Betonung der Geschichtlichkeit des Heils,'die wir in
den Biichern von Ernst Michel finden, sehr zu begriilen ist und mehr und
mehr in das BewuBltsein der Gldubigen einzugehen hat. Um so mehr sprechen
wir noch einmal unser Bedauern dariiber aus, dafl so viel Irrtum, Irrtum ge-
rade fiir die Praxis des gldubigen Lebens, die echten Anliegen verdunkelt.

Pakhéme — der Grofie ,Adler”

Von HeinrichBacht, S.J, Bilireni. W.

Die christlichen Kirchen Agyptens haben im Vorjahr! in feierlichster Weise
den 1600. Todestag des hl. Pachomius begangen®. Von diesen Feiern ist nicht
allzu viel bis zu uns heraufgedrungen. Ein fliichtiger Hinweis in der Presse?,
ein paar Beitrdge in der einen oder anderen Zeitschrift!, — das ist alles. Wer
weill in unseren Gegenden schon etwas von Pachomius? Hochstens, daBl er zu
jenen sagenhaften Wiistenvitern gehort, mit denen das christliche Moénchtum
begonnen hat, zu jenen Recken der Vorzeit, an deren Taten und Abenteuern,
Abtétungen und Didmonenkampfen sich die Frémmigkeit vergangener Jahr-
hunderte erbaut und die kiinstlerische Phantasie entziindet hat®. In dieser
groBen Schar ist uns Pachomius ,irgendeiner“. Antonius ist uns entschieden
besser vertraut, auch Paulus der Einsiedler und manche andere.

Und doch ist Pachomius nicht einfachhin ,irgendeiner“. Seine Gestalt mag
vom Glanz anderer Namen, von Basilius und Benedikt vor allem, tiberdeckt

1 Das genaue [JTodesjahr ist wohl eher das Jahr 346: vgl. P. Ladeuze, Etudes sur le
cénobitisme Pakhdmien, Lowen-Paris 1898, 229/33; ebenso W. Bousset, Apophtheg-
mata. Studien zur Geschichte des &dltesten Ménchtums, Tiibingen 1923, 271. — Andere
Forscher schwanken zwischen 340 und 349; vgl. St. Schiewitz, Das morgenlindische
Monchtum. I. Das Aszetentum der drei ersten christlichen Jahrhunderte und das
‘Agyptische Monchtum im 4. Jahrhundert, Mainz 1904, 159 Anm. 7.

2 Papst Pius XII. hat zu diesem Gedenktag einen eigenen Brief an die unierten
Kopten des Alexandrinischen Patriarchats gerichtet; vgl. AAS 40 (1948) 241/3.

3 z. B. Okumen. Pressedienst vom 13.2.1948, S. 2.

4 Ich denke vor allem an die Beitrdge von St. Hilpisch OSB. und B. Steidle OSB.
in der Bened. Monatsschr. 22 (1946) 124/7; 24 (1948) 97/104; 174/9; ferner von G. Gnolfo
SDB,, Pedagogia Pacomiana (Salesianum 10 (1948) 569/96).

5 Was wiren beispielsweise Hieronymus Bosclt oder Mathias Griinewald ohne die
schauerlichen DAmonenschilderungen in der Vita S. Antonii des hl. Athanasius?



368 Heinrich Bacht, S. J.

worden sein. Sein Werk mag, wenigstens innerhalb der abendlindischen
Christenheit, fast vergessen sein. Tatsiichlich gehort er aber zu den Grofiten
der an. Heroengestalten wahrhaftig nicht armen Geschichte des christlichen:
Moénchtums. Ist er doch einer seiner bedeutendsten Pioniere und Organisatoren®,

. Wenn man ihm einen seiner wirklichen Bedeutung geméfien Platz zuweisen
will, dann muB man ihn neben, ja, in mancher Beziehung vor Benedikt stellen,
mit dem er auch sonst viel Verwandtschaft hat. Denn Benedikt steht zu einem
wesentlichen Teil auf ihm. Dies ist eine der wichtigsten Erkenntnisse, die die
Zentenarfeier gezeitigt hat, wenigstens-bei manchen Gelehrten und Fachleuten.
Es scheint mir aber eine Pflicht geschichtlicher Gewissenhaftigkeit und mensch-
licher Dankbarkeit zu sein, mitzuhelfen, dafl diese Erkenntnis in einem ge-
wissen Sinn Allgemeinbesitz werde, wenigstens bei all denen, die in einem
Orden der Kirche und im Leben nach einer Ordensregel ihre Heimat gefunden
haben. Denn Pachomius ist der erste gewesen, der ein wirkliches Kloster
(Coenobium) griindete’. Thm kommt der Ruhm zu, den ersten wirklichen Orden
gestiftet zu haben. Und er hat auch als erster eine Regel des mdénchischen
Lebens verfaBt, nach der iibrigens noch heute, natiirlich mit mancherlei Ab-
#nderungen, eine Reihe von koptischen Kléstern in Agypten lebt®.

I. Der Mensch

Zunichst die Daten seines duBeren Lebens. Wir sind dartiber eigentlich sehr
gut unterrichtet, besser als iiber die meisten anderen Monchsviter, Benedikt
mit einbegriffen®. Wir haben nicht nur Schriften von seiner Hand — zumal
seine Regel', wahrscheinlich auch ein paar Briefe und ein Mahnwort an seine
Ménche, eine Art geistliches Testament! —, sondern besitzen auch eine Anzahl

¢ Das Lebenswerk des Pachomius ... kann in seiner Bedeutung kaum iiberschitzt
werden; es ist die groBte, die Allgemeingeschichte des Christentums tief beein-
flussende Leistung des christlich gewordenen national-dgyptischen, d. h. ,Jkoptischen®
Volkstums® — so schreibt W. Hengstenberg, Pachomiana (In: Festgabe fiir A. Ehr-
hardt, 1922, 228); vgl. auch B. Steidle in Bened. Monatsschr. 24 (1948) 97/8.

7-Dies Bewuftsein war von Anfang an lebendig. Das zeigt schon der Titel der
Pachomiusregel, so wie sie von Hieronymus libersetzt wurde: Praecepta Patris nostri
Pachomii ... qui fundavit conversationem coenobii a principio per mandatum Dei;
vgl. A. Boon OSB., Pachomiana Latina, Lowen 1932, 13; ebenso spricht schon der Lieb-
lingsjlinger und spitere Nachfolger des Pachomius, der hl. Theodor: ... pater noster
a quo coenobiorum vita fundata est; Boon aa0. 105 Z. 15.

8 Vgl. Joh. Georg zu Sachsen, Neue Streifziige durch die K1rchen und Kloster
Agyptens, Leipzig-Berlin 1930, 7. — Der gleiche Verfasser hatte in seinem fritheren
Werk ,,Streifziige durch die Kirchen und Kloster Agyptens, Leipzig-Berlin 1944% die
heutige Fassung der Pachomiusregel verdffentlicht. So weit ich weif}, hat die Pacho-
miusforschung von dieser Veridffentlichung keine Notiz genommen, wiewohl es doch
nicht unwichtig sein kann, die heutige und die urspriingliche Textgestalt miteinander
zu vergleichen.

9 Vgl. B. Steidle OSB., Fuit vir... (Bened. Monatsschr. 23 (1947) 341/5.)

10 Sie ist uns ganz in der lateinischen Ubersetzung des Hieronymus erhalten. Ein
beachtlicher Teil liegt auch im koptischen Original vor';' dazu besitzen wir noch Aus-
ziige aus der griechischen Ubersetzung, nach der Hieronymus den lateinischen Text
geschaffen hat. Alle diese Dokumente sind in der in Anm. 7 genannien vorziiglichen
Ausgabe von A. Boon OSB. in Zusammenarbeit mit Th. Lefort zusammengetragen.
Der unermiidliche Pachomiusforscher hat seither den koptischen Text noch ergédnzen
konnen; vgl. Th. Lefort, La Régle de S. Pachéme. Un nouveau fragment copte (Muséon
48 (1935) 75/80.)

11 Yon Hieronymus ebenfalls iibersetzt; Boon 77/101; 151/2.



Pakhéme — der GroBg »Adler® 369

von teils griechisch, teils koptisch’® verfaten IL.ebensbeschreibungen aus
iltester Zeit'®, deren Geschichtswert zwar nicht in allem gleich ist, aber immer-
hin im allgemeinen von den Fachleuten sehr hoch veranschlagt wird™.

Freilich bleiben trotz dieser zahlreichen Quellen manche Einzelheiten im
ungewissen. So kennen wir beispielsweise nicht das genaue Geburtsdatum.
Die Ansichten der Forscher schwanken zwischen 276 und 294, aber es scheint
wahrscheinlicher zu sein, dafl es im letzten Dezennium vor dem Jahr 300 liegt®..
Die Eltern wohnten in der oberen Thebais, also dort, wo Agypten an das fiir
die Antike unerschlossene Innere Afrikas grenzt. Die wirtschaftlichen Verhilt-
nisse daheim waren nicht allzu glinzend. Jedenfalls reichten die Mittel nicht
aus, dem Knaben eine , héhere Schulbildung“ zu geben. So hat Pachomius erst
im reifen Alter, als er schon langst Cénobiarch geworden war, das Griechische,
die Sprache der Gebildeten des Landes, erlernt'®. Aber dafiir hatte er von
daheim andere Werte mitbekommen, wiewohl die Eltern noch Heiden waren:
eine grofle Menschengiite’” und Geradheit des Wesens, sodann einen erstaun-
lichen Zug zur Besinnlichkeit und Einsamkeit, der sich an ihm schon vor seiner
Taufe zeigt. Wenn wir spéter seinen Bruder und seine Schwester in einem
seiner Kléster finden, dann erklirt sich das leichter, wenn wir diese Neigung
zum kontemplativen Leben als elterliches Erbgut verstehen.

Eines Tages — auch hier kennen wir das genaue Datum nicht'® — kam ein
Aushebungskommando des Kaisers (Konstantin?) in das Dorf am Nil siidlich
von Esneh (griechisch: Latopolis). Auch Pachomius, der kaum zwanzig Jahre

. 12 Die kritische Ausgabe der griechischen Viten stammt von den Bollandisten; vgl.
F. Haikin SJ., Sancti Pachomii Vitae Graecae (= Subsidia Hagiographica, 19), Briissel
1932. Die koptischen Viten hat Th. Lefort im Corpus Scriptor. Christ. Oriental. n. 89.
99. 100 veroffentlicht. Spater kamen noch einige Stiicke hinzu; vgl. Muséon 49 (1936) '
und 54 (1941) 111,38. — Seit einigen Jahren liegt auch eine franzosische Ubersetzung
vor; vgl. Th. Lefort, Les Vies coptes de S. Pachéme et de ses premiers successeurs
(= Bibliothéque du Muséon, 16) Lowen 1943. — Was die Pachomiusforschung diesem
unermiidlichen Gelehrten zu verdanken hat, wiirdigt der Bollandist P. Peeters in
seinem Artikel ,L’édition critique des Vies Coptes de S. Pachéme par M. le Professeur
Lefort (Muséon 59 (1946) 17/34).

13 Wir konnen hier-die syrische und arabische Ubersetzung auBerachtlassen, wie~
woahl Bousset aaO. 209/70 im Gefolge von k. Amélineau sich fiir den selbstindigen
Quellenwert der arabischen Version emgesetzt hat; vgl. dazu Th. Lefort, Les Vies
coptes (Anm. 12) XVIII.

14 So schreibt W. Bousset aaO. 260: ,In das Leben und Wirken Pachoms und die
Anfiénge des coenobitischen Ménchtums (ist uns) ein recht unmittelbarer Einblick
vergdnnt geblieben“. — Auf die immer ncch ungeklirte Frage ob die griechische oder
koptische Vita den hoheren Quellenwert besitzt, knnen wir hier nicht eingehen; iiber
den Stand der Frage unterrichtet am besten P. Peeters S.J., Le dossier copte de P.
Pachdéme et ses rapports avec la tradition grecque (Anal Boll 64 (1946) 258/77).

15 Vgl. P. de Labriolle, Les débuts du monachisme (In: Fliche-Martin, Histoire de
I’Eglise, Bd. 3, Paris 1936, 299,370) 321).

18 Vgl F. HaAkm Vitae graecae aa0. 63; Lefort, Les Vies coptes aa0O. 154. — In der
spiteren Uberheferung die sich be1sp1elswelse in den sogenannten Parahpomena
(Halkin aaO. 155) bekundet, erhilt Pachomius durch ein Wunder die Gabe, in allen
Sprachen zu reden, — ein bezeichnendes Beispiel, wie mit wachsendem zeitlichen
Abstand das Wunderhafte sich breit macht. »

17 Palladius rithmt in seiner Historia Lausiaca Kap. 32 diese , philanthropia“ des
Pachomius.

18 Auch hier gehen die Meinungen der Autoren weit auseinander: Schiwietz aaO.

- 150 Anm. 4 nennt das Jahr 314, ebenso de Labriolle aaO. S. 321.

24



370 Heinrich Bacht, S. J.

zdhlen mochte, muBte mit. Das Leben auf dem Transportschiff, das die Rekru-
ten nilabwirts fithrte, war hart. Es glich vermutlich eher einem Sklaven-
transport als einer militdrischen Expedition. Zudem brannte die Wunde des
jdhen Abschieds von zuhause noch im Herzen. Um so dankbarer empfand
Pachomius die selbstlose Hilfe, die ihm und seinen Kameraden in Né (= The-.
ben)'® zuteil wurde. Erstaunt fragte er, was das fiir Leute seien, die solche Liebe
zeigten. Er erfuhr, daB es Christen seien. Das war seine erste Berithrung mit
dem Christentum. Kurz darauf wurde die ganze Rekrutenschar wieder auf
freien FuB gesetzt, weil der Krieg unerwartet schnell zu Ende gegangen war.
Pachomius hitte nach Hause gehen kénnen. Aber er blieb in einem kleinen
Flecken namens Senesét (griechisch: Chenoboskeion). Die Griinde dafiir sind
nicht durchsichtig. Jedenfalls richtete er sich in einem halbverfallenen Sarapis-
tempel®) ein, lebte ganz zuriickgezogen, und wurde durch die Taufe in die
Kirche aufgenommen.

Angezogen von dem Anachoretenideal, das um diese Zeit so viele Anhinger
gewann, gesellte er sich als Jiinger einem alten Einsiedler bei, der in der
weiteren Umgebung von Senesét ein ,monasterium* (= Einsiedelei) bewohnte.
Der Empfang war rauh und die Lebensweise, zu der Palamon ihn fiihrte, fast
" unmenschlich hart: hdufiges Nachtwachen, unentwegte Arbeit, stindiges Gebet,
fast ununterbrochenes Fasten, Verzicht auf Wein und O1* und gekochte Speisen
und was der Kasteiungen sonst noch sind. Aber Pachomius hielt durch. So ver-
gingen vielleicht sieben Jahre oder auch mehr. Da erwachte in ihm der Beruf,
andere Menschen, die sich nach dem Ideal des ménchischen Lebens sehnten,
zu einer Gemeinschaft zusammenzufassen. Die Biographen berichten iiber-
einstimmend von einer Vision, die er eines Tages in der Nihe des Ortes Taben-
nisi* gehabt und von einer Himmelsstimme, die ihn mahnte, hier zu bleiben
und ein Kloster zu bauen, da viele kommen wiirden, um unter seiner Leitung
Moinch zu werden®. Pachomius folgt der inneren Berufung. Eine neue Phase in
seinem Leben hebt damit an*.,

1% Manche koptischen Manuskripte haben irriger Weise Esneh (= griechisch: Lato-
polis); vgl. Lefort, Les Vies coptes aaO. 82 Anm. 2.

¥ Dijese Tatsache hat zu einer ganzen Literatur Anlafl gegeben, die aber heute nur
noch historisches Interesse hat. H. Weingarten, Der Ursprung des Ménchtums im
nachconstantinischen Zeitalter, Zeitschr. Kirch.-Gesch. I (1876) 1/35 — ebenso im Art.
»Monchtum“ in Herzog-Hauck, Real-Enzyklopidie 102, (1882) 758/92 — hatte darin
eine Bestitigung fiir seine Theorie gesehen, nach der das christliche Ménchtum sich
von den ,Reklusen“ (griechisch: xdvoyot) der Sarapistempel herleite. Zur Kritik
dieser Theorie vgl. Ph. Gobillot, Les origines du monachisme chrétien et ’ancienne
religion d’Egypte (RechScRel 10 (1920) 303/54; 11 (1921) 29,86; 166/213; 328/61; 12 (1922)
46/68). Den heutigen Stand der Frage s. bei K Heussi, der Ursprung des Monchtums,
Tiibingen 1936, 293.

% In den Viten wird erzihlt, wie Pachomius einmal, es war am Ostertag, wohl um
der Festfreude einen smnenhaften Ausdruck zu geben, ein wenig Ol bei der Zu-
bereitung der Speise verwandte. Aber Palamon wehrt entsetzt'ab: ,,Der Herr ist am
Kreuze gestorben und ich soll da Ol essen?“; Halkin, Vitae graecae (Anm. 12) 4.

22 Zur Lage des Ortes vgl. Th. Lefort, Les premiers monastéres Pachémiens (Explo-
ration topographique) (Muséon 52 (1939) 1/29) 15/9. ’

28 Vgl Halkin, Vitae graecae aaO. 14.

24 In der spﬁteren Uberlieferung wurde diese Berufungsvision phantasievoll aus-
geschmiickt, offensichtlich um den Gesetzgeber Pachomius in die Nihe des Moses zu
riicken: ein Engel erscheint und iiberreicht ihm eine eherne Tafel, auf der die Regel



Pakhéme — der GroBé »Adler® 371

II. Der Klostergriinder

Moénche im urspriinglichen Wortsinn, d. h. Einsiedler, die in der Umgebung
der Ortschaften oder auch in einsamer Wiiste ihre ,Monasterien“ bewohnten,
gab es schon lingst vor Pachomius®. Es hatten sich auch schon bald lockere
Gemeinschaften solcher Anachoreten gebildet, die bisweilen in einer Kirche
ihren kultischen und in einem Altestenrat ihren organisatorischen Mittelpunkt
besaBen®. Aber die Verbindung zwischen den Mitgliedern dieser Kolonien
und damit deren innere Organisation war doch sehr ungeniigend und ober-
flichlich geblieben?. Die Gemeinschaft und damit die ,,vita communis“ hatte
rein ,supplementéren“ Charakter; sie milderte einige Unzutraglichkeiten der
vollstindigen Anachorese, aber sie war in keiner Weise Lebensform. Auch
Pachomius scheint zuni#chst, wenigstens nach einigen koptischen Quelilen®, eine
derartige Anachoretengruppe geleitet zu haben, in der jeder fiir sich selbst
aufkommen muBte; nur gab jeder einen bestimmten Anteil von seinem Erwerb
bei Pachomius ab, der aus dem Fonds die fiir die Gemeinschaft notwendigen
Ausgaben bestritt. Im ibrigen blieb jeder sein eigener Herr, sowohl iiber
seinen Besitz wie {iber seine Person. So war ein Zusammensto3 auf die Dauer
schwer zu vermeiden. Man kiimmerte sich nicht um die Weisungen und Mah-
nungen des Pachomius. So kam es schlielich zum Bruch. Die Quelle berichtet,
wie ein heiliger Zorn ihn erfafite: in der Kraft des Heiligen Geistes jagte er
sie alle, nur mit dem schweren Torriegel bewaffnet, aus dem ,,Kloster“
hinaus®.

Diese Erfahrung wurde fur Pachomius zur Lehre. Als er nun wieder Jiinger
um sich scharte, da bauter er die neue Gemeinschaft ausdriicklich auf dem
Gedanken der vollkommenen Entsagung von aller Habe (gemiB dem urkirch-
lichen Ideal, wie es die Apostelgeschichte (4, 32) berichtet) und von allem
Eigenwillen und somit auf der Forderung unbedingten Gehorsams auf. So
schuf er das erste wirkliche ,,coenobium¥. Das duBere Symbol dieser so nach

des zu griindenden Instituts aufgezeichnet ist. Diese sogenannte Engelregel findet sich
vor allem bei Palladius, Historia Lausiaca Kap. 32. Von dort ist sie in einige grie-
chische Viten iibernommen worden; vgl. F. Halkin SJ., L’Histoire Lausiaque et les
Vies grecques de S. Pachéme (Anal Boll 48 (1930) 257/301); die entgegengesetzte
Meinung von W. Bousset, Zur Komposition der Historia Lausiaca (Zeitschr. Ntl. Wiss.
21 (1922) 81/98) 148t sich nicht halten. Das gibt auch R. Draguet zu. aber er versucht
nachzuweisen, daf3 Palladius seinerseits einen koptischen Text benutzt bzw. libersetzt
hat; vgl. R. Draguet, Le Chapitre de L’Histoire Lausiague sur les Tabennésiotes
dérive-t-il d’'une source copte? (Muséon 57 (1944) 53/145; 58 (1945) 15/95).

25 Uber die Entwicklungsstufen des fruhchnsthchen Monchtums vgl. vor allem
K. Heussi, Ursprung des Monchtums, Tiibingen 1936, 11/131; vgl. aber auch die Kritik -
von Th. Lefort in RevHistEccl 33 (1936) 341/8.

2 S. den Bericht, den Palladius. Histor. Laus. 7 iiber die Ménche in der nitrischen
Wiiste gibt. — Bisweilen ist es aber auch nur der Ruf eines grofen Abbas, der eine
solche, meist fluktuierende Gruppe zusammenhilt; so finden wir Antonius inmitten
einer groflen Schar von Jiingern; zum ganzen vgl. W. Bousset, Dags Ménchtum der
sketischen Wiiste (Zeitschr. Kirch.-Gesch. 42 (1923) 1/41); ferner Heussi aaO. 65.

27 Vgl. die in Anm. 26 genannte Arbeit von W. Bousset.

# S. Lefort, Les Vies coptes aaO. 3; 65.

20 Vgl. Lefort aaO. 67/9: in den griech. Viten ist der ganz‘e Zusammenhang nicht
mehr so gut ersichtlich; vgl. Halkin, Vitae graecae aaO. 23/4; 202/3. — Der Vergleich
mit den schmerzlichen Erfahrungen die S. Benedlkt mit seinen Monchen in Subiaco
machte, legt sich nahe.

24*



372 Heinrich Bacht, S. J.

innen fest gefiigten Ordnung und Gemeinschaft wurde die Mauer®, die er um
den Bereich des ganzen Konventes zog, und die eine Pforte, durch die aller
Verkehr mit der AuBlenwelt vermittelt wurde. Das erste Kloster war so ge-
griindet, Vorbild und Norm fiir all die vielen Tausende und Abertausende von
Klostern, die seither in aller Welt gebaut und besiedelt warden sind.

Aber dieses Kloster entsprach doch nur wenig dem Bild, das wir von ihm
haben. Es glich eher einem ummauerten Dorf. In der Mitte lagen die Kirche, die
Kiiche und Haus fiir die Kranken und ringsherum eine Anzahl von Héusern,
in denen jeweils bis zu dreiBig und vierzig Ménche, nach Berufsgruppen geord-
net, unter einem eigenen Obern, dem ,,oixondc” (= praepositus domus) lebten.
Mehrere Hiuser bildeten einen Stamm, alle zusammen die ein e klosterliche
Gemeinschaft, die vom Abbas geleitet wurde. Bei der Organisation dieser
Kloster fallen zwei Dinge besonders auf: Einmal die grundlegende Bedeutung
der Arbeit fiir die Aufgliederung und Verteilung der Gemeinschaft®. Die
Quellen nennen uns die verschiedensten Handwerke, die ausgelibt wurden,
von den Girtnern und Viehhirten bis zu den Webern und Walkern, Kéchen
und Bickern, natiirlich die Schiffer und Fischer nicht zu vergessen, denn man
wohnte ja am Ufer des Nil. Damit wird aber die geregelte und kontrollierte™
Arbeit zu einem gleichsam konstitutiven Prinzip dieses Mdonchsideals™.

Treilich wird dadurch auch, um das schon hier zu sagen, in dieses Mdnchtum
der Keim zu seinem raschen Verfall gelegt. Denn es konnte nicht ausbleiben,
daB diese Riesenkldster mit ihrer zentral geleiteten Arbeits- und Wirtschafts-
politik tasch zu Reichtum und Macht gelangten. Es gibt aber, nach Ausweis ..
der Geschichte, keine unheimlicheren Totengriber des christlichen Mdnchtums
als Macht und Besitz®.

Das andere Bezeichnende fiir die Griindung des Pachomius ist die grofle
Zahl der Ménche, die jedes Kloster beherbergte. Man mag gegen die Zahlen-
angaben der alten Historiographen sehr zuriickhaltend sein®, gleichwohl kann
nicht bezweifelt werden, da3 die einzelnen Klioster Hunderte von Manchen
zihlten. DaB damit das eigentliche Ziel des ménchischen Lebens, die Pflege der
Zuriickgezogenheit und beschaulichen Einsamkeit problematisch wurde, ist
Xklar. Ebenso konnte sich ein eigentliches Gemeinschaftsleben bei einem so
grofien ,Betrieb” kaum entfalten. Wie hatte sich auch der Abt, der doch fiir
alle verantwortlich war, eines jeden annehmen kénnen? Es ist das Verdienst
des hl. Basilius, der iibrigens die Verhiltnisse in der Thebais und somit auch
die Pachomiuskloster kannte, diesen Mangel behoben zu haben, indem er durch

30 Lateinisch: claustrum, von dort unser ,Kloster“.

8t Schon Hieronymus macht in der Praefatio zur Regeliibersetzung (vgl. Boon aaQ.)
auf diese auffallende Aufteilung nach Berufsgruppen aufmerksam.

32 Nach der Regel [Praecepta 27 (Boon 19/20)] wird iiber die (Flecht-)arbeit Buch
gefiihrt und auf dem jéihrlichen Generalkapitel im August Rech:inschaft abgelegt.

33 Heussi aaO. 126/9 hat diese wirtschaftlichen Hintergriinde wirkungsvoll, wenn
nicht gar-iibertreibend herausgestellt. .

3t Wir wundern uns darum nicht, daf} wir nach- dem Tode des Pachomius Klagen
iiber Geist und Gebaren der Pachomianer horen; vgl. A. L. Schmitz, Die Welt der
Agyptischen Einsiedler und Mdnche (R6mQuartSchr 37 (1929) 189/243; 197 Anm. 29).

% So schitzt Palladius, Hist. Laus. 18, 13 die Zahl der Tabennesioten in einem

Kloster auf 4000; Hieronymus spricht von beinahe 50 000 Mdnchen, die jahrlich zu
dem Osterkapitel kommen; vgl. Praefat. (Boon aaO. 8).



Pakhoéme — der Grofe , Adler 373

Beschrinkung der Mitgliederzahl in seinen eigenen Klostergriindungen der
vita communis jenen entscheidenden Platz sicherte, den sie in den Risencéno-
bien des Pachomius nur unvollkommen einnehmen konnte.

Wenn gesagt wurde, daB die geordnete Arbeit fiir die Planung des Klosters
und die Gliederung der Kommunitidt mafigebend war, so darf man doch aus
ihr keinen Selbstzweck machen. Sie blieb fiir Pachomius ein Mittel. Sie sollte
durch ihren wirtschaftlichen Ertrag den Lebensunterhalt der Monche sichern..
Sie sollte dem MiiBiggang wehren und mit ihrer Monotonie die Pflege des
immerwéihrenden Gebetes erméglichen®, Denn das ist auch flir Pachomius, wie
fiir alle , Viter der Wiiste* das entscheidende Werk des Monches¥: das stete
Gebet, das als liturgisches Gebet in den beiden collectae am frithen Morgen
bzw. vor Tagesbeginn und am Abend® und als ,Privatgebet® zu den anderen
Zeiten den Tag ausfiillt®. Diesem Ziel, dem Beten und Arbeiten, ordnet Pacho--
mius — eine epochemachende Neuerung, die Sankt Benedikt wohl begriffen
hat — die Ubung der aszetischen Strengheiten unter. Strenges Fasten und
dhnliche Dinge sind gut, und Pachomius selbst leistet darin Erstaunliches.
Aber sie diirfen nicht aus eitler Selbstgefilligkeit stammen und diirfen die
Ménche nicht von ihrer wesentlichen Aufgabe abhalten. Eine Szene in den
koptischen Viten® ist hier von hoher Bedeutung. Ein Ménch hétte gerne, statt
bloB am Karfreitag und Karsamstag, die ganze Karwoche hindurch gefastet. -
Pachomius erwidert: ,Der Kanon der Kirche bestimmt, daB wir an diesen
beiden Tagen fasten sollen, damit wir die Kraft behalten, die Dinge auszu-
fiihren, die uns anbefohlen sind, ohne daBl wir unterliegen. Diese Dinge sind
das immerwihrende Gebet, die Vigilien, die Rezitation des Gesetzes Gottes,
und endlich unsere Handarbeit. Beziiglich letzterer besteht fiir uns in der
Heiligen Schrift ein (ausdriicklicher) Befehl, und aufierdem soll sie uns instand-
setzen, den Armen Hilfe zu bringen...* — Wichtiger als alle aszetischen

3 Dije Arbeit hat somit keine andere Funktion als im anachoretischen Ménchitum
auch; vgl. die Worte des Palamon an Pachomius (Lefort, Les Vies coptes aaO. 85):
» ... Wir verrichten ... Handarbeit, damit der Schlaf uns nicht beléstigt. und auch
um fiir die Bediirfnisse unserer leiblichen Existenz zu sorgen; den Uberschuf3 geben
wir den Armen.“ — Vgl. Lefort aaO. 106.

37 Vgl. hierzu den ausgezeichneten Artikel von I. Hausherr SJ., Opus Dei (Orient
ChristPer 13 (1947) 207/8). Ich weise vor allem auf das hin, was Hausherr (S. 215/7)
iiber die Relativitdt der bisweilen in so irrefiihrender Weise gemachten Gegentiber-
stellung von ,liturgischem“ und ,privatem“ Gebet sagt. Das genuine Verstindnis
dessen, was das ,opus Dei“ ist und fordert, fithrt tiber alle kiinstlichen Gegensitze
in die hdhere Einheit der liebenden Erfillung des gottlichen Willens.

3 Sje vereinigen nur die Hausgemeinde. Das Kloster als Ganzes, versammelf sich
nur am Samstag und Sonntag, den im #Agyptischen Moénchtum traditionellen Tagen
der MeBliturgie mit Kommunionempfang; vgl Praecepta 15. 16. (Boon aaO. 16. 17.)

3 vgl. Lefort, Les Vies copt. aa0. 106. — Die moénchische Liturgie ist also bei
Pachomius noch wenig entwickelt, sie geht nicht liber das hinaus, was wir auch
schon bei den Anachoreten finden. Hier bleiben fiir Sankt Benedikt unbestreitbare
Verdienste. Freilich hatte sich inzwischen auch in der téglichen Liturgie der Gesamt-
kirche manches entwickelt und differenziert. Schon Hieronymus kennt alle uns ge-
lidufigen Tagzeiten, mit Ausnahme der Prim und Komplet; vgl. epist. 107, 8; 130, 15
(ML 22, 875. 1119). Nach Cassian, Instit. coen. 3, 4, 6 (ML 49, 127/32) wurden die
Laudes — nicht die Prim, wie man seit langem gemeint hat: vgl. J. Froger OSB,., Les
origines de Prime, Rom 1946 — im Jahre 382 in den Kldstern Bethlehems eingefiihrt.

40 Tefort, Les Vies coptes aaO. 106.



374 Heinrich Baeht, S. J.

Bravourstiicke® ist die innere Aszese, ist die Preisgabe des Eigenwillens in
einem unbedingten Gehorsam. Pachomius hat gut verstanden, da8 der willige
plinktliche, religi6s inspirierte Gehorsam die Grundlage und Seele des coeno-
bitischen Ménchtums sein muB. Aber er hat auch eingesehen, daB dieser Ge-
horsam im Kloster eine in wesentlichen Punkten andere Struktur tragen mus,
als jener, der bei den Anachoreten zwischen dem Alteren und dem Moénchs-
jlinger bestand. Gerade weil der Gehorsam das Fundament der ,,vita communis*
sein sollte, muBlte er auch von diesem Gemeinschaftsziel her, im Unterschied
zum rein ,individualistisch® ausgerichteten aszetischen Gehorsamsideal der
Anachoreten, sein besonderes Geprige erhalten®.

Noch ein anderes Moment bestimmt die Eigenart des Ménchtyps, den Pacho-
mius mit seinem ,,coenobium* begriindete. Es ist die neue Form der Armut. Ge-
wiB, auch die Anachoreten kannten das Armutsideal. Wissen wir doch von An-
tonius, daBl es fiir ihn der Anfang seiner ,Bekehrung“ zum Ménchtum gewesen
ist, als er nach dem Tode der Eltern in der Kirche Jesu Mahhung horte: Ver-
kaufe alles und gib es den Armen! Aber die Armut des Einsiedlers ist anders als
die der Coenobiten. Jener besitzt und verfligt wenigstens iiber das wenige, was
er hat, und er erwirbt sogar immer wieder neuen Besitz durch seine Arbeit.
Dagegen der Coenobit besitzt nie mehr etwas und er kann {iber nichts mehr

-in Freiheit verfiigen. Seine Armut gehért mit in jene letzte SelbstentiduBerung
hinein, die in der radikalen Gehorsamsforderung ihren schirfsten Ausdruck
findet®s,

- Was wollte Pachomius, als er das erste Kloster griindete? DaB es ihm nicht
um materielle oder ,kulturelle“ Ziele ging, brauchen wir nicht erst zu beweisen.

Dafiir ist der Gottesgedanke und die Sehnsucht nach der ginzlichen Christus-
nachfolge in ihm zu lebendig. Die Biographen geben uns einen wertvollen Hin-
weis zur Lésung der Frage, wenn sie von der Menschengiite und Nichstenliebe
des Heiligen sprechen. Pachomius, dem der Kirchengeschichtsschreiber Sozo-
menos den Titel ,,vir humanissimus“ gibt, weil sich gemiB der frither erwihn-
ten Berufungsvision gesandt, ,,dem Menschengeschlecht zu dienen, um es mit-
Gott zu verséhnen**, ,an den Menschenseelen zu arbeiten, um sie Gott ganz

4 Palladius, Histor. Laus. 18, 12 berichtet uns in aller Naivitit ein solches
Bravourstlick, Der Held ist Makarius der Agypter. Er begibt sich in der Fastenzeit
incognito in das Kloster des Pachomius und ,,schlagt sdmtiiche Rekorde“, nachdem
Pachomius ihn zuerst Wegen seines Alters und seiner Schwiche hatte abweisen
wollen. Schlieilich gibt es einen Aufstand unter den Ménchen, die auf der Aus-
weisung dieses unheimlichen Aszeten bestehen.

4 Tch muB mich mit diesen wenigen Andeutungen begniigen. Fur die Einzelheiten
verweise ich auf meine demnichst erscheinenden ,,Studien iiber die aszetischen An-
schauun‘gen der Pachomiusregel“.

43 In diesen beiden, fiir das coenobitische Ménchtum grundlegenden Punkten, der
Armuts- und Gehorsam.sauffassung, hat Pachomius m. E. schon alles Wesentliche
gesagt. Ich glaube, daf Benedikt hier kaum weit:rgekommen ist.

4 Das khngt »priesterlich“. Pachomius ist aber nie Priester gewesen und hat auch
sein Institut in keiner Weise als Priesterorden aufgefaBt. Im Gegenteil, er hat sich
gegen die Priesterweihe gewehrt und hat auch nicht gewollt, da Priester in seine
Klgster aufgenommen wiirden. Auf die Motive fiir diese Haltung werden wir spiter
einzugehen haben. Nur glaube ich nicht, daB Pachomius seine Institution aufgefafit
hat als ,,a deliberate movement against the exclusivism of the clergy, and the popular

feeling that only by becoming a priest could a man truly serve God“ (J. S. Badeau in
der Schlufisitzung der Pachomiusfeier, Kairo 18. April 1948).



Pakhéme — der GroBe ,,Adler* "~ 375

lauter dazustellen“!s. Wir diirfen diese Texte nicht falsch auslegen. Das Kloster,
das Pachomius griindet, hat noch kein eigentlich apostolisches Ziel, so wie
etwa die modernen Seelsorgsorden. Was Pachomius soll und will, ist dies: einen
Raum schaffen, in welchem moglichst viele Menschen zur Ehre Gottes sich
selber entsiihnen und heiligen kénnen, ochne jenen Gefahren und Krisen aus-
gesetzt zu sein, mit denen das Anachoretentum erfahrungsgemif zu rechnen
hatte®. Nicht als ob er die Lebensweise der Eremiten verachtet oder verurteilt
hitte?. Aber er weiB}, daB sie nur fiir ganz starke und seelisch gesunde und im
geistlichen Leben erfahrene Menschen ohne Gefahr ist. Die Mehrzahl braucht
den Halt und die Fiihrung innerhalb einer Gemeinschaft und durch den Gehor-
sam. Beides konnten die zahlreich herbeistromenden Menschen unter seiner
starken und doch so verstehenden und milden Hut finden, Dafiir hat man schon
zur damaligen Zeit Verstindnis gehabt, wie das Wort zeigt, das Abba Antonius
nach dem Tod des Pachomius zu dessen Ménchen sagt: ,Als ich anfing, als
Ménch zu leben, da gab es noch kein ,coenobium®, wo jemand fiir das Heil
seiner Briider Sorge getragen hiitte, sondern jeder iibte sich auf eigene Faust
im monchischen Leben. Es ist das Verdienst eures Vaters mit der Gnade Gottes
ein so hohes Gut verwirklicht zu haben“. N

IIl. Der Verfasser der ersten Ménchsregel

Hitte Pachomius nur das erste Kloster gegriindet und geleitet, dann miifiten
wir ihn schon als groBen Pionier des Moénchtums ehren. Aber er hat mehr
getan. Er hat der Nachwelt die erste Ménchsregel hinterlassen. Dadurch ist er
zu einer wahrhaft geschichtlichen Gréfe geworden. ,Denn in dieser ,Regel’
legt das fiir alle Zukunft Bedeutsame des Pachomius, und nicht ohne Grund
hat einige Generationen spiter die Legende behauptet, der Heilige habe seine
Regel aus der Hand eines Engels empfangen“*®, dadurch den Griinder des coeno-
bitischen Ménchtums dem groBien Propheten und Gesetzgeber des israelitischen
Volkes angleichend.

Mit erstaunlicher Scharfsichtigkeit hat Pachomius begriffen, dal ein lgeord-
netes Gemeinschaftsleben auf die Dauer nicht allein auf dem guten Willen der
Untergebenen und auf der starken Autoritit der Obern aufruhen kann, dafl
vielmehr ein weiteres Element hinzukommen muB: eine fiir alle, Obere wie
Untergebene, verpflichtende Regel. Die Schaffung einer solchen Regel ist somit
die andere wirklich geschichtsméchtige Tat, die zu seinem bleibenden Ruhme
zu erzihlen ist. Denn diese Regel ist nicht nur ein erster Anfang gewesen, ein
erster Versuch, sondern ein lebenskriftiger Keim, dessen Entwicklung wir

4 Die Stellen bei Lefort, Les Vies coptes aaO. 61; 1; 5.

48 Die Quellen, beispielsweise die Histor. Laus. des Palladlus, berichten oft von den
Gefahren und Versuchungen, denen die Anachoreten preisgegeben waren. Von aufSen

drohten die raublustigen Maziker, von innen die Eitelkeit, der Hochmut, die ,,acedia¥,
die Unlauterkeit. ..

47 Das tut auch Benedikt nicht, wenigstens ,theoretisch“; in der Praxis ordnet er
das coenobitische Ideal dem anachoretlschen iiber; vgl. Heussi aaO. 206, Anm. 2, wo
auf die Ansicht der verschiedenen Ménchsviter uber das Verhiltnis zmschen Ana-
chorese und Coenobitismus verwiesen wird.

48 Halkin, Vitae graecae aaO. T7.

# H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. 4, Berlin 1944, 133.



376 = Heinrich Bacht, S. J. ‘

noch heute verfolgen kénnen: hin zu Basilius, mehr noch zu Benedikt®® und
durch ihn zu allen von der ,Regula monasteriorum“ abhingigen Regeln®. Ja,
selbst die Herausgeber der kritischen Ausgabe der Konstitutionen der Gesell-
schaft Jesu verweisen an drei Stellen auf die Pachomiusregel als mogliche
Quelle, — iibrigens mit gutem Grund, da bekannt ist, da8 Ignatius sich durch
seinen Sekretdr Polanco Ausziige aus'den meisten Ordensregeln hatte machen
lassen®,

Freilich, Pachomius war kein ,,Intellektueller®, kein spekulativer Geist, kein
Systematiker, sondern ganz und gar auf die Praxis eingestellt. So darf man in
seiner Regel kein geistvolles System des mdnchischen Lebens suchen. Es ist
nicht einmal ein durchgehendes Ordnungsprinzip zu finden, das die verschiede-
nen Stiicke der Regel zusammenhilt. Die lateinische Ubersetzung gliedert das
ganze in vier ungleich groBe Teile: Praecepta.; Praecepta et instituta; Praecepta
atque iudicia; Praecepta ac leges. Ob diese Gliederung schon von Pachomius
stammt, méchte ich bezweifeln. Vielmehr macht der ganze ,Codex“ den Ein-
druck einer Sammlung von Bestimmungen und Ausspriichen des Heiligen, die
nach seinem Tode zusammengetragen und erweitert wurde. Auch innerhalb
der ,Praecepta“, des wichtigsten und ausfiihrlichsten Teiles, die gleiche System-
losigkeit. Ab und zu findet sich eine Gruppe von Bestimmungen, die eine Ein-
heit bilden®, aber dann kommen wieder Verordnungen, die ohne ersichtlichen
Grund aneinandergereiht sind. Alles ist von einer betonten Schlichtheit und
Unauffélligkeit™. Aber das gerade verbiirgt uns die Echtheit dieser Regel.
Es offenbart sich darin die Eigenfirbung, welche der Heimatboden ihr gleich-
sam mitgegeben hat. Hier spricht nicht die abstrakte Uberlegung, sondern was
wir lesen, ist der Niederschlag der tiglichen Erfahrung eines scharf beobachten-
den Menschenkenners. Man spiirt iibrigens dem Text an, daB die einzelnen
Stiicke zu verschiedenen Zeiten entstanden sind. Nicht immer scheinen Wider-
spriiche vermieden zu sein, ebenso fehlt eine gewisse juridische Schirfe.

Den Inhalt der einzelnen Regeln bildet fast nur die Weise des duBeren Ver-
haltens, etwa im Gebetsraum, bei Tisch, bei der Arbeit, auf Reisen usw. Wir
mogen heute {iber manche dieser Vorschriften licheln, weil sie ein sehr schlich-
tes Kulturniveau voraussetzen; kein Wunder {ibrigens, da die Méhrzahl dieser
Mbonche sich aus der Schicht der armen Fellachen rekrutierte. Aber daneben

% Die kritische Ausgabe der Benediktregel von C. Butler OSB. verweist an
beildufig 30 Stellen auf Parallelen in der Pachomiusregel. Ich glaube, da man die
Zahl noch vermehren miiBte. Es ist zu bedauern, daB bislang die genaue Beziehung
zwischen den beiden Regeln noch nicht untersucht worden ist. — Vgl Heussi aaO. 115,

51 Es ist wichtig zu wissen, daB S. Benedikt von Aniane in seine grofle Regelsamm-
lung auch die Pachomiusregel aufgenommen hat. So wurde sie tiberall dort bekannt,
wo der EinfluB dieses bedeutenden Erneuerers des ménchischen Lebens hinreichte.

52 Die Veranstalter der Zentenarfeier in Kairo haben also durchaus recht, wenn
sie in ihrem Programm mit einem groBziigigen Gestus alle uns bekannten Namen
der Monchsgeschichte mit Pachomius in Verbindung bringen, von Basilius und Bene-

dikt, Franziskus und Ignatius, bis zur hl. Theresia vom Kinde Jesu und St. Johannes
Bosco.

53 So handeln Praecepta n. 8—23 von der »collecta®, n. 20—39 von den Mahlzeiten,
n. 40—47 von den Kranken, n. 46—66 von der Pforte und dem Verkehr mit der
AuBenwelt.

% ,Wie das Hausgerit in einer Wiistenzelle® sagt L. von Hertling SJ. sehr fein;
»Antonius der Einsiedler“, Innsbruck 1929, XV.



Pakhéme — der GroBe ,,Adler* 377

finden wir auch wieder Bestimmungen, die seither Gemeingut der meisten
Monchsregeln geworden sind®. Nur ganz selten, und auch das nur in den
pilingeren“ Stiicken der Regel, bei denen nicht einmal sicher ist, wieweit sie
noch von Pachomius selbst stammen, finden sich Texte, die iiber die #uBere
Observanz hinaus in den Bereich der inneren Motivierung und Zielrichtung
verweisen. Aber diese Stellen sind so selten, daB man aus ihnen allein, ohne
Hilfe der anderen frither genannten Quellen sich kaum ein zutreffendes Bild -
von der Spiritualitdt dieses Mannes machen kann. Nimmt man aber die Briefe
und vor allem auch die Biographien hinzu, so treten e1n1ge Zige deutlich
hervor.

Da ist einmal die nachdriickliche Bindung an die Heilige Schrift der beiden
Testamente®, Es ist bekannt, daB der Protestantismus in seiner Polemik gegen
den Ordensstand lange Zeit hindurch diese These vom »aszese-freien“, bzw.
»aszese-feindlichen“ Charakter des Neuen Testamentes vertreten hat. Dem-
gemiB muBte ihm daran liegen zu zeigen, daB das Ménchtum ein Abfall vom

.Geist und Buchstaben des Evangeliums sei*”. Diese Einstellung ist lingst auf-
gegeben. Es ist wohl keine Ubertreibung zu sagen, da8 sich gerade beziiglich
der Einstellung zu Aszese und Minchtum der Protestantismus seit langem, so-
wohl theoretisch wie auch praktisch, in einer riickliufigen Bewegung zur Tra-
dition befindet*. Tatsichlich konnte man den ersten Monchsvitern kein groBe- .
res Unrecht tun, als daB man sie zur Heiligen Schrift und zumal zum Evange-
lium in Gegensatz stellte. Wer die Quellen des #igyptischen Ménchtums kennt,
wei}, daB es diesen Ménnern im Grunde um nichts anderes ging, als das
Evangelium méglichst wortwortlich in die Tat zu setzen®. Gerade deshalb zogen
sie sich aus der ,,Welt“ zuriick und schufen sie sich ihre ,Sonderwelt“®, um
dieses Ziel um so sicherer zu erreichen. Ganz in dieser Linie steht nun auch
Pachomius. Seine Regel will nur helfen, da8 die Ménche ,,gemiB den Geboten
der Alteren und der Lehre der Heiligen Schriften“® leben, ,,ut non inebrientur
aliqua passione, sed stent in mensura veritatis et traditionibus apostolorum et
prophetarum“®. Wie sehr sein Denken und Leben mit der Heiligen Schrift ver-
wachsen war, zeigen seine Briefe® und die ,Monita S.Pachomii“®, die im

8 F. Halkin SJ. weist in NouvRevThéol 66 (1933) 371 darauf hin, wie vertraut dem
Ordensmann von heute die Pachomiusregel vorkommen muB, da er dort so viele
Elemente seiner eigenen Regel schon ausgedriickt findet.

6 Nach den Vies coptes (Lefort 95, 212) bemiiht sich Pachomius, die Regeln aus der
Heiligen Schrift zu erheben.

57 Einiges iiber diese Entwicklung bei Heussi aaO. 3/10; J. de Guibert, Art. , Ascése.
D. Epoque moderne® in DictSpir 1, 981/8.

58 Hierzu vgl. W. Stéhlin, Regel des geistlichen Lebens, Kassel 1947; dazu A. Gorres,
Eine geistliche Lebensregel fiir Christen in der Welt (Geist u. Leben 21 (1948) 237/8). —
Dieser Wandel ist in einen umfassenderen ProzeB des modernen Menschen einzuord-
nen: vgl. F. Wulf SJ., Vom Wesen und der Einiibung des Gebetes (ebd. 231/6).

5% S. Heussi aaO. 276/80 — Nach Antonius sind dies die drei Grundgebote des
monchischen Lebens: ,,Gott allzeit vor Augen haben, nie mit Willen die Zelle auf-
geben, sein Leben nach den Vorschriften des Evangeliums einrichten“ (Apophth.
MG 65, 76 C).

% Der Ausdruck stammt von Heussi aaO. 53.

61 Praecepta et instit., Prooem. (Boon aaO. 53).

%2 ebd. 8 Zumal die Briefe 3—5. 7—9. 11.

% Bei Boon aaO. 151/2.



378 o Heinrich Bacht, S. J.

Grunde nichts anderes sind als ein Gewebe aus Schriftstellen®. Und wenn
Pachomius seine Ménche verpflichtet, groBe Teile der Heiligen Schrift auswen-
dig zu lernen®, dann geschieht das nicht nur, damit sie ,,Stoff“ fiir die litur-
gischen Feiern haben, sondern auch, damit sie die eigentliche ,Magna charta“
des mdnchischen Lebens allzeit vor Augen haben.

Das andere ist das Fehlen jener Elemente und Begriffe, die uns aus der ein
wenig spiteren gelehrten monchischen Literatur Agyptens, vor allem aus
Euagrius, geldufig sind”. Der Grund ist klar: Pachomius hat noch nicht unter
dem EinfluB der alexandrinischen Spiritualitdt gestanden®. Darum ist seine
Sprache und seine Vorstellungswelt frei von allem, was aus dem Hellenismus
und aus Philo in die christliche Aszese und Mystik eingestrémt ist. Das aber
gibt seinen Schriften den unschitzbaren Wert: innerhalb der seit so vielen
Jahrzehnten gefiihrten Auseinandersetzung liber Ursprung und Quellgriinde
des christlichen Ménchtums®. Nicht zu Unrecht betont der bedeutendste und
erfolgreichste Pachomiusforscher, der Belgier Th. Lefort, daB die koptische
Pachomiusiiberlieferung ein fiir allemal einer Reihe von bis vor kurzem noch
ernsthaft vorgetragenen Herleitungsversuchen den TodesstoB versetzt™.

Ein dritter Grundzug dieser Regel ist ihre geradezu benediktinische ,,sobrie~
tas“. Man kann sogar sagen, dal dieses kluge MaBhalten das am meisten Auf-
fallende an der inneren Seite der Pachomiusregel ist. Diese weise MiBigung
beriihrt uns um so mehr, als sie keine natiirliche Gabe seiner Rasse ist, und
weil sie sich sehr nachdriicklich von der Haltung vieler anderer Ménchsviter
seiner und auch spiterer Zeiten abhebt. Man braucht nur an so manche Kapitel
in der Historia Lausiaca des Palladius zu erinnern oder an den rauhen und
ungestiimen Schenute von Atripe, der nach dem Tode des Pachomius in einem
der Klgster als ,,Reformabt* titig war™.

Dom Butler hat einmal geschrieben™, daB die Grundidee der Pachomiusregel
darin bestanden habe, ein durchschnittliches Niveau der monastischen Lebens~
weise festzusetzen, das fiir einen jeden verbindlich sein konnte, und es dann
dem einzelnen offen zu lassen, liber dieses Minimum nach MaBgabe der per-

65 Ahnlich Praecepta et instit. 18 (Boon aaO. 58/62); mir scheint, daf es sich bei
diesem ganz aus dem Rahmen fallenden Stiick um eine Katechese des Heiligen iiber
die Pflichten des Hausobern handelt.

% Vgl. Praecepta 140 (Boon aaO. §0): ... qui minimum usque ad Novum Testamen-
turh et psalterium.

67 S, 1. Hausherr SJ., Les grands courants de la spiritualité orientale (OrChrPer 1
- (1935) 114/32).

68 Das gleiche gilt natiirlich nicht von den Verfassern der Vita, zumal der griechi-
schen. — Ein besonderes Problem werfen die in einer ,mystischen“ Sprache ver-
faBten Pachomiusbriefe auf (vgl. Anm. 11). R. Draguet (Muséon 57 (1944) 116) meint,
sie offenbarten — falls echt — einen ,,gnostischen*“ Pachomius, der chne Beeinflussung
von Alexandrien her nicht zu verstehen sei. Mir scheint dies nicht erwiesen zu sein;
im iibrigen enthalt der ungemein griindlich gehaltene Artikel von Draguet (vgl.
Anm. 24) viele wichtige Bemerkungen zur Spiritualitdt des Pachomius.

8 Uber diese Diskussion unterrichtet am besten Heussi aaO. 1/10; 280/304.

7 Les Vies coptes aaO.,-Vorrede; sehr fein sagt J. Daniélou SJ. in seinem unge-~
druckien Kurs tiber das Vierte Jahrhundert: ,,(Das koptische Ménchtum) a une saveur
populaire, apre et suave a la fois, toute pratique, toute évangélique aussi, trés
étrangére au Néoplatonisme®.

7 Vgl. J. Leipoldt, Schenute von Atripe, Leipzig 1903.

72 The Lausiac History of Palladius, 1, Cambridge 1898, 236.



Pakhdéme — der Grofie ,,Adler“ 379

sonlichen Hochherzigkeit und Tragkraft hinauszustreben. Diese Beobachtung
bestétigt sich tatsdchlich an zahllosen Stellen: in der Milderung der radikalen
‘Trennung von der Familie, in der Forderung des MaBhaltens bei der Arbeits-
auflage, beim Nachtwachen, beim liturgischen Gebet, bei der Abtétung in
Speise und Trank. Und selbst wo es um ein so wesentliches Element wie den
religiosen Gehorsam geht, legt Pachomius Wert darauf, da8 die Tragkraft der
Untergebenen nicht liberfordert werde. Endlich bewihrt sich diese kluge, tief-
menschliche ,sobrietas“ in dem Strafcodex, mit dem er seine Regel sanktio-
niert. Gemessen an spéteren Regeln erscheinen die angedrohten Strafen als
wirklich mild™, und dabei fordert Pachomius noch, da88 der Schuldige zunichst
wiederholt, bis zu zehn Malen, verwarnt werde. Aber auf der anderen Seite
will Pachomius dadurch nicht einer ,,Verbiirgerlichung“ des Klosterlebens die
Wege ebnen, sondern will nur verhindern, daf die Schwicheren unter der Last
untragbarer Forderungen erliegen. Durch das eigene Beispiel und durch mah-
nende Worte sucht er alle zum Streben nach den Héhen ménchischer Aszese
mitzureifien.

IV. Der Ordensstifter

Mit der Abfassung dieser Regel, die zumal iiber Hieronymus und Benedikt™
das ganze christliche Ménchtum tief beeinfluit hat™, ist die Bedeutung des
Pachomius noch nicht erschépft. Ein letztes Moment kommt hinzu, das bei aller
Ahnlichkeit mit Benedikt nicht vergessen sein will. Pachomius ist nicht nur
Klostergriinder wie Benedikt, sondern er hat einen wirklichen Orden gegriin~
det, d. h. einen Verband zentral geleiteter Kloster. Damit hat er eine Leistung
vollbracht, die selbst im schépferischen Abendland erst nach der Jahrtausend-
wende in den Ordensgriindungen von Cluny und der Mendikanten Nach-
ahmung gefunden hat?.

In den Viten wird erzidhlt, wie schon bald nach der Griindung des ersten
Klosters in Tabennisi die Zahl der Monche so groff wurde, daB eine zweite
Griindung, in Pbow, nétig wurde, und wie dann im Lauf der Jahre an sieben
weiteren Stellen neue Kldster gegriindet wurden, zu denen schlieBlich auch
noch zwei Frauenkldster hinzukamen, die der Leitung der Schwester des Pa-
chomius unterstanden. Das alles ist nicht so auffallend. Wichtiger ist zu sehen,
wie Pachomius diese neun bzw. elf Klgster bis zu seinem Tode fest in der Hand
‘behielt. Diese zentrale Leitung war nicht nur eine harmlose Fiktion, sondern

78 Nur zweimal wird die Priigelstrafe erwihnt! Man vergleiche damit einmal die
Regeln der iroschottischen Mdnche.

™ Vgl. H. Leclercq, Art. ,Pakhéme“ in chtArchthurg 13, 4991f. — Th. Lefort
schrieb 1933 (RevHistEccl 29 (1933) 130): ,Quand apreés la pubhcatlon de tous les
textes originaux pakhdémiens, il sera possible de dresser un fableau complet du
cénobitisme primitif, il ne faudra pas étre autrement surpris de constater que le
patriarche de Nursie fut bien plus un adaptateur qu’un créateur, et de devoir
conclure que les institutions bénédictines se rattachent directement et intimement
au génial Pakhdme, organisateur et 1législateur du cénobitisme chrétien.“ — Leclercq
aa0. 500 macht sich diese Auffassung zu eigen.

 Lefort nennt sie mit Recht ,la charte fondamentale du monachisme® (Muséon 40
(1927) 67). — DaB die Regel wahrscheinlich auch das dlteste Dokument der koptischen
‘Originalliteratur ist, das uns tiberliefert ist, sei nur nebenbel vermerkt.

76 ygl. C. Butler OSB., aa0. 73.



380 Heinrich Bacht, S. J.

wurde durch eine Reihe organisatorischer Mafinahmen fiihlbar. So setzte Pa-
chomius die Abte, Hausobern und Ministri ein. Ferner gab es eine zentrale
Instanz, vor die alle Streitfragen gebracht werden konnten. Ebenso lieB er
durch den Generalokonom des Hauptklosters die handwerkliche Produktion
der einzelnen Kloster iiberwachen. Duich hdufige Visitationen hielt er sich {iber
den inneren Geist und duBleren Zustand jeden Klosters auf dem laufenden.
Und durch jdhrlich zweimal abgehaltene Generalkapitel, auf denen alle
Ménche zu erscheinen hatten, sorgte er dafiir, daB auch der Zusammenhalt
zwischen den einzelnen Kommunititen und das BewuBitsein, einer groBlen
Ordensfamilie anzugehdoren, lebendig blieb. So sehen wir denn zu Ostern und
im August jeden Jahres Scharen von ,Tabennisioten“” auf dem Wege nach
Pbow, um dort in Gemeinschaft das christliche Hochfest der erlésenden Passion
Christi zu begehen, bzw. (im August) die Weisungen und Entscheidungen'des
Generalabtes entgegenzunehmen. Wir wissen nicht, wie grofl die Zahl der
Monche zu Lebzeiten des Pachomius gewesen ist. Jedenfalls war sie grof3 genug,
daB es erstaunlich bleibt, wie ein einzelner Mann ein solches Institut meistern
konnte. Wenn schon gleich nach seinem Tode Spannungen und bald auch
Schismen entstanden, so ist das ein indirekter Beweis fiir die iiberlegene
Fithrergabe des Griinders selbst.

V.Und noch einmal der Mensch

So werden wir nochmals vor die imponierende Gestalt des Schopfers des
coenobitischen Ménchtums gestellt. Was fiir ein Mensch war Pachomius? Ein
kluger Unternehmer, ein genialer Organisator, eine imponierende Fiithrer-
gestalt? All das ist richtig, aber es ist nicht genug. Die Wurzeln seiner Kraft
und das Geheimnis seines Erfolges liegen tiefer. Sie liegen auch nicht nur in
seiner groflen Menschengilite oder in der harten Aszese, der er sich selbst bis
‘zum letzten Augenblick freiwillig unterwarf. Sondern sie sind in seiner hohen
charismatischen Begabung zu suchen, in seiner tibernatiirlichen Heiligkeit, die
freilich ihrerseits, nach einem geheimen Gesetz, mit einem Leben des Opferns
und Entsagens in innerer Verbindung steht. Wenn die Quellen Pachomius
einen , Propheten“ nennen®, dann deuten sie dasselbe an. Ubrigens weist Pa-
chomius selbst gelegentlich darauf hin, dafl sein Leben und Werk nur vom
Walten des Gottesgeistes in ihm zu verstehen sei”. Und so zeigt sich uns auch
sein Bild beim Studium zumal der koptischen Viten®: Pachomius ist ein im
hohen MaBe mystisch begnadeter Mensch, der — darin einem Ignatius von
Loyola dhnlich, durch den das coenobitische Ménchsideal fiir lange Jahrhun-
derte seine abschlieBende Prigung erhalten sollte®, — die sachliche Niichtern-

77 So heilen die Pachomiusménche im Altertum; vgl. Palladius, Hist. Laus. 2; 7;
18; 34. )

78 Vgl. Palladius, Histor. Laus. 18, 12.

7 Halkin, Vitae graecae aaO. 73.

8 Tn den griechischen Viten ist das charismatische Element nicht so sehr betont,
wiewohl és nicht fehlt. Darauf hatte schon W. Bousset aaO. 209/70 hingewiesen. Die
Schlufifolgerungen, die er daraus zieht, bediirfen aber kritischer Zuriickhaltung.

8t Vgl. A. von Harnack, Das Mdnchtum, seine Ideale und seine Geschichte, Giefien
1921, 8—10. (Es ist librigens nicht uninteressant, zu dieser Stelle die verschiedenen
Auflagen des Buches zu vergleichen.)



Pakhéme — der Grofie ,Adler* : 381

heit des Organisators mit der Glut des Mystikers verbindet. Die Biographien
erzidhlen uns von seiner Gabe, die Herzen zu durchschauen, von seinen visio-
niren Erlebnissen, von seiner Kraft der Unterscheidung der Geister, von seiner
Macht iiber die Ddmonen, von seiner Prophetengabe und seiner erleuchteten
Weisheit, die ihn inmitten der damals aufbrechenden theologischen. Kimpfe
unbeirrt den Weg der Orthodoxie gehen lieB%,

Aber so stark auch dies charismatische Element im Leben des Pachomius ist,
so darf man aus ihm doch nicht einen Schwarmgeist machen, der ohne Bindung
an die feste Ordnung von Dogma und Disziplin, jenseits der hierarchischen
und sakramentalen Kirche einem individualistischen Frommigkeitsideal lebt.
Die Behauptung, daB in der Pachomiusvita ,die anfidnglichen Gegensétze
zwischen Klerus und Monchtum* noch durchscheinen®, lebt von einem tber-
holten Entwicklungsschema, durch das man sich lange den Zugang zum rich-
tigen Verstdndnis der Anfiange des Moénchtums verbaut hatte. Wir mégen uns
wundern, wenn wir lesen, dafi Pachomius sich strdubte, Priester zu werden
oder Priester in seine Gemeinschaft aufzunehmen®. Aber das geschah nicht aus
MiBachtung des priesterlichen Standes oder aus Geringschitzung fiir das Sa-
krament, sondern aus persénlicher Demut und aus Sorge, daf die fiir das
coenobitische Ideal so lebenswichtige Uniformitdt verloren ginge. Zudem
wollte er verhiiten, daBl durch das Streben nach kirchlichen Ehrenstellen die
Monche in ihrer Demut gefihrdet wiirden®. Ausdriicklich betont die Vita®, daB
Pachomius den Seinen Ehrfurcht und Gehorsam gegen die Presbyter einge-
schirft habe. Und auch die Hochschédtzung, deren er sich bei seinem Didzesan-
bischof und bei Athanasius erfreute, wire kaum zu verstehen, wenn er zur
Hierarchie im Gegensatz gestanden hétte. Ohne Zweifel hat das Mdnchtum
im Laufe der Jahrhunderte seine , Kirchenbezogenheit“ vertieft und verstirkt,
in Ubereinstimmung mit dem sich unaufhérlich entwickelnden KirchenbewuBt-
sein selbst. Aber das gibt uns kein Recht, den ersten Pionieren des Ménchtums
einen Mangel an Kirchlichkeit vorzuwerfen.

VI. Das Ende

Uber zwanzig Jahre leitete Pachomius seinen Orden. Im Friihjahr des
Jahres 346, jenes Jahres, das die glorreiche Riickkehr des hl. Athanasius aus
dem Exil sah, wiitete in den Kldstern der Thebais die Pest. Auch in Pbow, dem
Hauptkloster, wurde eine Anzahl von Ménchen dahingerafft. SchlieBilich
wurde auch Pachomius ergriffen. Treu wachte sein Lieblingsjiinger Theodor
an seinem Krankenlager. Die Briider bestiirmten den Himmel um die Genesung

8 Halkin, Vitae graecae aaQ. 27; 28; 4; 14; 34; 49.

88 W. Bousset aaQ. 236/44. — ich habe den Eindruck, da8 auch H. Rahner SJ. in
seiner vorziiglichen Studie iiber ,,Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden
seiner Frémmigkeit“, Salzburg 1947, 68, die ,Kirchenferne“ des pachomianischen
Ménchtums tibertreibt. Zum mindesten lag sie nicht im Grundentwurf dieser Spiri-
tualitat.

84 Halkin, Vitae graecae aa0. 20. 16/7.

8 Bekanntlich wollte auch Benedikt zuniichst keine Prlester in seinem Kloster
haben.

8 1.efort, Les Vies coptes aaO. 99.



382 Heinrich Bacht, S. J.

des gemeinsamen Vaters, bis ihnen Pachomius bescheiden lieB, sie sollten vom
Gebet ablassen, da es Gottes Wille sei, daB er heimkehre. Die letzte Bitte des
Sterbenden an Theodor war, er moge seinen Leib nicht an der Stelle lassen,
wohin ihn die Briider legen wiirden, sondern an einem unbekannten Ort zur
letzten Ruhe betten, offenbar um zu verhiiten, daB man {iber seinem Grabe
ein Martyrion errichte. Erst als Theodor ihm dies feierlich zugesichert hatte,
gab er Ruhe. Ein letztes Mal bekreuzte sich Pachomius dreimal. Dann entschlief
er. Es war der 14. Pasons (= 9. Mai).

Die Nachricht von seinem Tode l6ste unter den Ménchen groBe Trauer aus.
Weinend umdréingten sie das Sterbett und kiiBten dem Toten Mund und Leib.
Die ganze Nacht hindurch hielten sie die Totenfeier. Nach der Morgencollecta
(= Matutin) hiillten sie den Leichnam in ein Leichentuch und feierten die
Totenmesse. Danach geleiteten sie den Toten unter Psalmengesang in das Ge-
birge und begruben ihn dort. Theodor aber nahm in der folgenden Nacht den
Leichnam von dort weg und begrub ihn an einem geheimen Ort. So kam es,
daB die wahre Ruhestitte des Heiligen unbekannt geblieben ist.





