
Im Spiegel der Zeit 387 

einer theologisch erhellten Frömmig- 
keitsgeschichte her), die Ignatius in die 
Reihe der Männer der Kirche stellt, durch 
die vielen Kanäle göttlichen Gnadenwir- 
kens mit ihnen allen verbunden, und 
endlich die Sicht •von oben her", die 
zeigt, wie erst die vielfältige mystische 
Erfahrung des Heiligen ihn selbst und 

sein Werk in seiner übergeschichtlichen 
Bedeutung ganz verständlich macht. Kei- 
nen von diesen Gesichtspunkten können 
wir heute unterschlagen. Wahrlich, ein 
großes und schwieriges Programm für 
die Hagiographie, aber angemessen der 
Erkenntnis und dem Lobpreis der Mag- 
nalia Dei. 

Die Schädlichkeit der psychologischen Atmosphäre 
und der Wert psychologischen Orientierung 

Von Hubert T h u r n, S. J., München 

Man spricht heute viel von der Krisis 
des Menschen, von seiner Isolierung, sei- 
ner Schwäche, von seinen Nöten, die in 
ihm selbst sind und die ihm Zeit und 
Umstände bereiten. Man findet, daß es 
dem Menschen an innerer Kraft fehlt • 
mit all dem fertig zu werden, trotz be- 
sten Willens. Man möchte dem Menschen 
helfen. Vor allem die Psychologie fühlt 
sich aufgerufen, ordnend, lindernd, hei- 
lend einzugreifen. Veröffentlichungen, 
die sich der spezialisiertesten Schwierig- 
keiten annehmen, wachsen wie Pilze aus 
dem Boden. Man nehme «inen Katalog 
psychologischer Literatur zur Hand, und 
man wird erstaunt sein über die Menge 
dessen, was dort angeboten oder auch 
angepriesen wird. Ehemals waren es Titel 
von der Art: •Wie werde ich willensstark, 
angesehen im Leben, erfolgreich in der 
Liebe" usf., die die Neugierde des Men- 
schen zu wecken suchten. Heute fesseln 
Themen, Darstellungen, die geheimnis- 
volle Hinweise auf Abgründe der mensch- 
lichen Seele enthalten, von verborgenen 
Gründen innerer Unstimmigkeiten spre- 
chen, von Rätseln der Seele, von Träu- 
men und inneren Bildern berichten, von 
umwälzendem inneren Neuwerden • 
ohne Anstrengung und ohne Wille • 
erzählen. 

Die psychologischen Veröffentlichungen 
versprechen viel. Wenn man recht sieht, 
wollen sie den Menschen zu sich bringen, 
ihn verinnerlichen. Er soll in sich Quellen 
entdecken, die Kraftquellen sind, an 
denen er genesen kann. Die Frage ist: 
Kann die Psychologie erfüllen, was sie 
• wir hoffen guten Willens • ver- 
spricht? Kann sie dem zerrissenen, mü- 
den, an sich und der Welt irregewordenen 
oder   verzweifelten   Menschen   helfen, 

kann sie ihn aufrichten, ihn kiäftigen? 
Kann sie den kranken Menschen heilen? 

Diese Fragen kann man weder rund- 
weg bejahen noch verneinen. Wer von 
der Psychologie •alles" erwartet, wird 
bitter enttäuscht werden. Wer von ihr 
nichts erwartet, wird an Hilfen vorüber- 
gehen, deren er dringend bedurft hätte, 
irgendwann und irgendwo. Es gilt die 
rechte Mitte zu finden zwischen einem 
verwerflichen •Psychologismus", also 
einer Weltanschauung, die beim Men- 
schen stehen bleibt, in ihm das •Heil" 
finden will • und einer extremen meta- 
physischen Ausrichtung, die glaubt, Ge- 
setze des Seelischen mißachten zu kön- 
nen, in abstrakten Formeln Lebensinhalte 
finden • ohne Rücksicht auf Eigenart 
und Störungen des Menschen die Wahr- 
heit verkünden und das Gute fordern 
zu sollen. 

Zunächst zum Psychologismus. Karl 
Jaspers spricht in seiner •Psychopatho- 
logie" von der •Schädlichkeitder 
psychologischen Atmosphä- 
r e "1. Er tut recht daran. Wenn die Psy- 
chologie ihre Grenzen nicht sieht, wirkt 
sie allerdings schädlich, zersetzend, auf- 
lösend, zerstörend. Die Psychologie sieht 
ihre Grenzen nicht, wenn sie die Selbst- 
reflexion als psychologische Be- 
trachtung zur •Lebensatmos- 
phäre" macht, d. h. die psychologische 
Analyse, die Beschäftigung mit sich selbst 
Sinn und Inhalt des Lebens wird. Dann 
•fällt der Mensch in eine Bodenlosig- 
keit". Er verfällt sich selbst. Denn seine 
Aufgabe ist, •die Durchhellung unab- 

1 Karl Jaspers, Allgemeine Psychopa- 
thologie, 5. unveränderte Auflage, Ber- 
lin und Heidelberg, 1948, Springer-Verlag, 
S. 677. 



388 Im Spiegel der Zeit 

sichtlich im Zusammenhang sachli- 
cher Leistung, in der Führung durch 
Gehalte und Ideen, durch die Wahrheit 
und Gott" zu suchen. Kurz gesagt, die 
Psychologie ist keine Normwissenschaft, 
sie weiß keinen metaphysischen Ort, an 
dem der Mensch Halt, Ausrichtung, Sinn 
erfahren könnte. Wer nur psychologisch 
sezierend lebt, macht seine Seele zum 
Gott. Aber dadurch gehen ihm Welt und 
Gott verloren • und deshalb •steht er 
im Nichts". Was auf dem Wege psycholo- 
gischer Selbstreflexion unmöglich zu er- 
reichen ist, ist allein möglich •aus der 
Hingabe an das Sein", an Aufgaben und 
Pflichten des Lebens. 

Daher denn auch Jaspers mit Recht den 
gewaltigen Unterschied hervorheben 
kann zwischen •der Wirksamkeit psycho- 
logisch zweckhafter Seelenexerzitien der 
Nervenärzte und der geschichtlichen auf 
Gott gerichteten Exerzitien der Priester, 
Mystiker, Philosophen aller Zeiten, zwi- 
schen der Aussprache und Selbstenthül- 
lung vor dem Arzt und der kirchlichen 
Beichte." 

Es ist ein Unterschied, ob einer auf sich 
selbst steht • oder auf Gott, ob er sich 
selber sucht • oder Gott, ob er bei sich 
selber bleibt • oder auf Gott zugeht. 

Schädlich ist die psychologische Atmos- 
phäre, wenn sie zum Egozentrismus 
verführt, den Menschen •zum Maß aller 
Dinge" macht, wenn sie das psychologi- 
sche Wissen verabsolutiert und alles 
Übrige relativiert, wenn sie das psycho- 
logische Wissen als das vermeintliche 
Wissen vom eigentlichen Geschehen er- 
klärt. 

Die psychologische Atmosphäre läßt 
leicht • und das ist ein weiterer Scha- 
den • eine •spezifische Scham- 
losigkeit" heranwachsen. Sie züchtet 
die Neigung, unablässig •seine Seelen- 
eingeweide auszubreiten", immerfort zu 
sagen, was im Sagen zerstört wird. Sie 
fördert eine Neugierde, zu entschleiern, 
zu demaskieren, Fassaden zu zerschlagen, 
zu entzaubern, sie führt zu einer •Zu- 
dringlichkeit zum anderen", die nicht 
mehr den Menschen, sondern eine psy- 
chologische Wirklichkeit sucht. 

Der psychologischen Atmosphäre kann 
sodann eine gewisse •Unsauber- 
k e i t" eigen sein: eine Unsauberkeit der 
Methode, des unsachlichen Verallgemei- 
nerns, fanatischer • der Glaubenswelt 

entlehnter • Unbeirrbarkeit und Ver- 
schworenheit, des Absolutsetzens seiner 
selbst, der Doktrinen, die nie bewiesen 
wurden oder unbeweisbar sind, von de- 
nen man sagt, man könne sie nur erleben, 
•erfahren", • versteht sich: im Rahmen 
der Orthodoxie irgendeines Systems. Im 
Gegensatz zu diesen Arten der Unsau- 
berkeit steht dann •die Sauberkeit des 
kraftvollen Glaubens, der innerhalb des 
Wißbaren tut, was möglich ist, das übrige 
trägt und Gott anheimstellt, ohne es 
psychologisch vermeintlich zu wissen, zu 
vergewaltigen, zu entwürdigen..." 

Man sieht, der Gefahren psychologi- 
scher Atmosphäre sind genug. Wenn die 
Psychologie verspricht, den Menschen der 
Gegenwart zu heilen, ihn zu ordnen, ihm 
zu helfen, so darf und kann das nur ge- 
schehen im Rahmen ihrer Grenzen, wenn 
sie das Objektive, die Werte, das Du, 
Scham, Ehrfurcht und Sauberkeit respek- 
tiert. 

Aber es gibt auch einen Wert psy- 
chologischer Orientierung. 
Ihn stellen wir der •Schädlichkeit der 
psychologischen Atmosphäre" gegenüber. 
Töricht wäre 'eine Auffassung, die vor 
lauter Gefahren, Grenzen, infolge Ver- 
sagens und flagranter Einseitigkeiten, 
nicht sähe, daß die Psychologie Aufgaben 
hat und lösen kann. 

Zunächst tut sie dann gute Dienste, 
wenn der Mensch eine hoheBewußt- 
seinsstufe erreicht hat, wenn er also 
nicht nur der Klarheit über die Dinge 
um sich herum, sondern vor allem um sich 
selbst bedarf. Es wäre eine merkwür- 
dige Wissenschaft von der Welt, in der der 
Mensch um vieles weiß, aber nicht um sich 
selbst. Alle großen Seelenführer haben 
großes Gewicht auf das •gnothi sauton" 
gelegt • nicht umsonst. Aber dieses Wis- 
sen darf nicht stolz in sich selber ruhen, es 
muß verantwortlich vor Gott stehen, es. 
muß als wahrhaft demütiges Wissen 
wahrhaftig sein. Es muß aufgehoben und 
geborgen werden in der lebendigen Ver- 
bundenheit mit Gott. So überhebt es 
nicht und zerschmettert nicht, es befreit, 
es verpflichtet, es sät Zuversicht, weil es 
vertrauendes Wissen und wissendes Ver- 
trauen ist. - 

Die Psychologie vermag dem Menschen 
• grundsätzlich • zu helfen, wenn er 
unter den  Einfluß  von  Störungen 



Im Spiegel der Zeit 389 

geriet, deren Ursachen oder Sinn er nicht 
sieht, deren er also auch nicht Herr wer- 
den kann. Wir stoßen da auf die merk- 
würdige Tatsache, daß der Mensch nicht 
nur instinktgeführtes, also animalisches 
Wesen ist, sondern Geist ist, geistiger 
Steuerung, der Einsicht, der Wahl von 
Mitteln zum Ziel, der Reifung und Ver- 
vollkommnung fähig ist und bedarf. 
Bleibt die Einsicht und, damit in Zusam- 
menhang stehend, die Orientierung aus, 
die der Gegenwart, der Zukunft gerecht 
wird, also geistige Überlegenheit schafft, 
dann versagt, verkümmert der Mensch, 
dann kann er den wachsenden Aufgaben 
nicht gerecht werden. Störungen, die see- 
lische •Ursachen" haben, bestehen 
in Gefühlsbündeln, in Komplexen. Sie 
ziehen Energie an, berauben den Men- 
schen der Geschlossenheit und Festigkeit, 
zerspalten und verzwisten ihn. Die Ein- 
sicht oder das Nacherleben zerstören die 
Grundlage der Gefühlsansammlungen 
und befreien den Menschen. Störungen, 
die auf Sinnverwirrung zurück- 
gehen, die die Zukunft verdunkeln, aus- 
weglose oder sinnlose Situationen schaf- 
fen, verwehren die Kraftentfaltung, den 
Mut und die Freude am Leben. Werden 
sie ins Bewußtsein gestellt, wird der 
Mensch in Geduld und Liebe angeleitet, 
zu suchen, also in der Auseinanderset- 
zung mit den großen Wahrheiten seine 
Stellung in der Welt und die mit ihr ge- 
gebenen Pflichten zu erkennen, wird die 
Zukunft aufgehellt, erhält sie Sinn und 
Inhalt. Die Psychologie wird hier zur 
Psychagogik, zur Seelenführung. Als 
solche bedarf sie allerdings mehr als nur 
• psychologischer Orientierung. Sie muß 
zur Philosophie, zum Glauben führen. 
Sie muß sich als Weg fühlen, nicht als 
Ziel ansehen. Sie muß dienen, nicht herr- 
schen wollen. Sie muß anerkennen, daß 
sie nur dann führen kann, wenn sie sich 
selbst im eigentlichen Sinn verläßt und 
zu dem geht, was über ihr ist. Psycholo- 
gie kann nur dann heilsam sein, wenn 
sie weiß, daß sie selbst nur Hindernisse 
beseitigen, nicht aber neues Sein aufr 

bauen kann. 
Die Psychologie vermag den Menschen 

zu beraten, wenn er eine konkrete 
Aufgabe übernehmen, einen bestimmten 
Lebensweg, einen Beruf einschlagen will, 
wenn er nicht weiß, wo seine Begabungen 
liegen, was er kann und was ihm ver- 

wehrt ist zu können, wenn er entmutigt 
ist und an den Überforderungen oder ein- 
seitigen Forderungen der Umwelt leidet, 
von negativen Bewertungen erdrückt 
wird. Sie kann ihm ein Bild seines We- 
sens entwerfen • seiner Möglichkeiten. 
Sie kann ihm Hinweise geben, methodisch 
mit gewissen Schwierigkeiten seiner Ei- 
genart fertig zu werden. Einsichten dieser 
Art können richtungsweisend, beru- 
higend, festigend und bestärkend wirken. 
Sie können vor folgenschweren Irrtümern 
und Fehlgriffen bewahren helfen. Sie 
können vor falschen Selbstbewertungen 
schützen und fremdes Urteil korrigieren 
oder bestimmen. Auch hier gilt, daß die 
Psychologie, will sie wirklich nützen, 
mehr als Psychologie sein muß: sie muß 
zur gesamtmenschlichen Schau werden. 
Der Psychologe muß ganzer Mensch sein, 
der von Verantwortungsbewußtsein er- 
füllt ist und sich Höhere/n verpflichtet 
fühlt. Er muß selbst gütig sein und das 
Wohl des anderen wahrhaft wünschen. 

Die Psychologie kann schließlich, wenn 
der Mensch auf Grund von Selbsttäu- 
schungen seine Fehler nicht erkennt, ihre 
Ursachen und Wirkungen nicht durch- 
schaut, also sich auch nicht vor ihnen 
schützen kann, dazu verhelfen, ihn aus 
dem Labyrinth des Irrtums und der 
Befangenheit herauszuführen. Es gilt 
FehlhSiltungen aufzudecken•nicht 
um den Menschen verwirrt stehen zu 
lassen, sondern um ihn anzuleiten die 
Wahrheit zu erkennen, andere Wege zu 
gehen, ein neues Leben zu beginnen. Sie 
kann dies nur, wenn sie ihn auf Werte 
hinweist, die er bislang übersah, wenn 
sie ihm zu einer rechten Selbsteinschät- 
zung verhilft, ihn von sich selbst löst, 
vom •verderblichen Circulus" befreit. 

Wie kann das geschehen? Die Psycho- 
logie verweist hier auf Erfahrungen be- 
sonderer Art, die für Selbsterkennen und 
Selbstbilden von großer Bedeutung sind. 
Beide müssen zum Erlebnis in enge 
Beziehung treten. Die einfache Mittei- 
lung von Zusammenhängen, das einfache 
Aufnehmen von Ursachen der Fehlhal- 
tungen, pflegt im allgemeinen noch keine 
grundlegende Veränderung des Verhal- 
tens herbeizuführen. Der Mensch muß die 
Beziehung einer Schau eingehen, er muß 
bildhaft erfahren, was ihm nottut, er muß 
erleben. Wenn die Lehrer des geistlichen 
Lebens die •Betrachtung", das Kontern- 



390 Im Spiegel der Zeit 

plieren und Meditieren so sehr gepflegt 
wissen wollten und ihm eine im geistli- 
chen Leben ungewöhnliche Stellung ein- 
räumten und noch einräumen, so ist der 
Grund das Wissen um die Kraft des Er^ 
lebnisses, des bildhaft-anschaulichen Er- 
kennens, kurz um die Kraft der Phan- 
tasie. Es ist etwas anderes, ob man 
erkennt oder ergriffen wird, ob man 
Einzelheiten oder große Zusammenhänge 
erfaßt, ob man mit der Bildkraft der 
Seele erschaut oder nur abstrakt ein- 
sieht, ob man in innerer Gelöstheit und 
Gelassenheit hinhorcht oder nervös • 
unruhig und zerfahren aufmerkt. 

Aber wie kann der Mensch zum Er- 
lebnis gelangen? Klagen nicht viele, daß 
ihnen alle Lebendigkeit des Vorstellens 
und Phantasierens abhanden gekommen 
sei, daß sie trocken und unergiebig seien 
in ihren Meditationen, daß sie von den 
Gedanken nicht loskommen, wo es 
gilt Bilder, also lebendige, farbige 
Wirklichkeit zu finden und sich von ihr 
führen und bestimmen zu lassen? 

Eine Möglichkeit zeigt die neuere Psy- 
chologie mit der Beachtung und Bewer- 
tung der Träume, der Wach- und Schlaf- 
träume. Es gibt die Tatsache, daß Träu- 
me, wenn sie ins Bewußtsein gehoben 
werden, wenn sie verarbeitet werden, 
zu ungewöhnlichen, tiefen Erlebnissen 
Anlaß geben können. Es gibt Träume, 
die großes Gewicht haben, die in An- 
schaulichkeit und mit innerster Teil- 
nahme vollziehen, was dem Menschen des 
Alltagsbewußtseins leeres Gerede, ab- 
gegriffene Münze und nichtssagendes 
Klischee geworden ist. Die Welt der 
Träume ist die Welt der •Bilder", der 
zügigen, gefühlsgesättigten Erinnerun- 
gen, der überpersönlichen und doch wie- 
der ganz persönlichen Verdichtungen der 
Sehnsucht, des Abgespaltenen und 
fälschlich als Unwert Erachteten. Weil 
der Mensch nicht mehr phantasieren 
kann, weil er sich nicht mehr getraut zu 
phantasieren, deshalb ist er so erlebnis- 
arm geworden. Aber darum will sich auch 
die innere •Form" nicht finden lassen, 
darum sind Selbsterkenntnis und Selbst- 
bildung so wenig ergiebig, darum wach- 
sen Fehlhaltungen, Verkrampfungen, 
Unnatürlichkeiten heran. Es ist unmög- 

lich den Menschen zu wandeln, sich selbst 
in den Blick zu bekommen, wenn man die 
Phantasie und damit die schöpferische 
Kraft vernachlässigt und alles aus der 
Ratio, aus Verstand und Willen •regeln" 
möchte. Innere Wandlung und Reifung ist 
ein schöpferischer Prozeß, der mindestens 
ebenso unwillkürlich wie willkürlich ge- 
steuert werden muß. 

Dasselbe gilt übrigens für das religiöse 
Leben. Die Phantasie, als ihr Produkt der 
Traum im weitesten Sinn, würde 
manches tiefe religiöse Erlebnis ermög- 
lichen, wenn man sie ernster nähme, 
wenn man, wie dies von den Anachoreten 
berichtet wird, vgl. H. Rahner, Erdgeist 
und Himmelsgeist in der patristischen 
Theologie. In: Evanos-Jahrbuch Bd. XIII 
(1945), 237 ff., sich die lichten, •göttlichen" 
Träume erzählen, d. h. aber sie auswerten 
würde. Das religiöse Leben droht einer- 
seits soweitgehend zu erstarren, in Formel 
und Gesetz unfruchtbar zu werden, ande- 
rerseits ifp. gleichen Maße zu verflachen, 
weil es sich in die Abstraktion geflüch- 
tet hat, weil die Phantasie im gleichen 
Maß vom Areligiösen und Un-sittlichen 
überschwemmt worden ist Der Kampf 
gegen die Phantasie ist ein manichäischer 
Bestandteil christlicher Praxis. Die Bild- 
kräfte des Menschen sind nicht vom Teu- 
fel, aber sie werden leicht von ihm beses- 
sen, wenn sie nicht von Gott und göttli- 
chen Dingen berührt werden. Die Lehr- 
verkündigung wie auch der einzelne 
Mensch innerhalb seines religiösen Le- 
bens, müssen sich mehr des Bildes be- 
dienen, müssen wieder lernen ein Bild zu 
betrachten, es zu erleben • und damit 
auch eine Wahrheit zu erleben. 

Führt die Psychologie auf Grund ihrer 
Erfahrungen zu Forderungen und Auf- 
fassungen genannter Art, so bedarf sie 
wieder einer Anerkenntnis ihrer Gren- 
zen. Sie ist • das sei noch einmal gesagt, 
keine Normwissenschaft. Ihre Grenze ist 
dort erreicht, wo die Offenbarung be- 
ginnt, wo also Gott gesprochen hat und 
Wahrheit endgültig ist. Es gibt in jedem 
Fall eine Entscheidung: diese darf nicht 
von der Willkür und dem Geschmack des 
einzelnen abhängig gemacht werden, sie 
muß gehorsam sein wollen. Und hier 
scheiden sich die Geister. 




