Im Spiegel der Zeit

einer theologisch erhellten Frommig-
keitsgeschichte her), die Ignatius in die
Reihe der Minner der Kirche stelit, durch
die vielen Kanile gottlichen Gnadenwir-
kens mit iknen allen verbunden, und
endlich die Sicht ,von oben her“, die
zeigt, wie erst die vielfidltige mystische
Erfahrung des Heiligen ihn selbst und

387

sein Werk in seiner libergeschichtlichen
Bedeutung ganz verstindlich macht. Kei-
nen von diesen Gesichtspunkten kdnnen
wir heute unterschlagen. Wahrlich, ein
groBes und schwieriges Programm fir
die Hagiographie, aber angemessen der
Erkenntnis und dem Lobpreis der Mag-
nalia Dei.

Die Schidlichkeit der psychologischen Atmosphire
und der Wert psychologischen Orientierung

Von Hubert Thurn, S.J., Miinchen

Man spricht heute viel von der Krisis
des Menschen, von seiner Isolierung, sei-
ner Schwiiche, von seinen Noten, die in
ihm selbst sind und die ikm Zeit und
Umstinde bereiten. Man findet, daB} es
dem Menschen an innerer Kraft fehlt —
mit all dem fertig zu werden, trotz be-
sten Willens. Man mochte dem Menschen
helfen. Vor allem die Psychologie fiihlt
sich aufgerufen, ordnend, lindernd, hei-
lend einzugreifen. Verdffentlichungen,
die sich der spezialisiertesten Schwierig-
keiten annehmen, wachsen wie Pilze aus
dem Boden. Man nehme einen Katalog
psychologischer Literatur zur Hand, und
man wird erstaunt sein iiber die Menge
dessen, was dort angeboten oder auch
angepriesen wird. Ehemals waren es Titel
von der Art: ,Wie werde ich willensstark,
angesehen im Leben, erfolgreich in der
Liebe* usf., die die Neugierde des Men-
schen zu wecken suchten. Heute fesseln
Themen, Darstellungen, die geheimnis-
volle Hinweise auf Abgriinde der mensch-
lichen Seecle enthalten, von verborgenen
Grinden innerer Unstimmigkeiten spre-
chen, von Ritseln der Seele, von Triu-
men und inneren Bildern berichten, von
umwailzendem inneren Neuwerden —
ohne Anstrengung und ohne Wille —
erzihlen.

Die psychologischen Veroffentlichungen
versprechen viel. Wenn man recht sieht,
wollen sie den Menschen zu sich bringen,
ihn verinnerlichen. Er soll in sich Quellen
entdecken, die Kraftquellen sind, an
denen er genesen kann. Die Frage ist:
Kann die Psychologie erfiillen, was sie
— wir hoffen guten Willens — ver-
spricht? Kann sie dem zerrissenen, mii-
den, an sich und der Welt irregewordenen
oder verzweifelten Menschen helfen,

25*

kann sie ihn aufrichten, ihn kiaftigen?
Kann sie den kranken Menschen heilen?

Diese Fragen kann man weder rund-
weg bejahen noch verneinen. Wer von
der Psychologie ,alles“ erwartet, wird
bitter enttduscht werden. Wer von ihr
nichts erwartet, wird an Hilfen voriiber-
gehen, deren er dringend bedurft hitte,
irgendwann und irgendwo. Es gilt die
rechte Mitte zu finden zwischen einem
verwerflichen ,Psychologismus®, also
einer Weltanschauung, die beim Men-
schen stehen bleibt, in ihm das ,Heil“
finden will — und einer extremen meta-
physischen Ausrichtung, die glaubt, Ge-
setze des Seelischen mifBachten zu kén-
nen,in abstrakten Formeln Lebensinhalte
finden — okne Riicksicht auf Eigenart
und Stérungen des Menschen die Wahr-
heit verkiinden und das Gute fordern
zu sollen. )

Zunichst zum Psychologismus. Karl
Jaspers spricht in seiner ,Psychopatho-
logie“ vonder ,Schiddlichkeitder
psychologischen Atmosphi-
re “l, Er tut recht daran. Wenn die Psy-
chologie ihre Grenzen nicht sieht, wirkt
sie allerdings schidlich, zersetzend, auf-
16send, zerstorend. Die Psychologie sieht
ihre Grenzen nicht, wenn sie die Selbst-
reflexion als psychologische Be-
trachtungzur ,Lebensatmos-~
phire* macht, d. h. die psychologische
Analyse, die Beschiftigung mit sich selbst
Sinn und Inhalt des Lebens wird. Dann
Hfillt der Mensch in eine Bodenlosig-
keit“. Er verfillt sich selbst. Denn seine
Aufgabe ist, ,die Durchhellung unab -

! Karl Jaspers, Allgemeine Psychopa-
thologie, 5. unverinderte Auflage, Ber-
lin und Heidelberg, 1948, Springer-Verlag,
S. 6717.



388

sichtlich im Zusammenhang sachli-
cher Leistung, in der Fiihrung durch
Gehalte und Ideen, durch die Wahrheit
und Gott® zu suchen. Kurz gesagt, die
Psychologie ist keine Normwissenschaft,
sie weil keinen metaphysischen Ort, an
dem der Mensch Halt, Ausrichtung, Sinn
erfahren konnte. Wer nur psychologisch
sezierend lebt, macht seine Seele zum
Gott. Aber dadurch gehen ihm Welt und
Gott verloren — und deshalb ,,steht er
im Nichts*. Was auf dem Wege psycholo-
gischer Selbstreflexion unméglich zu er-
reichen ist, ist allein moglich ,,aus der
Hingabe an das Sein“, an Aufgaben und
Pflichten des Lebens.

Daher denn auch Jaspers mit Recht den
gewaltigen Unterschied hervorheben
kann zwischen ,der Wirksamkeit psycho-
logisch zweckhafter Seelenexerzitien der
Nerveniirzte und der geschichtlichen auf
Gott gerichteten Exerzitien der Priester,
Mystiker, Philosophen aller Zeiten, zwi-
schen der Aussprache und Selbstenthiil-
lung vor dem Arzt und der kirchlichen
Beichte.“

Es ist ein Unterschied, ob einer auf sich
selbst steht — oder auf Gott, ob er sich
selber sucht — oder Gott, ob er bei sich
selber bleibt — oder auf Gott zugeht.

Schidlich ist die psychologische Atmos-
. phire,wennsiezumEgozentrismus
verfithrt, den Menschen ,zum Ma@ aller
Dinge* macht, wenn sie das psychologi-
sche Wissen verabsolutiert und alles
Ubrige relativiert, wenn sie das psycho-
logische Wissen als das vermeintliche
Wissen vomn eigentlichen Geschehen er-
klért.

Die psychologische Atmosphire 1383t
leicht — und das ist ein weiterer Scha-
den — eine ,,spezifischeScham-
losigkeit“ heranwachsen. Sie ziichtet
die Neigung, unablissig ,seine Seelen-
eingeweide auszubreiten“, immerfort zu
sagen, was im Sagen zerstort wird. Sie
fordert eine Neugierde, zu entschleiern,
zu demaskieren, Fassaden zu zerschlagen,
zu entzaubern, sie fiihrt zu einer ,Zu-
dringlichkeit zum anderen®, die nicht
mehr den Menschen, sondern eine psy-
chologische Wirklichkeit sucht.

Der psychologischen Atmosphire kann
sodann eine gewisse ,Unsauber-
keit“ eigen sein: eine Unsauberkeit der
Methode, des unsachlichen Verallgemei-
nerns, fanatischer — der Glaubenswelt

Im Spiegel der Zeit

entlehnter — Unbeirrbarkeit und Ver-
schworenheit, des Absolutsetzens seiner
selbst, der Doktrinen, die nie bewiesen
wurden oder unbeweisbar sind, von de-
nen man sagt, man kénne sie nur erleben,
nerfahren“ — versteht sich: im Rahmen
der Orthodoxie irgendeines Systems. Im
Gegensatz zu diesen Arten der Unsau-
berkeit steht dann ,die Sauberkeit des
kraftvollen Glaubens, der innerhalb des
WiBbaren tut, was mdoglich ist, das iibrige
trigt und Gott anheimstellt, ohne es
psychologisch vermeintlich zu wissen, zu
vergewaltigen, zu entwiirdigen.. .

Man sieht, der Gefahren psychologi-
scher Atmosphire sind genug. Wenn die
Psychologie verspricht, den Menschen der
Gegenwart zu heilen, ihn zu ordnen, ihm
zu helfen, so darf und kann das nur ge-
schehen im Rahmen ihrer Grenzen, wenn
sie das Objektive, die Werte, das Du,
Scham, Ehrfurcht und Sauberkeit respek-
tiert.

¢

Aber es gibt auch einen Wert psy -
chologischer Orientierung.
Thn stellen wir der ,,Schidlichkeit der
psychologischen Atmosphére* gegentiber.
Toricht wire ‘eine Auffassung, die vor
lauter Gefahren, Grenzen, infolge Ver-
sagens und flagranter Einseitigkeiten,
nicht sidhe, daB die Psychologie Aufgaben
hat und lésen kann,

Zunichst tut sie dann gute Dienste,
wenn der MenscheinehoheBewufit-
seinsstufe erreicht hat, wenn er also
nicht nur der Klarheit tiber die Dinge
um sich herum, sondern vor allem um sich
selbst bedarf. Es wire eine merkwiir-
dige Wissenschaft von der Welt, in der der
Mensch um vieles weil3, aber nicht um sich
selbst. Alle groBen Seelenfiihrer haben
grofles Gewicht auf das ,gnothi sauton*
gelegt — nicht umsonst. Aber dieses Wis-
sen dar{ nicht stolz in sich selber ruhen, es
muf3 verantwortlich vor Gott stehen, es.
muB} - als wahrhaft demiitiges Wissen
wahrhaftig sein. Es muB3 aufgehoben und
geborgen werden in der lebendigen Ver-
bundenheit mit Gott. So tiberhebt es
nicht und zerschmettert nicht, es befreit,
es verpflichtet, es sdt Zuversicht, weil es
vertrauendes Wissen und wissendes Ver-
trauen ist. -

Die Psychologie vermag dem Menschen
— grundsitzlich — zu helfen, wenn er
unter den EinfluB von Stérungen



Im Spiegel der Zeit

geriet, deren Ursachen oder Sinn er nicht
sieht, deren er also auch nicht Herr wer-
den kann. Wir stofen da auf die merk-
wiirdige Tatsache, da8 der Mensch nichi
nur instinktgefiihrtes, also animalisches
Wesen ist, sondern Geist ist, geistiger
Steuerung, der Einsicht, der Wahl von
Mitteln zum Ziel, der Reifung und Ver-
vollkommnung fihig ist und bedarf.
Bleibt die Einsicht und, damit in Zusam-
menhang stehend, die Orientierung aus,
die der Gegenwart, der Zukunft gerecht
wird, also geistige Uberlegenheit schafft,
dann versagt, verkiimmert der Mensch,
dann kann er den wachsenden Aufgaben
nicht gerecht werden. Storungen, die see-
lische ,, Ursachen“ haben, bestehen
in Gefiihlsbiindeln, in Komplexen. Sie
zichen Energie an, berauben den Men-
schen der Geschlossenheit und Festigkeit,
zerspalten und verzwisten ihn. Die Ein-
sicht oder das Nacherleben zerstoren die
Grundlage der Gefiihlsansammlungen
und befreien den Menschen. St{érungen,
die auf Sinnverwirrung zuriick-
gehen, die die Zukunfi verdunkeln, aus-
weglose oder sinnlose Situationen schaf-
fen, verwehren die Kraftentfaltung, den
Mut und die Freude am Leben. Werden
sie ins BewuBtsein gestellt, wird der
Mensch in Geduld und Liebe angeleitet,
zu suchen, also in der Auseinanderset-
zung mit den groBen Wahrheiten seine
Stellung in der Welt und die mit ihr ge-
gebenen Pflichten zu erkennen, wird die
Zukunft aufgehellt, erhilt sie Sinn und
Inhalt. Die Psychologie wird hier zur
Psychagogik, zur Seelenfiihrung. Als
solche bedarf sie allerdings mehr als nur
— psychologischer Orientierung. Sie muf3
zur Philosophie, zum Glauben fiihren.
Sie muB sich als Weg fiihlen, nicht als
Ziel ansehen. Sie muB dienen, nicht herr-
schen wollen. Sie muf3 anerkennen, daf
sie nur dann fiihren kann, wenn sie sich
selbst im eigentlichen Sinn verldBt und
zu dem geht, was tiber ihr ist. Psycholo-
gie kann nur dann heilsam sein, wenn
sie weiB, daB sie selbst nur Hindernisse
beseitigen, nicht aber neues Sein auf:
bauen kann.

Die Psychologie vermag den Menschen
zu beraten, wenn er eine konkgete
Aufgabe {ibernehmen, einen bestimmten
Lebensweg, einen Beruf einschlagen will,
wenn er nicht wei3, wo seine Begabungen
liegen, was er kann und was ihm ver-

L 4

389

wehrt ist zu kénnen, wenn er entmutigt
jst und an den Uberforderungen oder ein-
seitigen Forderungen der Umwelt leidet,
von negativen Bewertungen erdriickt

wird. Sie kann ihm ein Bild seines We-

sens entwerfen — seiner Moglichkeiten.
Sie kann ihm Hinweise gebén, methodisch
mit gewissen Schwierigkeiten seiner Ei-
genart fertig zu werden. Einsichten dieser
Art konnen richtungsweisend, beru-
higend, festigend und bestiirkend wirken.
Siekonnen vor folgenschweren Irrtiimern
und Fehlgriffen bewahren helfen. Sie
koénnen vor falschen Selbstbewertungen
schiitzen und fremdes Urteil korrigieren
oder bestimmen. Auch hier gilt, daB die
Psychologie, will sie wirklich niitzen,
mehr als Psychologie sein mufi: sie muB
zur gesamtmenschlichen Schau werden.
Der Psychologe mufl ganzer Mensch sein,
der von VerantwortungsbewubBtsein er-
fiillt ist und sich Hohergm verpflichtet
fithlt. Er muB} selbst giitig sein und das
Wohl des anderen wahrhaft wiinschen.
Die Psychologie kann schlielich, wenn
der Mensch auf Grund von Selbsttdu-
schungen seine Fehler nicht erkennt, ihre
Ursachen und Wirkungen nicht durch-
schaut, also sich auch nicht vor ihnen
schiitzen kann, dazu verkelfen, ihn aus
dem Labyrinth ‘des Irrtums und der
Befangenheit herauszufiihren. Es gilt
Fehlhaltungen aufzudecken-—nicht
um den- Menschen verwirrt stehen zu
lassen, sondern um ihn anzuleiten die
Wahrheit zu erkennen, andere Wege zu
gehen, ein neues Leben zu beginnen. Sie
kann dies nur, wenn sie ihn auf Werte
hinweist, die er bislang iibersah, wenn
sie ihm zu einer rechien Selbsteinschét-
zung verhilft, ihn von sich selbst 16st,
vom ,,verderblichen Circulus® befreit.
Wie kann das geschehen? Die Psycho-
logie verweist hier auf Erfahrungen be-
sonderer Art, die fiir Selbsterkennen und
Selbstbilden von groBer Bedeutung sind.
Beide miissen zum Erlebnis in enge
Beziehung treten. Die einfache Mittei-
lung von Zusammenhingen, das einfache
Aufnehmen von Ursachen der Fehlhal-
tungen, pflegt im allgemeinen noch keine
grundlegende Veridnderung des Verhal-
tens herbeizufiihren. Der Mensch mull die
Beziehung einer Schau eingehen, er mul3
bildhaft erfahren, was ihm nottut, er muf3
erleben. Wenn die Lehrer des geistlichen
Lebens die ,Betrachtung“, das Kontem-



390

plieren und Meditieren so sehr gepflegt
wissen wollten und ihm eine im geistli-
chen Leben ungewdohnliche Stellung ein-
rdumten und noch einrdumen, so ist der
Grund das Wissen um die Kraft des Er-
lebnisses, des bildhaft-anschaulichen Er-
kennens, kurz um die Kraft der Phan-
tasie. Es ist etwas anderes, ob man
erkennt oder ergriffen wird, ob man
Einzelheiten oder groBe Zusammenhinge
erfaBt, ob man mit der Bildkraft der
Seele erschaut oder nur abstrakt ein-
sieht, ob man in innerer Geldstheit und
Gelassenheit hinhorcht oder nervés —
unruhig und zerfahren aufmerkt.

Aber wie kann der Mensch zum Er-
lebnis gelangen? Klagen nicht viele, daB
ihnen alle Lebendigkeit des Vorstellens
und Phantasierens abhanden gekommen
sei, daB sie trocken und unergiebig seien
in ihren Meditationen, daf3 sie von den
Gedanken nicht loskommen, wo es
gilt Bilder, also lebendige, farbige
Wirklichkeit zu finden und sich von ihr
fithren und bestimmen zu lassen?

Eine Mbglichkeit zeigt die neuere Psy-
chologie mit der Beachtung und Bewer-
tung der Tréume, der Wach- und Schlaf-
traume. Es gibt die Tatsache, dal Trau-
me, wenn sie ins BewuBtsein gehoben
werden, wenn sie verarbeitet werden,
zu ungewoshnlichen, tiefen Erlebnissen
Anla3 geben konnen. Es gibt Tridume,
die grofles Gewicht haben, die in An-
schaulichkeit und mit innerster Teil-
nahme vollziehen, was dem Menschen des
AlltagsbewuBtseins leeres Gerede, ab-
gegriffene Miinze und. nichtssagendes
Klischee geworden ist. Die Welt der
Triaume ist die Welt der ,Bilder®, der
zligigen, gefiihlsgesittigten Erinnerun-
gen, der iiberpersonlichen und doch wie-
der ganz personlichen Verdichtungen der
Sehnsucht, des Abgespaltenen und
falschlich als Unwert Erachteten. Weil
der Mensch nicht mehr phantasieren
kann, weil er sich nicht mehr getraut zu
phantasieren, deshalb ist er so erlebnis-
arm geworden. Aber darum will sich auch
die innere.,Form“ nicht finden lassen,
darum sind Selbsterkenntnis und Selbst-
bildung so wenig ergiebig, darum wach-
sen Fehlraltungen, Verkrampfungen,
Unnatiirlichkeiten heran. Es ist unmog-

Im Spiegel der Zeit

lich den Menschen zu wandeln, sich selbst
in den Blick zu bekommen, wenn man die
Phantasie und damit die schopferische
Kraft vernachlissigt und alles aus der
Ratio, aus Verstand und Willen ,regeln®
mochte. Innere Wandlung und Reifung ist
ein schopferischer Proze8, der mindestens
ebenso unwillkiirlich wie willkiirlich ge-
steuert werden muB.

Dasselbe gilt iibrigens fiir das religicse
Leben. Die Phantasie, als ihr Produkt der
Traum im weitesten Sinn, wiirde
manches tiefe religitése Erlebnis ermog-
lichen, wenn man sie ernster ndhme,
wenn man, wie dies von den Anachoreten
berichtet wird, vgl. H. Rahner, Erdgeist
und Himmelsgeist in der patristischen
Theologie. In: Evanos-Jahrbuch Bd. XIII
(1945), 237 {f., sich die lichten, ,g6ttlichen“
Triume erzdhlen, d. h. aber sie auswerten
wiirde. Das religiose Leben droht einer-
seits soweitgehend zu erstarren, in Formel
und Gesetz unfruchtbar zu werden, ande-
rerseits jgn gleichen MaBe zu verflachen,
weil es sich in die Abstraktion gefliich-
tet hat, weil die Phantasie im gleichen
Mafl vom Areligiésen und Un-sittlichen
iiberschwemmt worden ist. Der Kampf
gegen die Phantasie ist ein manichéischer
Bestandteil christlicher Praxis. Die Bild-
kréafte des Menschen sind nicht vom Teu-
fel, aber sie werden leicht von ihm beses-
sen, wenn sie nicht von Gott und gottli-
chen Dingen beriihrt werden. Die Lehr-
verkiindigung wie auch der einzelne
Mensch innerhalb seines religiosen Le-
bens, miissen sich mehr des Bildes be-
dienen, miissen wieder lernen ein Bild zu
betrachten, es zu erleben — und damit
auch eine Wahrheit zu erleben.

Fihrt die Psychologie auf Grund ihrer
Erfahrungen zu Forderungen und Auf-
fassungen genannter Art, so bedarf sie
wieder einer Anerkenntnis ihrer Gren-
zen. Sie ist — das sei noch einmal gesagt,
keine Normwissenschaft. Thre Grenze ist
dort erreicht, wo die Offenbarung be-
ginnt, wo also Gott gesprochen hat und
Wahrheit endgiiltig ist. Es gibt in jedem
Fall eine Entscheidung: diese darf nicht
von der Willkiir und dem Geschmack des
einzelnen abhéngig gemacht werden, sie
muf$ gehorsam sein wollen. Und hier
scheiden sich die Geister.





