
435 

Marianische Theologie und Frömmigkeit 
in der Kirchengeschichte der Neuzeit 

von Otto Semmel roth S.J., Frankfurt/M. 

Unter den mannigfachen Bewegungen, die von der Lebendigkeit kirchlichen 
Lebens zeugen, ist die marianische in unseren Tagen nicht die schwächste. 
Kaum eine andere aber von den innerkirchlichen Bewegungen scheint heute so 
wie sie im Widerstreit der theologischen und seelsorgspnaktischen Meinungen 
zu stehen. Die marianische Bewegung ist nichts eigentlich Neues in der Kirche. 
Nicht einmal in dem Maß ist sie neu wie etwa die liturgische oder die Bibel- 
bewegung, die zwar aus Altem und Ältestem schöpfen, aber doch tatsäch- 
lich etwas sehr Neues im Frömmigkeitsleben waren, in dem man die leben- 
digen Kräfte von Bibel und Liturgie weithin vergessen hatte. Die Marienver- 
ehrung hingegen zieht wie ein ununterbrochener Lebensstrom durch die Ge- 
schichte der Kirche. Es ist, wie wenn der Lichterzug, mit dem das begeisterte 
Volk von Ephesus 431 die Konzilsväter heimbegleitete, ein Sinnbild wäre für 
jene Lichter, mit denen das lebendig religiöse Volk seine Kirche durch die 
Zeiten heimgeleitet, begeistert und froh darüber, daß die Kirche seine Mutter 
in unangetasteter Hochachtung und Verehrung bewahrt, gegen allen Wider- 
streit von innen und außen. 

Wir wollen hier ein wenig den mannigfachen Kräften nachzuspüren suchen, 
die das Marianische in der Kirche von heute vorantreiben, aber auch jenen, 
die, bewußt oder unbewußt, durch direkten Widerspruch oder durch eine 
wenig geschickte und ungesunde Art, dem marianischen Leben mehr schaden 

• als nützen. Zunächst soll von den hemmenden Kräften, die sich der mariani- 
schen Bewegung sowohl im theologisch-dogmatischen Bereich wie auch im 
Bereich des mehr Psychologischen und Praktischen entgegenzustellen scheinen, 
die Rede sein, im zweiten Teil dann aber von der Förderung, die dem Maria- 
nischen in unseren Tagen entgegengebracht wird, sowohl in der Theologie wie 
in der Frömmigkeit. 

I. 

1. Es dürfte für unsere deutsche Theologie kennzeichnend sein, daß sie gerade 
, in der Mariologie Zurückhaltung und Vorsicht zu ihrem Grundsatz gemacht 

hat. Wenn man von Scheeben absieht, so kann man nicht sagen, daß die 
deutsche Theologie marianisches Gepräge trage oder auch nur die Mariologie 
zum besonderen Gegenstand vertiefender Untersuchungen gemacht habe. In 
den mariologischen Auseinandersetzungen unserer Zeit, etwa in den Fragen 
nach Gnadenmittlerschaft und Miterlöserschaft, in der Untersuchung der Stel- 
lung Maiiens im Heilsplan, in dem Bemühen um die Dogmatisierung der 
Himmelfahrt Mariens, sind es nicht eigentlich deutsche Theologen gewesen, die 
die Entwicklung vorantrieben. Wir finden hier im Gegenteil meist eine gewisse 
kühle Reserve, bisweilen sogar dem anderswo Aufgestellten gegenüber gerade- 
zu Ablehnung. Es soll damit noch nicht gesagt sein, daß dies einfachhin negativ 
zu werten sei. Zunächst sei nur die Tatsache festgestellt. 

An dieser Haltung der deutschen Theologie in den Fragen der Mariologie hat 

28« 



436 • Otto Semmelroth 

sich auch in neuester Zeit im Grunde nichts geändert. Feckes sieht zwar eine 
besondere Aufgabe darin, das mariologische Gedankengut seines großen Vor- 
gängers Scheeben zu erheben und für unsere Zeit fruchtbar zu machen. Man 
kann aber nicht sagen, daß er sich hierin einer großen Gesellschaft ähnlich 
arbeitender Theologen erfreuen könnte. Man wird sich allerdings • das sei 
hier festgestellt • auch hüten müssen, Theologen nur deswegen als Vertreter 
eines mariologischen Minimalismus hinzustellen, weil sie allzu kühnen Speku- 
lationen vorsichtigere Lehren gegenüberstellen; erinnert sei etwa an Bart- 
mann, Poschmann, Schmaus. Besonders in der Frage einer Mitwirkung Mariens 
im Erlösungswerk Christi finden wir in der deutschen Theologie eine starke • 
keineswegs in allem unbegründete•Zurückhaltung, während die nichtdeutsche 
Theologie, besonders etwa Belgiens und der romanischen Länder, sich mehr 
von dem Grundsatz leiten läßt: •De Maria nunquam satis." Und zwar geschieht 
das ohne Zweifel wohl auch in einer Weise, die sich bisweilen einer kritischen 
Untersuchung als nicht genügend erleuchtet erweist. 

Dieser nicht zu übersehende Unterschied der deutschen von der nichtdeut- 
schen Theologie dürfte nicht zufällig sein. Die deutsche katholische Theologie 
ist seit vier Jahrhunderten bis auf den heutigen Tag, nicht nur in ihren apolo- 
getischen Traktaten, sondern auch im eigentlich dogmatisch-systematischen 
Bereich von einer starken Rücksicht auf den sie umgebenden Protestantismus 
geprägt. Diese Rücksicht will alles zu viel an Behauptung vermeiden, um die 
evangelische Christenheit nicht mehr zu stoßen als nötig. Dabei hat man sich 
vielleicht aber, mehr oder weniger bewußt, vom protestantischen Kritizismus 
und Rationalismus der neuen und neuesten Zeit beeinflussen lassen. Dennoch 
wird man zunächst auch hier sagen müssen: Die Notwendigkeit kritischer Aus- 
eindersetzung und das Verlangen nach rationaler Erhellung des überkomme- 
nen Glaubensgutes hat in mancher Beziehung befruchtend gewirkt. Anderseits 
hat ohne Zweifel der Einfluß der protestantischen Theologie vielfach zu einem 
theologischen Minimalismus geführt, der die kritische Haltung oft genug zu 
einer von vornherein ablehnenden werden ließ und die theologische Arbeit allzu 
sehr zur rein historischen, das Glaubensleben der Kirche wenig befruchtenden 
Forschung machte, wo sie doch eigentlich betendes Eindringen in die uns leben- 
dig gegebene Offenbarung sein müßte. 

In manchen Punkten der Theologie, in der Apologetik sowohl wie in der 
Dogmatik, hatten die Irrtümer und Angriffe der Reformatoren eine Überent- 
wicklung der von ihnen angegriffenen Lehren im Gefolge; das deutlichste Bei- 
spiel ist die geradezu einseitig ausgebildete Lehre von der sichtbaren Kirche. 
In der Mariologie war es anders: Hier haben die protestantischen Angriffe eine 
gewisse Reserve auch auf katholischer Seite hervorgerufen. War man sich 
seiner Position nicht ganz sicher? War man selbst nicht recht in der Lage, 
theoretisch zu rechtfertigen, was die Praxis der Kirche mit viel weniger Hem- 
mungen lebte? Die Reformation, die mit manchem Unwesentlichen auch vieles 
Wesentliche hinwegräumte, schien vielleicht auch in ihren Angriffen auf die 
kirchliche Marienfrömmigkeit einem gerechten Anliegen zu dienen: Die Fröm- 
migkeit wieder mehr vom Zentralen her zu begründen und das Leben der 
Kirche von den unwesentlichen, allzu volkstümlichen, den Glauben verfäl- 



Marianische Theologie und Frömmigkeit 437 

sehenden Frömmigkeitsformen zu reinigen. Dieses Bedenken läßt unsere 
Theologie bis zur Stunde nicht so recht beherzt an das Mariengeheimnis heran- 
gehen. Man macht sich hier geradezu einer Petitio prineipii schuldig: Was erst 
durch die theologische Untersuchung festgestellt werden soll (ob und wieweit 
nämlich das Marianische zum Wesentlichen christlicher Religiosität gehöre), das 
wird unbesehen zum Ausgangspunkt theologischen Arbeitens gemacht. 

Ein anderes ist noch zu beachten, wenn wir die Zurückhaltung des theologi- 
schen Denkens gerade in unseren Landen dem Marianischen gegenüber verstehen 
wollen. Das abendländische Denken insgesamt, nicht nur Luther und die pro- 
testantische Theologie, steht seit Jahrhunderten im Bann des Nominalismus, 
d. h. aber einer einseitig individualistischen und zergliedernden Betrachtungs- 
weise. Dadurch haben wir das Bewußtsein für die sehr real zu nehmende Ein- 
heit des Menschengeschlechtes und die noch realere übernatürliche Einheit 
der Kirche verloren. Gegen den im Humanismus, der Aufklärung und dem 
Liberalismus immer radikaler sich vollziehenden Auflösungsprozeß in die Viel- 
heit und Zersplitterung hinein ist der Totalitarismus und Kollektivismus 
unserer Tage nur ein gewaltsam aufgerichteter Damm, nicht aber ein Zurück- 
finden zur organischen Einheit. Diese Entwicklung ist im deutschen Denken 
besonders stark festzustellen. In dem Maße man aber die Kirche nicht mehr als 
den •vollständigen, totalen Christus, den neuen Menschen" (Clemens von 
Alexandrien) erfaßte, sondern als die juridisch und moralisch zusammenge- 
faßte Gesellschaft, konnte man auch kein tieferes Verständnis mehr für die 
Lehre der Tradition erwarten, daß Maria, die zweite Eva, Repräsentantin oder, 
wie Ambrosius sagt, •Typus" der Kirche sei. Man mißt diesen Begriffen allen- 
falls die Bedeutung eines schönen Vergleiches bei, nimmt sie aber nicht in dem 
wirklichkeitserfüllten Sinne, in dem etwa eine Keimzelle den ganzen Organis- 
mus vorenthält und typisiert. 

Der Verlust dieser ganzheitlichen und organisch-realistischen Auffassung 
hat sich in zweifacher Weise ausgewirkt. Betrachtet man Maria nur als Einzel- 
person, wenn auch von besonderer Würde, so findet die systematische Theolo- 
gie keinen Reiz mehr an einer eigenen dogmatisch-spekulativen Behandlung 
ihrer Gestalt. Ihre Geheimnisse erscheinen dann nur noch als Anhängsel und 
Ergänzungen zur Christologie und Soteriologie oder auch zur Gnadenlehre. 
Vielleicht wird man aus einer gewissen Traditionsgebundenheit heraus die 
Mariologie auch weiterhin als eigenen theologischen Traktat behandeln, hat 
aber nicht mehr die Überzeugung, hier eine an das Wesen der Kirche und der 
christlichen Existenz rührende Wahrheit zu behandeln. Die unausbleibliche 
Folge davon ist eine gewisse Dürftigkeit marianischer Theologie. 

Die wachsende Vereinzelung des Denkens hat dann aber auch zur Folge, daß 
Maria nurmehr um ihrer persönlichen Vorzüge willen heroisiert wird, ohne daß 
man eigentlich versucht, sie in das Gesamt der Heilsveranstaltung Gottes hinein- 
zustellen, als deren Mitte wir wieder mehr und mehr die Kirche als überna- 
türlich-lebendigen Organismus erkennen. Damit hat man Maria herausgehoben 
aus der Einheit der erlösten Menschheit und sie als reinen Gegenstand hyper- 
dulischer Verehrung in einen Himmel erhoben, der ihre wesentliche heilsge- 
schichtliche Stellung im Nebeldunst der Verherrlichung unsichtbar werden läßt. 



438 Otto Semmelroth, S. J. 

2. An Stelle der Theologie haben dann andere Kräfte sich des marianischen 
Bereiches katholischer Religiosität bemächtigt. Statt einer auf dem Glauben 
an Gottes Offenbarung fußenden und das Dogma in seiner Tiefe durchdringen- 
den wahren •Gnosis" hat sich die von der Offenbarung unabhängige Ratio 
zum Interpreten des Mariengeheimnisses gemacht. Das Marienbild wird nun 
mehr oder weniger rein nach seinen natürlichen Wirkkräften geschätzt. Die 
zur •Erziehung des Menschengeschlechtes" nützlichen Momente der Marien- 
gestalt werden herausgestellt. Eine rationalistische Ethik zeichnet bis ins ein- 
zelne hinein die vorbildlichen Züge Mariens, ergeht sich in Tugendschilde- 
rungen eines Lebens, von dem wir doch objektiv kaum etwas wissen. Maria 
soll als Tugendbeispiel auf ihre Verehrer wirken. In sonderbarem Widerspruch 
läßt sich derselbe Rationalismus, der doch sonst so stolz auf seine Kritik allem 
Übernatürlichen gegenüber ist, hier von einer Phantasie leiten, die das Kenn- 
zeichen des Überschwenglichen an sich trägt. Noch heute kann man Andachts- 
bildchen finden, die, aus der Art ihrer Darstellung und dem Text ihrer Gebete 
zu schließen, von einem vorgefaßten Tugendschema, ausgehen, einem Tugend- 
schema, das oft genug nichts anderes als vollendete Bravheit bedeutet. Schließ- 
lich wird Maria zur bloßen Wächterin geschlechtlicher Reinheit, und gerade 
auch das erhabene Geheimnis ihrer unbefleckten Empfängnis wird fast nur im 
geschlechtlichen Zusammenhang gesehen, mit dem es doch nur sehr indirekt 
etwas zu tun hat. 

Eine solche Entwicklung ist nicht dazu angetan, unserem heutigen auf den 
Kern der Gottesoffenbarung zurückgehenden Denken viel Geschmack abzuge- 
winnen. Eine Marienverehrung, die sich mit rein psychologischer Begründung 
einführen will, mag vielleicht bei einfachen und dem Wesen des Christentums 
ferner stehenden Menschen eine gewisse Wirkung ausüben. Dem, der sich auf 
das Innerste der Religion besinnt, wird sie als peripher oder gar störend und 
unsachlich erscheinen. 

Weil der Rationalismus die Ganzheit des menschlichen Seelenlebens zu- 
gunsten des diskursiven Denkens auseinanderreißt, muß notwendig zugleich 
mit ihm ein gewisser Sentimentalismus herrschend werden, gerade in den Ge- 
bieten, die sich der reinen Ratio entziehen. Dazu gehört vor allem auch das 
Religiöse. Religion löst sich schließlich ganz in religiöses Gefühl auf, dem der 
Bereich des Glaubens zugesprochen wird; ihm wird dann ein Bereich des Wis- 
sens als Domäne des objektiv denkenden Geistes entgegengestellt. Solche 
Bestrebungen bedeuten den Tod wahrer Religiosität, indem sie das Religiöse 
nicht mehr an der objektiven Wirklichkeit messen und kontrollieren, sondern 
subjektiv übersteigern. Wie sich in einer solchen unerleuchteten Gefühlsreli- 
giosität auch das Marianische exzentrisch und subjektivistisch entfalten kann, 
ist leicht ersichtlich und durch die Wirklichkeit erwiesen. 

Das dürften die Hauptmomente sein, die sich einer marianischen Bewegung 
hemmend entgegenstellen. Die Unüberwindlichkeit, mit der trotz allem die 
Marienverehrung seit den frühesten Zeiten der Kirche bis in unsere Tage hin- 
ein lebendig blieb, mögen wir als Beweis ihrer heilsgeschichtlichen Bedeutung 
ansehen. Gerade dann aber ist es an der Zeit, an die objektive und sachliche 
Erhebung des Wesentlichen im Mariengeheimnis heranzugehen. 



Marianische Theologie und Frömmigkeit 439 

II. 

F. W. Faber schrieb einmal: •Es ist unser fester Glaube: Wir werden im 
Himmel erfahren, daß Mariens Herrlichkeiten in der Tat so beschaffen sind, 
daß sie wegen unserer Schwäche auf Erden nicht ohne Gefahr gelehrt werden 
können. Kein Gebiet der Theologie wird sich so erweitern müssen wie jenes, 
das von ihr spricht. In einer Art wird sie den Heiligen, die sie am meisten 
geliebt haben, so neu sein, wie die beseligende Anschauung selbst. Schon auf 
Erden sollen die letzten Zeitalter der Kirche eine Kenntnis von ihr erhalten, 
welche uns jetzt in Erstaunen setzen und überwältigen würde." 

Wir erleben heute tatsächlich eine im eigentlichen Sinne so zu nennende 
marianische Bewegung. Und die dogmatische Theologie ist auf dem Wege, in 
die Tiefen des Mariengeheimnisses einzudringen. Wir brauchen darob, Fabers 
Wort etwa ernst nehmend, nicht zu fürchten, daß die letzten Zeitalter der 
Kirche angebrochen seien. Denn bei allem Bemühen ^ist die theologische Er- 
kenntnis über Maria immer noch recht dürftig. Eines dürfen wir jedenfalls 
aber feststellen: man beginnt einzusehen, daß hier ein Gebiet der Theologie 
auf tiefere Erforschung wartet. Gerade das verlebendigte Interesse unserer 
Zeit für das innere Wesen der Kirche selbst führt zu einem vertieften Interesse 
auch an der Mariologie; denn beide gehören zusammen. 

1. Zunächst können wir eine gewisse marianische Bewegung im theologi- 
schen Bereich beobachten. Haben wir von einer gewissen Zurückhaltung der 
marianischen Theologie im deutschen Raum gesprochen, so können wir diese 
nun auch als ein Positivum buchen. Ihre mehr kritische Haltung wirkt zwar 
irgendwie hemmend auf das Fluten marianischen Lebens. Anderseits aber 
stellt sie ihre Hemmnisse auch den Übertreibungen einer Theologie ent- 
gegen, die bisweilen mehr vom Gefühl als von sachlichen, der Offenbarung 
entstammenden Gründen getragen ist. Sie zwingt sich selbst und andere, das 
Mariengeheimnis im Glaubensschatz zu verankern und es klar zu umgrenzen. 
Allerdings dürfte eine solche Theologie nicht vergessen, daß es wohl kaum 
damit getan ist, mit Schriftstellen und Vätertexten allein schon von vorn- 
herein feststehende Thesen zu belegen oder sich in dogmen- und theologiege- 
schichtlichen Untersuchungen zu erschöpfen. Wenn der Theologe wirklich 
fruchtbare Arbeit leisten will, muß er in synthetischer Schau das Marienge- 
heimnis in seinem organischen Aufbau und seinen Einbau in das Ganze der 
Heilsökonomie erarbeiten. Wenn darum kritische Haltung Anlaß dazu wird, 
die innere, glaubensmäßige Begründung der einzelnen marianischen Aussagen 
herauszuarbeiten und diese zu einer Synthese zu vereinigen, dann wäre vor- 
sichtig-zurückhaltende Stellungnahme auch ein positiver Dienst. 

Die marianische Bewegung in der Theologie muß sich also in dem Bemühen 
zeigen, den schlichten Glauben der Gläubigen an den Reichtum des Marienge- 
heimnisses aus dem Dämmer des Ahnens in das Licht theologischer Erkennt- 
nis zu heben. In zwei Punkten gibt sich dieses Bemühen heute kund: Einmal 
im. Suchen nach dem Grundprinzip der Mariologie. Gerade dies ist mehr alles 
andere ein Zeichen dafür, daß es um den inneren Aufbau des Mariengeheim- 
nisses geht, von dem man ahnt, daß es sich in seinen Einzelheiten organisch 



440 Otto Semmelroth, S. J. 

aus einem grundlegenden Prinzip entfalten muß, aus jenem Prinzip, auf das 
hin in der intentionalen Ordnung Gottes alles Einzelne ausgerichtet und ge- 
ordnet ist. Das Zweite • damit zusammenhängend • ist dann die Einord- 
nung der Gestalt Mariens in die Heilsgeschichte, ihre Stellung im Erlösungs- 
werk Christi. Neuere mariologische Arbeiten geben schon durch ihren Titel 
an, daß dies der Gegenstand ihrer Untersuchungen ist, ob sie •Mediatrix" 
(Schüth) heißen oder •Corredemptrix" (Seiler) oder ganz ausdrücklich •Die 
Stellung Mariens im Erlösungswerk Christi" (Smith-Erasmi). Überall handelt 
es sich um die heftigst umstrittene, weil bis heute noch nicht klar bestimmte 
Frage nach der Mittlerschaft und Miterlöserschaft Mariens. Einerseits ist die 
Theologie der festen Überzeugung, daß Maria eine heilsökonomische Bedeu- 
tung und Stellung nicht abgesprochen werden kann, anderseits kann und darf 
dutch ihre Stellung Christus und die Einzigkeit seines Mittlertums nicht be- 
einträchtigt werden. Und da die Theologie der einen Seite sich vielfach in 
Behauptungen und bisweilen nur sehr wenig rational begründbaren Versiche- 
rungen ergeht, kann es nicht wundernehmen, wenn die andere Seite sich 
dagegen wehrt, eine Frömmigkeit in die Theologie eindringen zu lassen, die 
sich allenfalls auf ein •pie meditari licet" stützt. Das so bittere Auseinander- 
fallen von Theologie und Frömmigkeit macht sich im marianischen Bereich 
besonders schmerzlich geltend. Es ist an der Zeit, daß die marianische Fröm- 
migkeit theologisch begründet und die marianische Theologie religiös ver- 
lebendigt wird. Wir sind auf dem Wege dazu, wie überhaupt die Theologie 
mehr und mehr zu der Erkenntnis kommt, daß die Art, wie sie oft betrieben 
wird, nur noch in einem sehr analogen Sinn Theo-logie ist, und sie sich darum 
auf ihr Wesen besinnen und dem christlichen Leben, dem sie dient, wieder 
mehr zukehren muß. 

2. Die in größere Bewegung gekommene Marientheologie wird der längst 
schon stärker in Bewegung befindlichen marianischen Frömmigkeit unserer 
Tage wertvolle Vertiefung und Begründung bringen können und müssen. Nur 
so kann die unaufhaltsam in der Kirche vordringende marianische Bewegung 
unserer Tage vor Schwärmerei und Sektierertum bewahrt werden. Es hat in 
einer solchen Lage keinen Sinn, immer nur vor Übertreibungen und Abirrun- 
gen zu warnen. Man soll zunächst auch einmal die Hand Gottes sehen, die uns 
führt, und seine Stimme vernehmen, die uns ruft. Damit soll weder dieser 
noch jener marianischen Bewegung in ihrer konkreten Erscheinung ein über- 
natürlicher Ursprung zugesprochen werden • darüber haben wir hier nicht 
zu urteilen •, wohl aber sollten wir aufmerken auf das, was aus all diesen 
Bewegungen aus dem Schoß der Kirche ins helle Licht des Bewußtseins drängt. 
Die Tatsache, daß eine Bewegung wie die von Schönstatt so machtvoll an- 
wachsen konnte, ist zum mindesten ein Zeichen dafür, daß die Christen un- 
serer Tage in der Mutter des Herrn die Pforte sehen, durch die Christus, der 
Herr auf sie zukommt, das Zeichen, das Gott an den blutroten Himmel un- 
serer Zeit geschrieben hat, damit wir in seinem Schein den Weg zu Ihm 
finden. Man kann allerdings der Schönstattbewegung, die durch das Wirken 
vieler ihrer Priester und Schwestern kein schlechtes Zeugnis von sich selbst 
ablegt, nicht den Vorwurf ersparen, daß sie durch eine Ausprägung der ma- 



Marianische Theologie und Frömmigkeit 441 

rianischen Frömmigkeit in der Richtung des Sentimentalen und nicht genü- 
gend an die objektive Grundlage der Offenbarung und Tradition Gebundenen 
der marianischen Bewegung bisweilen das Leben schwer macht. 

Von der Arbeit der marianischen Kongregation dürfte man auch bei uns 
mancherlei von Leben Zeugendes berichten können. Die eigentliche Neube- 
lebung des Kongregationsideals ist allerdings mehr in außerdeutschen Län- 
dern anzutreffen. Sehr zu beachten ist, daß auch in den aus der Jugendbewegung 
kommenden Bünden das Marianische stärker lebendig ist, als es auf den ersten 
Blick erscheint. Eine Ablehnung des Marianischen jedenfalls würde man die- 
sen Bünden zu Unrecht nachsagen. Was man vielleicht dort als Reserve oder 
Ablehnung empfindet, ist in Wirklichkeit eine Haltung, die nur darauf wartet, 
daß man ihr das, was sie als Wert erahnt, auch sinnvoll aufleuchten lasse. 

3. Zum Schluß sei noch auf eine Art marianischer Bewegung in gewissen 
Kreisen des heutigen Protestantismus hingewiesen. Gewiß sind dort die Vor- 
urteile noch sehr groß. Und vielleicht kann man sie noch nicht einmal immer 
Vorurteile im eigentlichen Sinne nennen. Was der Protestant meist an Ma- 
rienverehrung oder auch als Mariologie kennen lernt • man denke nur an 
manche Broschüren oder auch an die Massenkundgebungen an den immer 
zahlreicher werdenden •Erscheinungsorten", • ist nicht immer dazu angetan, 
seine Bedenken zu zerstreuen. Es ist nicht genug, wenn wir der alten Behaup- 
tung, bei uns werde Maria angebetet und zum Mittelpunkt der christlichen 
Religion gemacht, mit der einfachen Leugnung entgegentreten. Und das 
theologische Bedenken • falls die Mittlerschaft aller Gnaden durch Maria 
als Glaubenssatz verkündet werde, müsse die Unantastbarkeit des •einen Mitt- 
lers" angegriffen werden • können wir nicht einfach damit abtun, daß wir, 
wie es vielfach geschieht, entgegnen, Maria sei ja nur in Unterordnung unter 
Christus Mittlerin. Es wird notwendig sein, sauber herauszuarbeiten, worin 
diese Unterordnung besteht und wie Maria wirklich Mittlerin sein könne bei 
Wahrung dieser Unterordnung. 

Trotz solcher Bedenken findet man doch auch im Protestantismus so etwas 
wie eine marianische Bewegung. Man sieht in der Gestalt Mariens die Aus- 
sagen der Theologie über den im Glaubensgehorsam erlösten Menschen 
konkretisiert. •Die Bildersprache des Heiligen Geistes (damit ist die Gestalt 
Mariens gemeint) bringt leibhaft in Menschen die neue Kreatur hervor: 
Marianische Wesen, begnadet zum Glaubensgehorsam von Lk 1,38, zu bräut- 
licher Liebe. Maria, Spiegel der Gottesebenbildlichkeit, ist das Ende unseres 
Eigenmächtigseins, des alten Adam. Aus Maria werden durch den Heiligen 
Geist immerfort Gotteskinder geboren, Brüder und Miterben Christi. Durch 
Maria hat der Mensch das neue Sein in Christus. .Durch Maria': Das hören 
und begreifen anbetend vor dem Kinde, gebeugt unter der Niedrigkeit der 
Gottesmagd, alle Gotteskinder. Der Theologe übersetzt dies Heilsgeschehen aus 
Gottes Bildersprache in menschliche Begriffe und sagt: erlöst durch die Gnade 
allein, durch Christus allein, im Glauben allein, fähig zum Liebesgehorsam, 
der ,das Gesetz erfüllt'. Das alles ist: in Maria" (Herderkorrespondenz Juli 
1949, S. 479). In Edinburgh sprach man einmal von der Mariologie als dem 
•Herzstück einer ökumenischen Theologie". 



442 Eugen Walter 

Gerade die Tatsache, daß in Maria die Kirche sich selbst erkennt, ist die 
Kraft, die der Marienverehrung ihre Unüberwindlichkeit und Spontaneität 
gibt. Von der Kirche her wird auch die Mariologie einen neuen Zugang ge- 
winnen müssen, um zu größerer theologischer Klarheit zu kommen und der 
marianischen Frömmigkeit ihre objektive Rechtfertigung und damit neue 
Lebendigkeit zu geben. 

Zur Ohtologie der Liebe 
Von Eugen Walter, Lippertsreute (Überlingen) 

Bei der schlechthin zentralen Stellung, welche für die Theologie • sowohl 
die Theologie im engeren und engsten Sinn als Gotteslehre wie für die theo- 
logische Lehre vom Menschen, seinem Heil und seiner Vollendbarkeit • der 
Liebe zukommt, ist es überaus mißlich und seltsam, daß über das Wesen der 
Liebe wenig ausgemacht ist. Liegt es daran, daß es jedermann weiß? Oder 
liegt es daran, daß man nicht einmal dahin gelangt ist, zu erkennen, wie 
Verschiedenartiges unter Liebe, selbst in der theologischen Sprache, verstan- 
den werden kann? Seit die Diskussion um Eros und Agape wieder in Gang 
gekommen ist, dürfte der Theologe diese Fragestellung nicht mehr übersehen. 
Sie begann tastend und unsicher vor rund einem Menschenalter und stellt 
eines der Gebiete dar, auf dem sich seitdem die Unterscheidung des Christ- 
lichen von dem vollzieht, was lange Zeit, zum mindesten seit Aufklärung und 
Idealismus, allzu unbesehen dafür gegolten hatte, sich jetzt aber immer 
mehr als Amalgam mit Inhalten anderer Herkunft erweist. Die Unter- 
scheidung des Christlichen, ja sogar seine Scheidung und Heraus- 
lösung aus solchen Verbindungen, ist eine unabweisbare Notwendigkeit. Damit 
ist allerdings nicht gesagt, daß diese Verbindungen zu ihrer Zeit falsch waren 
und vermeidbar'gewesen wären, und es ist aus dem gleichen Grunde nicht 
gesagt, daß wir jetzt das Christliche chemisch rein darzustellen oder gar zu 
leben vermöchten. 

Der schwedische Theologe Nygren1, der bisher den bedeutendsten Beitrag zu 
diesem Thema'geleistet hat, kennzeichnet Eros als •Liebe von unten nach oben". 
Ob sie sich auf Geschöpfe oder auf den Schöpfer richtet, macht da keinen Unter- 
schied: sie ist begehrende, ichbezogene Liebe. Agape hingegen ist •Liebe von 
oben nach unten". Sie ist das dem erosbestimmten griechischen Denken schlecht- 
hin unbegreifliche Wunder, daß Gott liebt; daß Gott, der des Menschen nicht 
bedarf, sich so verhält, als ob er seiner bedürfe. Agape ist die Liebe, welche 
das Neue Testament meint in seiner Botschaft • und in seiner Forderung! Also 
ist oder wird auch der Mensch im Raum der Gnade solcher Liebe fähig. Wie 
verhalten sich dann die beiden Liebesmöglichkeiten in ihm: Eros und Agape? 
Hebt eine die andere auf? Geht eine in die andere ein? Verändert eine die 
andere, wenn sie im konkreten Menschen zusammenkommen? Nygren hat eine 
Reihe von historischen •Synthesen" gezeigt und zersprengt. Abgesehen davon, 

1 Eros und Agape, I. Bd. 1930, II. Bd. 1937. 




