. ' 435

Marianische Theologie und Frﬁmmigkéit
in der Kirchengeschichte der Neuzeit

von Otto Semmelroth S.J., Frankfurt/M.

Unter den mannigfachen Bewegungen, die von der Lebendigkeit kirchlichen
Lebens zeugen, ist die marianische in unseren Tagen nicht die schwichste.
Kaum eine andere aber von den innerkirchlichen Bewegungen scheint heute so
wie sie im Widerstreit der theologischen und seelsorgspraktischen Meinungen
zu stehen. Die marianische Bewegung ist nichts eigentlich Neues in der Kirche.
Nicht einmal in dem MaB8 ist sie neu wie etwa die liturgische oder die Bibel-
bewegung, die zwar aus Altem und Altestem schopfen, aber doch tatséch-
lich etwas sehr Neues im Frommigkeitsleben waren, in dem man die leben-
digen Krifte von Bibel und Liturgie weithin vergessen hatte. Die Marienver-
ehrung hingegen zieht wie ein ununterbrochener Lebensstrom durch die Ge-
‘schichte der Kirche. Es ist, wie wenn der Lichterzug, mit dem das begeisterte
Volk von Ephesus 431 die Konzilsviter heimbegleitete, ein Sinnbild wire fiir
jene Lichter, mit denen das lebendig religiése Volk seine Kirche durch die
Zeiten heimgeleitet, begeistert und froh dariiber, daB die Kirche seine Mutter
in unangetasteter Hochachtung und Verehrung bewahrt, gegen allen Wider-
streit von innen und auBen. '

Wir wollen hier ein wenig den mannigfachen Kréften nachzuspiiren suchen,
die das Marianische in der Kirche von heute vorantreiben, aber auch jenen,
die, bewuBt oder unbewuBt, durch direkten Widerspruch oder durch eine
wenig geschickte und ungesunde Art, dem marianischen Leben mehr schaden
als niitzen. Zunéchst soll von den hemmenden Kriaften, die sich der mariani-
schen Bewegung sowohl im theologisch-dogmatischen Bereich wie auch im
Bereich des mehr Psychologischen und Praktischen entgegenzustellen scheinen,
die Rede sein, im zweiten Teil dann aber von der Férderung, die dem Maria-
nischen in unseren Tagen entgegengebracht wird, sowohl in der Theologie wie
in der Frommigkeit. ' '

I

1. Es diirfte fiir unsere deutsche Theologie kennzeichnend sein, daB sie gerade
. in der Mariologie Zuriickhaltung und Vorsicht zu ihrem Grundsatz gemacht
hat. Wenn man von Scheeben absieht, so kann man nicht sagen, daB die
deutsche Theologie marianisches Geprige trage oder auch nur die Mariologie
zum besonderen Gegenstand vertiefender Unfersuchungen gemacht habe. In
den mariologischen Auseinandersetzungen unserer Zeit, etwa in den Fragen '
nach Gnadenmittlerschaft und Miterléserschaft, in der Untersuchung der Stel-
lung Mariens im Heilsplan, in dem Bemiihen um die Dogmatisierung der
Himmelfahrt Mariens, sind es nicht eigentlich deutsche Theologen gewesen, die
die Entwicklung vorantrieben. Wir finden hier im Gegenteil meist eine gewisse
kiihle Reserve, bisweilen sogar dem anderswo Aufgestellten gegeniiber gerade-
zu Ablehnung. Es soll damit noch nicht gesagt sein, dafl dies einfachhin negativ
zu werten sei. Zunéichst sei nur die Tatsache festgestellt.

An dieser Haltung der deutschen Theologie in den Fragen der Mariologie hat

28+



436 Otto Semmelroth

sich auch in neuester Zeit im Grunde nichts geéindert. Feckes siecht zwar eine
besondere Aufgabe darin, das mariologische Gedankengut seines grofen Vor-
gangers Scheeben zu erheben und fiir unsere Zeit fruchtbar zu machen. Man
kann aber nicht sagen, daf er sich hierin einer grofien Gesellschaft shnlich
arbeitender Theologen erfreuen kénnte. Man wird sich allerdings — das sei
hier festgestellt — auch hiiten miissen, Theologen nur deswegen als Vertreter
eines mariologischen Minimalismus hinzustellen, weil sie allzu kiihnen Speku-
lationen vorsichtigere Lehren gegeniiberstellen; erinnert sei etwa an Bart-
mann, Poschmann, Schmaus. Besonders in der Frage einer Mitwirkung Mariens
.im Erlésungswerk Christi finden wir in der deutschen Theologie eine starke —
keineswegs in allem unbegriindete — Zuriickhaltung, wihrend die nichtdeutsche
Theologie, besonders etwa Belgiens und der romanischen Linder, sich mehr
von dem Grundsatz leiten 148t: ,De Maria nunguam satis.“ Und zwar geschieht
das ohne Zweifel wohl auch in einer Weise, die sich bisweilen einer kritischen
Untersuchung als nicht geniigend erleuchtet erweist.

Dieser nicht zu iibersehende Unterschied der deutschen von der nichtdeut-
schen Theologie diirfte nicht zufillig sein. Die deutsche katholische Theologie
ist seit vier Jahrhunderten bis auf den heutigen Tag, nicht nur in ihren apolo~
getischen Traktaten, sondern auch im eigentlich dogmatisch-systematischen
Bereich von einer starken Riicksicht auf den sie umgebenden Protestantismus
geprigt. Diese Riicksicht will alles zu viel an Behauptung vermeiden, um die
evangelische Christenheit nicht mehr zu stofien als nétig. Dabei hat man sich
vielleicht aber, mehr oder weniger bewuBt, vom protestantischen Kritizismus
und Rationalismus der neuen und neuesten Zeit beeinflussen lassen. Dennoch
wird man zunichst auch hier sagen miissen: Die Notwendigkeit kritischer Aus-
eindersetzung und das Verlangen nach rationaler Erhellung des iiberkomme-
nen Glaubensgutes hat in mancher Beziehung befruchtend gewirkt. Anderseits
hat ohne Zweifel der Einflu8 der protestantischen Theologie vielfach zu einem
theologischen Minimalismus gefiihrt, der die kritische Haltung oft genug zu
einer von vornherein ablehnenden werden liefl und die theologische Arbeit allzu
sehr zur rein historischen, das Glaubensleben der Kirche wenig befruchtenden
Forschung machte, wo sie doch eigentlich betendes Eindringen in die uns leben-
dig gegebene Offenbarung sein miifite.

In manchen Punkten der Theologie, in der Apologetik sowohl wie in der -
Dogmatik, hatten die Irrtiimer und Angriffe der Reformatoren eine Uberent-
wicklung der von thnen angegriffenen Lehren im Gefolge; das deutlichste Bei-
spiel ist die geradezu einseitig ausgebildete Lehre von der sichtbaren Kirche.
In der Mariologie war es anders: Hier haben die protestantischen Angriffe eine
gewisse Reserve auch auf katholischer Seite hervorgerufen. War man sich
seiner Position nicht ganz sicher? War man selbst nicht recht in der Lage,
theoretisch zu rechtfertigen, was die Praxis der Kirche mit viel weniger Hem-
mungen lebte? Die Reformation, die mit manchem Unwesentlichen auch vieles
Wesentliche hinwegriaumte, schien vielleicht auch in ihren Angriffen auf die
kirchliche Marienfrémmigkeit einem gerechten Anliegen zu dienen: Die Frém-
migkeit wieder mehr vom Zentralen her zu begriinden und das Leben der
Kirche von den unwesentlichen, allzu volkstlimlichen, den Glauben verfil-



Marianische Theologie und Frommigkeit 437

schenden Frommigkeitsformen zu reinigen. Dieses Bedenken 148t unsere
Theologie bis zur Stunde nicht so recht beherzt an das Mariengeheimnis heran-
gehen. Man macht sich hier geradezu einer Petitio principii schuldig: Was erst
durch die theologische Untersuchung festgestellt werden soll (ob und wieweit -
nidmlich das Marianische zum Wesentlichen christlicher Religiositit gehore), das
wird unbesehen zum Ausgangspunkt theologischen Arbeitens gemacht.

Ein anderes ist noch zu beachten, wenn wir die Zuriickhaltung des theologi-
schenDenkens gerade in unseren Landen dem Marianischen gegeniiber verstehen
wollen. Das abendldndische Denken insgesamt, nicht nur Luther und die pro-
testantische Theologie, steht seit Jahrhunderten im Bann des Nominalismus,
d. h. aber einer einseitig individualistischen und zergliedernden Betrachtungs-
weise. Dadurch haben wir das BewuBtsein fiir die sehr real zu nehmende Ein-
heit des Menschengeschlechtes und die noch realere iibernatiirliche Einheit
der Kirche verloren. Gegen den im Humanismus, der Aufklirung und dem
Liberalismus immer radikaler sich vollziehenden AuflésungsprozeB in die Viel«
heit und Zersplitterung hinein ist der Totfalitarismus und Kollektivismus
unserer Tage nur ein gewaltsam aufgerichteter Damm, nicht aber ein Zurtick-
finden zur organischen Einheit. Diese Entwicklung ist im deutschen Denken
besonders stark festzustellen. In dem MaBe man aber die Kirche nicht mehr als
den ,vollstindigen, totalen Christus, den neuen Menschen“ (Clemens von
Alexandrien) erfafite, sondern als die juridisch und moralisch zusammenge-

_falite Gesellschaft, konnte man auch kein tieferes Verstindnis mehr fiir die
Lehre der Tradition erwarten, daB Maria, die zweiie Eva, Reprisentantin oder,
wie Ambrosius sagt, ,, Typus” der Kirche sei. Man miBt diesen Begriffen allen-
falls die Bedeutung eines schonen Vergleiches bei, nimmt sie aber nicht in dem
wirklichkeitserfiiliten Sinne, in dem etwa eine Keimzelle den ganzen Organis-
mus voerenthilt und typisiert.

Der Verlust dieser ganzheitlichen und organisch-realistischen Auffassung
hat sich in zweifacher Weise ausgewirkt. Betrachtet man Maria nur als Einzel-
person, wenn auch von besonderer Wiirde, so findet die systematische Theolo~
gie keinen Reiz mehr an einer eigenen dogmatisch-spekulativen Behandlung
ihrer Gestalt. Ihre Geheimnisse erscheinen dann nur noch als Anhingsel und
Erginzungen zur Christologie und Soteriologie oder auch zur Gnadenlehre.
Vielleicht wird man aus einer gewissen Traditionsgebundenheit heraus die
Mariologie auch weiterhin als eigenen theologischen Traktat behandeln, hat
aber nicht mehr die Uberzeugung, hier eine an das Wesen der Kirche und der
christlichen Existenz riihrende Wahrheit zu behandeln. Die unausbleibliche
Folge davon ist eine gewisse Diirftigkeit marianischer Theologie.

Die wachsende Vereinzelung des Denkens hat dann aber auch zur Folge, daB
Maria nurmehr um ihrer persénlichen Vorziige willen heroisiert wird, ochne da8
man eigentlich versucht, sie in das Gesamt der Heilsveranstaltung Gottes hinein-
zustellen, als deren Mitte wir wieder mehr und mehr die Kirche als iiberna-

_ tiirlich-lebendigen Organismus erkennen. Damit hat man Maria herausgehoben
aus der Einheit der erlosten Menschheit und sie als reinen Gegenstand hyper-
dulischer Verehrung in einen Himmel erhoben, der ihre wesentliche heilsge-
schichtliche Stellung im Nebeldunst der Verherrlichung unsichtbar werden 146t.



438 Otto Semmelroth, S.J.

2. An Stelle der Theologie haben dann andere Krifte sich des marianischen
Bereiches katholischer Religiositdt bemichtigt. Statt einer auf dem Glauben
an Gottes Offenbarung fuienden und das Dogma in seiner Tiefe durchdringen-
den wahren ,,Gnosis“ hat sich die von der Offenbarung unabhingige Ratio
zum Interpreten des Mariengeheimnisses gemacht. Das Marienbild wird nun
mehr oder weniger rein nach seinen natiirlichen Wirkkréiften geschitzt. Die
zur ,Erziehung des Menschengeschlechtes® niitzlichen Momente der Marien-
gestalt werden herausgestellt. Eine rationalistische Ethik zeichnet bis ins ein-
zelne hinein die vorbildlichen Ziige Mariens, ergeht sich in Tugendschilde-
rungen eines Lebens, von dem wir doch objektiv kaum etwas wissen. Maria
soll als Tugendbeispiel auf ihre Verehrer wirken. In sonderbarem Widerspruch
148t sich derselbe Rationalismus, der doch sonst so stolz auf seine Kritik allem
Ubernatiirlichen gegeniiber ist, hier von einer Phantasie leiten, die das Kenn-
zeichen des Uberschwenglichen an sich tragt. Noch heute kann man Andachts-
bildchen finden, die, aus der Art ihrer Darstellung und dem Text ihrer Gebete
zu schlieBen, von einem vorgefaften Tugendschema.ausgehen, einem Tugend-
schema, das oft genug nichts anderes als vollendete Bravheit bedeutet. Schliefl-
lich wird Maria zur blo8en Wichterin geschlechtlicher Reinheit, und gerade
auch das erhabene Geheimnis ihrer unbefleckten Empfingnis wird fast nur im
geschlechtlichen Zusammenhang gesehen, mit dem es doch nur sehr indirekt
etwas zu tun hat.

Eine solche Entwicklung ist nicht dazu angetan, unserem heutigen auf den
Kern der Gottesoffenbarung zuriickgehenden Denken viel Geschmack abzuge-
winnen, Eine Marienverehrung, die sich mit rein psychologischer Begriindung
einfiihren will, mag vielleicht bei einfachen und dem Wesen des Christentums
ferner stehenden Menschen eine gewisse Wirkung ausiiben. Dem, der sich auf
das Innerste der Religion besinnt, wird sie als peripher oder gar stérend und
unsachlich erscheinen.

Weil der Rationalismus die Ganzheit des menschlichen Seelenlebens zu-

gunsten des diskursiven Denkens auseinanderreifit, muBl notwendig zugleich
mit ihm ein gewisser Sentimentalismus herrschend werden, gerade in den Ge-
bieten, die sich der reinen Ratio entziehen. Dazu gehort vor allem auch das
Religidse. Religion 16st sich schliellich ganz in religioses Gefiihl auf, dem der
Bereich des Glaubens zugesprochen wird; ihm wird dann ein Bereich des Wis-
sens als Domine des objektiv denkenden Geistes entgegengestellt. Solche
Bestrebungen bedeuten den Tod wahrer Religiositidt, indem sie das Religitse
nicht mehr an der objektiven Wirklichkeit messen und kontrollieren, sondern
subjektiv libersteigern. Wie sich in einer solchen unerleuchteten Gefiihlsreli-
giositit auch das Marianische exzentrisch und subjektivistisch entfalten kann,
ist leicht ersichtlich und durch die Wirklichkeit erwiesen.
. Das diirften die Hauptmomente sein, die sich einer marianischen Bewegung
hemmend entgegenstellen. Die Uniiberwindlichkeit, mit der trotz allem die
Marienverehrung seit den frithesten Zeiten der Kirche bis in unsere Tage hin-
ein lebendig blieb, mogen wir als Beweis ihrer heilsgeschichtlichen Bedeutung
ansehen. Gerade dann aber ist es an der Zeit, an die objektive und sachliche
Erhebung des Wesentlichen im Mariengeheimnis heranzugehen.



Marianische Theologie und Frommigkeit ! 439

II.

F. W. Faber schrieb einmal:  ,Es ist unser fester Glaube: Wir werden im
Himme! erfahren, dafl Mariens Herrlichkeiten in der Tat so beschaffen sind,
daB sie wegen unserer Schwiche auf Erden nicht ohne Gefahr gelehrt werden
kénnen. Kein Gebiet der Theologie wird sich so erweitern miissen wie jenes,
das von ihr spricht. In einer Art wird sie den Heiligen, die sie am meisten
. geliebt haben, so neu sein, wie die beseligende Anschauung selbst. Schon auf
Erden sollen die letzten Zeitalter der Kirche eine Kenntnis von ihr erhalten,
welche uns jetzt in Erstaunen setzen und iiberwiltigen wiirde.“

Wir erleben heute tatsdchlich eine im eigentlichen Sinne so zu nennende
marianische Bewegung. Und die dogmatische Theologie ist auf dem Wege, in
die Tiefen des Mariengeheimnisses einzudringen. Wir brauchen darob, Fabers
Wort etwa ernst nehmend, nicht zu fiirchten, daB die letzten Zeitalter der
Kirche angebrochen seien, Denn bei allem Bemiihen ist die theologische Er-
kenntnis iiber Maria immer noch recht diirftig. Eines diirfen wir jedenfalls
aber feststellen: man beginnt einzusehen, dafl hier ein Gebiet der Theologie
auf tiefere Erforschung wartet. Gerade das verlebendigte Interesse unserer
Zeit fiir das innere Wesen der Kirche selbst fithrt zu einem vertieften Interesse
auch an der Mariologie; denn beide gehéren zusammen.

1. Zunichst kénnen wir eine gewisse marianische Bewegung im theologi-
schen Bereich beobachten. Haben wir von einer gewissen Zurtickhaltung der
marianischen Theologie im deutschen Raum gesprochen, so kénnen wir diese
nun auch als ein Positivum buchen. Thre mehr kritische Haltung wirkt zwar
irgendwie hemmend auf das Fluten marianischen Lebens. Anderseits aber
stellt sie ihre Hemmnisse auch den Ubertreibungen einer Theologie ent-
gegen, die bisweilen mehr vom Gefiihl als von sachlichen, der Offenbarung
entstammenden Griinden getragen ist. Sie zwingt sich selbst und andere, das
Mariengeheimnis im Glaubensschatz zu verankern und es klar zu umgrenzen.
Allerdings diirfte eine solche Theologie nicht vergessen, dafl es wohl kaum
damit getan ist, mit Schriftstellen und Vitertexten allein schon von vorn-
herein feststehende Thesen zu belegen oder sich in dogmen- und theologiege-
schichtlichen Untersuchungen zu erschépfen. Wenn der Theologe wirklich
fruchtbare Arbeit leisten will, mufl er in synthetischer Schau das Marierige~
heimnis in seinem organischen Aufbau und seinen Einbau in das Ganze der
Heilsokonomie erarbeiten. Wenn darum kritische Haltung AnlaB dazu wird,
die innere, glaubensmiBige Begriindung der einzelnen marianischen Aussagen
herauszuarbeiten und diese zu einer Synthese zu vereinigen, dann wére vor-
sichtig-zuriickhaltende Stellungnahme auch ein positiver Dienst.

Die marianische Bewegung in der Theologie muB8 sich also in dem Bemiihen
zeigen, den schlichten Glauben der Gliubigen an den Reichtum des Marienge-
heimnisses aus dem Dammer des Ahnens in das Licht theologischer Erkennt-
nis zu heben. In zwei Punkten gibt sich dieses Bemiihen heute kund: Einmal
im Suchen nach dem Grundprinzip der Mariologie. Gérade dies ist mehr alles
andere ein Zeichen dafiir, daB8 es um den ihmeren Aufbau des Mariengeheim-
nisses geht, von dem man ahnt, da8 es sich in seinen Einzelheiten organisch



440 Otto Semmelroth, S.J.

aus einem grundlegenden Prinzip entfalten muB, aus jenem Prinzip, auf das
hin in der intentionalen Ordnung Gottes alles Einzelne ausgerichtet und ge-
ordnet ist. Das Zweite — damit zusammenhingend — ist dann die Einord-
nung der Gestalt Mariens in die Heilsgeschichte, ihre Stellung im Erlésungs-
werk Christi. Neuere mariologische Arbeiten geben schon durch ihren Titel
an, dal3 dies der Gegenstand ihrer Untersuchungen ist, ob sie ,Mediatrix®
(Schiith) heiBen oder ,Corredemptrix® (Seiler) oder ganz ausdriicklich ,Die
Stellung Mariens im Erlésungswerk Christi“ (Smith-Erasmi). Uberall handelt
es sich um die heftigst umstrittene, weil bis heute noch nicht klar bestimmte
Frage nach der Mittlerschaft und Miterléserschaft Mariens. Einerseits ist die
Theologie der festen Uberzeugung, daB Maria eine heilsékonomische Bedeu-
tung und Stellung nicht abgesprochen werden kann, anderseits kann und darf
dutch ihre Stellung Christus und die Einzigkeit seines Mittlertums nicht be-
eintrichtigt werden. Und da die Theologie der einen Seite sich vielfach in
Behauptungen und bisweilen nur sehr wenig rational begriindbaren Versiche-
rungen ergeht, kann es nicht wundernehmen, wenn die andere Seite sich
dagegen wehrt, eine Frémmigkeit in die Theologie eindringen zu lassen, die
sich allenfalls auf ein ,pie meditari licet“ stiitzt. Das so bittere Auseinander-
fallen von Theologie und Frommigkeit macht sich im marianischen Bereich
besonders schmerzlich geltend. Es ist an der Zeit, da§ die marianische Frém-
migkeit theologisch begriindet und die marianische Theologie religiés ver-
lebendigt wird. Wir sind auf dem Wege dazu, wie iiberhaupt die Theologie
mehr und mehr zu der Erkenntnis kommt, dal die Art, wie sie oft betrieben
wird, nur noch in einem sehr analogen Sinn Theo-logie ist, und sie sich darum
auf ihr Wesen besinnen und dem christlichen Leben, dem sie dient, wieder
mehr zukehren muf.

2. Die in groBere Bewegung gekommene Marientheologie wird der lingst
schon stdrker in Bewegung befindlichen marianischen Frommigkeit unserer
Tage wertvolle Vertiefung und Begriindung bringen kénnen und miissen. Nur
so kann die unaufhaltsam in der Kirche vordringende marianische Bewegung
unserer Tage vor Schwirmerei und Sektierertum bewahrt werden. Es hat in
‘einer solchen Lage keinen Sinn, immer nur vor Ubertreibungen und Abirrun-
gen zu warnen. Man soll zunichst auch einmal die Hand Gottes sehen, die uns
fiihrt, und seine Stimme vernehmen, die uns ruft. Damit soll weder dieser
noch jener marianischen Bewegung in ihrer konkreten Erscheinung ein iiber-
natlirlicher Ursprung zugesprochen werden — dariiber haben wir hier nicht
zu urteilen —, wohl aber sollten wir aufmerken auf das, was aus all diesen
Bewegungen aus dem SchoB der Kirche ins helle Licht des BewuBtseins dringt.
Die Tatsache, daf§ eine Bewegung wie die von Schénstatt so machtvoll an-
wachsen konnte, ist zum mindesten ein Zeichen dafiir, daB die Christen un-
serer Tage in der Mutter des Herrn die Pforte sehen, durch die Christus, der
Herr auf sie zukommt, das Zeichen, das Gott an den blutroten Himmel un-
serer Zeit geschrieben hat, damit wir in seinem Schein den Weg zu Ihm
finden. Man kann allerdings der Schonstattbewegung, die durch das Wirken
vieler ihrer Priester und Schwestérn kein schlechtes Zeugnis von sich selbst
ablegt, nicht den Vorwurf ersparen, dag8 sie durch eine Ausprigung der ma-



Marianische Theologie und Frommigkeit 441

rianischen Frommigkeit in der Richtung des Sentimentalen und nicht genii-
gend an die objektive Grundlage der Offenbarung und Tradition Gebundenen
der marianischen Bewegung bisweilen das Leben schwer macht.

Von der Arbeit der marianischen Kongregation diirfte man auch bei uns
mancherlei von Leben Zeugendes berichten kénnen. Die eigentliche Neube-
lebung des Kongregationsideals ist allerdings mehr in auBerdeutschen Lin-
dern anzutreffen. Sehr zu beachten ist, da8 auch in den aus der Jugendbewegung
kommenden Biinden das Marianische stirker lebendig ist, als es auf den ersten
Blick erscheint. Eine Ablehnung des Marianischen jedenfalls wiirde man die-
sen Biinden zu Unrecht nachsagen. Was man vielleicht dort als Reserve oder
Ablehnung empfindet, ist in Wirklichkeit eine Haltung, die nur darauf wartet,
daBl man ihr das, was sie als Wert erahnt, auch sinnvoll aufleuchten lasse.

3. Zum SchluB sei noch auf eine Art marianischer Bewegung in gewissen
Kreisen des heutigen Protestantismus hingewiesen. Gewi8 sind dort die Vor-
urteile noch sehr groB3. Und vielleicht kann man sie noch nicht einmal immer
Vorurteile im eigentlichen Sinne nennen. Was der Protestant meist an Ma-
rienverehrung oder auch als Mariologie kennen lernt — man denke nur an
manche Broschiiren oder auch an die Massenkundgebungen an den immer
zahlreicher werdenden , Erscheinungsorten®, — ist nicht immer dazu angetan,
seine Bedenken zu zerstreuen. Es ist nicht genug, wenn wir der alten Behaup-
tung, bei uns werde Maria angebetet und zum Mittelpunkt der christlichen
Religion gemacht, mit der einfachen Leugnung entgegentreten. Und das
theologische Bedenken — falls die Mittlerschaft aller Gnaden durch Maria
als Glaubenssatz verkiindet werde, miisse die Unantastbarkeit des ,einen Mitt-
lers“ angegriffen werden — kénnen wir nicht einfach damit abtun, daf wir,
wie es vielfach geschieht, entgegnen, Maria sei ja nur in Unterordnung unter
Christus Mittlerin. Es wird notwendig sein, sauber herauszuarbeiten, worin
diese Unterordnung besteht und wie Maria wirklich Mittlerin sein kénne bei
Wahrung dieser Unterordnung. i '

Trotz solcher Bedenken findet man doch auch im Protestantismus so etwas
wie eine marianische Bewegung. Man sieht in der Gestalt Mariens die Aus-
sagen der Theologie iiber den im Glaubensgehorsam erlosten Menschen
konkretisiert. ,Die Bildersprache des Heiligen Geistes (damit ist die Gestalt
Mariens gemeint) bringt leibhaft in Menschen die neue Kreatur hervor:
Marianische Wesen, begnadet zum Glaubensgehorsam von Lk- 1, 38, zu briut-
licher Liebe. Maria, Spiegel der Gottesebenbildlichkeit, ist das Ende unseres
Eigenmichtigseins, des alten Adam. Aus Maria werden durch den Heiligen
Geist immerfort Gotteskinder geboren, Briider und Miterben Christi. Durch
Maria hat der Mensch das neue Sein in Christus. ,Durch Maria’: Das horen
und begreifen anbetend vor dem Kinde, gebeugt unter der Niedrigkeit der
Gottesmagd, alle Gotteskinder. Der Theologe iibersetzt dies Heilsgeschehen aus
Gottes Bildersprache in menschliche Begriffe und sagt: erlést durch die Gnade
allein, durch Christus allein, im Glauben allein, fihig zum Liebesgehorsam,
der das Gesetz erfiillt’. Das alles ist: in Maria“ (Herderkorrespondenz Juli
1949, S. 479). In Edinburgh sprach man einmal von der Mariologie als dem
»Herzstiick einer 6kumenischen Theologie®.



442 Eugen Walter

Gerade die Tatsache, daB in Maria die Kirche sich selbst erkennt, ist die
Kraft, die der Marienverehrung ihre Uniiberwindlichkeit und Spontaneitit
gibt. Von der Kirche her wird auch die Mariologie einen neuen Zugang ge-
winnen miissen, um zu groBerer theologischer Klarheit zu kommen und der
marianischen Frémmigkeit ihre objektive Rechtfertigung und damit neue
Lebendigkeit zu geben.

Zur Ontologie der Liebe

Von Eugen W alter, Lippertsreute (Uberlingen)

Bei der schlechthin zentralen Stellung, welche fiir die Theologie — sowohl
die Theologie im engeren und engsten Sinn als Gotteslehre wie fiir die theo-
logische Lehre vom Menschen, seinem Heil und seiner Vollendbarkeit — der
Liebe zukommt, ist es liberaus miBlich und seltsam, daB iliber das Wesen der
Liebe wenig ausgemacht ist. Liegt es daran, dal es jedermann weif3? Oder
liegt es daran, daB man nicht einmal dahin gelangt ist, zu erkennen, wie
Verschiedenartiges unter Liebe, selbst in- der theologischen Sprache, verstan-
den werden kann? Seit die Diskussion um Eros und Agape wieder in Gang
gekommen ist, diirfte der Theologe diese Fragestellung nicht mehr iibersehen.
Sie begann tastend und unsicher vor rund einem Menschenalter und stellt
eines der Gebiete dar, auf dem sich seitdem die Unterscheidung des Christ-
lichen von dem vollzieht, was lange Zeit, zum mindesten seit Aufkldrung und
Idealismus, allzu unbesehen dafiir gegolten hatte, sich jetzt aber immer
mehr als Amalgam mit Inhalten anderer Herkunft erweist. Die Unter-
scheidung des Christlichen, ja sogar seine Scheidung und Heraus-
16sung aus solchen Verbindungen, ist eine unabweisbare Notwendigkeit. Damit
ist allerdings nicht gesagt, daB diese Verbindungen zu ihrer Zeit falsch waren
und vermeidbar’ gewesen wiren, und es ist aus dem gleichen Grunde nicht
gesagt, daB wir jetzt das Christliche chemisch rein darzustellen oder gar zu
leben vermdéchten.

Der schwedische Theologe Nygren , der bisher den bedeutendsten Beitrag zu
diesem Thema' geleistet hat, kennzeichnet Eros als ,,Liebe von unten nach oben*.
Ob sie sich auf Geschépfe oder auf den Schépfer richtet, macht da keinen Unter-
schied: sie ist begehrende, ichbezogene Liebe. Agape hingegen ist , Liebe von
oben nach unten®. Sie ist das dem erosbestimmten griechischen Denken schlecht-
hin unbegreifliche Wunder, daB Gott liebt; dal Gott, der des Menschen nicht
bedarf, sich so verhilt, als ob er seiner bediirfe. Agape ist die Liebe, welche
. das Neue Testament meint in seiner Botschaft — und in seiner Forderung! Also
ist oder wird auch der Mensch im Raum der Gnade solcher Liebe fihig. Wie
verhalten sich dann die beiden Liebesmoglichkeiten in ihm: Eros und Agape?
Hebt eine die andere auf? Geht eine in die andere ein? Verédndert eine die
andere, wenn sie im konkreten Menschen zusammenkommen? Nygren hat eine
Reihe von historischen , Synthesen“ gezeigt und zersprengt. Abgesehen davon,

1 Eros und Agape, I. Bd. 1930, I1. Bd. 1937.





