
442 Eugen Walter 

Gerade die Tatsache, daß in Maria die Kirche sich selbst erkennt, ist die 
Kraft, die der Marienverehrung ihre Unüberwindlichkeit und Spontaneität 
gibt. Von der Kirche her wird auch die Mariologie einen neuen Zugang ge- 
winnen müssen, um zu größerer theologischer Klarheit zu kommen und der 
marianischen Frömmigkeit ihre objektive Rechtfertigung und damit neue 
Lebendigkeit zu geben. 

Zur Ohtologie der Liebe 
Von Eugen Walter, Lippertsreute (Überlingen) 

Bei der schlechthin zentralen Stellung, welche für die Theologie • sowohl 
die Theologie im engeren und engsten Sinn als Gotteslehre wie für die theo- 
logische Lehre vom Menschen, seinem Heil und seiner Vollendbarkeit • der 
Liebe zukommt, ist es überaus mißlich und seltsam, daß über das Wesen der 
Liebe wenig ausgemacht ist. Liegt es daran, daß es jedermann weiß? Oder 
liegt es daran, daß man nicht einmal dahin gelangt ist, zu erkennen, wie 
Verschiedenartiges unter Liebe, selbst in der theologischen Sprache, verstan- 
den werden kann? Seit die Diskussion um Eros und Agape wieder in Gang 
gekommen ist, dürfte der Theologe diese Fragestellung nicht mehr übersehen. 
Sie begann tastend und unsicher vor rund einem Menschenalter und stellt 
eines der Gebiete dar, auf dem sich seitdem die Unterscheidung des Christ- 
lichen von dem vollzieht, was lange Zeit, zum mindesten seit Aufklärung und 
Idealismus, allzu unbesehen dafür gegolten hatte, sich jetzt aber immer 
mehr als Amalgam mit Inhalten anderer Herkunft erweist. Die Unter- 
scheidung des Christlichen, ja sogar seine Scheidung und Heraus- 
lösung aus solchen Verbindungen, ist eine unabweisbare Notwendigkeit. Damit 
ist allerdings nicht gesagt, daß diese Verbindungen zu ihrer Zeit falsch waren 
und vermeidbar'gewesen wären, und es ist aus dem gleichen Grunde nicht 
gesagt, daß wir jetzt das Christliche chemisch rein darzustellen oder gar zu 
leben vermöchten. 

Der schwedische Theologe Nygren1, der bisher den bedeutendsten Beitrag zu 
diesem Thema'geleistet hat, kennzeichnet Eros als •Liebe von unten nach oben". 
Ob sie sich auf Geschöpfe oder auf den Schöpfer richtet, macht da keinen Unter- 
schied: sie ist begehrende, ichbezogene Liebe. Agape hingegen ist •Liebe von 
oben nach unten". Sie ist das dem erosbestimmten griechischen Denken schlecht- 
hin unbegreifliche Wunder, daß Gott liebt; daß Gott, der des Menschen nicht 
bedarf, sich so verhält, als ob er seiner bedürfe. Agape ist die Liebe, welche 
das Neue Testament meint in seiner Botschaft • und in seiner Forderung! Also 
ist oder wird auch der Mensch im Raum der Gnade solcher Liebe fähig. Wie 
verhalten sich dann die beiden Liebesmöglichkeiten in ihm: Eros und Agape? 
Hebt eine die andere auf? Geht eine in die andere ein? Verändert eine die 
andere, wenn sie im konkreten Menschen zusammenkommen? Nygren hat eine 
Reihe von historischen •Synthesen" gezeigt und zersprengt. Abgesehen davon, 

1 Eros und Agape, I. Bd. 1930, II. Bd. 1937. 



Zur Ontologie der Liebe 443 

daß seine Analysen an manchen Stellen der Nachprüfung bedürfen, bleiben 
immer noch die entscheidenden Fragen offen: theologische und praktische. 

Wenn es uns feststeht, daß durch die Eingießung des Heiligen Geistes der 
Mensch der Agape^ähig ist ( Rom5, 5), was wird dann aus dem Eros? Wird er 
in Agape aufgenommen, verwandelt, oder bleibt er völlig außerhalb, und das 
hieße unerlöst? Das würde aber auch heißen, daß Agape nie den ganzen Men- 
schen erfüllt, nie aus ganzem Herzen und aus allen Kräften kommt! Der Christ 
wäre und bliebe geteilt zwischen Eros und Agape. Gerade er würde in den 
Zwiespalt geworfen, und nicht etwa vorübergehend, sondern prinzipiell: 
Mensch könnte er nur sein durch Eros, Christ nur durch Agape, und. die beiden 
wären unversöhnbar geschieden. 

Entspricht dies der christlichen Erfahrung? Hier gilt vor allem die Erfahrung 
der großen Gottes- und Menschenliebe in den Heiligen. Nygren hat sich an 
das über die Liebe Geschriebene und Gedachte gehalten. Das ist viel und darun- 
ter ist Großes und Größtes. Aber sind das die einzigen Zeugnisse über die 
Liebe? Sind es die wichtigsten? Oder sind es nur die nächsten, die dem Theo- 
logen am raschesten zugänglichen, weil sie schon in dem Medium vor ihm lie- 
gen, in dem er sich bewegt, im Medium des Wortes? Ist der Mensch in seinem 
Lieben nicht unmittelbarer und unbeirrbarer als in seinem Denken? Um den- 
ken zu können; bedarf er des vor ihm Gedachten, mehr als er zumeist weiß. 
Lieben aber kann er aus sich und dem Heiligen Geist. 

Vielleicht ist es möglich, richtig und wichtig, nach der scharfen Scheidung und 
Gegenüberstellung, die Nygren in begrifflichen Analysen und problemge- 
schichtlicher Forschung durchgeführt hat, einen anderen, einen neuen Ansatz 
zu versuchen. Statt ,Eros' und ,Agape' anzunehmen, wie sie uns diese Analysen 
herauspräpariert haben, wollen wir einmal geradewegs auf die Wirklichkeit 
der Liebe hinblicken. So notwendig es war, die unkritische Sicherheit zu bre- 
chen, in der allenthalben Liebe = Liebe angenommen war, so bleibt nach der 
durchgeführten Unterscheidung dieser beiden besonders ausgeprägten, aber 
doch wohl keineswegs einzigen geschichtlichen Liebesweisen, die Frage beste- 
hen, ob Liebe nicht im allerletzten doch etwas Einiges und Einfaches ist. 

Wir fragen also: Was ist ü b e r h a u p t da, wo Liebe ist? Was geschieht im 
Grundeüberall, wo geliebt wird? Was ist mit Liebe eigentlich ge- 
meint, auch dort, wo sie uns nur in Verzerrungen entstellt begegnet? Wir fra- 
gen also nicht darnach, was ein Liebender meint. Denn bis er etwas meinen 
kann, und vor allem, bis er sich sein Meinen auslegen kann, sind in der Tat 
schon immer viele geschichtliche Einflüsse, Färbungen, Verschiebungen, Über- 
kreuzungen wirksam geworden. Wir versuchen darum mit der Frage tiefer an- 
zusetzen: Was ist mit der Liebe selbst gemeint? Und um es noch einmal unmiß- 
verständlich zu sagen: Nicht die Psychologie der Liebe interessiert uns, nicht 
was ein Liebender fühlt oder meint, sondern was wirklich darin geschieht und 
ist, wo geliebt wird: also die Ontologie der Liebe. 

Wir stehen vor einer Überfülle von Erscheinungen, die Liebe heißen. Liebe 
muß aber etwas sehr Einfaches sein. Wir werden uns darauf einstellen müs- 



444 Eugen Walter 

sen, es schrittweise zu erfassen. Liebe ist zunächst einmal eine Beziehung 
von einem zu einem anderen. Erkennen ist allerdings auch eine; Begehren 
auch. Der Begehrende geht auf das Begehrte zu, greift danach. Tut der Lie- 
bende auch so? Wir zögern mit der Antwort. Das Greifen schließt die Mög- 
lichkeit von Gewalt ein, welche Liebe gerade ausschließt. Von daher for- 
mulieren wir unsern ersten Satz: 

1. Liebe ist Beteiligtsein, das dennoch frei läßt. 

Mit diesem Satz hoffen wir, das allerweiteste Feld der Liebe umzirkt zu ha- 
ben. Um schärfer zu sehen, machen wir einen Längsschnitt durch die Entwick- 
lung eines Menschen: wo stoßen wir auf Liebe? Ist es Liebe, wenn das Kind sich 
an die Mutterbrust drängt, einen dargebotenen Finger ergreift? Nein, offenbar 
nicht. Warum nicht? Weil keine Freiheit darin ist. Es ist Begehren dessen, 
was ihm gut oder notwendig ist oder scheint. Es ist noch keine Unterscheidung 
darin. So oder ähnlich wird der Hungernde auch später nach der Speise be- 
gehren. Begehrt er auch so nach dem andern Geschlecht? Vielleicht. Dann 
aber ist es noch nicht Liebe. Solange es beim bloßen Begehren bleibt, wird 
keine reale Beziehung über das Ich hinaus hergestellt; was hier vorliegt, 
ist nur von einem Pol her aufgebaut, der andere Pol bleibt völlig passiv, mit 
seinem Eigentlichen draußen. Es entscheidet sich nicht von ihm her, wie weit 
die Beziehung real wird, und sie wird qualitativ nicht von ihm her verändert 
und bereichert. Es ist hier weder echtes Freilassen noch echtes Beteiligtsein. 
Umgekehrt könnte schon angesichts einer Blume beides anheben. Da wo eine 
schöne Blume sehen, sie abreißen und mitnehmen nicht mehr zusammenfallen, 
da zeigt sich etwas vom Beteiligtsein, das freiläßt. Sie trotz ihrer Schönheit 
stehen lassen, ihr um ihrer Schönheit willen das Weiterblühen gönnen, kann 
Liebe heißen. Um die Blume weht ein Hauch der Freiheit, anders als um 
Nahrung. Freilich einzig der Mensch ist es, der ihn wahrnimmt. Dem weiden- 
den Tier ist die Blume Nahrung oder sie ist ihm gleichgültig. Dem Menschen 
geht die Blume nicht auf in der Verzweckung, sie ist nicht einfach nur zum 
Verbrauch da. Oder ist das Romantik, Beseelung der Natur, die als Poesie 
schön • aber unwirklich ist? Wenn wir es nur mit Blumen zu tun hätten, 
wäre die Frage berechtigt. Sie wird hinfällig, sobald wir nun die Seinsbe- 
reiche durchordnen, von unten nach oben: Stein, Tier, Pflanze, Mensch. 

Der Stein läßt alles oder nahezu alles, was außer ihm ist, frei • aber er 
ist auch schlechthin unbeteiligt; nicht einmal der Druck, den er auf seine 
Unterlage ausübt, geht von ihm aus, sondern von der Anziehungskraft der 
Gesamtmasse der Erde. 

Die Pflanze hat eine Art von Beteiligung. Sie nimmt manche Stoffe als 
Nahrung auf; sie •bevorzugt" gewisse Orte vor anderen, d. h. sie gedeiht nicht 
überall; sie hat eine Beziehung zu Sonne, Wind und Regen, ja sogar zum Tier, 
wenigstens jene Arten, welche auf Befruchtung durch Insekten, eingestellt 
sind. Der Austausch zwischen dem Pflanzenreich im ganzen und den anor- 
ganischen Stoffen einerseits, den Lebewesen andererseits, ist mengenmäßig 
riesig, aber gemessen an höheren Formen des Austausches ist er von gering- 



Zur Ontologie der Liebe 445 

ster Intensität; er ist nur die breite Basis einer Pyramide, deren Höhe soldier 
Breite entspricht. 

Beim Tier zeigt sich schon eine intensivere Art der Beteiligung. Der Aus- 
schnitt der Welt, der-für es da ist, ist größer, die Auseinandersetzung mit ihr 
vielgestaltiger und bewegter • und doch bleibt der Ausschnitt und die Aus- 
einandersetzung eng begrenzt. Dem Tier ist genau zugeordnet, was es sieht 
bzw. zu sehen, zu riechen und zu fangen hat. Auf ganz wenige Reaktionen ist 
beschränkt, was zwischen ihm und den ihm zugeordneten anderen Dingen und 
Wesen zu geschehen hat. Das Tier hat Interesse nur an dem, was es irgendwie 
braucht. 

Dem Menschen ist die Ganzheit und Allheit dessen eröffnet, was überhaupt 
ist. Er vermag Dinge zu sehen, die ihm weder notwendig noch gefährlich sind, 
Dinge also, die ihn nichts angehen • wenn wir ihn einen Augenblick lang 
vom Seinsraum des Tieres her begreifen dürfen. Richtiger gesehen besteht sein 
Wesen gerade darin, daß ihn alles angeht, aber auf ganz andere Weise, als es dem 
Tier möglich ist. Es scheint, er könne aber auch stecken bleiben in den Gren- 
zen des Tieres, im Raum des Begehrens; oder sich nicht in dem Maß darüber 
erheben, wie es ihm zukäme. Er ist eingespannt in den Raum zwischen der 
Gebundenheit des Tieres, welche gerade dort, wo es beteiligt ist, keine Frei- 
heit läßt, und der absoluten Freiheit, welche alles durchdringt, in sich aufnimmt 
und freiläßt. Bei jenem Wesen muß das Wirklichkeit sein: intensivste Be- 
teiligtheit an allem Seienden, die dennoch frei läßt, vielmehr die gerade nicht 
nur im Beteiligtsein frei-läßt, sondern im Anteilgeben frei-setzt. 

So werden von der Liebe aus alle Seinsbereiche in ihrer Wesensstufung 
erhellt. Zugleich wird sichtbar, daß in ihr für den Menschen die höchste Mög- 
lichkeit der Selbstverwirklichung liegt. Sichtbar wird auch, daß die Liebe alle 
Bereiche durchdringt. Sie kann vom Menschen aus sich nach oben, nach unten 
oder auf gleicher Ebene erstrecken. Weil aber der Mensch sein Sein nicht 
einfachhin hat • noch weniger einfachhin ist •, sondern es als aufgegebenes 
hat, darum bedingt diese weite Eröffnung der Liebesmöglichkeit, daß er sie 
in allen drei Richtungen und Bereichen verfehlen kann. Er kann das wesent- 
lich menschliche Verhältnis zum Mitmenschen, das ihm eröffnet und aufgege- 
ben ist, unterschlagen und kann ihn nur als Sache nach seinem Nutzungswert 
in Rechnung stellen. Der Mensch kann diesen Versuch sogar Gott gegenüber 
machen, und die Religionsgeschichte bietet reiche Anschauung dafür, wie weit 
dieser Versuch je und je gelungen ist, bzw. noch immer gelingt. Auch Gott 
gegenüber gibt es also ein Beteiligtsein, das nicht frei läßt, das ihm nicht ge- 
stattet, zu sein, was er eigentlich ist. Er soll sich in Dienst nehmen lassen für 
die Zwecke, die ihm der Mensch vorschreibt. 

Es gibt also überhaupt ein Beteiligtsein an etwas und jemand, das mit Liebe 
nichts zu tun hat. Mit Beteiligtsein meinen wir ein Venhalten, das das Be- 
gehren mitumfassen könnte, während das Freilassen das reine Gegenteil von 
Begehren ist. Anders als durch einen solchen scheinbaren Widerspruch läßt 
sich einstweilen Liebe vom Begehren her nicht begreifen. Das Beteiligtsein, 
welches Liebe ist, ist von dem Beteiligtsein, welches Begehren ist, nicht nur 
gradweise unterschieden, sondern wesentlich. Liebe ist der Art nach kein ge- 



446 Eugen Walter 

rinigeres Beteiligtsein als das Begehren. Um so verwunderlicher wird es, wo- 
her dann die Freiheit darin kommt. 

Zur Klärung dient ein Blick auf die Liebe der Geschlechter. Es gibt das 
Begehren des anderen Geschlechts in derselben Weise, wie das Begehren der 
Nahrung. Nicht umsonst stellt man sie zusammen: Nahrungs- und Geschlechts- 
trieb- Von diesem Begehren soll nicht gesagt sein, daß es mit Liebe nichts 
zu tun habe. Im Begehren des Menschen ist immer die Liebe keimhaft an- 
gelegt, so wie auch in den zunächst nur vital erscheinenden Regungen und 
Bewegungen des Säuglings der noch gebundene Intellekt da ist und eben mit 
Hilfe dieser Regungen und Bewegungen sich zu seiner Freiheit durchringt. 
Dieser Vergleich sagt allerdings nach einer Seite zu viel, nach der anderen 
zu wenig; zu viel, sofern diese Erringung der Freiheit bei jedem gesunden 
Kind gelingt, was von dem Durchbruch zur Liebe nicht gesagt werden kann; 
zu wenig, sofern der Durchbruch zum geistigen Sein und zur Freiheit im 
eigentlichen Sinn überhaupt erst in der Liebe erfolgt. Solange der Intellekt 
im Dienst des Begehrens bleibt, ist der Fortschritt über das Tier hinaus un- 
wesentlich und der eigentliche Wesensraum des Menschen noch gar nicht er- 
reicht. 

So gewiß das Begehren nach dem andern Geschlecht nicht Liebe ist, so 
gewiß kann das Verhältnis von Mann und Frau Liebe werden. Es wird Liebe 
in dem Augenblick, wo im Partner dieses Verhältnisses die Person wahrge- 
nommen wird. Eine Person ist nicht dazu da, besessen und genossen zu wer- 
den, sondern daß sie sich in Freiheit erfülle; daß sie ihr Selbstsein finde und 
vollbringe. Person und Freiheit sind unzertrennlich und sind sich wechsel- 
seitig Maßstab. Es ist so viel Freiheit, als jemand Person geworden ist; und 
jemand ist so viel Person, als er Freiheit verwirklicht. Personen können sich 
einander nur schenken und können» einander als Personen nur •begehren" 
in dem Maß, in dem sie gerade ihre Freiheit verwirklichen und einander die je 
größere Freiheit zu eröffnen vermögen. 

Was aber geschieht dann dabei? 

2. Die Liebe vermag nicht nur von sich auszu denken, 
sondern zugleich vom anderen her. 

Um diesen Satz zu erschließen, greifen wir auf einen früheren zurück, den 
wir zur ersten Erhellung des Phänomens gebraucht, aber nicht ausgeschöpft 
haben. Da wo • über das Begehren hinaus • das Schöne als Schönes gesehen 
wird, so sagten wir dort, wird ihm gegenüber eine andere Art der Antwort 
erfordert und möglich, möglich und erfordert. Woher erfordert und woher 
möglich? Erfordert von dem Gegenstand her in seiner Schönheit, um seiner 
Schönheit willen. Aber wie kann ein Ding fordern? So etwas wie eine Forde- 
rung kann doch einer Blume gegenüber nur aus mir selber kommen. Alles 
andere ist poetische Redeweise oder unverstandene Projektion innerseelischer 
Wirklichkeiten auf die Gegenstände, welche diese in uns hervorgerufen haben. 
Warum aber, wenn das zugegeben wäre, ereignet sich diese Projektion nicht 
beliebig, sondern eben an dem Schönen oder im weiteren Sinne an dem, 



Zur Ontologie der Liebe 447 

wovon wir erkennen, spüren, urteilen, daß es würdig ist, zu sein? Der Vor- 
gang wird also doch nicht nur von uns her ausgelöst. Er wird zwar in uns 
ausgelöst, aber durchaus bestimmt von dem Draußen her, so zwar, daß er eine 
Antwort heißen darf. Eine Antwort ist mehr als eine Äußerung. Eine Äuße- 
rung wird auch verursacht von draußen, aber ihr Inhalt wird davon weniger 
spezifisch bestimmt. Eine Antwort dagegen ist dadurch ausgezeichnet, daß sie 
das Wort,- dem sie antwortet, in sich enthält. Darin besteht ihre Würde und ihr 
Gewicht, wie auch umgekehrt die Würde dieses Wertes sich in der Antwort 
bezeugt, die er möglich macht und fordert. 

Wenn die Eidechse eine Fliege sieht und sie schnappt, so ist dieses Sehen 
und dieses Schnappen keine Antwort auf die Fliege. Es ist ebensowenig eine 
Antwort, wenn der Mensch nach ihr schlägt, weil sie ihn belästigt. Hier wird 
nicht das Sein der Fliege gesehen, sondern nur die Tatsache, daß sie dem 
einen Lebewesen Nahrung, dem anderen Störung bedeutet. Und bezeichnend 
ist es, daß in beiden Fällen die Fliege getötet wird. Dabei besteht nur der 
Unterschied, daß die Eidechse keine andere Möglichkeit gegenüber der Fliege 
kennt, wohl aber der Mensch. Er ist allein einer Antwort auf sie fähig. Darin 
würde erkannt, daß auch die Fliege nicht nur da ist, um getötet zu werden, 
sondern daß sie einen selbständigen Gedanken darstellt, auch ein Wort, auch 
einen Wert. 

Unverkennbar erhält •Antwort" erst dort den vollen Sinn, wo ich von einem 
•Wort" im eigentlichen Sinn angesprochen bin. Person steht zu Person we- 
sentlich im Ant-Wort-Verhältnis. Gerade das ist aber dem Begehren völlig 
unmöglich. Seine Richtung ist einlinig oder einsinnig, einwegig, einpolig. 
Begehren geht immer nur vom Ich aus und will nur für das Ich. Dabei ist es 
wesentlich gleichgültig, was begehrt wird. 

Liebe dagegen ist zweipolig. Sie hat ihren einen Pol in sich, den anderen 
außer sich. Aber der Pol, den sie außer sich hat, ist wiederum nicht rein 
außer ihr, sondern ihr Geheimnis ist gerade dies, daß sie auch den anderen 
Pol, der nicht sie selber ist, in sich hat • wenn sie Liebe ist! 

Liebe ist also nicht etwa darum zweipolig, weil sie gleich als die erwiderte 
gedacht wäre. Wer so denkt, zeigt nur, daß er das, was hier mit Zweipolig- 
keit gemeint ist, noch gar nicht richtig gesehen hat. Er sieht das Geheimnis 
der Liebe nicht, weil er sie im Grund nur zweimal einpolig sieht. Diese 
Täuschung ist möglich, solange die beiden Pole gerade aufeinander bezogen 
sind. Das Leben ist voll von solcher Verwechslung zweier einpoliger Bewe- 
gungen mit Liebe. Wenn dann die Phase vorüber ist, wo die Strebungen 
einander so täuschend entsprachen, meint man, die Liebe habe aufgehört. 
Die Wirklichkeit ist aber viel schlimmer: es war gar nie welche da! Viel- 
leicht ist die Wirklichkeit aber auch gerade darum nicht schlimmer, sondern 
liegt Hoffnung darin, daß noch keine Liebe da war. Indem das aufgehört 
hat, was sie bisher vortäuschte und dadurch auch fernhielt, kann jetzt eher 
wirkliche Liebe gelingen. 

Es ist das Eigenartige, Rätselhafte, Kennzeichnende, Entscheidende der 
Liebe, daß in ihr der Liebende von sich aus und vom andern her denkt. Wird 
die Liebe erwidert, so werden der Pole nicht mehr. Die Zweipoligkeit wird 



448 Eugen Walter 

jetzt nur von beiden Seiten her geleistet und ihre Schwingungen dadurch 
intensiviert. 

Es ist also nicht zuerst ein Begehren, welches dann • vielleicht rechtzei- 
tig • merkt, daß es so nicht durchkommt und sich darum einschränkt mit 
Rücksicht auf den anderen, weil es besser ist, seine Wünsche zu begrenzen, 
damit wenigstens soviel erfüllt werden kann. Da ist nicht zuerst •ich" und 
später dann der andere, weil auch er Ansprüche stellen«darf. Wo Liebe ist, 
da hat sie das Du nicht draußen, sondern drinnen. Denn wie anders ver- 
möchte sie es: nicht nur von sich aus zu denken, sondern zugleich vom an- 
deren her? 

Aber, so bohrt die Frage des von Naturwissenschaft und Psychologie ge- 
schulten Verstandes: wieso vermag das die Liebe? Um kein Geheimnis gel- 
ten zu lassen, hilft er sich mit der Auskunft: dies sei ein psychologisches 
Kunststück • Einfühlung! Über Einfühlung ließe sich reden. Aber bevor 
wir dies tun, muß das Wort von Unterstellungen gereinigt werden, über die 
wir in diesem Zusammenhang nicht mit uns reden lassen. 

Einfühlung hat nichts mit •Als Ob" zu tun: ich fühle mich in den anderen 
hinein, als ob ich an seiner Stelle wäre. So etwas gibt es, aber das hat die 
Liebe gar nicht nötig. Einfühlung ist ein Weg zu dem, was die Liebe Ver- 
mag: nicht nur von sich aus zu denken, sondern zugleich vom andern her. 
Aber nicht Einfühlung ist dabei das Tragende und Begründende. Liebe be- 
ruht auf Einfühlung so wenig, als der Intellekt auf der Sinnlichkeit beruht, 
deren er sich vielmehr bedient. Das Geheimnis der Liebe besteht darin, 
nicht nur von sich aus zu denken sondern zugleich auch vom andern her. Es 
könnte einer das Wunder noch größer machen wollen, indem er das •zu- 
gleich" fallen ließe: Liebe denke überhaupt nicht an sich, nur an den an- 
deren. In Wirklichkeit geschieht damit keine Vergrößerung, sondern eine 
Verflachung. Liebe ist nicht Altruismus. Altruismus kann eine Neigung, 
eine Passion, vielleicht auch eine Tugend sein. Was er je mit liebe zu 
tun hat, entscheidet sich daran, wieviel Freiheit und wieviel Personsein da- 
rin verwirklicht ist. 

Keinesfalls also haben wir es* bei unserem zweiten Satz mit einem psy- 
chologischen Kunststück zu tun. Hier handelt es sich vielmehr um das Ge- 
heimnis, das durch keine naturalistische Theorie erreicht wird, sondern nur 
durch eine Metaphysik der Person. Diesem Geheimnis wollen wir versu- 
chen, noch näher zu kommen. Das Fühlen ist ihm ein- und untergeordnet. 
Verhält es sich mit dem Denken auch so? 

Die Liebe vermag dieses Dort-her-Denken nur auf Grund ihres Dort- 
Seins. Eigentlich immer, bei ihr aber ganz sicher, ist Denken mehr als Den- 
ken. Wohin oder woher sie denkt, da ist sie auch. 

3. Liebe ist nicht nur bei sich, sondern zugleich  auch 
beim andern. 

Das ist die umfassendere Wirklichkeit des vorausgegangenen Satzes, seine 
Ermöglichung und Begründung. Darum hat sie das Geheimnis auch vertieft. 



Zur Ontologie der Liebe 44» 

Denn auf die Frage, kraft wessen die Liebe dort sein könne, kann die Ant- 
wort eigentlich nur lauten: kraft der liebe. Es ist i h r Geheimnis. Wir kön- 
nen aber den Zublick auf das Geheimnis von einem andern Ansatz her ver- 
suchen. Descartes hatte gesagt: ich denke, also bin ich. In diesem Ansatz 
glaubte er den Punkt der größten Gewißheit gewonnen zu haben. Durch 
diesen Ansatz reiner Ich-Zentriertheit aber fiel ihm und den allermeisten, 
die nach ihm kamen, die Welt restlos auseinander. Es gab keine tragfähige 
Brücke mehr zwischen Ich und Du, zwischen Natur und Geist, zwischen Leib 
und Seele. Von da an wurde das Denken das bloße Denken, das isolierte 
Denken, das unwirkliche Denken im abstrakten Raum. Von da an konnte 
immer weniger begriffen werden, daß Denken eigentlich mehr ist als Den- 
ken, nämlich Vollzug menschlichen Seins; und daß nicht jenes Denken das 
höchste und das wichtigste ist, in welchem von der Vollzugseite am restlo- 
sesten abstrahiert ist, sondern jenes, mit dem nur in die Bewußtseinshellig- 
keit ragt, was im Ganzen durchaus mehr ist als Bewußtsein. Eisberge sollen 
zu einem Neuntel nur über Wasser sichtbar sein. Und was die neuere Er- 
kenntnis des Menschen über das Verhältnis zu Tage gebracht hat, in dem 
bei ihm Bewußtes und Unbewußtes zu einander stehen, dürfte eher diesem 
gleichnishaften Tatbestande als dem cartesischen Menschenbild entspre- 
chen. Darum lautet auch unser Satz nicht: wo ich denke, da bin ich. Liegt 
dieseim Satz nämlich der neuzeitliche Begriff des Denkens zugrunde, so ist 
er falsch; oder was er an Wirklichkeit enthält, ist so dünn, daß es in Un- 

. Verbindlichkeit entschwebt. Hier ist ein anderes Denken gemeint, das wohl 
Denken ist, aber zugleich mehr als bloßes Denken; ein Denken, das dem 
Sein nahe ist, ein Denken, das sich nicht beliebig an der Oberfläche des Daseins 
entlangschicken und gebrauchen läßt im Dienst der Bedürfnisse, im Wechsel 
der Einfälle und in der Maßlosigkeit der Wünsche. Schon in einem tieferen 
Verständnis der Ernährung des Menschen bereitet sich die Erkenntnis vor, daß 
der Mensch nicht nur Bei-sich-selbst-sein ist und darum nicht nur aus sich selbst 
lebt, sondern daß er ebenso wesentlich und ursprünglich bei anderem ist, wie 
er aus anderem lebt. In wieviel höherem Grade als das Essen sind die geistigen 
Akte zugleich und ebensosehr der Ausdruck und das Mittel des Bei-anderen- 
seins wie des Bei-sich-selbst-seins. Nicht eines Mögens also, sondern eines 
Serins. Nicht eines Hinlangens, sondern eines Dortseins. Es gibt eine Ausdeh- 
nung nicht nur der Körper. Die Liebe ist nicht nur eine Intention, ein Streben, 
ein Versuch, von dem unentschieden ist, ob er zum Ziel kommt. So ist das Be- 
gehren; nicht aber die Liebe. Indem wir sie davon unterscheiden, können wir 
parallel zum dritten noch einen weiteren Satz aufstellen. 

4. Wer liebt, hat, was er liebt. 

Diesem Satz könnte das Mißgeschick widerfahren, als interessantes Paradox 
hingenommen zu werden. Paradoxe scheinen immer interessant, und der neu- 
zeitliche Leser hat sich längst an ihre Häufung gewöhnt. Dieser Satz ist aber kein 
Paradox, er ist auch nicht nach einem Schema gebildet, das mit anderer Be- 
setzung abzuwandeln wäre. Wer begehrt, hat nicht, was er begehrt; sonst würde 



450 Eugen Walter 

er nicht mehr begehren. Um ganz gerecht und vollständig zu sein, könnte man 
sagen, daß auch der Begehrende auf eine gewisse Weise Anteil hat an dem Be- 
gehrten. Er würde es nicht begehren, wenn es ihm nicht auf eine gewisse Weise 
zukäme, zugedacht wäre. Wer zu trinken begehrt, tut dies nicht nur aus seinem 
Bedürfnis heraus, sondern aus einer vorgängigen Ordnung, in der das Bedürfen 
und seine Stillung zugleich enthalten ist. Dieses Anteilhaben kann allerdings 
weder Pflanze, noch Tier, noch Mensch vor dem Verdursten bewahren. Was da 
von Haben bleibt, nützt auf der empirischen Ebene nichts. 

Wer aber liebt, hat, was er liebt•auch wenn er es entbehrte. Ohne Vorbehalt 
gilt dieser Satz • alle diese Sätze • nur von einer Liebe, der Liebe Gottes. Er 
hat alles, was Er liebt. Er liebt alles, was Er hat; Er ist bei allen, durchwohnt 
und durchherrscht alles. Seine Liebe und seine Macht reichen gleich weit. Ist 
dies aber nicht die Not und das Leid der menschlichen Liebe, daß sie weiter 
reicht, wie seine, des Menschen Macht? Wie oft sieht sich Liebe ohnmächtig, wo 
sie besitzen, sein und helfen möchte. Aber es hat sein Gutes, wenn es so ist: un- 
sere Liebe reicht weiter als unsere Macht! Ich kann noch lieben, was ich nicht be- 
sitzen, wo ich nicht anwesend sein, wo ich nicht helfen kann. Und was besitzen 
betrifft: Wer besitzt die divina comedia: der sie im Prachteinband im Bücher- 
schrank hat, oder der sie verstehend und liebend in sich aufgenommen hat? 

Es gibt Dinge, die man fast nur auf eine Weise haben kann, und Dinge, die 
man fast nur auf die andere Weise haben kann. Nahrung, Kleidung, Woh- 
nung muß man wohl in der groben, jedem begreiflichen Weise haben; darum 
auch begehren. Aber eben darum kann man sie wohl im eigentlichen Sinne gar 
nicht lieben. Gott, das Heil, die Wahrheit, kann ich nur auf die andere Weise 
besitzen. Nur liebend sind sie zu gewinnen. Dazwischen gibt es Bereiche, in 
denen sich die Weisen des Habenkönnens mischen. Wer hat ein Weib: der ihr 
Gewalt antut oder der Liebend-Geliebte, der vielleicht fern ist? Soll man also 
sagen: wer einen Menschen liebt, der hat ihn • soweit man einen Menschen 
eben überhaupt haben kann? Eine eigentümliche Abwehr macht sich gegen 
einen solchen Satz in uns geltend. Die Liebe will so gar nicht •haben". Sie 
weiß, daß man in der Liebe gar nicht •haben" kann. Das Wunder der Liebe 
ist, daß in ihr alles Schenken ist. 

5. In der Liebe wird alles Haben verwandelt in immer 
neues Schenken und Beschenktwerden. 

Der Liebende ist ein immerfort Beschenkter. Er weiß, daß er durch nichts 
verdienen kann, geliebt zu werden. Es ist das reine Wunder. Es wird dadurch 
nicht geringer, daß er sich selbst als Liebenden und insofern auch als Schenken- 
den erfährt. Hier ist und bleibt die Seligkeit des Beschenktwerdens die größere. 
Aber es ist 'unnötig und unmöglich, die beiden gegeneinander aufzurechnen. In 
der Liebe wird alles, wird das Ganze Geschenk. Alles erhält Geschenkcharakter. 
Daß Liebende einander Geschenke machen, bedeutet nicht, daß sie die Habe des 
andern vermehren, die eigene aus Liebe verringern; ist vielmehr nur ein 
äußeres Zeichen dafür, daß sie in eine andere Welt getreten sind, in der das 
leere, nichtssagende, tote •Haben" aufgehoben ist und alles zum Geschenk wird, 



Zur Ontologie der Liebe 451 

weil die Liebe selbst das höchste Geschenk ist. Wenn wir auf die Beispiele 
höchster Liebe blicken, zeigt sich immer, daß in ihrer Erfahrung nicht die 
Liebe vom Ich oder vom Du ausgeht; ja, sie haben sogar die Überzeugung, 
daß es nicht einmal u m Ich oder Du geht; sondern um die Liebe überhaupt, von 
der auch das Liebenkönnen und Geldebtwerden ausgegangen ist. Die Liebe 
wird als das Wunder erfahren, das etwas schlechthin Neues in die Welt bringt, 
das einzige wahrhaft Neue, das darum die Welt verwandelt. Dem Nichtlieben- 
den erscheint sie als Unwirklichkeit, als ein Überschwemmtwerden von einer 
rauschfeaften Stimmung, als ein vielleicht schönes, aber trügerisches •Gefühl", 
das darum über kurz oder lang ernüchtert werden muß. Aber auch wenn solche, 
die einmal geliebt haben, dem zustimmen, und das heißt, ihre Liebe so ernied- 
rigen, behalten die wirklich Liebenden recht. Die Wahrheit ist, daß in der Liebe 
das Sein der Welt in Erfüllung kommt; daß die Liebenden und nur die Lie- 
benden dem Ursprung allen Seins nahe sind; daß sie allein begreifen, warum 
überhaupt etwas ist. Wir sprechen ja nicht von dieser oder jener Liebe hier, 
sondern von Liebe überhaupt, die göttliche inbegriffen; wenn aber von mensch- 
licher, dann am meisten von solcher, die durch ihre Kraft und Höhe wie in 
einem weiten Brennspiegel das sonst diffuse Licht sammelt und in sich das 
Wesentliche sehen läßt. 

Mit dem Geschenkcharakter, mit der eigentümlichen Verwandlung des Ha- 
bens und damit der Wesensbezüge des menschlichen Daseins überhaupt hängt 
noch ein weiteres Moment zusammen, das zwar gleich zu Anfang sichtbar ge- 
worden ist, aber ausdrücklicher hervorgehoben werden muß. 

Was geschah vor unseren Augen, als sich das Haben verwandelte? Es war, 
als ob wir etwas Festes aus der Hand ließen. Nicht als ob wir nachher nichts 
mehr in der Hand gehabt hätten oder weniger, aber es war ganz anders damit 
geworden. Wenn wir noch genauer hinsehen, dann haben wir nicht nur etwas 
aus der Hand gelassen, sondern uns selber! Das Haben hat es ja nicht mit irgend 
etwas zu tun. Das Haben geschieht ja auch nicht mit der Hand, sondern mit 
unserem Selbst. Indem ich das Haben aufgebe, gebe ich mich auf eine Weise 
selbst auf. Ich gebe nicht nur etwas her, sondern mich. Ich habe nichts 
mehr in der Hand, nicht einmal mehr mich selbst. Und also ist es nicht mehr so, 
daß ich habe, sondern ebensogut oder eher, daß ich gehabt werde. Aber viel 
besser ist mir dieses Gehabtwerden als jenes Haben. Dieses Gehabtwerden ist 
reich und macht reich; jenes Haben ist arm und läßt arm. Wenn dieses ein 
Gehabtwerden ist • gut; jedenfalls werde ich darin mehr zu mir selbst gebracht 
als irgendwie sonst. Alles andere kommt mir nun als Enge und Fesselung vor. 

* 
6. In   der   Verwandlung des   Habens   verwirklicht sich 

die Freiheit. 

Es scheint nicht wahr, daß in der Liebe die Freiheit sich erfüllt. Von Nicht- 
liebenden aus gesehen, haben Liebende sie verloren. Die Liebe hat sie in Bann 
geschlagen. Sie können nicht mehr heraus. Alles, was außerhalb ihrer Liebe ist, 
gilt ihnen nichts mehr. Für die Liebe aber zehren sie sich auf. Kann es ärgere 
Fesselung geben, deutlichere Versklavung? 



452 Eugen Walter 

Fragen wir Liebende, so ist ihnen unverständlich, wie das Versklavung sein 
sollte, was ihre Seligkeit ausmacht. Nicht jetzt fühlen sie sich verknechtet und 
gebunden, sondern was vordem ihr Leben war, kommt ihnen nichtig vor. Die 
Liebe hat sie frei gemacht. Jetzt erst glauben sie zu wissen, was Freiheit ist. 
Was vordem Freiheit war, hat jetzt erst seinen Sinn und seine Erfüllung gefun- 
den. Freiheit ohne die Liebe ist leere Beliebigkeit, die sich selbst nicht halten 
kann; die an sich selbst stirbt, weil sie nicht weiß, wozu sie sich behaupten solL 
Oder sie ist vermeintliche Freiheit, die gar nicht merkt, daß Freiheit immer 
nur mögliche Freiheit ist, im Hinblick auf ein Wozu, nicht eine vorhanden 
verfügbare des Wovon. Darum ist außerhalb der Liebe endloses Streiten dar- 
über, ob es die Freiheit gibt oder nicht gibt. Allem solchem Streit ist die Liebe 
enthoben. Der Liebende erfährt die Wahrheit seiner Freiheit in ihrer Erfüllung. 
Darin werden Freiheit und Bindung, Freiheit und Notwendigkeit eins. Die 
höchste Freiheit ist die höchste Bindung, die höchste Bindung ist die höchste 
Freiheit • in der Liebe. Also ist es so in Gott: als der Liebendste ist er auch 
der Freieste. Bei ihm, dem Ursprung der Freiheit, gibt es aber nicht die Be- 
liebigkeit jener Willkür, welche von einem abstrakten Denken, töricht genug, 
als Freiheit aufgefaßt wird. In Wirklichkeit liegt hierin eine Minderung der 
Freiheit, die den jetzigen Stand des Menschen kennzeichnet. Je größer die Frei- 
heit wird, desto mehr wird sie mit der Notwendigkeit eins. Wenn unsere Liebe 
der Liebe Gottes einmal vorbehaltlos antwortet, hört jene Wahlfreiheit auf, 
die uns jetzt zu sündigen und jene Liebe zu verfehlen erlaubt. Die eigentliche 
Freiheit aber erreicht gerade dann ihre Höhe. Etwas von dieser Erfahrung 
des Ineinsf aliens von Freiheit und Notwendigkeit liegt in jeder großen Liebe. 

Darum kann Freiheit auch nicht als Freiheit erstrebt, jedenfalls nicht erlangt 
werden. Freiheit kann nur im Loslassen seiner selbst, im Freilassen in die Liebe 
hinein wirklich werden. Es kann aber auch nicht die Liebe als Liebe gewollt 
werden. Auf solchen Gedanken könnte jemand verfallen, der von den hohen 
Möglichkeiten der Liebe hört und sie sich darum aneignen möchte. Diese List 
ist zum Scheitern verurteilt. Dieser Trug muß als Trug offenbar werden. Man 
kann nicht in die Liebe gelangen, ohne sieh in das Wagnis des Liebens und 
Geliebtwerdens einzulassen. Und man kann nicht in dieses Wagnis eintreten, 
ohne aus seiner Selbstverwahrung herauszugehen. Dies ist •sogar" bei Gott, ja 
es ist eben bei Gott in höchstem Maße der Fall. Sobald dieser Vorgang beginnt, 
nimmt den Wagenden die Freiheit auf. Sie durchwaltet den ganzen Bereich der 
Liebe vom ersten Anbeginn bis zur höchsten Vollendung. "Sie beginnt mit ihr 
und schreitet mit ihr fort. Zugleich aber die Notwendigkeit. Oder anders ge- 
sagt: Das Liebenkönnen ist nicht in meine Hand gegeben. Ich kann es mir nur 
schenken lassen aus einer Hand oder Huld, die mich und alles trägt, die aus 
einer vorgängigen Liebe mich, mein Lieben und meine Freiheit will, und auch 
will, daß ich in Liebe und Freiheit die Verwirklichung mitwill. 

Wenn wir die bisherigen sechs Sätze überblicken, wenn wir sie zu umfassen 
versuchen, um uns darüber Rechenschaft zu geben, was denn in allen wieder- 
kehrt oder allen zugrunde hegt, so springt es uns auf einmal in die Augen, daß 
sie sich in einem eigentümlichen Raum ereignen. 



Zur Ontologie der Liebe 453 

7. Liebe öffnet und schafft einen eigentümlichen Raum. 

Liebe braucht sich nicht fortzubewegen von hier nach dort, eine Strecke zu 
durchmessen, die vielleicht zu weit ist, um ans Ziel zu gelangen. Liebe öffnet 
einen Raum, der von ihr bis zu dem Geliebten reicht, und siehe da: in diesem 
Raum sind sie beieinander. In diesem Raum ist die Entfernung wie aufgehoben; 
überbrückt, verwandelt. Das hört sich an wie Magie oder Phantasie, ist aber 
keines von beiden. Nur ist auf die Frage: wie macht das die Liebe? • vorerst 
wenigstens • keine Antwort möglich. Wir wollen aber auch zunächst gar nicht 
nach Erklärungen suchen, sondern prüfen, ob sich unsere Erfahrungen so 
ausdrücken lassen. Eher dürfen wir fragen: Was ist das für ein Raum? Offen- 
bar ein Raum ganz anderer Art als der cartesische, jener, in dem die Gesetze 
der euklidischen Geometrie gelten; jener, in dem hart die Sachen aufeinander- 
stoßen. Dem gegenüber ein unräumlicher Raum•und doch ein Raum, sogar ein 
wesentlicher Raum, ja der Wesens-Raum, in dem die Dinge gerade das sein 
dürfen, was sie sind, sein sollen, sein möchten; der Raum, der ihnen zukommt, 
zugedacht ist und nun von mir ihnen zugesprochen, zugemeint und wirklich 
gemacht. 

Dieser Raum wird dadurch nicht enger, daß ich liebend miteintrete, 
sondern weiter. Nach den Gesetzen des physikalischen Raumes kann da, wo 
ein Gegenstand ist, nicht auch ein anderer sein. Sie grenzen einander, schrän- 
ken einander ein im vorgegebenen Raum. Sie machen sich diesen Raum streitig 
oder teilen ihn unter sich. Hier ist es umgekehrt: Je mehr Liebe in einem 
Raum ist, desto mehr hat darin Platz. Die Liebe schafft überhaupt erst Raum. 
Der Raum hört auf, eine statische Gegebenheit zu sein, Raum wird Funktion. 
Wer gar nicht liebt (und geliebt wird), ist der beschränkteste. Er ist nur, wo er 
ist, er hat nur, was er hat. Wer unendlich liebte, wäre der reichste. Er wäre bei 
allem und alles wäre bei ihm. Alles hätte bei ihm Platz, weil seine Liebe allem 
Raum schafft. Das geschähe gar nicht etwa dadurch, daß er sich anstrengen 
müßte, viele und alles zu lieben. Indem er •mit aller Liebe" liebte, mit der 
Ganzheit der Liebe, die ihr wesensmäßig eignet, mit der Absolutheit der Un- 
endlichkeit, die sie überall in sich trägt, wo sie zu sich selbst kommt, da ge- 
schieht diese Verwandlung, die nichts außer ihr läßt. Von dem einen Punkt 
her ergreift sie die Welt. Ist einmal an einem Ort der Durchbruch in die Sphäre 
der Liebe geschehen, dann ist das ganze Dasein verwandelt. 

Alles was durch die Liebe berührt wird, ist im letzten eins. Die Liebe gibt 
das Recht, über das Ganze des Lebens ihretwegen anders zu denken. Woher 
nimmt sie es? Woher hat sie es? Der Liebende weiß, daß sie es hat. Zweifel • 
ist ihm nicht möglich. Es kann nur sein, daß er sich über den Grund nicht aus- 
kennt. Er kann nur darin liegen, daß alles aus Liebe stammt, und daß in der 
Liebe der Grund alles Seins berührt wird. 

Wir sind nun verschiedene Male und in zunehmendem Maße auf den Abso- 
mtheitscharakter der Liebe gestoßen. Er ist in jeder echten Liebe greifbar und 
kündigt sich ihr an. Und wir haben auch schon verschiedentlich die bürgerliche 
Meinung abgewehrt, daß es sich dabei nur um Übersteigerungen eines Gefühls 
handle. Damit tut man nicht nur Liebenden, nicht nur der Liebe, sondern auch 



454 Eugen Walter 

sich selbst und der Wahrheit unseres menschlichen Seins, ja letztlich Gott 
selbst Unrecht. Denn von wem anders käme jener Absolutheitscharakter, auf 
wen anders wiese er hin? Auf wen aber kann er noch verweisen, wenn er 
verleugnet, verkleinert, lächerlich gemacht wird? 

Die Erfahrung oder die Ahnung, mit der Liebe an ein Letztes zu rühren, 
drückt sich etwa darin aus, daß erst die Liebe dem Leben Sinn, dem Dasein 
Wert, der Welt Licht, der Existenz Halt gibt. Man weiß nicht mehr, wie man 
ohne sie hat leben können, wie man noch ohne sie würde leben können. •Und 
gäbe einer seines Hauses sämtliche Habe für die Liebe daran • nur verachten 
könnte man ihn" (Hl 8, 7). Vor der Liebe wird alles andere gering. Darin 
drückt sich nicht das Zwingende einer Leidenschaft aus, sondern die Wahrheit. 
Wo die Liebe sich selbst versteht, spricht sie von der Wahrheit und weiß sich in 
ihr geborgen und eins mit dem Grund allen Seins. Von daher wird auch die 
vorhin beschriebene Erfahrung des Raumes noch einmal heller. Daß die Liebe 
solchen Raum schafft, in dem die Liebenden und alles Seiende wesen können und 
sich in ihrer Freiheit verwirklichen, das kann letztlich nur einen Grund haben: 
daß dieser Raum derselbe ist, den Gottes Liebe schafft, indem er überhaupt in 
Liebe schöpf erisch wird. 

8. Die   Liebeist  Mitvollzug  der   schöpferischen   Liebe 
Gottes. 

Die Liebe öffnet einen Raum, tritt nicht nur ein. Der Raum ist vorher nicht 
so da wie der geometrische. Sie öffnet ihn für sich und für das, was sie liebt. 
Aber sie könnte diesen Raum nicht öffnen, in dem jene Wirklichkeit sich 
begibt, die wir in den früheren Sätzen beschrieben, wenn er nicht doch schon 
• auf eine freilich gänzlich andere Weise als der geometrische Raum • vor- 
gegeben wäre. Dieser Raum, in dem die Dinge wesen können, ist ihnen eröffnet 
in der schöpferischen Liebe Gottes, der allem, was ist, seinen Wesens-Raum, 
Lebens-Raum, Strebens-Raum, Vollendungs-Raum im Schöpfungsakt gibt und 
in seinem fortgesetzten Schöpfungsakt darreicht, nicht indem er sie von außen 
in einen Raum setzt, sondern indem er ihnen von ihnen selbst her den Mitvoll- 
zug seines Schöpfungsaktes möglich macht, ja sogar ihn anderen zuzubringen 
und auszuweiten. 

In Gottes unendlicher Weite gründet also alle Weite, welche Liebe in sich 
haben und bewirken kann, wie auch in ihm alle Geborgenheit gründet, welche 
eines Menschen Liebe einem andern sein kann. Alles, was von der Liebe gesagt 
wurde, ist nur von daher möglich und in dem Maß wirklich, als die Liebe Mit- 
vollzug der schöpferischen Liebe Gottes ist. Darum also wurden wir immer 
wieder auf die Absolutheit der Liebe gebracht, die doch nicht abseits bleibt von 
allem, was sonst Liebe heißt, vielmehr das Licht ist, in dem alles hell wird, 
was Liebe ist; und das Maß, in dem alles Liebe ist, was Liebe heißt. 

Am andern Ende steht das Begehren; es kann nie absolut, nie rein und voll 
werden. Es hat keine Weite, wenn es auch entfesselt wird. Es kann keine Weite 
geben, sondern, nur in die eigene Enge hineinzwingeru Als Begehrender sehe 
ich das begehrte Gut nur unter dem Gesichtswinkel dessen, was es für mich ist. 



Zur Ontotogie der Liebe 455 

Das beengt notwendig. Denn nichts ist nur für mich da. Jedes Ding ist reich 
genug, um begehrt zu werden; und jedes Ding ist reicher, als je in ein Begehren 
eingeht. Im entscheidenden Sinn gilt dies von Personen. Jede Person kann für 
mich etwas sein, kraft dessen, daß wir beide als Personen im Absoluten grün- 
den und darin einander verwandt sind. Aber keine Person kann im Für-mich- 
sein aufgehen, auch wenn sie mir und ich ihr noch so viel wäre. Das Absolute, 
das uns einander nahebringt und viel sein läßt, verhindert auch absolut, daß 
wir nur füreinander sind. 

Wenn ich mich begehrend auf eine Person richte, bewirke ich, daß sie mir im 
Entscheidenden entgleitet. Mein Begehren ist auf jeden Fall zu eng, ist auf 
jeden Fall beengend. Als Sinneswesen ist der Mensch dem Bereich des Be- 
gehrens verhaftet, in welchem zwar auf Grund einer vorgegebenen Zuordnung 
Erfüllung je und je vielfältig gelingen mag, nie aber jene, nach der er als We- 
sen, das am Absoluten teil hat, notwendig verlangt. Es ist zwar das häufigste 
Mißverständnis, daß er davon im Begehren maßlos wird und seine geistigen 
Kräfte in der immerfort sich steigernden Erfindung neuer Mittel zur Befrie- 
digung verbraucht; aber im Genuß verschmachtet er dann nach Begierde, 
findet sich verzweifelt immer enger eingeschlossen und sucht vergeblich diesen 
Bann mit Mitteln zu sprengen, die ihm selbst unterliegen. 

Erlösende Weite, ruhevoller Besitz, Erfüllung seines Wesensverlangens kann 
ihm nicht geschehen, solange er sich von unten begreift aus dem Raum der 
Sinneswesen, statt aus der Teilhabe und dem Mitvollzug des Lebens Gottes. 
Dieses ist uns nicht schlechthin verborgen und vorenthalten. Denn durch die 
Schöpfung ist es sichtbar geworden. Es gibt keinen anderen Grund dafür, daß 
Schöpfung geschah und ist, als die Liebe Gottes. Er hatte und hat ihrer nicht 
not. Er schuf und erhält nicht aus Bedürfnis, sondern aus absoluter Freiheit; 
aus dem Wohlgefallen daran, daß etwas außer ihm sein darf. Jeder andere 
Schöpfungsgrund wäre unterhalb der Würde Gottes • man darf hinzufügen: 
auch der Schöpfung. Denn die Größe Gottes wird ja für uns in der Größe seiner 
Schöpfung erkennbar; und die Höhe seiner Freiheit darin, daß er Geschöpfe 
nicht nur aus seiner Freiheit, sondern auch in die ihre entließ. 

Alles, was ist, sofern es ist, ist der Ausdruck der Liebe Gottes. Sie hat ge- 
wollt, daß es sei. Und alles, was je ein Seiendes haben kann an Sein und Mög- 
lichkeit, an je besonderem Sein und besonderer Möglichkeit, ist je ein spezi- 
fischer Ausdruck der Liebe Gottes. In ihrer Weite verliert sich kein einzelnes. 
Jedes ist in seinem ganzen Sein darin. 

Wenn es also im Menschen etwas gibt, das Freude daran hat, daß überhaupt 
etwas ist; das im ganzen und im einzelnen will, daß die Schöpfung und die Ge- 
schöpfe seien, was sie sind und sein können, dann ist das im Sinne Gottes, und 
dann ist anzunehmen, daß gerade darin der Mensch seine höchste Würde 
erreicht und Gott am nächsten kommt. Das aber tut die Liebe. Das ist ihr 
innerstes Meinen. Sie reißt, was sie liebt, nicht an sich, wie es das Begehren tut. 
Sie nimmt es aus Gottes Hand entgegen, um es das sein zu lassen, als was es von 
Gott gemeint ist. Und ihre höchste Freude ist es, gerade das aus dem Geliebten 
zu machen, soweit es auf ihn ankommt, was Gott damit gewollt und angefangen 
hat. Denn er begreift und ist glücklich darüber, von Gott mithineinberufen zu 



456 Eugen Walter 

sein in die Vollendung dieser Schöpfung. Diese wird nicht so sehr im Voran- 
bringen von Werken der Zivilisation oder Kultur bewirkt als vielmehr im 
Wirklichwerden der liebe. In jenem geschieht vieles; in diesem aber alles. 
Dort wird viel Zweifelhaftes betrieben, hier das eine Notwendige vollbracht. 
Liebe weiß dem Geliebten nichts besseres zu tun und zu schenken, als eben in 
diesem Sinn den Geliebten sich und sich dem Geliebten von Gott gegeben sein 
lassen; oder anders gesagt: sich den Hindurchgang der Liebe, dem Mitgenom- 
menwerden durch sie offen halten und sich mit ihrem ganzen Sein in diesen 
Mitvollzug hineingeben. 

In dieser Liebe ist darum auch Anfang und Ende, Ursprung und Ziel immer 
schon einander nahe • weil sie es in Gott sind. Sie hat ihre Spannung und 
ihre Aufgabe: die Welt mitzuvollenden in dem Sinne, daß jedes werde, was es 
ist; daß jedes in sich selbst werde, was es in Gott ist. Diese Aufgabe ist zwar eine 
unendliche Forderung, aber gleichwohl keine maßlose Überforderung • weil 
sie in Gott gestellt ist und von ihm auch ihre Erfüllung gewährleistet hat, wes- 
halb sie •alles glaubt, alles hofft und alles überwindet." In dieser Liebe ist die 
Erfüllung und Vollendung immer schon enthalten, vorweggenommen, oder 
richtiger: vorweg-gegeben. Sie ist Wirklichkeit und Verheißung; eine erste 
Wirklichkeit, welche die letzte Wirklichkeit als Verheißung in sich trägt. 

Nur wenn und weil es solche Liebe überhaupt gibt, sind Sätze möglich, wie 
die hier aufgestellten. Sie begreift sich nicht durch eine Annäherung oder An- 
ähnlichung von etwas anderem wie von außen oder von unten her. Sie begreift 
sich nur als dieselbe Liebe, an welcher von oben her Anteil geschenkt wird. 
Dieser Anteil ist ein lebendiger, ist wirkliches Lieben, ist sogar das höchst- 
mögliche Lieben. Und die Weise, wie sie dem Menschen möglich wird, wenn er 
sich in ihr ganz versteht, nennen wir Mitvollzug. 

Damit hat unser Ansatz jene Schwelle erreicht, wo er sich entschiedener dem 
Licht der Offenbarung überlassen kann und muß. Jetzt könnte theologisch ge- 
fragt werden, wie sich die Aussagen des Neuen Testamentes zu der aufgezeigten 
Wirklichkeit verhalten. Dieser Versuch einer Ontologie der Liebe sollte dafür 
eine Vorarbeit sein. 




