442 Eugen Walter

Gerade die Tatsache, daB in Maria die Kirche sich selbst erkennt, ist die
Kraft, die der Marienverehrung ihre Uniiberwindlichkeit und Spontaneitit
gibt. Von der Kirche her wird auch die Mariologie einen neuen Zugang ge-
winnen miissen, um zu groBerer theologischer Klarheit zu kommen und der
marianischen Frémmigkeit ihre objektive Rechtfertigung und damit neue
Lebendigkeit zu geben.

Zur Ontologie der Liebe

Von Eugen W alter, Lippertsreute (Uberlingen)

Bei der schlechthin zentralen Stellung, welche fiir die Theologie — sowohl
die Theologie im engeren und engsten Sinn als Gotteslehre wie fiir die theo-
logische Lehre vom Menschen, seinem Heil und seiner Vollendbarkeit — der
Liebe zukommt, ist es liberaus miBlich und seltsam, daB iliber das Wesen der
Liebe wenig ausgemacht ist. Liegt es daran, dal es jedermann weif3? Oder
liegt es daran, daB man nicht einmal dahin gelangt ist, zu erkennen, wie
Verschiedenartiges unter Liebe, selbst in- der theologischen Sprache, verstan-
den werden kann? Seit die Diskussion um Eros und Agape wieder in Gang
gekommen ist, diirfte der Theologe diese Fragestellung nicht mehr iibersehen.
Sie begann tastend und unsicher vor rund einem Menschenalter und stellt
eines der Gebiete dar, auf dem sich seitdem die Unterscheidung des Christ-
lichen von dem vollzieht, was lange Zeit, zum mindesten seit Aufkldrung und
Idealismus, allzu unbesehen dafiir gegolten hatte, sich jetzt aber immer
mehr als Amalgam mit Inhalten anderer Herkunft erweist. Die Unter-
scheidung des Christlichen, ja sogar seine Scheidung und Heraus-
16sung aus solchen Verbindungen, ist eine unabweisbare Notwendigkeit. Damit
ist allerdings nicht gesagt, daB diese Verbindungen zu ihrer Zeit falsch waren
und vermeidbar’ gewesen wiren, und es ist aus dem gleichen Grunde nicht
gesagt, daB wir jetzt das Christliche chemisch rein darzustellen oder gar zu
leben vermdéchten.

Der schwedische Theologe Nygren , der bisher den bedeutendsten Beitrag zu
diesem Thema' geleistet hat, kennzeichnet Eros als ,,Liebe von unten nach oben*.
Ob sie sich auf Geschépfe oder auf den Schépfer richtet, macht da keinen Unter-
schied: sie ist begehrende, ichbezogene Liebe. Agape hingegen ist , Liebe von
oben nach unten®. Sie ist das dem erosbestimmten griechischen Denken schlecht-
hin unbegreifliche Wunder, daB Gott liebt; dal Gott, der des Menschen nicht
bedarf, sich so verhilt, als ob er seiner bediirfe. Agape ist die Liebe, welche
. das Neue Testament meint in seiner Botschaft — und in seiner Forderung! Also
ist oder wird auch der Mensch im Raum der Gnade solcher Liebe fihig. Wie
verhalten sich dann die beiden Liebesmoglichkeiten in ihm: Eros und Agape?
Hebt eine die andere auf? Geht eine in die andere ein? Verédndert eine die
andere, wenn sie im konkreten Menschen zusammenkommen? Nygren hat eine
Reihe von historischen , Synthesen“ gezeigt und zersprengt. Abgesehen davon,

1 Eros und Agape, I. Bd. 1930, I1. Bd. 1937.



Zur Ontologie der Liebe 443

daB seine Analysen an manchen Stellen der Nachpriifung bediirfen, bleiben
immer noch die entscheidenden Fragen offen: theologische und praktische. -

Wenn es uns feststeht, da durch die EingieBung des Heiligen Geistes der
Mensch der Agape fihig ist ( Rém 5, 5), was wird dann aus dem Eros? Wird er
in Agape aufgenorhmen verwandelt, oder bleibt er véllig auBerhalb, und das
hieBe uneriést? Das wiirde aber auch heiBen, daBl Agape nie den ganzen Men-
schen erfiillt, nie aus ganzem Herzen und aus allen Kriften kommt! Der Christ
wére und bliebe geteilt zwischen Eros und Agape. Gerade er wiirde in den
Zwiespalt geworfen, und nicht etwa voriibergehend, sondern prinzipiell:
Mensch kdnnte er nur sein durch Eros, Christ nur durch Agape, und die beiden
‘wiren unversdhnbar geschieden.

Entspricht dies der christlichen Erfahrung? Hier gilt vor allem die Erfahrung
der groBen Gottes- und Menschenliebe in den Heiligen. Nygren hat sich an
das liber die Liebe Geschriebene und Gedachte gehalten. Das ist viel und darun-
ter ist Grofles und Groftes. Aber sind das die einzigen Zeugnisse iiber die
Liebe? Sind es die wichtigsten? Oder sind es nur die niichsten, die dem Theo-
logen am raschesten zugénglichen, weil sie schon in dem Medium vor ihm lie-
gen, in dem er sich bewegt, im Medium des Wortes? Ist der Mensch in seinem
Lieben nicht unmittelbarer und unbeirrbarer als in seinem Denken? Um den-
ken zu kénnen; bedarf er des vor ihm Gedachten, mehr als er zumeist wei8.
Lieben aber kann er aus sich und dem Heiligen Geist.

Vielleicht ist es moglich, richtig und wichtig, nach der scharfen Scheidung und
Gegeniiberstellung, die Nygren in begrifflichen Analysen und problemge-
schichtlicher Forschung durchgefiihrt hat, einen anderen, einen neuen Ansatz
zu versuchen. Statt ,Eros‘’ und ,Agape‘ anzunehmen, wie sie uns diese Analysen
herauspripariert haben, wollen wir einmal geradewegs auf die Wirklichkeit
der Liebe hinblicken. So notwendig es war, die unkritische Sicherheit zu bre-
chen, in der allenthalben Liebe = Liebe angenommen war, so bleibt nach der
durchgefiihrten Unterscheidung dieser beiden besonders ausgeprigten, aber
doch wohl keineswegs einzigen geschichtlichen Liebesweisen, die Frage beste~
hen, ob Liebe nicht im allerletzten doch etwas Einiges und Einfaches ist.

Wir fragen also: Was istiiberhaupt da, wo Liebe ist? Was geschieht im
Grundeiiberall, wo geliebt wird? Was ist mit Liebe eigentlich ge-
meint, auch dort, wo sie uns nur in Verzerrungen entstelit begegnet? Wir fra-
gen also nicht darnach, was ein Liebender meint. Denn bis er etwas meinen
kann, und vor allem, bis er sich sein Meinen auslegen kann, sind in der Tat
schon immer viele geschichtliche Einfliisse, Farbungen, Verschiebungen, Uber-
kreuzungen wirksam geworden. Wir versuchen darum mit der Frage tiefer an-
zusetzen: Was ist mit der Liebe selbst gemeint? Und um es noch einmal unmifB-
verstindlich zu sagen: Nicht die Psychologie der Liebe interessiert uns, nicht
was ein Liebender fiihit oder meint, sondern was wirklich darin geschleh’c und
ist, wo geliebt wird: also die Ontologie der Liebe.

Wir stehen vor einer Uberfiille von Erscheinungen, die Liebe heifien. Liebe
muB aber etwas sehr Einfaches sein. Wir werden uns darauf einstellen miis-



444 Eugen Walter

sen, es schrittweise zu erfassen. Liebe ist zunichst einmal eine Beziehung
von einem zu einem anderen. Erkennen ist allerdings auch eine; Begehren
auch. Der Begehrende geht auf das Begehrte zu, greift danach. Tut der Lie-
- bende auch so? Wir zégern mit der Antwort. Das Greifen schlieBt die Mog-
lichkeit von Gewalt ein, welche Liebe gerade ausschliefit. Von daher for-
mulieren wir unsern ersten Satz:

-

1. Liebeist Beteiligtsein,das dennoch frei 148t.

Mit diesem Satz hoffen wir, das allerweiteste Feld der Liebe umzirkt zu ha-
ben. Um schirfer zu sehen, machen wir einen Lingsschnitt durch die Entwick-
lung eines Menschen: wo stoen wir auf Liebe? Ist es Liebe, wenn das Kind sich
an die Mutterbrust dréngt, einen dargebotenen Finger ergreift? Nein, offenbar
nicht. Warum nicht? Weil keine Freiheit darin ist. Es ist Begehren dessen,
was ihm gut oder notwendig ist oder scheint. Es ist noch keine Unterscheidung
darin. So oder &hnlich wird der Hungernde auch spiter nach der Speise be-
gehren. Begehrt er auch so nach dem andern Geschlecht? Vielleicht. Dann
aber ist es noch nicht Liebe. Solange es beim blofen Begehren bleibt, wird
keine reale Beziehung iiber das Ich hinaus hergestellt; was hier vorliegt,
ist nur von einem Pol her aufgebaut, der andere Pol bleibt vollig passiv, mit
seinem Eigentlichen draufien. Es entscheidet sich nicht von ihm her, wie weit
die Beziehung real wird, und sie wird qualitativ nicht von ihm her verindert
und bereichert. Es ist hier weder echtes Freilassen noch echtes Beteiligtsein.
Umgekehrt konnte schon angesichts einer Blume beides anheben. Da wo eine
schéne Blume sehen, sie abreifen und mitnehmen nicht mehr zusammenfallen,
da zeigt sich etwas vom Beteiligtsein, das freild8t. Sie trotz ihrer Schénheit
stehen lassen, ihr um ihrer Schénheit willen das Weiterbliithen génnen, kann
Liebe heifien. Um die Blume weht ein Hauch der Freiheit, anders als um
Nahrung. Freilich einzig der Mensch ist es, der ihn wahrnimmt. Dem weiden-
den Tier ist die Blume Nahrung oder sie ist ihm gleichgiiltig. Dem Menschen
geht die Blume nicht auf in der Verzweckung, sie ist nicht einfach nur zum
Verbrauch da. Oder ist das Romantik, Beseelung der Natur, die als Poesie
schén — aber unwirklich ist? Wenn wir es nur mit Blumen zu tun hitten,
wire die Frage berechtigt. Sie wird hinfillig, sobald wir nun die Seinsbe-
reiche durchordnen, von unten nach oben: Stein, Tier, Pflanze, Mensch.

Der Stein 146t alles oder nahezu alles, was auBer ihm ist, frei — aber er
ist auch schlechthin unbeteiligt; nicht einmal der Druck, den er auf seine
Unterlage ausiibt, geht von ihm aus, sondern von der Anziehungskraft der
Gesamtmasse der Erde.

~ Die Pflanze hat eine Art von Beteiligung. Sie nimmt manche Stoffe als
Nahrung auf; sie , bevorzugt“ gewisse Orte vor anderen, d. h. sie gedeiht nicht
iiberall; sie hat eine Beziehung zu Sonne, Wind und Regen, ja sogar zum Tier,
wenigstens jene Arten, welche auf Befruchtung durch Insekten. eingestellt
sind. Der Austausch zwischen dem Pflanzenreich im ganzen und den anor-
ganischen Stoffen einerseits, den Lebewesen andererseits, ist mengenmifBig
riesig, aber gemessen an hoheren Formen des Austausches ist er von gering-



Zur Ontologie der Liebe 445

ster Intensitit; er ist nur die breite Basis einer Pyramide, deren Héhe solcher
Breite entspricht.

Beim Tier zeigt sich schon eine intensivere Art der Beteiligung. Der Aus~
schnitt der Welt, der fiir es da ist, ist groBer, die Auseinandersetzung mit ihr
vielgestaltiger und bewegter — und doch bleibt der Ausschnitt und die Aus-
einandersetzung eng begrenzt. Dem Tier ist genau zugeordnet, was es sieht
bzw. zu sehen, zu riechen und zu fangen hat. Auf ganz wenige Reaktionen ist
beschrinkt, was zwischen ihm und den ihm zugeordneten anderen Dingen und
Wesen zu geschehen hat. Das Tier hat Interesse nur an dem, was es irgendwie
braucht.

Dem Menschen ist die Ganzheit und Allheit dessen eréffnet, was tiberhaupt
ist. Er vermag Dinge zu sehen, die ihm weder notwendig noch geféhrlich sind,
Dinge also, die ihn nichts angehen — wenn wir ihn einen Augenblick lang
vom Seinsraum des Tieres her begreifen diirfen. Richtiger gesehen besteht sein -
Wesen geradedarin, daBihn allesangeht, aber auf ganzandere Weise, als es dem
Tier méglich ist. Es scheint, er kénne aber auch stecken bleiben in den Gren-
zen des Tieres, im Raum des Begehrens; oder sich nicht in dem Ma8 dariiber
erheben, wie es ihm zukime. Er ist eingespannt in den Raum zwischen der
Gebundenheit des Tieres, welche gerade dort, wo es beteiligt ist, keine Frei-
heit 146t, und der absoluten Freiheit, welche alles durchdringt, in sich aufnimmt
und freildBt. Bei jenem Wesen mufl das Wirklichkeit sein: intensivste Be-
ieiligtheit an allem Seienden, die dennoch frei 148t, vielmehr die gerade nicht
nur im Beteiligtsein frei-1ift, sondern im Anteilgeben frei-setzt.

So werden von der Liebe aus alle Seinsbereiche in ihrer Wesensstufung
erhellt. Zugleich wird sichtbar, daB in ihr fiir den Menschen die hochste Mog-
lichkeit der Selbstverwirklichung liegt. Sichtbar wird auch, daB die Liebe alle
Bereiche durchdringt. Sie kann vom Menschen aus sich nach oben, nach unten
oder auf gleicher Ebene erstrecken. Weil aber der Mensch sein Sein nicht
einfachhin hat — noch weniger einfachhin ist —, sondern es als aufgegebenes
hat, darum bedingt diese weite Eroffnung der Liebesmdglichkeit, dall er sie
in allen drei Richtungen und Bereichen verfehlen kann. Er kann das wesent-
lich menschliche Verhiltnis zum Mitmenschen, das ihm erdffnet und aufgege-
ben ist, unterschlagen und kann ihn nur als Sache nach seinem Nutzungswert
in Rechnung stellen. Der Mensch kann diesen Versuch sogar Gott gegeniiber
machen, und die Religionsgeschichte bietet reiche Anschauung dafiir, wie weit
dieser Versuch je und je gelungen ist, bzw. noch immer gelingt. Auch Gott
gegeniiber gibt es also ein Beteiligtsein, das nicht frei 148t, das ihm nicht ge-
stattet, zu sein, was er eigentlich ist. Er soll sich in Dienst nehmen lassen fiir
die Zwecke, die ihm der Mensch vorschreibt.

Es gibt also iiberhaupt ein Beteiligtsein an etwas und jemand, das mit Liebe
nichts zu tun hat. Mit Beteiligtsein meinen wir ein Verhalten, das das Be-
gehren mitumfassen kénnte, wahrend das Freilassen das reine Gegenteil von
Begehren ist. Anders als durch einen solchen scheinbaren Widerspruch 146t
sich einstweilen Liebe vom Begehren her nicht begreifen. Das Beteiligtsein,
welches Liebe ist, ist von dem Beteiligtsein, welches Begehren ist, nicht nur
gradweise unterschieden, sondern wesentlich. Liebe ist der Art nach kein ge-

#



446 Eugen Walter

ringeres Beteiligtsein als das Begehren. Um so verwunderlicher wird es, wo-
her dann die Freiheit darin kommt.

Zur Klirung dient ein Blick auf die Liebe der Geschlechter. Es gibt das
Begehren des anderen Geschlechts in derselben Weise, wie das Begehren der
Nahrung. Nicht umsonst stellt man sie zusammen: Nahrungs- und Geschlechts-
trieb. Von diesem Begehren soll nicht gesagt sein, daB es mit Liebe nichts
zu tun habe. Im Begehren des Menschen ist immer die Liebe keimhaft an-
gelegt, so wie auch in den zunichst nur vital erscheinenden Regungen und
Bewegungen des Siuglings der noch gebundene Intellekt da ist und eben mit
Hilfe dieser Regungen und Bewegungen sich zu seiner Freiheit durchringt.
Dieser Vergleich sagt allerdings nach einer Seite zu viel, nach der anderen
zu wenig; zu viel, sofern diese Erringung der Freiheit bei jedem gesunden
Kind gelingt, was von dem Durchbruch zur Liebe nicht gesagt werden kann;
zu wenig, sofern der Durchbruch zum geistigen Sein und zur Freiheit im
eigentlichen Sinn iiberhaupt erst in der Liebe erfolgt. Solange der Intellekt
im Dienst des Begehrens bleibt, ist der Fortschritt iiber das Tier hinaus un-
wesentlich und der eigentliche Wesensraum des Menschen noch gar nicht er-
reicht. :

So gewifl das Begehren nach dem andern Geschlecht nicht Liebe ist, so
gewill kann das Verhiltnis von Mann und Frau Liebe werden. Es wird Liebe
in dem Augenblick, wo im Partner dieses Verhéltnisses die Person wahrge-
nommen wird. Eine Person ist nicht dazu da, besessen und genossen zu wer-
den, sondern da8 sie sich in Freiheit erfiille; da8 sie ihr Selbstsein finde und
vollbringe. Person und Freiheit sind unzertrennlich und sind sich wechsel-
seitig MaBstab. Es ist so viel Freiheit, als jemand Person geworden ist; und
jemand ist so viel Person, als er Freiheit verwirklicht. Personen kénnen sich
einander nur schenken und kénnen, éinander als Personen nur ,begehren*
in dem MaB, in dem sie gerade ihre Freiheit verwirklichen und einander die je
groBere Freiheit zu erdffnen vermogen.

Was aber geschieht dann dabei?

2. Die Liebe vermag nicht nur von sich aus'zu denken,
sondern zugleich vom anderen her.

Um diesen Satz zu erschlieBen, greifen wir auf einen fritheren zuriick, den
wir zur ersten Erhellung des Phinomens gebraucht, abér nicht ausgeschopft
haben. Da wo — iiber das Begehren hinaus — das Schoéne als Schones gesehen
wird, so sagten wir dort, wird ihm gegeniiber eine andere Art der Antwort
erfordert und moglich, moéglich und erfordert. Woher erfordert und. woher
moglich? Erfordert von dem Gegenstand her in seiner Schénheit, um seiner
Schonheit willen. Aber wie kann ein Ding fordern? So etwas wie eine Forde-
rung kann doch einer Blume gegeniiber nur aus mir selber kommen. Alles
andere ist poetische Redeweise oder unverstandene Projektion innerseelischer
‘Wirklichkeiten auf die Gegenstinde, welche diese in uns hervorgerufen haben.
Warum aber, wenn das zugegeben wire, ereignet sich diese Projektion nicht
beliebig, sondern eben an dem Schénen oder im weiteren Sinne an dem,



Zur Ontologie der Liebe 447

wovon wir erkennen, spiiren, urteilen, dafl es wiirdig ist, zu sein? Der Vor-
gang wird also doch nicht nur von uns her ausgeldst. Er wird zwar in uns
ausgeldst, aber durchaus bestimmt von dem Drauflen her, so zwar, dafl er eine
Antwort heiBen darf. Eine Antwort ist mehr als eine AuBerung. Eine Aufle-
rung wird auch verursacht von draufien, aber ihr Inhalt wird davon weniger
spezifisch bestimmt. Eine Antwort dagegen ist dadurch ausgezeichnet, daf} sie
das Wort; dem sie agtwortet, in sich enthélt. Darin besteht ihre Wiirde und ihr
Gewicht, wie auch umgekehrt die Wiirde dieses Wertes sich in der Antwort
bezeugt, die er moéglich macht und fordert.

Wenn die Eidechse eine Fliege sieht und sie schnappt, so ist dieses Sehen
und dieses Schnappen keine Antwort auf die Fliege. Es ist ebensowenig eine
Antwort, wenn der Mensch nach ihr schligt, weil sie ihn beléstigt. Hier wird
mcht das Sein der Fliege gesehen, sondern nur die Tatsache, daB sie dem
einen Lebewesen Nahrung, dem anderen Stérung bedeutet. Und bezeichnend
ist es, ddB in beiden Fillen die Fliege getétet wird. Pabei besteht nur der
Unterschied, daB die Eidechse keine andere Moglichkeit gegentliber der Fliege
kennt, wohl aber der Mensch. Er ist allein einer Antwort auf sie fihig. Darin
wiirde erkannt, da3 auch die F]jege nicht nur da ist, um get6tet zu werden,
sondern daB sie einen selbsténdigen Gedanken darstellt, auch ein Wort, auch
einen Wert. \

Unverkennbar erhilt ,,Antwort“ erst dort den vollen Sinn, wo ich von einem
»Wort“ im eigentlichen Sinn angesprochen bin. Person steht zu Person we-
sentlich im Ant-Wort~-Verhiltnis. Gerade das ist aber dem Begehren véllig
unmdoglich. Seine Richtung ist einlinig oder einsinnig, einwegig, einpolig.
Begehren geht immer nur vom Ich aus und will nur fiir das Ich. Dabei ist es
wesentlich gleichgliltig, was begehrt wird.’

Liebe dagegen ist zweipolig. Sie hat ihren einen Pol in sich, den anderen
auBler sich. Aber der Pol, den sie auBer sich hat, ist wiederum nicht rein
aufler ihr, sondern ihr Geheimnis ist gerade dies, daf} sie auch den anderen
Pol, der nicht sie selber ist, in sich hat — wenn sie Liebe ist!

Liebe ist also nicht etwa darum zweipolig, weil sie gleich als die erwiderte
gedacht wire. Wer so denkt, zeigt nur, daB er das, was hier mit Zweipolig-
keit gemeint ist, noch gar nicht richtig gesehen hat. Er sieht das Geheimnis
der Liebe nicht, weil er sie im Grund nur zweimal einpolig sieht. Diese
Tauschung ist moglich, solange die beiden Pole gerade aufeinander bezogen
sind. Das Leben ist voll von solcher Verwechslung zweier einpoliger Bewe-
gungen mit Liebe. Wenn dann die Phase voriiber ist, wo die Strebungen
einander so tduschend entsprachen, meint man, die Liebe habe aufgehort.
Die Wirklichkeit ist aber viel schlimmer: es war gar nie welche da! Viel-
leicht ist die Wirklichkeit aber auch gerade darum nicht schlimmer, sondern
liegt Hoffnung darin, daB noch keine Liebe da war. Indem das aufgehort
hat, was sie bisher vortduschte und dadurch auch fernhielt, kann jetzt eher
wirkliche Liebe gelingen.

Es ist das Eigenartige, Rétselhafte, Kennzelchnende, Entscheidende der
Liebe, daB in ihr der Liebende von sich aus und vom andern her denkt. Wird
die Liebe erwidert, so werden der Pole nicht mehr. Die Zweipoligkeit wird



448 Eugen Walter

jetzt nur von beiden Seiten her geleistet und ihre Schwingungen dadurch
intensiviert.

Es ist also nicht zuerst ein Begehren, welches dann — vielleicht rechtzei-
tig — merkt, daB es so nicht durchkommt und sich darum einschrinkt mit
Riicksicht auf den anderen, weil es besser ist, seine Wiinsche zu begrenzen,
damit wenigstens soviel erfiillt werden kann. Da ist nicht zuerst ,ich® und
spéter dann der andere, weil auch er Anspriiche stellen®darf. Wo Liebe ist,
da hat sie das Du nicht draufBlen, sondern drinnen. Denn wie anders ver-
mochte sie es: nicht nur von sich aus zu denken, sondern zugleich vom an-
deren her?

Aber, so bohrt die Frage des von Naturwissenschaft und Psychologie ge-
schulten Verstandes: wieso vermag das die Liebe? Um kein Geheimnis gel-
ten zu lassen, hilft er sich mit der Auskunft: dies sei ein psychologisches
Kunststiick — Einfiithlung! Uber Einfiihlung lieBe sich reden. Aber bevor.
wir dies tun, mul das Wort von Unterstellungen gereinigt werden, iiber die
wir in diesem Zusammenhang nicht mit uns reden lassen.

Einfiihlung hat nichts mit ,,Als Ob“ zu tun: ich fiihle mich in den anderen
hinein, als ob ich an seiner Stelle wire. So etwas gibt es, aber das hat die
Liebe gar nicht nétig. Einfithlung ist ein Weg zu dem, was die Liebe ver-
mag: nicht nur von sich aus zu denken, sondern zugleich vom andern her.
Aber nicht Einflihlung ist dabei das Tragende und Begriindende. Liebe be-
ruht auf Einfiihlung so wenig, als der Intellekt auf der Sinnlichkeit beruht,
deren er sich vielmehr bedient. Das Geheimnis der Liebe besteht darin,
nicht nur von sich aus zu denken sondern zugleich auch vom andern her. Es
konnte einer das Wunder noch gréSer machen wollen, indem er das ,zu-
gleich® fallen liefle: Liebe denke iiberhaupt nicht an sich, nur an den an-
deren. In Wirklichkeit geschieht damit keine VergréBerung, sondern eine
Verflachung. Liebe ist nicht Altruismus. Altruismus kann eine Neigung,
eine Passion, vielleicht auch eine Tugend sein. Was er je mit Liebe zu
tun hat, entscheidet sich daran, wieviel Freiheit und wieviel Personsein da-
rin verwirklicht ist. ‘

Keinesfalls also haben wir es bei unserem zweiten Satz mit einem psy-
chologischen Kunststiick zu tun. Hier handelt es sich vielmehr um das Ge-
heimnis, das durch keine naturalistische Theorie erreicht wird, sondern nur
durch eine Metaphysik der Person. Diesem Geheimnis wollen wir versu-
chen, noch niher zu kommen. Das Fiihlen ist ihm ein- und untergeordnet.
Verhilt es sich mit dem Denken auch so?

Die Liebe vermag dieses Dort-her-Denken nur auf Grund ihres Dort-
Seins. Eigentlich immer, bei ihr aber ganz sicher, ist Denken mehr als Den-
ken. Wohin oder woher sie denkt, da ist sie auch.

3. Liebe ist nicht nur bei sich, sondern zugleich auch
beim andern.

Das ist die umfassendere Wirklichkeit des vorausgegangenen Satzes, seine
Erméglichung und Begriindung. Darum hat sie das Geheimnis auch vertieft.



1

Zur Ontologie der Liebe 449

Denn auf die Frage, kraft wessen die Liebe dort sein konne, kann die Ant-
wort eigentlich nur lauten: kraft der Liebe. Es ist i hr Geheimnis. Wir kén-
nen aber den Zublick auf das Geheimnis von einem andern Ansatz her ver-
suchen. Descartes hatte gesagt: ich denke, also bin ich. In diesem Ansatz
glaubte er den Punkt der groSten Gewifheit gewonnen zu haben. Durch
diesen Ansatz reiner Ich-Zentriertheit aber fiel ihm und den allermeisten,
die nach ihm kamen, die Welt restlos auseinander. Es gab keine tragfidhige
Briicke mehr zwischen Ich und Du, zwischen Natur und Geist, zwischen Leib
und Seele. Von da an wurde das Denken das bloBe Denken, das isolierte
Denken, das unwirkliche Denken im abstrakten Raum. Von da an konnte
immer weniger begriffen werden, da Denken eigentlich mehr ist als Den-
ken, némlich Volizug menschlichen Seins; und da8 nicht jenes Denken das
hochste und das wichtigste ist, in welchem von der Vollzugseite am restlo-
sesten abstrahiert ist, sondern jenes, mit dem nur in die BewuBtseinshellig-
keit ragt, was im Ganzen durchaus mehr ist als Bewulltsein. Eisberge sollen
zu einem Neuntel nur iiber Wasser sichtbar sein. Und was die neuere Er-
kenntnis des Menschen iiber das Verhiltnis zu Tage gebracht hat, in dem
bei ihm BewuBtes und UnbewuBtes zu einander stehen, diirfte eher diesem’
gleichnishaften Tatbestande als dem cartesischen Menschenbild entspre-
chen. Darum lautet auch unser Satz nicht: wo ich denke, da bin ich. Liegt
diesem Satz ndmlich der neuzeitliche Begriff des Denkens zugrunde, so ist
er falsch; oder was er an Wirklichkeit enthélt, ist so diinn, daB es in Un-
. verbindlichkeit entschwebt. Hier ist ein andéres Denken gemeint, das wohl
Denken ist, aber zugleich mehr als bloBes Denken; ein Denken, das dem
Sein nahe ist, ein Denken, das sich nicht beliebig an der Oberfliche des Daseins
entlangschicken und gebrauchen 148t im Dienst der Bediirfnisse, im Wechsel
der Einfille und in der MaSBlosigkeit der Wiinsche. Schon in einem tieferen
- Verstandnis der Ernéhrung des Menschen bereitet sich die Erkenntnis vor, daf
der Mensch nicht nur Beij-sich-selbst-sein ist und darum nicht nur aus sich selbst
lebt, sondern daB3 er ebenso wesentlich und urspriinglich bei anderem ist, wie
er aus anderem lebt. In wieviel htherem Grade als das Essen sind die geistigen,
Akte zugleich und ebensosehr der Ausdruck und das Mittel des Bei-anderen-
seins wie des Bei-sich-selbst-seins. Nicht eines Mégens also, sondern eines
Seins. Nicht eines Hinlangens, sondern eines Dortseins. Es gibt eine Ausdeh-
nung nicht nur der Kérper. Die Liebe ist nicht nur eine Intention, ein Streben,
ein Versuch, von dem unentschieden ist, ob er zum Ziel kommt. So ist das Be-
gehren; nicht aber die Liebe. Indem wir sie davon unterscheiden, kénnen wir
parallel zum c\]ritten noch einen weiteren Satz aufstellen.

4. Wer liebt, hat, was er liebt.

Diesem Satz kénnte das Migeschick widerfahren, als interessantes Paradox
hingenommen zu werden. Paradoxe scheinen immer interessant, und der neu-
zeitliche Leser hat sichlingst an ihre Hiufung gew8hnt. Dieser Satzist aber kein
Paradox, er ist auch nicht nach einem Schema gebildet, das mit anderer Be-
setzung abzuwandeln wiire, Wer begehrt, hat nicht, was er begehrt; sonst wiirde

2



450 Eugen Walter

er nicht mehr begehren. Um ganz gerecht und vollstéindig zu sein, kénnte man
sagen, daB auch der Begehrende auf eine gewisse Weise Anteil hat an dem Be-
gehrten. Er wiirde es nicht begehren, wenn es ihm nicht auf eine gewisse Weise
zuk&me, zugedacht wire. Wer zu trinken begehrt, tut dies nicht nur aus seinem
Bediirfnis heraus, sondern aus einer vorgingigen Ordnung, in der das Bediirfen
und seine Stillung zugleich enthalten ist. Dieses Anteilhaben kann allerdings
weder Pflanze, noch Tier, noch Mensch vor dem Verdursten bewahren. Was da
von Haben bleibt, niitzt auf der empirischen Ebene nichts.

Wer aber liebt, hat, was er liebt—auch wenn er es entbehrte. Ohne Vorbehalt
gilt dieser Satz — alle diese Sitze — nur von einer Liebe, der Liebe Gottes. Er
hat alles, was Er liebt. Er liebt alles, was Er hat; Er ist bei allen, durchwohnt
und durchherrscht alles. Seine Liebe und seine Macht reichen gleich weit. Ist
dies aber nicht die Not und das Leid der menschlichen Liebe, dafl sie weiter
reicht, wie seine, des Menschen Macht? Wie oft sieht sich Liebe ohnmichtig, wo
sie besitzen, sein und helfen méchte. Aber es hat sein Gutes, wenn es so ist: un-
sere Liebe reicht weiter als unsere Macht!Ich kannnoch lieben, was ich nichtbe-
sitzen, wo ich nicht anwesend sein, wo ich nicht helfen kann. Und was besitzen
betrifft: Wer besitzt die divina comedia: der sie im Prachteinband im Biicher-
schrank hat, oder der sie verstehend und liebend in sich aufgenommen hat?

Es gibt Dinge, die man fast nur auf eine Weise haben kann, und Dinge, die
man fast nur auf die ander e Weise haben kann. Nahrung, Kleidung, Woh-
nung mufl man wohl in der groben, jedem begreiflichen Weise haben; darum
auch begehren. Aber eben darum kann man sie wohl im eigentlichen Sinne gar
nicht lieben. Gott, das Heil, die Wahrheit, kann ich nur auf die andere Weise
besitzen. Nur liebend sind sie zu gewinnen. Dazwischen gibt es Bereiche, in
denen sich die Weisen des Habenkdnnens mischen. Wer hat ein Weib: der ihr
Gewalt antut oder der Liebend-Geliebte, der vielleicht fern ist? Soll man also
sagen: wer einen Menschen liebt, der hat ihn — soweit man einen Menschen
eben tiberhaupt haben kann? Eine eigentiimliche Abwehr macht sich gegen
einen solchen Satz in uns geltend. Die Liebe will so gar nicht ,haben. Sie
wei, dafl man in der Liebe gar nicht ,haben“ kann. Das Wunder der Liebe
ist, dafl in ihr alles Schenken ist.

5. In der Liebe wird alles Haben verwandelt in immer
neues Schenken und Beschenktwerden.

Der Liebende ist ein immerfort Beschenkter. Er wei3, daf} er durch nichts
verdienen kann, geliebt zu werden. Es ist das reine Wunder. Es wird dadurch
nicht geringer, dag er sich selbst als Liebenden und insofern auch als Schenken-
den erfidhrt. Hier ist und bleibt die Seligkeit des Beschenktwerdens die gréBere.
Aber es ist unnétig und unmdoglich, die beiden gegeneinander aufzurechnen. In
der Liebe wird alles, wird das Ganze Geschenk. Alles erhilt Geschenkcharakter.
Dal Liebende einander Geschenke machen, bedeutet nicht, da sie die Habe des
andern vermehren, die eigene aus Liebe verringern; ist vielmehr nur ein.
aduBeres Zeichen dafiir, daB sie in eine andere Welt getreten sind, in der das
leere, nichtssagende, tote ,Haben“ aufgehoben ist und alles zum Geschenk wird,



Zur Ontologie der Liebe 451

weil die Liebe selbst das hochste Geschenk ist. Wenn wir auf die Beispiele
hochster Liebe blicken, zeigt sich immer, daf in ihrer Erfahrung nicht die
Liebe vom Ich oder vom Du ausgeht; ja, sie haben sogar die Uberzeugung,
daB es nicht einmal um Ich oder Du geht; sondern um die Liebe liberhaupt, von
der auch das Liebenkénnen und Geliebtwerden ausgegangen ist. Die Liebe
wird als das Wunder erfahren, das etwas schlechthin Neues in die Welt bringt,
das einzige wahrhaft Neue, das darum die Welt verwandelt. Dem Nichtlieben-
den erscheint sie als Unwirklichkeit, als ein Uberschwemmtwerden von einer
rauschhaften Stimmung, als ein vielleicht schénes, aber triigerisches , Gefiihl“,
das darum iiber kurz oder lang erniichtert werden mufi. Aber auch wenn solche,
die einmal geliebt haben, dem zustimmen, und das heiBt, ihre Liebe so ernied-
rigen, behalten die wirklich Liebenden recht. Die Wahrheit ist, daB in der Liebe
das Sein der Welt in Erfiillung kommt; daB die Liebenden und nur die Lie-
benden dem Ursprung allen Seins nahe sind; daB sie allein begreifen, warum
liberhaupt etwas ist. Wir sprechen ja nicht von dieser oder jener Liebe hier,
sondern von Liebe iiberhaupt, die géttliche inbegriffen; wenn aber von mensch-
Licher, dann am meisten von solcher, die durch ihre Kraft und Héhe wie in
einem weiten Brennspiegel das sonst diffuse Licht sammelt und in sich das
Wesentliche sehen l48t.

Mit dem Geschenkcharakter, mit der eigentiimlichen Verwandlung des Ha-
bens und damit der Wesensbeziige des menschlichen Daseins iiberhaupt hingt
noch ein weiteres Moment zusammen, das zwar gleich zu Anfang sichtbar ge-
worden ist, aber ausdriicklicher hervorgehoben werden mu8. .

Was geschah vor unseren Augen, als sich das Haben verwandelte? Es war,
als ob wir etwas Festes aus der Hand lieBen. Nicht als ob wir nachher nichts
mehr in der Hand gehabt hitten oder weniger, aber es war ganz anders damit
geworden. Wenn wir noch genauer hinsehen, dann haben wir nicht nur etwas
aus der Hand gelassen, sondern uns selber! Das Haben hat es ja nicht mit irgend
etwas zu tun. Das Haben geschieht ja auch nicht mit der Hand, sondern mit
unserem Selbst. Indem ich das Haben aufgebe, gebe ich mich auf eine Weise
selbst auf. Ich gebe nicht nur et was her, sondern mich. Ich habe nichts
mehr in der Hand, nicht einmal mehr mich selbst. Und also ist es nicht mehr so,
daB ich habe, sondern ebensogut oder eher, daBl ich gehabt werde. Aber viel
besser ist mir dieses Gehabtwerden als jenes Haben. Dieses Gehabtwerden ist
reich und macht reich; jenes Haben ist arm und 146t arm. Wenn dieses ein
Gehabtwerden ist — gut; jedenfalls werde ich darin mehr zu mir selbst gebracht
als irgendwie sonst. Alles andere kommt mir nun als Enge und Fesselung vor.

6. In der Verwandliung d:es Habens verwirklicht sich
die Freiheit.

Es scheint nicht wahr, daB in der Liebe die Freiheit sich erfiillt. Von Nicht-
liebenden aus gesehen, haben Liebende sie verloren. Die Liebe hat sie in Bann
geschlagen. Sie kénnen nicht mehr heraus. Alles, was auBBerhalb ihrer Liebe ist,
gilt ihnen nichts mehr. Fiir die Liebe aber zehren sie sich auf. Kann es drgere
Fesselung geben, deutlichere Versklavung?

20¢



452 ‘Eugen Walter

Fragen wir Liebende, so ist ihnen unverstindlich, wie das Versklavung sein
sollte, was ihre Seligkeit ausmacht. Nicht jetzt fiihlen sie sich verknechtet und
gebunden, sondern was vordem ihr Leben war, kommt ihnen nichtig vor. Die
Liebe hat sie frei gemacht. Jetzt erst glauben sie zu wissen, was Freiheit ‘ist.
Was vordem Freiheit war, hat jetzt erst seinen Sinn und seine Erfiillung gefun-~
den. Freiheit ohne die Liebe ist leere Beliebigkeit, die sich selbst nicht halten
kann; die an sich selbst stirbt, weil sie nicht wei}, wozu sie sich behaupten soll.
Oder sie ist vermeintliche Freiheit, die gar nicht merkt, daB Freiheit immer
nur mogliche Freiheit ist, im Hinblick auf ein Wozu, nicht eine vorhanden
verfiigbare des Wovon. Darum ist auBerhalb der Liebe endloses Streiten dar-
iiber, ob es die Freiheit gibt oder nicht gibt. Allem solchem Streit ist die Liebe
enthoben. Der Liebende erfihrt die Wahrheit seiner Freiheit in ihrer Erfiillung.
Darin werden Freiheit und Bindung, Freiheit und Notwendigkeit eins. Die
héchste Freiheit ist die hochste Bindung, die héchste Bindung ist die héchste
Freiheit — in der Liebe. Also ist es so in Gott: als der Liebendste ist er auch
der Freieste. Bei ihm, dem Ursprung der Freiheit, gibt es aber nicht die Be-
liebigkeit jener Willkiir, welche von einem abstrakten Denken, toricht genug,
als Freiheit aufgefaBt wird. In Wirklichkeit liegt hierin eine Minderung der
Freiheit, die den jetzigen Stand des Menschen kennzeichnet. Je grofer die Frei-
heit wird, desto mehr wird sie mit der Notwendigkeit eins. Wenn unsere Liebe
der Liebe Gottes einmal vorbehaltlos antwortet, hért jene Wahlfreiheit auf,
die uns jetzt zu siindigen und jene Liebe zu verfehlen erlaubt. Die eigentliche
Freiheit aber erreicht gerade dann ihre Hohe. Etwas von dieser Erfahrung
des Ineinsfallens von Freiheit und Notwendigkeit liegt in jeder groBen Liebe.

Darum kann Freiheit auch nicht als Freiheit erstrebt, jedenfalls nicht erlangt
werden. Freiheit kann nur im Loslassen seiner selbst, im Freilassen in die Liebe
hinein wirklich werden. Es kann aber auch nicht die Liebe als Liebe gewollt
werden. Auf solchen Gedanken kénnte jemand verfallen, der von den hohen
Moéglichkeiten der Liebe hort und sie sich darum aneignen mochte. Diese List
- ist zum Scheitern verurteilt. Dieser Trug muB als Trug offenbar werden. Man
kann nicht in die Liebe gelangen, ohne sich in das Wagnis des Liebens und
Geliebtwerdens einzulassen. Und man kann nicht in dieses Wagnis eintreten,
ohne aus seiner Selbstverwahrung herauszugehen. Dies ist ,,sogar* bei Gott, ja
es ist eben bei Gott in hochstem MaBe der Fall. Sobald dieser Vorgang beginnt,
nimmt den Wagenden die Freiheit auf. Sie durchwaltet den ganzen Bereich der
Liebe vom ersten Anbeginn bis zur héchsten Vollendung. Sie beginnt mit ihr
und schreitet mit ihr fort. Zugleich aber die Notwendigkeit. Oder anders ge-
sagt: Das Liebenktnnen ist nicht in meine Hand gegeben. Ich kann es mir nur
schenken lassen aus einer Hand oder Huld, die mich und alles trigt, die aus
einer vorgéngigen Liebe mich, mein Lieben und meine Freiheit will, und auch
will, daB ich in Liebe und Freiheit die Verwirklichung mitwill.

Wenn wir die bisherigen sechs Sitze {iberblicken, wenn wir sie zu umfassen
versuchen, um uns dariiber Rechenschaft zu geben, was denn in allen wieder-
kehrt oder allen zugrunde liegt, so springt es uns auf einmal in die Augen, daB
sie sich in einem eigentiimlichen Raum ereignen.



Zur Ontologie der Liebe 453

7. Liebe 6ffnet und schafft einen eigentiimlichen Raum.

Liebe braucht sich nicht fortzubewegen von hier nach dort, eine Strecke zu-

. durchmessen, die vielleicht zu weit ist, um ans Ziel zu gelangen. Liebe 6ffnet
einen Raum, der von ihr bis zu dem Geliebten reicht, und siehe da: in diesem

Raum sind sie beieinander. In diesem Raum ist die Entfernung wie aufgehoben;

iliberbriickt, verwandelt. Das hort sich an wie Magie oder Phantasie, ist aber
keines von beiden. Nur ist auf die Frage: wie macht das die Liebe? — vorerst
wenigstens — keine Antwort méglich. Wir wollen aber auch zunichst gar nicht
- nach Erkldrungen suchen, sondern priifen, ob sich unsere Erfahrungen so
ausdriicken lassen. Eher diirfen wir fragen: Was ist das fiir ein Raum? Offen-
bar ein Raum ganz anderer Art als der cartesische, jener, in dem die Gesetze
der euklidischen Geometrie gelten; jener, in dem hart die Sachen aufeinander-
stoBen. Dem gegeniiber ein unriumlicher Raum—und doch ein Raum, sogar ein
. wesentlicher Raum, ja der Wesens-Raum, in dem die Dinge gerade das sein
diirfen, was sie sind, sein sollen, sein méchten; der Raum, der ihnen zukommt,
zugedacht ist und nun von mir ihnen zugesprochen, zugemeint und wirklich
gemacht, ‘

Dieser Raum wird dadurch nicht enger, daB ich liebend miteintrete, .

sondern weiter. Nach den Gesetzen des physikalischen Raumes kann da, wo
ein Gegenstand ist, nicht auch ein anderer sein. Sie grenzen einander, schrin-
ken einander ein im vorgegebenen Raum. Sie machen sich diesen Raum streitig
oder teilen ihn unter sich. Hier ist es umgekehrt: Je mehr Liebe in einem
Raum ist, desto mehr hat darin Platz. Die Liebe schafft iiberhaupt erst Raum.
Der Raum hoért auf, eine statische Gegebenheit zu sein, Raum wird Funktion.
Wer gar nicht liebt (und geliebt wird), ist der beschrinkteste. Er ist nur, wo er
ist, er hat nur, was er hat. Wer unendlich liebte, wire der reichste. Er wire bei
allem und alles wére bei ihm. Alles hitte bei ihm Platz, weil seine Liebe allem
Raum schafft. Das geschihe gar nicht etwa dadurch, daB er sich anstrengen
miiBte, viele und alles zu lieben. Indem er ,mit aller Liebe“ liebte, mit der

Ganzheit der Liebe, die ihr wesensmiBig eignet, mit der Absolutheit der Un- '

endlichkeit, die sie {iberall in sich frigt, wo sie zu sich selbst kommt, da ge-
schieht diese Verwandlung, die nichts auBer ihr 148t. Von dem einen Punkt
her ergreift sie die Welt. Ist einmal an einem Ort der Durchbruch in die Sphire
der Liebe geschehen, dann ist das ganze Dasein verwandelt.

Alles was durch die Liebe beriihrt wird, ist im letzten eins. Die Liebe .gibt
das Recht, iiber das Ganze des Lebens ihretwegen anders zu denken. Woher
nimmt sie es? Woher hat sie es? Der Liebende weiB}, daB sie es hat. Zweifel
ist ihm nicht moglich. Es kann nur sein, daB er sich iiber den Grund nicht aus-
kennt. Er kann nur darin liegen, daB alles aus Liebe stammt, und daB in der
Liebe der Grund alles Seins beriihrt wird.

Wir sind nun verschiedene Male und in zunehmendem MaBe auf den Abso-
-lutheitscharakter der Liebe gestoien. Er ist in jeder echten Liebe greifbar und
kiindigt sich ihr an. Und wir haben auch schon verschiedentlich die biirgerliche
Meinung abgewehrt, dal3 es sich dabei nur um Ubersteigerungen eines Gefiihls
handle. Damit tut man nicht nur Liebenden, nicht nur der Liebe, sondern auch

-



454 Eugen Walter

sich selbst und der Wahrheit unseres menschlichen Seins, ja letztlich Gott
selbst Unrecht. Denn von wem anders kidme jener Absolutheitscharakter, auf
wen anders wiese er hin? Auf wen aber kann er noch verweisen, wenn er
verleugnet, verkleinert, licherlich gemacht wird?

Die Erfahrung oder die Ahnung, mit der Liebe an ein Letztes zu rithren,
driickt sich etwa darin aus, da3 erst die Liebe dem Leben Sinn, dem Dasein
Wert, der Welt Licht, der Existenz Halt gibt. Man weif3 nicht mehr, wie man
ohne sie hat leben kénnen, wie man noch ohne sie wiirde leben kénnen. ,,Und
gébe einer seines Hauses sémtliche Habe fiir die Liebe daran — nur verachien
kénnte man ihn“ (Hl 8, 7). Vor der Liebe wird alles andere gering. Darin
driickt sich nicht das Zwingende einer Leidenschaft aus, sondern die Wahrheit.
Wo die Liebe sich selbst versteht, spricht sie von der Wahrheit und weiB sich in
ihr geborgen und eins mit dem Grund allen Seins. Von daher wird auch die
vorhin beschriebene Erfahrung des Raumes noch einmal heller. Dafi die Liebe
solchen Raum schafft, in dem die Liebenden und alles Seiende wesen kénnerd und
sich in ihrer Freiheit verwirklichen, das kann letztlich nur einen Grund haben:
daB dieser Raum derselbe ist, den Gottes Liebe schafft, indem er uberhaupt in -~
Liebe schopferisch wird.

8. Die Liebe ist Mitvollzug der schéopferischen Liebe
Gottes.

Die Liebe 6ffnet einen Raum, tritt nicht nur ein. Der Raum ist vorher nicht -
so da wie der geometrische. Sie 6ffnet ihn fiir sich und fiir das, was sie liebt.
Aber sie kénnte diesen Raum nicht 6ffnen, in dem jene Wirklichkeit sich
begibt, die wir in den fritheren Sitzen beschrieben, wenn er nicht doch schon
— auf eine freilich ginzlich andere Weise als der geometrische Raum — vor-
gegeben wire. Dieser Raum, in dem die Dinge wesen kénnen, ist ihnen eroffnet
in der schépferischen Liebe Gottes, der allem, was ist, seinen Wesens-Raum,

. Lebens-Raum, Strebens-Raum, Vollendungs-Raum im Schépfungsakt gibt und
in seinem fortgesetzten Schopfungsakt darreicht, nicht indem er sie von auBlen
in einen Raum setzt, sondern indem er ihnen von ihnen selbst her den Mitvoll-
zug seines Schipfungsaktes moglich macht, ja sogar ihn anderen zuzubringen
und auszuweiten.

In Gottes unendlicher Weite griindet also alle Weite, welche Liebe in sich
haben und bewirken kann, wie auch in ihm alle Geborgenheit griindet, welche
eines Menschen Liebe einem andern sein kann. Alles, was von der Liebe gesagt

*wurde, ist nur 'von daher mdéglich und in dem Ma@ wirklich, als die Liebe Mit-
vollzug der schopferischen Liebe Gottes ist. Darum also wurden wir immer
wieder auf die Absolutheit der Liebe gebracht, die doch nicht abseits bleibt von
allem, was sonst Liebe heiflt, vielmehr das Licht ist, in dem alles hell wird,
was Liebe ist; und das MaB, in dem alles Liebe ist, was Liebe heif3t.

Am andern Ende steht das Begehren; es kann nie absolut, nie rein und voll
werden. Es hat keine Weite, wenn es auch entfesselt wird. Es kann keine Weite
geben, sondern nur in die eigene Enge hineinzwingen. Als Begehrender sehe
ich das begehrte Gut nur unter dem Gesichtswinkel dessen, was es fiir mich ist.



* Zur Ontologie der Liecbe 455

Das beengt notwendig. Denn nichts ist nur fiir mich da. Jedes Ding ist reich
genug, um begehrt zu werden; und jedes Ding ist reicher, als je in ein Begehren
eingeht. Im entscheidenden Sinn gilt dies von Personen. Jede Person kann fiir
mich etwas sein, kraft dessen, da wir beide als Personen im Absoluten griin-
den und darin einander verwandt sind. Aber keine Person kann im Fiir-mich-
sein aufgehen, auch wenn sie mir und ich ihr noch so viel wére. Das Absolute,
das uns einander nahebringt und viel sein 148t, verhindert auch absolut, daB
wir nur fitreinander sind. ’

Wenn ich mich begehrend auf eine Person richte, bewirke ich, daB sie mir im
Entscheidenden entgleitet. Mein Begehren ist auf jeden Fall zu eng, ist auf
jeden Fall beengend. Als Sinneswes#en ist der Mensch dem Bereich des Be-
gehrens verhaftet, in welchem zwar auf Grund einer vorgegebenen Zuordnung
Erfillung je und je vielfdltig gelingen mag, nie aber jene, nach der er als We-
sen, das am Absoluten teil hat, notwendig verlangt. Es ist zwar das héiufigste
MiBverstindnis, daBl er davon im Begehren maBlos wird und seine geistigen
Krifte in der immerfort sich steigernden Erfindung neuer Mittel zur Befrie-
digung verbraucht; aber im GenuB verschmachtet er dann nach Begierde,
findet sich verzweifelt immer enger eingeschlossen und sucht vergeblich diesen .
Bann mit Mitteln zu sprengen, die ihm selbst unterliegen.

Erlésende Weite, ruhevoller Besitz, Erfiillung seines Wesensverlangens kann
ihm nicht geschehen, solange er sich von unten begreift aus dem Raum der
Sinneswesen, statt aus der Teilhabe und dem Mitvollzug des Lebens Gottes.
Dieses ist uns nicht schlechthin verborgen und vorenthalten. Denn durch die
Schépfung ist es sichtbar geworden. Es gibt keinen anderen Grund dafiir, daf
Schopfung geschah und ist, als die Liebe Gottes. Er hatte und hat ihrer nicht
not. Er schuf und erhilt nicht aus Bediirfnis, sondern aus absoluter Freiheit;
aus dem Wohlgefallen daran, daB etwas auBer ihm sein darf. Jeder andere
Schopfungsgrund wire unterhalb der Wiirde Gottes — man darf hinzufiigen:
auch der Schopfung. Denn die Grofle Gottes wird ja fiir uns in der GréBe seiner
Schopfung erkennbar; und die Hohe seiner Freiheit darin, dal er Geschopfe
nicht nur aus seiner Freiheit, sondern auch in die ihre entlie8.

Alles, was ist, sofern es ist, ist der Ausdruck der Liebe Gottes. Sie hat ge-
wollt, daB es sei. Und alles, was je ein Seiendes haben kann an Sein und Mog-
lichkeit, an je besonderem Sein und besonderer Moglichkeit, ist je ein spezi-
fischer Ausdruck der Liebe Gottes. In ihrer Weite verliert sich kein einzelnes.
Jedes ist in seinem ganzen Sein darin.

Wenn es also im Menschen etwas gibt, das Freude daran hat, dafl {iberhaupt
etwas ist; das im ganzen und im einzelnen will, dafl die Schépfung und die Ge-
schopfe seien, was sie sind und sein kénnen, dann ist das im Sinne Gottes, und
dann ist anzunehmen, daB gerade darin der Mensch seine h6ch's_te Wiirde
erreicht und Gott am néchsten kommt. Das aber tut die Liebe. Das ist ihr
innerstes Meinen. Sie reifit, was sie liebt, nicht an sich, wie es das Begehren tut.
Sie nimmt es aus Gottes Hand entgegen, um es das sein zu lassen, als was esvonr
" Gott gemeint ist. Und ihre héchste Freude ist es, gerade das aus dem Geliebten
zumachen, soweit es auf ihn ankommt, was Gott damit gewollt und angefangen
hat. Denn er begreift und ist gliicklich dariiber, von Gott mithineinberufen zu



456 Eugen Walter

sein in die Vollendung dieser Schopfung. Diese wird nicht so sehr im Voran-
bringen von Werken der Zivilisation oder Kultur bewirkt als vielmehr im
Wirklichwerden der Liebe. In jenem geschieht vieles; in diesem aber alles.
Dort wird viel Zweifelhaftes betrieben, hier das eine Notwendige vollbracht.
Liebe weiBl dem Geliebten nichts besseres zu tun und zu schenken, als eben in
diesem Sinn den Geliebten sich und sich'dem Geliebten von Gott gegeben sein
lassen; oder anders gesagt: sich den Hindurchgang der Liebe, dem Mitgenom-
menwerden durch sie offen halten und sich mit ihrem ganzen Sein in diesen
Mitvollzug hineingeben.
In dieser Liebe ist darum auch Anfang und Ende, Ursprung und Ziel immer
_schon einander nahe — weil sie es in Gott sind. Sie hat ihre Spannung und
ihre Aufgabe: die Welt mitzuvollenden in dem Sinne, daB jedes werde, was es
ist; daB jedes in sich selbst werde, was es in Gott ist. Diese Aufgabe ist zwar eine
unendliche Forderung, aber gleichwohl keine maBlose Uberforderung — weil
sie in Gott gestellt ist und von ihm auch ihre Erfiillung gewihrleistet hat, wes-
halb sie ,alles glaubt, alles hofft und alles iiberwindet.“ In dieser Liebe ist die
Erfiillung und Vollendung immer schon enthalten, vorweggenommen, oder
richtiger: vorweg-gegeben. Sie ist Wirklichkeit und Verheiung; eine erste
Wirklichkeit, welche die letzte Wirklichkeit als Verheiflung in sich trigt.

Nur wenn und weil es solche Liebe iiberhaupt gibt, sind Sitze moéglich, wie
die hier aufgestellten. Sie begreift sich nicht durch eine Annéherung oder An-
dhnlichung von etwas anderem wie von aufien oder von unten her. Sie begreift
sich nur als dieselbe Liebe, an welcher von oben her Anteil geschenkt wird.
Dieser Antedl ist ein lebendiger, ist wirkliches Lieben, ist sogar das héchst-
moégliche Lieben. Und die Weise, wie sie dem Menschen moglich wird, wenn er
sich in ihr ganz versteht, nennen wir Mitvollzug. _

Damit hat unser Ansatz jene Schwelle erreicht, wo er sich entschiedener dem
Licht der Offenbarung iiberlassen kann und muB. Jetzt kénnte theologisch ge-
fragt werden, wie sich die Aussagen des Neuen Testamentes zu der aufgezeigten
Wirklichkeit verhalten. Dieser Versuch einer Ontologie der Liebe sollte dafiir
eine Vorarbeit sein.





